
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1910)

Heft: 5-6

Artikel: Le messie dans le targum des prophètes

Autor: Humbert, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379878

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE MESSIE DAKS LE TARGUM DES PROPHÈTES

PAUL HUMBERT
bachelier en théologie.

INTRODUCTION

Chameliers, pâtres ou négociants actifs, les Araméens
furent certainement un des groupes ethniques les plus
considérables de l'Asie antérieure. Et pourtant, comme l'a écrit
un orientalisteJ : « Un pays d'Aram est difficile sinon
impossible à limiter.... Au fond il n'y a jamais eu un empire
araméen compact,... car ce qui manquait aux Araméens,
c'était avant tout un esprit politique. De temps en temps
l'un ou l'autre des peuples araméens parvint à fonder un
royaume,... parfois même ils fondaient une dynastie
puissante, mais jamais d'une manière durable. Par contre la
langue araméenne, en raison de sa simplicité et de sa clarté,
réussit, dans la suite des siècles, à refouler peu à peu les
autres langues sémitiques, jusqu'au jour où elle-même elle
dut céder la place à l'arabe. »

Dans son irrésistible poussée en avant, l'araméen se trouva
entre autres en face de l'hébreu ; il y eut lutte pour la vie
entre ces deux langues sœurs, et c'est l'hébreu qui fut
vaincu. Ce n'est point à dire que l'hébreu tomba du coup,
pour tous et pour toujours, dans l'oubli : il resta compris

1 Jean Spiro, Revue de théologie et de philosophie, 1897, p. 154, 155.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 421

par nombre de Juifs et demeura surtout la « langue sacrée »

ODlpn T1EJ?)> l'araméen n'étant que la « langue vulgaire »

(DTHn "b).
Quand, dans cette Palestine araméenne de langage, le Juif

fidèle se rendait le jour du sabbat à la synagogue pour
écouter la lecture de l'Ancien Testament, un voile s'interposa

bientôt entre son esprit et la Parole de Dieu : la Thora
et les Haphtares étaient rédigés en hébreu, lui ne savait que
l'araméen ; la révélation de Dieu dans l'écriture ne pouvait
plus trouver le chemin de son cœur. Pour répondre à ce
besoin religieux, il fallut traduire l'A. T. en langue populaire
araméenne ; c'est l'origine des « Targums ». L'étymologie du
mot reste obscure ', mais le sens est parfaitement limpide :

traduction, interprétation. Chacun de nous connaît
d'ailleurs ce vocable et son acception, lorsqu'il parle d'un
« drogman ».

Au début ces traductions restèrent orales : on lisait un
passage de l'Ecriture, puis un traducteur (TQjpîiriïï 2) se

levait dans la synagogue et le rendait de vive voix dans le

langage des auditeurs3. Bientôt on mit par écrit des fragments
targumiques ; ces rédactions prirent corps peu à peu et leur
influence s'étendit. Sans dire avec Cornili4 que «le Targum
était la Bible populaire officielle pour les Juifs au temps de

Jésus », nous osons peut-être admettre que Jésus connaissait
des Targums de l'A. T. (comp. Matth. 27 : 46 avec Ps.22: 25).

1 La racine du mot est-elle indo-européenne, comme pensent certains savants,

ou sémitique Et dans ce dernier cas avons-nous affaire à une racine primitive
quadrilittère, ou à un mot dérivé d'origine trilittère?

2 D'après J. Derenbourg, « comm?. les lecteurs du Targum dans les synagogues,
le rapporteur de l'explication de la Mischna fut aussi appelé Meturgeman, mais

le nom d'Amora l'emporta.» (Art. Talmud, dans l'Encyclopédie des sciences

relig., de Lichtenberger, XII, 1018.) De même, Ibn Abbas, un des premiers
commentateurs du Coran, était appelé par ses contemporains : al Tardjumân, l'ex-
plicateur (du Coran.)

3 Pour les règles de cette traduction orale, cf. Schiller-Szinessy, art. Targum,
dans Encycl. Britannica, éd. du 20e siècle, XXIII, 67 sq.

4 Cornili, Das Buch des Propheten Ezéchiel, p. 111.
5 Cf. Schlatter, Geschichte Israels, 2« éd., p. 247, en note.



422 PAUL HUMRERT

Nous possédons plusieurs targums du Pentateuque ;

plusieurs également pour les Prophètes et les Hagiographes. Le
seul que nous prenions en considération est celui des

Prophètes que le Talmud fait remonter à Jonathan ben Uzzieli,
disciple du fameux Hillel. Quand notre targum fut-il rédigé?
Les opinions varient presque avec chaque savant, depuis
Renan2 qui songe aux temps qui précédèrent ou suivirent de

peu la naissance de Christ, jusqu'à Bacher et Nöldeke qui
datent cette rédaction du quatrième siècle de notre ère ;

d'après Dalman il faudrait même descendre jusqu'au
cinquième siècle. Ces dernières dates semblent les plus
probables ; réservons toutefois la possibilité de gloses
postérieures3 et contentons-nous de reprendre une pénétrante
remarque de M. Lucien Gautier4 : et C'est presque une règle
au sein du judaïsme que les œuvres littéraires s'accomplissent

d'une façon graduelle, impersonnelle, anonyme, et

qu'elles se poursuivent au sein des générations sans qu'on
puisse leur assigner une date déterminée. »

Le dialecte araméen dans lequel est composé notre Targum
ne fut sans doute jamais parlé ; c'est la langue savante de

rabbins pour lesquels une reproduction scrupuleuse du
texte original importe plus qu'une version en un parler
vraiment populaire5. Aussi les hébraïsmes sont-ils fréquents et
la langue peu pittoresque.

Traduire c'est souvent trahir ; aussi les idées personnelles
au traducteur araméen de l'A. T. ressortent-elles ici et là de

son mode de traduction, cela d'autant plus que le Targum
des Prophètes est une version plus ou moins paraphras-
tique. Sans doute, la plupart du temps, l'auteur se propose

i Cf. J.-Z. Lauterbach, art. Jonathan ben Uzziel, dans Jewish Encycl., VII,

p. 238.
2 Renan, Hist, et syst. comp, des langues sémit, p. 224. — Bacher, art. Targum

J. E., XII, p. 57-63. — Nöldeke, Die semitischen Sprachen, 2e éd., p. 38.

— Dalman, Aramäische Grammatik, 2» éd., p. 15. — Walker, pas avant 4e ou
5« siècle (art. Targum, dans Hasting's Dictionary of the Bible, vol. IV).

3 Zunz, Gottesdienstl. Vorträge der Juden, 2e éd., p. 66, note e.

4 Gautier, Introd. à l'A. T., vol. II, p. 578.
5 Dalman, Grammatik, 28 éd., p. 40, et Worte Jesu, p. 66 sq.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PEOPHÈTES 423

une reproduction servile de l'original sacré, mais parfois il
lui arrive, oh très naïvement, de prêter aux personnages de

l'A. T. les conceptions de son temps, ses haines, ses espoirs;
il comprend l'Ecriture à travers sa propre théologie à lui,
Juif contemporain du Talmud. U y a longtemps qu'on a

signalé le soin avec lequel il évite les anthropomorphismes i,
la crainte respectueuse qui le fait insister sur la transcendance

divine2, la scrupuleuse attention avec laquelle il
amende les affirmations choquantes3. Tout cela ne va pas
sans faire violence au texte hébreu, et ce sont autant
d'indices permettant de pénétrer la mentalité du targo miste. Il
y a plus : à l'occasion l'auteur introduit des éléments hagga-
diques ou compose à son gré (aus freien Stücken, dirait-on en

allemand) des morceaux sans rapport aucun avec l'original
antique mais fort instructifs au point de vue des idées
postérieures. Nous n'en voulons pour preuve que le Cantique
d'Anne4 que nous traduisons5 d'après le texte araméen du
Mss. de Lagarde : «. Anne pria, disant sous l'inspiration
prophétique : Voici, mon fils Samuel va être prophète sur
Israël ; en son jour ils seront délivrés de la main des Philistins

et il opérera contre eux des miracles et des actes de

puissance6. C'est pourquoi mon cœur s'assure fermement
dans le lot que Jahvé m'a accordé Certainement Héman,
fils de Joël, fils de mon fils Samuel, se lèvera, lui et ses
quatorze fils, pour chanter avec accompagnement de nables et
de kinnors, au milieu de leurs frères les Lévites, pour louer
(Dieu) dans le sanctuaire. C'est pourquoi ma corne se

redresse, grâce au don que m'a fait Jahvé Bien plus, à cause

i Cf. Trg. Jug. 11 : 10 ; 16: 20, 23 ; 18 : 24 ; 1 Sam. 3: 19, 5 : 6, 7 ; 9 : 9

10 : 6; U : 6, 7; ii: 5; 2 Sam. 6, 7; 14: U ; 22: 25; 1 Rois 6: 11 ; 8: 12

H: 4; 20: 10, 23; 2 Rois 9 : 3 ; 19 : 15, 16 ; Es. 1 : 4, 16 ; 6: 1 ; 28: 5; 40 : 3

63:19; Jér. 49:.22; Ezéch. 8:1; Osée 13: 7 sq.; Hab. 2 : 20; etc.
2 Excellents exemples dans Walker, Op. cit., p. 679.
3 Par exemple Osée ch.l, 2.

4 Targ. 1 Sam. 2 : 1-10.
5 Toutes les traductions que nous avons faites au cours de ce travail se basent

sauf indications contraires, sur le texte de Lagarde.
6 pa« pv



424 PAUL HUMBERT

du châtiment merveilleux des Philistins qui ramèneront
l'arche de Jahvé sur un chariot tout neuf avec des offrandes
expiatoires, à cause de cela tu t'écrieras, ô communauté d'Israël

: Je veux ouvrir ma bouche et chanter les hauts faits
(de Jahvé) contre mes ennemis, car la délivrance que tu
m'accordes me remplit de joie I — Sur Sanchérib, le roi
d'Assur, elle prophétisa en disant : Avec toutes ses troupes
il montera contre Jérusalem, mais un grand miracle sera
opéré devant lui, là tomberont les cadavres de ses soldats :

aussi tous les peuples, toutes les nations, toutes les langues,
proclameront-ils : il n'y a de Saint que Jahvé, car il n'y a

point (d'autre Dieu) que toi Et ton peuple dira : il n'y a de

Puissant que notre Dieu — Sur Nébucadnetzar, roi de

Babel, (Anne) prophétisa et dit : Vous, Chaldéens, et vous
peuples qui dominerez sur Israël, ne vous enorgueillissez
pas1, et que des blasphèmes ne sortent pas de vos bouches,
car l'Eternel connaît toutes choses. Il fera venir en jugement
toutes les actions ; voici certainement il vous rendra le
châtiment de vos péchés — Sur le royaume de Javan, elle
prophétisa disant : Les arcs des héros grecs seront brisés, Dieu

prêtera main forte aux Hasmonéens épuisés — Sur les fils
d'Haman elle prophétisa disant : Ceux qui étaient rassasiés2

et passaient leur vie dans l'opulence et la richesse seront

appauvris et se loueront pour gagner le pain qui les nourrira3.

Mardochée et Esther qui étaient misérables seront
enrichis, ils oublieront leur pauvreté et vivront loin du
besoin4! Ainsi Jérusalem qui était comme une femme stérile
sera grosse de tous ses exilés, et Rome5 la pécheresse, la
ville populeuse6... des peuples nombreux détruiront ses

armées, elle restera désolée et déserte Tout cela sera
l'œuvre de Jahvé, car il règne sur le monde. Il fait mourir et

1 Litt. : ne dites pas de grandes choses.

' Litt. : rassasiés de pain.
3 Litt. : le pain de la nourriture de leur bouche.
4 Litt. : pTin "D c'est-à-dire d'après Dalman « ohne Hypothek. »

5 D'autres manuscrits lisent « Aram. »

6 Litt. : Rome qui était pleine.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 425

il fait vivre ; il fait descendre au Scheol et il en fera remonter

pour la vie éternelle. [Certes1 Coré fils de Yitshar, fils de

Qahat, fils de Lévi, — dont sortira mon fils Samuel2, — fut
précipité au Scheol, car il s'était révolté contre Moïse et
Aaron ; les justes (au contraire) remonteront de la fosse qui
les a engloutis et proclameront qu'il n'y a d'autre Dieu que
Jahvé !] — Jahvé appauvrit et enrichit. Il abaisse et il élève ;

Il relève le pauvre de la poussière et l'indigent du fumier

pour les faire asseoir avec les princes justes de ce monde;
des trônes magnifiques sont leur partage ; car les actions des

hommes sont manifestes devant Dieu. En bas II a fondé la

géhenne pour les méchants qui transgressent sa Loi, mais

quant aux justes qui font sa volonté, Il leur a réservé le pays
du bonheur3. II préservera de la géhenne le corps de ses

serviteurs les justes, mais les méchants seront châtiés dans
la géhenne, dans l'obscur séjour4, afin qu'on sache qu'il
n'est personne qui ait en soi une force qui le préserve au
jour du jugement5. Jahvé anéantira les ennemis qui
s'avancent pour nuire à son peuple, du haut des cieux II
donnera de la voix contre eux, Jahvé châtiera Gog et les armées
des peuples pillards qui viennent avec lui des bouts de la

terre ; Il donnera force à son roi, accroissement au royaume
de son Messie »

Cette longue citation montre les libertés que le Targum
prend parfois vis-à-vis du texte sacré6; avouons d'ailleurs

1 La phrase entre crochets figure dans le Reuchl., mais manque dans Regia et

Bomberg-Ruxtorf.
2 Cf. Budde, ad 1 Sam. 1 : 1 : «erst die Chronik macht Samuel zum Leviten

um die von ihm verrichteten heiligen Handlungen vor dem späteren aber der

Ueberlieferung nach mosaischen Gesetze zu rechtfertigen. » Cf. 1 Chron. 6: 26-

28, 33-35.
3 bnn litt : le monde, e'est-à-dire probablement la Palestine.

4 Litt. : dans l'obscurité.
5 kïh a^b at xbTT na irx-i \tTxb
6 Zunz donne une liste de v. à développements paraphrastiques ou hagga-

diques (op. cit., 2« édit., p. 66, note d). Sans vouloir épuiser le sujet, nous

compléterions son enumeration en citant : 1 Sam. 23 : 28 ; 2 Sam. 22: 3 sq. ;

23 : 1-7 ; 2 Rois 2 : 12 ; Es. 1 : 2 ; 5 : 1 sq. ; 17 :11 sq. ; 35 : 5 sq. ; 38 : 11 ; 41:2 ;



426 PAUL HUMBERT

qu'on trouve dans le Targum des Prophètes peu de cas où
la fantaisie se donne si libre carrière (comp, cependant Trg.
Juges V). Au contraire, le plus souvent le traducteur reste

religieusement attaché à son modèle et son acribie ne laisse
rien à désirer. Un exemple entre mille : Jér. 23 : 6 et 33 : 16

sont des versets parallèles, sauf que l'épithète « Jahvé notre
justice » est appliquée au Messie dans le premier, et à

Jérusalem dans le second ; le Targum respecte cette nuance : d'où
les suffixes masculins dans le premier cas (FPÜtÖ/ <Tv)>
féminins dans le second (F1ÖIÖ/ H/)-

Mettant à profit ce caractère plus ou moins paraphras-
tique de la version araméenne des Prophètes, nous
voudrions dégager sa conception du Messie, modeste contribution

à l'étude de la pensée juive dans les premiers siècles de

notre ère. Nous ne cherchons donc ni à utiliser le Targum
pour faire de la critique du texte massorétique, ni à examiner

la portée des passages messianiques de l'A. T., ni même à

conclure de l'interprétation du Targum en faveur de telle ou
telle conception du Messie dans l'Ecriture. C'est un pur
problème d'histoire de la religion juive que nous abordons,
problème qui, à notre connaissance, n'a pas encore été traité
pour lui-même : le Messie dans le Targum des Prophètes.

Dans une première partie nous passerons en revue les

passages messianiques de Jonathan, les comparant l'un après
l'autre à l'original hébreu ; étude analytique, qui nous montrera

le rabbin tout à son labeur exégétique. Dans une
seconde partie nous voudrions grouper les résultats de la
précédente enquête : essai timide de synthèse, recherche délicate
visant à tracer l'esquisse de la personne et de l'œuvre du
Messie qu'attendait le judaïsme targumique; après avoir
suivi le traducteur dans son œuvre d'exégète, nous lui
demanderons ainsi quelle réponse il donnait au problème
spécifiquement religieux de l'espérance messianique.

Deux mots seulement concernant le texte du Targum des

48: 14 sq.; 51 : 16; 61: 10; 63: 17; 64: 1; Jér. 4: 15; 9 : 23; Ezéch. 1 : 1-6;
Osée 5:8; 14: 10; Amos 9: 1 ; Nah. 1 : 1; 3: 8; Hab. 2 : 4; Zach. 3: 2 sq.;
5: 9 sq. ; 11 : 7 sq. ; Mal. 1:1; etc.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 427

Prophètes. Longtemps encore une édition critique de ce

document nous fera défaut, la collation des Mss. n'étant qu'à
ses débuts ; l'analyse des citations targumiques de Qimchi et
Raschi1 serait aussi d'un précieux secours.

On pourrait conclure de ce fait qu'il est prématuré d'étudier

la théologie du Targum ; mais, même après les

immenses travaux d'un von Soden, posséderons-nous un texte
définitif du Nouveau Testament Il est clair que non, et

pourtant on s'occupe à bon droit et s'occupera toujours
encore de théologie du N. T.

Les anciennes éditions imprimées se fondent sur deux
recensions2 principales : celle de Félix Pratensis dans la Bible
rabbinique de Bomberg (1517), reprise et retouchée par
Buxtorf, qui lui-même est reproduit par la Polyglotte de

Londres3 ; et celle d'Arias Montanus dans la Polyglotte
d'Anvers4 d'après des Mss. du cardinal Ximénès.

Un seul Ms. a été publié in extenso : le Reuchlinianus
(1105) par Paul de Lagarde5; des fragments d'autres Mss.

sont donnés par Merx6. Nous avons pris pour base l'édition
de Lagarde. La traduction latine7 de la Polyglotte de Londres,
assez fidèle en général, doit néanmoins être soigneusement
contrôlée.

« Cf. Strack: art. Kimchi. PRE. 3« éd., vol. X, p. 286.
2 Cf. Cornili: Ezéchiel, p. 111.
3 Walton, Prœfatio in Bibl. polygl. ; et Proleg-, p. 88.
4 Au t. VI, Polygl. Lond. donne les variantes de. l'édition d'Anvers, travail dû

à Edmund Castle pour Es., Jér., Ezéch. 9-27 ; Osée, Joël, Abd., Jonas, Mich.,

Agg., Zach. 1-11, et à Samuel Clericus pour le reste de l'A. T. Cf. aussi Cornili,

Ezéchiel, p. 113 sq., et Z.A. W., vol. Vil, p. 177 sq.
5 Paul de Lagarde, Prophétie chaldaice, Leipzig, 1872.
6 Merx, Chrestomalhia targumica, Rerlin, 1888.

Cf. aussi Dalman, Aramäische Dialektproben, Leipzig, 1896, et les édit. Yéménites

de Prsetorius, etc.
7 C'est au fond la traduction latine de la Regia, mais adaptée au texte de

Buxtorf; cf. Cornili, Ezéchiel, p. 112, et Walton, Proleg., p. 86, N° 20. La France

prot. 2e éd. (IV, p. 310, 311) doit se tromper en l'attribuant à Ant. Chevalier: cf.

Walton, Proleg., 86, N" 20 ; elle confond avec Pseudo-Jonathan et Yerusch II :

cf. Walton, Prxfatio, p. 5, N° 10 ; Proleg. 84, N" 11 ; 86, N° 20.



428 PAUL HUMBERT

I

Partie analytique :

les passages messianiques du Targum des prophètes.
(Le problème exégétique.)

Buxtorf a signalé dans un de ses ouvrages * tous les versets

du targum des prophètes où figure le mot « Messie »

(aram. jtfJTEJÜ) : cette liste ne manque pas d'être d'un
certain secours2; elle est d'ailleurs incomplète, car il faut y
adjoindre 2 Sam. 22 : 32, et Jér. 30 : 9; une erreur s'y est

glissée d'autre part, puisque le passage catalogué Mich. 5 : 18

est en réalité Hab. 3 : 18; enfin excluons dès à présent de

notre enquête Es. 45 : 1, où, comme dans T. M., l'Oint, le
Messie, n'est autre que Cyrus. A part cette dernière
remarque, tous ces passages sont messianiques, ce qui ne

signifie pas qu'il n'y en ait point d'autres : le nom du Messie

peut manquer, mais sa personne être visée. C'est le cas dans

quelques rares endroits que j'appellerais « vraisemblablement

messianiques. » On comprend aisément qu'il ne s'agit
ici que de probabilités, l'auteur ne jugeant pas nécessaire de

préciser sa pensée et n'usant pas de la licence (qu'il sait
bien s'octroyer ailleurs) qui consiste à introduire tout
bonnement le nom du Messie

a) Passages messianiques du Targum : 1 Sam. 2: 10;
2 Sam. 22 : 32 ; 23 : 1 sq. ; 1 Rois 5 : 13 ; Es. 4 : 2 ; 9 : 5, 6 ;

10 : 27 ; 11 : 1 sq. ; 14 : 29 ; 16 : 1, 5; 28 : 5 sq. ; 42 : 1 sq. ;

43 : 10 ; 52 : 13-53, 12 ; Jér. 23 : 5, 6 ; 30 : 9, 21 ; 33 : 13-15 ;

Osée 3 : 5 ; 14 : 8 ; Mich. 4 : 4 sq. ; 5 : 1 sq, ; Hab. 3 : 18 ;

Zach. 3 : 8 ; 4 : 7 ; 6 : 12, 13 ; 10 : 4.

I Sam. 2 : 10. Voici le texte original : « Les ennemis de

l'Eternel trembleront, du haut des cieux il lancera sur eux

1 Buxtorf: Lexicon chald., talmud, et rabbinicum 1639, sub nWÜ.
2 Edersheim: Life and time of Jesus the Messiah, 3e éd., vol. II, p. 710 sq.

(append. IX) reproduit la liste de Buxtorf en y joignant des parallèles tirés
d'autres anciens ouvrages rabbiniques.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 429

son tonnerre ; l'Eternel jugera les extrémités de la terre. Il
donnera la puissance à son roi, et relèvera la force de son
Oint. » — Le Targum nous transporte dans les derniers
temps : Anne prophétise que Jahvé détruira les ennemis de

son peuple, entre autres l'ultime et mystérieux adversaire,
Gog et les peuples pillards qui l'accompagnent (Ez. 38, 39) ;

après cela « il donnera force à son roi, accroissement au

royaume de son Messie. » Nous avons ici une reproduction
assez fidèle, et pour le fond, et pour la forme, du T. M.,
puisque dans le psaume hébreu le roi est sans doute également

ie Messie des derniers temps1. L'entrée en scène de

Gog est intéressante : dans l'eschatologie juive c'est un
épisode fréquent du tableau des révolutions finales ; ici cependant

ce n'est pas le Messie qui vient à bout de cette sorte

d'Antéchrist, sa défaite est l'œuvre de Dieu même2. — Il est

curieux de relever comme, chez le Targumiste (et tout le
judaïsme postérieur), les péripéties du drame final semblent
s'appeler les unes les autres ; ces traits, toujours les mêmes,
se pressent instinctivement sous la plume du narrateur :

dans le parallèle hébreu on n'a encore aucune trace de Gog
et de ses alliés, dans le Targum la seule mention du royaume
messianique fait surgir cet autre détail. Ce schématisme n'a

qu'une cause : le programme de la grande crise était fixé
dans ses lignes principales et s'imposait de soi à l'auteur.
C'est une observation que nous faisons une fois pour toutes,
et qui saute aux yeux en maint autre cas.

2 Sam. 22 : 32. Dans ce chapitre où le Targum paraphrase
tant et plus, dans cet interminable cantique d'actions de

grâces, le regard se tourne (dès v. 28) par instants vers l'avenir

: c'est un continuel flottement de la pensée entre hier et

demain. Au v. 28 David dit prophétiquement (comp. v. 1

1 Cf. Budde, ad toc.
2 Cette notice nous semble peu en harmonie avec la conception qu'a l'auteur

d'un Messie guerrier destructeur des ennemis. Relevons en passant que l'Islam

connaît également ces guerres, ces révolutions, signes précurseurs de la venue

du Messie. Cf. P. Casanova, La Malhamat dans l'Islam primitif (Revue de l'hist.
des relig., t. LXI [1910], p. 151 sq.).



430 PAUL HUMBERT

n^33I2) : « Israël qui est appelé dans ce siècle un misérable

peuple (un jour viendra où) tu le délivreras » L'opposition

entre le présent siècle (THM K2?£>) et l'heure du
salut est évidente : c'est dans le siècle à venir, dans l'ère
messianique, que Jahvé interviendra (p12!2? "PflJJ) *• Aussi
David s'écrie-t-il au v. 32 : « C'est pourquoi, à cause de la
délivrance merveilleuse que tu accorderas à ton Messie et

au reste de ton peuple, tous les peuples, toutes les nations,
toutes les langues, proclameront : il n'y a d'autre Dieu que
Jahvé, car il n'y a pas d'autre Dieu que Toi et ton peuple
s'exclamera : il n'y a de Puissant que notre Dieu » Le T. M.

parle bien de la puissance secourable de Jahvé, mais ne dit
pas un traître mot du Messie. Ce v. 32 est d'ailleurs une
formule stéréotypée, car 32 a Trg. Hab. 3 : 18 a, et 32 b

Trg. 1 Sam. 2:2b.
Au v. 51 (52 dans Merx) T. M. songe au David idéal, à

l'idéal du roi théocratique2 ; dans le Targum il s'agit plutôt
de David lui-même et l'épithète HTPtÖE n'a rien à voir
avec le Messie zar' èÇo^âv.

2 Sam. 23 : i sq. : les «dernières paroles de Davida. C'est,
dit excellemment Budde3, un morceau «où la différence
entre un souverain juste et un prince injuste est présentée
comme le dernier mot de l'expérience que David avait
acquise de la vie. »

Le Targum* en fait une prophétie ("IH jHX1!^ ''ÏÏJiÎIS)
de David sur la fin des temps (XÏÏ7Ï> S|1D)> l'heure où Israël
sera consolé (KjHÖriJ ^IZV5)- Au v. 3 Dieu promet de lui
susciter un successeur qui gouvernera dans la crainte de

Dieu : ce roi à venir c'est le Messie (NPftÖÖ X^îl frO?Ö)>
dont il n'était nullement question dans le contexte hébreu.
Ce que l'A. T. affirmait des bons princes en général, le
Targum l'applique au seul Prince-Messie. Mais bientôt sa pen-

t Cf. aussi au v. 49 (50 dans Merx) l'allusion à Gog.
2 Cf. Budde, ad loc, p. 315.
3 Budde, ad loc.
* Pour ce passage, cf. aussi le texte de Merx, Chrest. targ., p. 127-129.
5 Cf. Luc 2: 25.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 431

sée suit une nouvelle route, et la promesse faite (v. 5) aux
souverains intègres, il ne la reporte plus cette fois sur le

Messie, mais sur les justes ; ce n'est pas le roi équitable qui
brillera de l'éclat d'un beau jour : « Heureux, dit-il, vous les

justes qui accomplissez l'œuvre bonne, car vous brillerez
dans l'éclat de votre gloire1 comme l'aurore2 qui va
grandissant, et comme le soleil qui brillera dans son éclat trois
cent quarante-trois fois plus, comme 3 la lumière des sept
jours (planètes),... plus même que cela vous serez fortifiés
et (Dieu) vous accordera ses bienfaits, à vous qui attendez
les années à venir de la consolation, comme un laboureur qui,
dans les ans de sécheresse, attend que la pluie tombe sur la
terre. » L'idée de ce passage assez obscur est sans doute que,
dans l'économie future, les justes vivront dans une félicité
parfaite ; aujourd'hui le malheur les accable et ils
attendent... alors ils brilleront71 comme l'aurore (comp.
Dan. 12 : 3) et seront consolés.

En raison de son étrangeté insistons encore sur un détail :

au monde à venir le soleil brillera trois cent quarante-trois
fois plus. Pourquoi trois cent quarante-trois fois Nous
n'avons découvert nulle part d'explication de cette énigme,
mais nous devons à la grande obligeance de M. le rabbin
J. Wolff à la Chaux-de-Fonds communication de l'essai de

solution que voici : Juges 5 : 31 promet que ceux qui aiment
Dieu seront « comme le soleil quand il est dans sa force » ;

d'autre part Esaïe 30 : 26 annonce qu'aux temps messianiques

« le soleil brillera 7 fois plus, comme la lumière de
7 jours. » (d^ti nsnttf tiïo ovisntf nw nsnrt -na5) ;
enfin dans notre passage targumique la Polyglotte de

1 Nous lisons avec Merx fto'lp'1 Ti.TÛ.
2 Image empruntée à Prov. 4 : 18 : -|1K1 -]S,"I Mi] *|1K3 D^IS H1K.
3 Nous lisons avec Lagarde: TitTJS.
4 Cf. des parallèles dans Bousset, Religion des Judentums, 2e éd., p. 318 ; cf

Mat. 13 : 43.
5 On trouve dans le Midrasch Schemot r. XV (cf. Rabinsohn, Le messianisme

dans le Talmud et les midraschim, p. 101, Paris, 1907) l'idée qu'à l'époque
messianique l'intensité de la lumière du soleil sera 49 fois plus forte. Le calcul se

fonde, à n'en pas douter, sur Esa. 30 : 26 : le soleil brillera 7 fois plus qu'en 7 de



432 PAUL HUMBERT

Londres lit ; WtfP r\\)2p N^OIO D^2p l'in'» ; le
sens est très clair alors : aux jours à venir le soleil brillera
7 fois plus que les 7 planètes pendant 7 jours (c'est-à-dire
une semaine) ; or 7 x 7 x 7 343.

L'hypothèse est séduisante, mais oblige à introduire dans
le texte ÌÌO2013 "tä que ne lisent ni la Regia, ni le Beuch-
linianus, ni le Ms. 2210 du British Museum (éd. de Merx).

Une autre idée nous est venue qui évite l'écueil auquel se

heurte l'hypothèse précédente. Trg. Juges 5 : 31, Trg. Es. 30 :

26 et Trg. 2 Sam. 23 : 4 renferment tous trois cette curieuse
assertion qu'aux temps messianiques, quand Dieu ramènera
les captifs d'Israël (Es. 30 : 26), le soleil brillera 343 fois plus.
Remarquons d'abord que les mots WQV fi$3E) "TIPPED

ne figurant pas dans Trg. Juges 5 : 31, sont donc un élément
secondaire, contingent ; il n'y a donc pas lieu d'en tenir
compte pour expliquer la locution « 343 fois ». Ensuite dans
Esaïe 30 : 26 le targumiste ajoute d'abord qu'à cette même
époque la lune i brillera comme le soleil. Mais dans aucun
des versets en question ne figure le frODDlD fiV3E5, sauf
dans 2 Sam. 23 : 4 d'après la Polyglotte de Londres : ceci

engagerait déjà à faire abstraction de ces deux mots. Bien
plus, nous avons réussi à obtenir le chiffre 343 sans élever
au cube le nombre 7, car 343 est la valeur numérique exacte
de tä, 12 et y, or ces 3 lettres, nous les retrouvons comme
consonnes initiales dans l'expression bien connue de Gen. 1,

16, DvTïin rHitfSn ^21Û, les« deux grands luminaires2».
Si notre hypothèse est vraie, nous nous trouvons ici en face

d'un joli exemple de Gématria. Le sens serait ainsi qu'aux
jours du Messie la lune brillera comme le soleil, et celui-ci
comme les deux grands luminaires, cet accroissement succédant

à la diminution d'éclat à laquelle ces deux astres furent
condamnés au commencement du monde, d'après le Mi-

nos journées réunies, c'est-à-dire 49 fois plus qu'en une de nos journées
actuelles.

1 xvav niiTJa mno lin1: w
2 t 300 + a 40 + J 3.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 433

drasch Bereschit Rabba1 (par. VI, v. 16) : « Quoique Dieu
nomme grands les luminaires, dit R. Judan il est

cependant revenu en arrière et leur a repris quelque ciiose de

leur puissance, cela au grand luminaire qui doit régner sur
le jour, aussi bien qu'au petit luminaire qui doit régner sur
la nuit. La cause gît dans le fait que la lune pénétra dans le
domaine de son compagnon (le soleil). »

Quant aux mots îOÏÏl'' riJ)3EJ TirPJO» on pourrait y voir
dans Trg. 2 Sam. 23 : 4 un troisième terme de comparaison :

comme l'aurore, comme le soleil, comme les 7 jours (c'est-
à-dire 2 les 7 planètes) ; ou bien il faut prendre D au sens

temporel3 : lors de, au moment de (comp. DVO : maintenant,

aujourd'hui; 1HÜ Pljp : au matin); c'est l'explication

qui nous sourirait le plus pour Es. 30 : 26. Enfin si

on lit dans Trg. 2 Sam. 23 : 4 avec certains documents
"51 lirPiX le sens est de nouveau temporel et identique au

cas précédent : c'est une allusion àia semaine de la création,
quand toutes choses étaient parfaites et brillaient de tout
leur éclat.

Au verset 5 le Trg. continue son explication : la maison de

David sera aussi stable que l'ordre des choses*1 et durera
jusqu'au monde à venir (TlfSI X52?J)? •XT'Öj); les méchants

au contraire (v. 6-7) seront consumés par le feu quand
paraîtra le grand tribunal (X2H WH I"P3) qui jugera le
monde (tvby D' poV).

En résumé, d'après ce fragment, le Messie apparaîtra à la
fin du monde, au temps de la consolation, et gouvernera
dans la crainte de Dieu ; ère de bonheur pour les justes,
renouveau de la nature entière, tandis que le châtiment du feu
attend les méchants. Constatons qu'aucun lien n'est établi
ici entre la personne du Messie et la punition des pécheurs.

1 Edit. Wünsche, p. 23 et p. 511, note relative à p. 23. Nous retraduisons en

français la traduction allemande de Wünsche.
2 Cf. Benzinger, Hebräische Archäologie, 2e éd., p. 170.
3 Pour cet emploi temporel de 3, cf. Ges. Kautzsch, 27e éd., § 118 ».
4 irarsna mo papai kbs



434 PAUL HUMBERT

1 Rois 5 : i3{ : singulière notice, dans l'A. T., qui fait du

grand roi Salomon le premier des naturalistes sacrés, car « il
a parlé sur les arbres depuis le cèdre du Liban jusqu'à l'hy-
sope qui pousse sur les murs, il a parlé sur les quadrupèdes
(nZJn3)> sur les oiseaux, sur les bêtes qui rampent, sur les

poissons. »

Toute cette botanique ne dit rien qui vaille au targu-
miste2, et cette pauvre petite plante des murs lui semble
bien indigne de l'attention d'un roi dans toute sa gloire :

aussi la supprime-t-il Le cèdre majestueux trouve, par
contre, grâce à ses yeux, mais il l'entend allégoriquement :

ce cèdre, c'est la dynastie davidique cette série de rois
appelés à gouverner Israël dans cette économie (jSÏÏ^yn
THÏ"0 et dont le dernier et plus illustre représentant
régnera dans l'économie qui recevra son nom, dans le siècle
du Messie (NJTtëUl M3?J».

Ayant ainsi mis en lumière la compétence de Salomon sur
les plus hauts intérêts de la religion, le traducteur lui permet

d'abaisser un instant son regard sur les quadrupèdes et
les autres bêtes de la terre. Il n'y a que cette chétive hysope
qu'il fasse disparaître sans retour : donnons-lui une pensée
de regret3.

Pour terminer, voici le texte du Targum :

« Il (Salomon) prophétisa sur les rois de la maison de David

qui régneront en ce siècle et dans le siècle à venir du
Messie, il prophétisa également sur les quadrupèdes, sur les

oiseaux, sur les reptiles, et sur les poissons. »

1 1 Rois 4: 33 de nos versions.
2 La Regia seule donne un targum qui suit mot à mot l'original :

faba n nn«a sy>K b% bbai
9pa<i sbnua pan iaux tgi

."ai *y])ï b$
3 Au contraire du Targumiste, l'auteur de la Sapience, en paraphrasant 1 Rois 5:

13, relève avec complaisance les connaissances de Salomon en cosmologie, en

astronomie, en zoologie, en psychologie, en logique, en botanique, etc. Cf. Sap.

Salom. 7 : 17-21. N'est-ce pas également un lointain écho de cette parole, que ce

verset du Coran (XXVII, 16) où Salomon s'écrie : « On nous a appris le langage
des oiseaux » ('ullimnâ mantiqa-t' taïri.)



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 435

Esaïe 4:2: le prophète traite ici de la gloire du reste de

Juda après la purification opérée par le jugement.
Comme dans Jér. 23 : 5 ; 33 : 15 ; Zach. 3 : 8; 6 : 12, le

Trg. donne au PIUU un sens messianique qu'il n'a pas dans

tous ces passages J
; il remplace en effet cette expression

hébraïque par celle de "»"H KIT'OÏÛ- Le « germe de l'Eternel »

c'est le Messie, qui sera la gloire (Ip1) et la joie (tfHH) de

ses concitoyens2. Avant l'apparition du Messie, temps de

misère, d'épreuve pour son peuple ; lui une fois-là, les exilés

reviendront à Sion3, et ceux qui observent la Loi s'y établiront

solidement. Ceux qui sont inscrits pour la vie éternelle4

(itfü?y "fi? 3TDT ?0) contempleront la consolation de

Jérusalem. Dans tout ce morceau l'auteur aime à relever que
ceux qui auront part à la félicité, ce sont ceux qui
accomplissent la loi (XiTHlS) : c'est bien là le point de vue légaliste

du judaïsme ; le parallèle hébreu ne parlait pas de cette
condition.

Esaïe 9 : 5,6 : « Un enfant nous est né, dit Esaïe, un fils
nous est donné et la domination reposera sur son épaule ; on
l'appellera Admirable, Conseiller, Dieu puissant, etc. » Nous

avons ici la perspective d'un royaume où la volonté divine
sera pleinement observée et où l'héritier et le descendant de

David, le Messie en un mot, sera sur terre le représentant
même de Dieu.

Contrairement à l'interprétation habituelle des Juifs 5, la

prophétie est également messianique dans la version
araméenne ; sans nous arrêter à des détails d'exégèse, intéressants

en soi6, mais sans rapport avec le sujet qui occupe,
portons notre attention exclusivement sur ce qui concerne

1 Par exemple dans Es. 4 : 2; cf. le parallèle entre ii naît et JHKH ,"IB.
2 Ceux-ci correspondent au JHKrT i*iB du T. M. (Trg. fcWPTiK ,ÉOJ>).
3 Trg. intercale Si)T entre ~IKB>JH et p>M du T. M., et corrige en |i»20.
4 A plusieurs reprises Trg. Jonath. parle de la vie éternelle, par exemple

1 Sam. 2:6; 25: 29 ; Ezéch. 13: 9; 20: 13; Osée 14: 10.
5 Cf. Dillmann, ad. toc.

6 Cf. par exemple à 8: 23 son interprétation de D1» HT> Û,13H b'bi : C'est le

passage de la mer Rouge, celui du Jourdain, et la conquête de Canaan. En outre,
au lieu de Tpl, Trg. lisait probablement une forme de verbe IDI (d'où son

THÉOL. ET PHIL. 1910 30



436 PAUL HUMBERT

le Messie et son œuvre. S'adressant à la Maison de David

(v. 5), le traducteur s'écrie : « Un garçon nous est né, un fils
nous est donné ; il se chargera de la Loi pour l'accomplir;
son nom sera appelé par Dieu, le merveilleux en conseil, « héros

éternel » (}0/2?ï? ù^p fr033\), « Messie au jour duquel
la paix nous sera multipliée » (wVjJ "OC NuVeH NITtÖÜ

Une chose frappe dès l'abord : le Trg. ne rapporte pas au
Messie toutes les épithètes que lui donne Esaïe, il en réserve

une partie à Dieu dont il fait le sujet de la phrase. Ce n'est

plus le Messie qui est un conseiller admirable (V$V &C?B)>

le targumiste revendique cette prérogative pour Dieu : «

l'admirable en conseil, Dieu » (SHPS S^J? vSH); surtout le

respect qu'il porte au souverain qui trône dans les cieux des

cieux lui interdit de parler du Messie comme d'un héros
divin ("VlSJ ?0.) ¦ un fils de la terre, même le Messie, n'a

rien eu soi de divin; aussi scinde-t-il en deux le complexe
THJi ?&, reliant à ce qui précède : ?H, (l'admirable en conseil,

Dieu), et rattachant Tl33i à ce qui suit : héros durant1
au siècle des siècles! On le voit il ne reste plus au Messie

beaucoup de titres de noblesse, un reflet divin ne caresse

plus son front, ce n'est plus qu'un homme entre les hommes
Ce Messie vivra au siècle des siècles, il est vrai ; et même

ici ne pressons pas trop le sens des mots2! Image au fond
bien décolorée de l'Oint de Jahvé I Son royaume sera
pacifique : ceux qui observent la loi vivront dans une félicité que
rien ne troublera plus (v. 6); la théocratie sera désormais
solidement établie, il n'y aura plus, comme jadis, de

vacance du trône, car le Messie de Dieu sera à la tête du

royaume de David3, affermissant son règne par de justes
1131K). — A 9 : 1 Y^>"7 désigne la captivité d'Egypte; au v. 2 il corrige à bon

droit le tfb du T. M. en 'b (d'où son y)rb), et au v. 4 à tort le BJjn en J?Eh.
1 Le Targumiste entend donc TJ>_,2S d'après l'analogie de l'arabe, où ab sert

à former des noms composés, en insistant sur la relation, l'affinité entre les deux

parties du terme complexe.
2 Cf. une remarque analogue du P. Lagrange (Messianisme chez les Juifs,

p. 162) à propos d'une expression identique dans l'Apoc. de Raruch 40: 3.

3 Le b devant XJpflK ne dépend probablement plus de P]iD rib.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 437

prononcés. — Tout cela sera l'œuvre de Jahvé, dit T. M. ; de

la « Parole de Dieu » C1! fcOHTQ) rectifie le Trg. qui évite
de faire intervenir Dieu trop directement dans l'histoire1.

Développement instructif que celui-ci : il ramène le Messie

au niveau de la terre et rend à Dieu seul l'honneur
suprême. Partant de la naissance du Messie, l'auteur le
présente avant tout comme un fidèle observateur de la Loi2
(v. 5) et comme un juste juge (v. 6), et ajoute (v. 5 b) que ce

sera une ère de paix pour le peuple. La mission du successeur

de David sera celle d'un législateur fidèle plus encore

que d'un conquérant.
Esaïe iO : 21 : annonce simplement qu'un jour Israël sera

délivré du joug des Assyriens. Le Trg. change la perspective
d'avenir en nous transportant dans les temps du Messie. Au
verset 24 il a bien parlé d'Assur, mais peut-être faudrait-il
prendre ce terme au sens figuré, de même que les rabbins
voyaient dans Edom l'empire romain3 ; si l'on s'y refuse,
qu'on songe alors au caractère passablement atomistique de

l'exégèse targumique et l'on n'attachera pas à cette mention
d'Assur plus de poids qu'il ne convient.

En ce temps le joug ennemi cessera de peser sur Israël, et
« les nations seront mises en déroute devant le Messie4. »

Comment le traducteur a-t-il été amené à introduire ici le

Messie? La réponse est facile : « ie joug sera rendu inutile à

cause de la graisse5 » dit T. M. Or on sait que ïlDtD signifie
aussi bien graisse que huile : cette idée d'huile appelle dans

l'esprit du targumiste celle d'onction et par conséquent celle
de Messie. Nous nous demandons même s'il ne lisait point

1 Ces mots prouvent également que le Messie n'est pas identique à la Memra

(cf. Weber, Die Lehren des Talmud, p. 178, 339).
"" aiîaab Mr?]; KlTHiX iap dit Trg., effaçant ainsi l'idée de puissance royale

contenue dans niit'B- Le Messie lui-même doit apprendre l'obéissance aux
commandements. « Was er erkannt hat, das übt er (d. Messias) auch, » écrit Weber,

op. cit., p. 343.

3 Pour l'identification Rome-Edom, cf. Dalman, Der leidende und der sterbende

Messias der Synagoge, p. 12 en note.
4 «irato Dip ja ansa» pian1
5 Trad, de Dillmann, ad loc.



438 PAUL HUMBERT

au lieu du lourd 7ÜUJ-I,JSÜ, les mots 7Üt2J_732 « le fils de

l'huile », c'est-à-dire l'Oint ; il est vrai que dans Zach. 4 : 14

la version araméenne ne traduit1 pas « fils de l'huile »,
Cin^'1'!"! 133) par Messie, mais pour une raison bien simple :

dans Zacharie on se trouve en présence de plusieurs « fils
de l'huile », il ne pouvait donc s'agir du Messie.

Esaïe il : 1 sq. : c'est la description bien connue du Messie

et de la paix idyllique de son royaume. « Un rejet poussera

de la souche d'Isaï, » proclame le prophète, « un roi
sortira des fils d'Isaï, » explique le rabbin ; « un surgeon issu
de ses racines portera du fruit2, » reprend la voix antique,
la synagogue interprète « le Messie grandira d'entre les fils
de ses fils » Ce surgeon c'est le Messie que le Targum
reconnaît donc pour descendant de David. Puis vient (v. 2-4)
dans l'A. T. la peinture de l'activité de ce Messie, peinture
dont le Trg. fait une copie fidèle, insistant, comme l'auteur
sacré, sur la sagesse de l'oint de Jahvé et sur sa crainte de

l'Eternel plus que sur sa puissance extérieure. Copie fidèle,
à part quelques traits qui trahissent le point de vue postérieur

: par exemple le Trg. ne dit pas « l'esprit de l'Eternel
reposera sur lui », Dieu n'agissant pas de façon si immédiate
sur sa créature ; il s'exprime de façon plus révérencieuse :

« sur lui reposera un esprit de prophétie venant de Dieu3 » ;

c'est, du même coup, un nouvel attribut que reçoit le Messie

: il sera prophète, cela sans doute au sens postérieur du
mot; Dieu lui accordera, comme à ses prédécesseurs4, de

prévoir l'avenir et de le prédire.
Au verset 3 a le targumiste, corrigeant5 avec bonheur le

texte hébreu, donne une note originale : Dieu « conduira (le
1 Trg. Zach. i: 14 lit.: inaiai ifc (princes.)
2 Avec LXX (avaßTjGerai) il vaudrait mieux lire nlS1 (poussera), ou avec Trg.

13T (croîtra
3 mrp Dip fa rotoj nil Mi1?» nsrn
4 Cf. Trg. 2 Sam. 23 : 1 ; 1 Rois 5 : 13.

5 II nous paraît évident que Trg. ne lisait pas le dur ÌPP1H1 du T. M., mais

probablement 5 iriMl (hiph. de riru): il le conduira (aram. iwaip')- Les LXX

non plus ne lisaient pas ÌIT111 (cf. leur è/nrùf/oei).



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 439

Messie) à la crainte de l'Eternel »; son maître ce sera Jahvé

lui-même. Ainsi conduit par son Dieu et doué de la plus
excellente sagesse, le roi-Messie rendra à tous la justice, aux

pauvres spécialement; quant aux pécheurs1, il les détruira
par sa parole2, « et par les paroles de ses lèvres il fera mourir
Armilos le Méchant. » Si nous conservions dans notre texte le
mot Armilos, nous aurions ici une mention du duel entre
Christ et Antéchrist, car cet Armilos3 représente dans la

théologie juive l'ultime et redoutable adversaire du Messie

et des croyants. Mais Zunz4 y voit une glose tardive, inspirée

par la haine des Juifs contre Rome, l'ennemi héréditaire
de la nation.

En outre ce nom que l'édition de Bomberg épèle Di^OIK»
et qui figure dans le Codex de Reuchlin sous la forme
7'l3i?!E1iK5) manque dans la Regia et dans le Ms. or. 2211 6

du British Museum : nous croyons donc plus prudent d'en
faire abstraction, suivant en cela l'exemple de Dalman. Il ne
reste plus alors que la reproduction textuelle du T. M : le

Messie fera périr le méchant par le souffle de sa bouche
Vient ensuite la description de la paix féerique du royaume
messianique, répétant presque mot à mot l'original ; le Trg.
a soin cependant de réaffirmer que cette idylle a pour théâtre
l'époque messianique (v. 6 a, XrPtOXH TflH'T'3)- Finalement

le Messie sera comme un étendard pour les nations
(v. 10), les royaumes lui seront soumis et Dieu ramènera les

captifs de Sion (v. 11).
Pas d'autres observations à faire sur ce passage dont le

principal intérêt réside dans l'attente d'un Davidide comme

1

flK 13,1 est rendu par "31 SyiK ^Tl TTÖ1.

2 va B3EJ est rendu dans Trg. par ìfoìS lansa (LXX : ra Mya toû arofiaroç

avToi). Cf. Ps. Salom. 17 : 27,39: Xòyu tov crofiaToç (numérotation de l'éd. de

Swete, OT. in Greek).
3 Cf. L. Ginzberg, art. Armilus, J. E., vol. II, p. 118 sq., et Dalman, Leid.

Messias, p. 14 en note.
4 Zunz, G.V., 2« éd., p. 295 et note a.
5 Cf, aussi Lagarde, Proph. chald., p. xxvni.
6 Cf. Dalman, Aram. Dialekt Proben, p. 10, note 4.



440 PAUL HUMBERT

Messie, et dans l'énumération des attributs de ce héros, de
son don prophétique spécialement.

Esaïe 14 : 29 sq.1 : le poète interdit la joie aux Philistins ;

ils viennent d'être libérés de la domination étrangère
(judéenne on assyrienne), mais leur indépendance sera passagère

car un ennemi redoutable les soumettra bientôt : « de la
racine du serpent sortira un basilic, et son fruit sera un dragon

volant. »

L'esprit subtil du targumiste a vite fait de déchiffrer cette

énigmatique sentence et paraphrase comme suit : « Ne vous
réjouissez pas, vous tous Philistins, de ce que la puissance
qui pesait sur vous a été brisée ; car d'entre les descendants
d'Isaï sortira le Messie et ses actions à votre endroit seront
comme un serpent qui mord2 » Pour le traducteur le basilic,

la vipère (JJ22J) c'est le Messie issu de la race de David ;

mais il ne lui applique pas l'épithète de dragon «volant»
(*]Sìya tQÌD) ou ce ailé3 » : il entend en effet par 'THS
l'activité du basilic, c'est-à-dire du Messie, ses oeuvres, et les

compare à la morsure d'un serpent venimeux. L'oint de

Jahvé sera donc, d'après ce passage, un personnage redoutable

pour les ennemis d'Israël. Les versets suivants
dépeignent l'ère messianique d'après le schématisme
eoutumier.

Esaïe 16 :1,5 : font partie d'un dramatique oracle contre
Moab, mais, dans le texte hébreu, le verset 1 n'offre aucune
allusion au Messie ; il fallait un esprit rabbinique pour l'y
découvrir. Tandis que des interlocuteurs anonymes
conseillent aux Moabites de chercher force et secours près du
roi d'Israël, le Targum, songeant aux temps messianiques,
parle des relations entre les païens et le Messie d'Israël :

« les nations apporteront des présents au Messie

d'Israël,... à la montagne de la communauté de Sion. » Ce qui
suggère au traducteur l'interprétation messianique, c'est évi-

1 Es. 14: 29 de l'éd. de Lagarde correspond à 15 : 2 de la liste de Ruxtorf, qui
suit pour cette indication la Rïble rabb. de Romberg de 1525.

2 irisa ''ins fiaa Miiaiy pire
3 Sic Marti, ad loc, ein geflügelter Drache.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 441

demment les mots V~\it 7ÏJ1U dans lesquels il croit reconnaître

le grand roi que Jahvé enverra à son peuple dans les

derniers temps. U y a ici un trait à retenir : le Messie juif
entre bien en relations avec le monde païen, mais c'est avant
tout pour en exiger le tribut.

Alors (v. 5) le trône1 du Messie sera solidement établi, la
prospérité (21ÏJ) l'environnera, et, dans la cité de David,
l'Oint de Jahvé rendra lajustice avec équité. Si au verset 1

l'interprétation messianique était hors de place, elle se
justifie 2 peut-être au v. 5.

Esaïe 28 : 5 sq. : d'après Dillmann il serait ici question du
jugement et du rétablissement de Samarie ; dans Trg. il
s'agit de la nation juive3 qui passera par un châtiment
purificateur. « En ce jour l'Eternel des armées sera une couronne
éclatante et une magnifique parure pour le reste de son

peuple », lisons-nous dans l'A. T., et le Trg. de rectifier :

non pas Dieu lui-même, mais « le Messie de l'Eternel des

armées » sera pour son peuple comme une couronne fleurie;
sou esprit de vérité inspirera les juges d'Israël (v. 6 a) ; il
donnera la victoire aux Juifs qui marcheront au combat et
les ramènera en paix dans leurs foyers (v. 6 b).

Esaïe 42 : 1 sq. : le premier des cantiques du serviteur de

l'Eternel Et d'abord qui est ce serviteur aux yeux du
targumiste? Dès la première ligne il le dit sans ambages: « Voici
mon serviteur, le Messie que je susciterai... » ,*73J) XH)
HTmpX KITttfa). Ce que Deutéro-Esaïe affirme de l'Ebed
Jahvé, Trg. va donc l'appliquer au Messie, quitte à modifier
telle ou telle nuance de l'antique oracle. Dieu accordera à

son Oint son Saint-Esprit ptÓlìp WJ-Tl). Le Messie fera

1 Trg. introduit KITCJÜ e' en fait le sujet de la phrase.
2 Cl. Franz Delitzsch ad toc; Marti ad loc; Huhn, Die messian.Weissagungen

des israelitisch —jüdischen Volkes, t. I, p. 114.
3 Cf. Trg. Es. 28: 1,4 l'expression K2>1pa ITO, qui désigne évidemment le

temple de Sion (ce qui n'aurait rien à faire ici s'il s'agissait seulement du royaume
des dix tribus). Relevons en passant que c'est sans doute de cette appellation du

temple que dérive le nom arabe de Jérusalem (al baït al muqaddas). Le sens de la

locution arabe est du reste différent de celui de l'expression araméenne : pour
les musulmans, Jérusalem est « la maison purifiée » de la souillure des idoles.



442 PAUL HUMBERT

alors connaître aux nations la volonté de Dieu, ses exigences
envers les créatures humaines (WH)- Son apparition n'aura
rien de tumultueux (v. 2), il ne brisera pas (v. 3) ceux qui,
humbles et débonnaires (N^niDJ?)} ressemblent au roseau
froissé, et ne laissera pas s'éteindre les pauvres qui sont
pareils à une lampe qui ne jette qu'une faible lumière1 ; au
contraire il jugera avec équité. Le verset 4 insiste sur son
zèle que rien ne lassera, et marque le terme de sa mission :

établir fermement sur la terre le droit divin ; les îles même

attendent avec impatience qu'il vienne leur enseigner la loi
de Dieu. Tout ceci correspond minutieusement au parallèle
hébreu : c'est l'idéal d'un Messie patient et secourable, où
les traits du guerrier s'effacent devant ceux du bienveillant
pédagogue. Puis le Dieu d'éternité 2 s'adresse directement à

son serviteur qu'il fortifie et qu'il guide, et lui confie une
double tâche : faire de l'alliance entre Dieu et Israël une
réalité vivante, de tous les instants3, et d'autre part éclairer
les gentils (v. 6). Le verset 7 paraphrase avec à-propos et

précise la première partie de cette mission : il sera d'abord

pour sa nation comme un Docteur de la Loi, ouvrant les yeux
de ses concitoyens aveugles et leur réapprenant la divine
Thora ; puis il retirera les exilés du sein du monde païen
« car ils ressemblent à des prisonniers » ; enfin il les affranchira

du joug étranger « car ils sont assujettis, tels des captifs

dans l'obscurité. »

Il valait la peine de reprendre point par point cette
description, quoique identique à celle de l'A. T. : en effet le
héros de l'Ecriture reste pour nous plus ou moins mystérieux,

tandis que dans le Trg. toute hésitation est bannie :

c'est bien le Messie qu'attend Israël k.

Esaïe 43 : 10 : la traduction du texte hébreu est sujette à

1 Au v. 3 Trg. joint aux images du T. M. leur explication.
2 Hubs !t?K hébr. m,T bxri.
3 DV O^pb 1JJJ11K hébr. ap rnab Tjjns.
4 Dalman, Leid. Mess., p. 35 en note, remarque qu'à part Trg. Jonath. l'explication

messianique d'Esa. 42 : 1-7 ne figure que dans des ouvrages rabbiniques
récents.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 443

contestations; faut-il lire «vous êtes mes témoins, dit l'Eternel,

vous et mon serviteur que j'ai choisi », ou plutôt « vous
êtes, dit l'Eternel, mes témoins et le serviteur que je me suis

choisi... »; en d'autres termes le "H^J) est-il, — c'est l'opinion

de Delitzsch et Dillmann, — le même personnage que
ceux auxquels DflX fait allusion, ou bien devons-nous y voir
un nouvel individu? Nous n'avons pas à nous prononcer,
mais à noter seulement que le Trg. opte pour la seconde

supposition puisqu'il traduit : « Vous et mon serviteur le

Messie, en qui je me complais, m'êtes témoins que.... » Ici de

nouveau la version araméenne identifie ces deux notions :

Messie et Serviteur de Jahvé ; nous verrons plus tard qu'il ne
poursuit pas ce rapprochement de manière conséquente.

Quant au verset lui-même, son intérêt est assez mince :

Israël et le Messie ayant contemplé les œuvres de Dieu, il en
résulte1 logiquement qu'ils doivent croire et savoir que
Jahvé est l'Eternel, auquel appartiennent les cieux des

cieux2, et qu'il n'y a point d'autre Dieu que lui. Le Messie
est mis sur le même rang que les hommes, l'expérience a

un rôle à jouer dans sa religion personnelle, il lui faut des

preuves de l'omnipotence de Jahvé.
Esaïe 52 : 13 à 53, 123.' c'est,dans le Targum de Jonathan,

le morceau capital sur la personne du Messie, et presque le
seul qui ait été étudié de près, par Dalman notamment.

L'exégèse d'Es. 53 est franchement messianique dans le
Trg. ; c'est ce que relevait déjà au moyen-âge le savant juif
Abarbanel* (f 1481) quand il écrivait : « Les savants
nazaréens (c'est-à-dire chrétiens) entendent cette prophétie de

cet homme qu'on cloua au bois à Jérusalem vers la fin du
second temple, de cet homme qui, à leurs yeux, fut fils de

1 Trg. 1 "?M3 T. M. ]Jfab.
"2 mm Wübs nsby p|K.
3 Cf. Dalman, Leid. Mess., p. 47-49 ; Lagrange, op. cit., p. 242-243 ; Rruston,

art. Vers. aram. dans l'Encycl. des se. relig. de Lichtenberger, XII, p. 339 ; Weber,

op. cit p. 344-345 ; cf. une traduction partielle en allemand, dans Wünsche, MID1

rwai, Die Leiden des Messias, p. 40 sq.
* Cf. Wünsche, op. cit., p. 43, et Delitzsch, Jesaia, p. 530.



444 PAUL HUMBERT

Dieu, Dieu devenu homme dans le sein d'une vierge Mais
Jonathan ben Uzziel a rapporté cette prophétie au Messie à

venir.... »

Voyons un peu le portrait de ce Messie ; le plus simple sera
de traduire tout le morceau pour le faire suivre de quelques
remarques : a 13. Voici mon serviteur le Messie1 prospérera2,
il s'élèvera, grandira et deviendra très puissant. 14. De

même que, pendant longtemps, la maison d'Israël l'a3
attendu, tandis4 que leur nom (litt. : leur aspect) était obscur
parmi les nations et que leur éclat n'avait plus rien d'humain

; 15. de même il mettra en déroute des peuples
nombreux, à sa vue des rois se tairont mettant leurs mains sur
leurs bouches, car ils verront ce qui ne leur avait pas été

annoncé, et ce qu'ils n'avaient pas entendu, ils l'apprendront.

— 1. Qui croirait à ce message qui est le nôtre, et à

qui la force du bras puissant de Jahvé a-t-elle été révélée
maintenant? 2. Les justes5 grandiront devant lui6; voici,
comme des rejetons qui poussent, et comme un arbre qui
envoie ses racines vers les eaux courantes, ainsi se multipliera
en Palestine (litt. frtJPiO) la race sainte qui avait besoin de

lui. Son aspect7 n'aura rien de l'aspect d'un homme
ordinaire, et la crainte respectueuse qu'il inspirera (HTl/D^N 8)

ne ressemblera pas à celle qu'inspire le vulgaire (STHì"!)»

1 Peut-être serait-il plus exact de traduire : Mon serviteur oint.
Cf. Dalman, Worte Jesu, p. 240 : « im späteren jüdischen aramäisch folgt der

Titel stets dem Eigennamen.... » c'est-à-dire que KITTO Saba le roi oint;
donc Xrwa May devrait être rendu par mon serviteur oint.

2 L'aram. rtlü1 rend bien l'hébreu 913\y : c'est l'idée de sagesse pratique et

par conséquent de succès.
3 Au lieu de l'by du T. M., Trg. lisait probablement 1MJ>.
4 La fin du v. 14 se rapporte à Israël dans Trg., à l'Ebed dans T. M.

5 Cf. Dalman, Leid. Mess., p. 48 en note.
6 Dans T. M. Visb se rapporte à Dieu, au Messie dans Trg., d'où la nécessité

de donner au verbe un nouveau sujet, N'pMï.
7 Tandis que T. M. prend " Jl 1KD üb au sens péjoratif, Trg. y voit une marque

de supériorité du Messie.
8 D'où procède cette idée de crainte? au lieu de 1,1813 Trg. lisait-il peut-être

inKi1 •



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 445

(au contraire) son apparition sera celle d'un saint (litt. : son
aspect sera un saint aspect), quiconque le verra ne pourra
détacher de lui ses regards (tVZl ^OnO1)- 3. C'est pourquoi
il sera (d'abord) méprisé1, mais éclipsera (bientôt) la gloire
de tous les royaumes, qui ressembleront2 à un homme dans
la souffrance, marqué pour la maladie ; Dieu3 (litt, la Sche-

kina) détourne-t-il de nous son visage, nous voilà méprisés,
comptés pour rien. 4. C'est pourquoi il intercédera 4 pour
nos péchés et nos transgressions seront pardonnées à cause
de lui, alors qu'on nous croyait réprouvés5, frappés de Dieu
et châtiés. 5. C'est lui qui rebâtira le sanctuaire profané6 à

cause de nos péchés, livré à cause de nos forfaits ; mais par
sa doctrine7 la paix nous8 sera multipliée, et si nous nous
attachons à ses paroles, nos fautes nous seront remises.
6. Nous sommes tous dispersés comme un troupeau, chacun
suit sa propre voie, pourtant Dieu a voulu nous pardonner9
tous nos péchés à cause de lui. 7. Sitôt qu'il intercéda10 il
fut exaucé, à peine ouvrait-il sa bouche que (sa demande)
lui était accordée. Il anéantira (litt, livrera, 1DÜ2'') les plus
puissantes nations comme un agneau id qu'on mène à l'abattoir

ou comme une brebis muette devant ceux qui la tondent ;

il n'est personne qui, devant lui, (ose) ouvrir la bouche et

1 Dans la fin du verset les souffrances sont rapportées aux gentils ou à Israël

(le second ,1133).

2 Nous ne rapportons donc pas, comme fait Wünsche, ï#3K2 au Messie. Dans

Trg., l'homme de douleur, ce sont donc les païens.
3 La traduction de Wünsche nous semble inexacte ; au féminin mn il faut un

sujet également féminin, c'est-à-dire Kf)33ttJ.
4 Trg. change en simple intercession les souffrances substitutives du T. M.
» V. 46 se rapporte à l'Ebed dans T. M., à Israël dans Trg., le verbe étant

désormais ponctué comme un passif.
6 Trg. applique au temple ce que T. M. dit de l'Ebed.
7 Trg. prend 1D10 au sens d'instruction (cf. son XSS^IK). et T- M. de châtiment.

8 T. M. vblï, Trg. K3by.
9 Trg. efface toute idée de substitution, ne laissant subsister que l'intercession.
10 Trg. ponctuait probi. Vi: (cf. son ij>3) et songeait à ,13)?, « répondre ».

11 rota1? HOS est appliqué aux gentils par Trg.



446 PAUL HUMBERT

proférer une seule parole. 8. Il ramènera1 nos exilés, mettant

fin à leurs souffrances et à leurs peines; et les dispensations

miraculeuses2 qui nous seront accordées en son temps
qui pourrait les raconter? Car il fera disparaître3 du pavs
d'Israël la domination des étrangers et fera venir sur eux4
les péchés de mon peuple. 9. II livrera les impies à la
géhenne, et quant aux riches oppresseurs il les fera mourir
de maie mort (W12X1 XJYIÏD), afin 5 qu'aucun pécheur
ne subsiste devant lui, et que de leurs bouches ils ne
profèrent plus de mensonges. 10. Dieu veut purifier6 et justifier

le reste de son peuple. Il veut les nettoyer de (leurs)
péchés : ils contempleront le règne7 de leur Messie, ils auront
fils et filles en grand nombre (aphel ÎISO1), ils vivront
longtemps ; ceux qui obéissent à la voix de Jahvé prospéreront
sous son regard bienveillant (FPf^ïHS)- 11. Il les8 affranchira

du joug étranger, ils repaîtront leurs regards (TWÌ1

avec 3) du châtiment de ceux qui les haïssaient, ils se

rassasieront du butin des rois; par9 sa sagesse il (le Messie)

justifiera les justes afin d'en réduire10 un grand nombre à

l'obéissance de la Loi, et lui-même intercédera 1J pour leurs
péchés. 12. C'est pourquoi je lui donnerai12 les dépouilles de

bien des nations et il distribuera comme butin les trésors

I Trg. prend f\pb transitivement.
3 Le MM DS du T. M. est probablement lu par Trg. : MM l"lK (aram.

"31 |S>Mf).
3 Trg. prend transitivement 1|J et lui donne pour objet les nations.
4 Trg. prend iab du T. M. comme un pluriel.
5 Trg. modifie complètement la pensée dans v. 9 b.

6 Trg. prend l'hébr. X31 pour une autre forme de 131 (cf. la permutation de

1 hébr. avec 1 aram. : par ex. 311 3,1l)> purifier.
7 Ou le royaume; flöbä peut avoir ces deux sens; cf. Dalman, Aram.

Wörterbuch, s. v. Ici Trg. entend donc messianiquement pli du T. M.

8 Trg. corrige WB1 en ö,T1£>B3.
9 Contrairement à T. M., Trg. relie ii")JM3 à ce qui suit.
,0 Idée de contrainte, de violence dans 13J?lff.
II Ici de nouveau l'idée de substitution fait place à celle d'intercession.
1-2 Avec T. M. contre LXX (lOivgovonijaei), Trg. lit la première personne.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 447

des villes-fortes ; (tout cela) parce qu'il a exposé sa vie à la
mort et contraint les révoltés à se soumettre à la loi divine.
Lui-même intercédera1 pour une foule de péchés et à cause
de lui les rebelles seront pardonnes. »

On l'aura constaté, l'esprit de ce chapitre s'éloigne fort de

la pensée de l'original et grandes sont les libertés exégétiques

que se permet le targumiste2. Nous ne saurions dire
autre chose que ce que Dalman3 a résumé en un jugement
concis et définitif: «Tout ce qui est dit, dans Es. 52 : 13 à 53,

12, des souffrances du serviteur de Jahvé, est reporté sur le
peuple d'Israël (52 : 14 ; 53 : 3, 4, 8, 10), ou sur les Juifs
impies (53:9), ou encore sur les nations païennes (53 : 3, 7), ou
enfin sur le temple (53 : 5). »

1 Même remarque qu'au v. 11 fin.
2 Ou bien le Targumiste affaiblit la portée des expressions (v. ia, 2/>), ou bien

il introduit un sujet nouveau (v. 2 a), ou bien il met au passif (v. 46), ou enfin il
vocalise autrement (v. ib, 7, 8).

3 Dalman, Leid. Mess., p. 48.


	Le messie dans le targum des prophètes

