Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1910)

Heft: 4

Artikel: L'introduction a I'ancien testament : dans sa phase actuelle [suite]
Autor: Trabaud, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379876

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

T’INTRODUCTION A I’ANCIEN TESTAMENT
dans sa phase actuelle !

H. TRABAUD

II
Les documents : étude comparative.

La part de chacun des documents du Pentateuque étant
déterminée par ’analyse qu’il en a faite, M. Gautier les étudie
-ensuite comparativement, afin d’arriver 4 donner de chacun
d’eux une caractéristique aussi compléte que possible. 11 les
envisage, a cet effet, successivement aux points de vue légis-
latif, linguistique et littéraire, historique, enfin religieux et
théologique.

Les codes législatifs les plus anciens présupposent déja des
-codifications antérieures, et celles-ci un droit coutumier. 11
‘en fut de méme, en Babylonie, pour le code d’Hammourabi,
dont les analogies avec le Livre de I’Alliance s’expliquent par
une origine commune, mais un développement différent.
-« Certaines prescriptions de ce livre peuvent avoir été for-

4 Voir la livraison de janvier-avril 1910, p. 123-164.— P.141, 11¢ ligne, lire « les
Lamentations » au lieu de « Esther. » P. 164, 10¢ ligne a partir du bas, ajouter
-aprés « stipulations » : « Lév. 24 : 1-9 est un post-scriptum complétant Ex. 25-31
:par des instructions relatives a l'huile du chandelier et aux pains de propo-
:sition. »



L’INTRODUCTION A L’ANCIEN TESTAMENT 345

mulées avant ’époque mosaique, d’autres a cette époque
méme, d’autres plus tard seulement encore. » Dés lors il a
subi un travail continu de retouches et de remaniements.

Sur la base de la législation de J et de E, — qui est pour
nous le point de départ, parce que nous ne possédons rien
d’antérieur, — s’éléve la législation plus étendue, plus com-
pléete et plus systématique du document deutéronomiste.

L’ceuvre législative de P est plus étendue encore que celle
de D; elle est plus compléte sur le terrain des institutions
religieuses, mais laisse de coté un grand nombre de sujets
variés appartenant & la vie politique et sociale du peuple et
qui trouvaient leur place marquée dans les lois antérieures.
Elle s’adresse d’ailleurs de préférence, et d’'une fagcon quelque
peu exclusive, au sacerdoce; elle a, dans une large mesure,
un caractere technique, professionnel, et a pu étre, non sans
raison, qualifiée d’ésotérique.

M. G. passe en revue un certain nombre de sujets & propos
desquels il confronte les textes paralleéles des trois codes :
10 la lot sur les bétes mortes, dont la transformation est due &
des causes inconnues; 20 la loi sur les esclaves hébreux, dont
la derniére forme, dans P, s’explique par 'insuccés des dis-
positions prises par E, puis par D (cf. Jér. 34: 8-22), et, en
accentuant profondément la distinction entre les ressortis-
sants de la nation et les étrangers, porte le cachet particulier
de ’époque postexilique; 30 la loi sur les premiers-nés, dont
les données ne peuvent étre controlées du dehors, 'histoire
d’Israél ne fournissant aucun éclaircissement sur la question;
4o la loi sur les prémices et les dimes, lesquelles au lieu d’étre,
comme c’est aussi le cas des premiers-nés dans la 1égislation
antérieure, une occasion de se rassembler devant I’Eternel,
dans une féte et un repas de famille, sont intégralement ab-
sorbées, dans P, par le sacerdoce. M. G. donne de ces quatre
lois d’intéressants tableaux synoptiques.

Apreés avoir rapproché, a titre d’exemples, les trois types
législatifs & propos d’objets plutét secondaires, M. G. poursuit
son examen comparatif en envisageant quelques points de
plus grande importance, a savoir le sanctuaire, les sacrifices,



346 H. TRABAUD

les fétes et le sacerdoce, ou si 'on préfere, les lieux, les
actes, les temps et les hommes sacrés. Pour chacun d’eux, il
s’applique a éclairer la loi par I’histoire et nous donne ainsi,
en passant, une vue d’ensemble des transformations subies
par le culte en Israél. M. Westphal s’était déja livré, sur ces
points, & une élude comparée des sources du Pentateuquel,
et ses développements sont intéressants & relire aprés ceux
de M. G., avec lequel il est parfaitement d’accord. Ce dernier
arrive, comme M. Westphal, aux conclusions suivantes:

Sanctuaire. JE suppose I'existence du culte patriarcal et
consacre la pluralité des autels. E connait pourtant bien
I'existence du tabernacle (ou tente) d’assignation; mais la
mention n’en est pas mise en corrélation avec les autels et
les sacrifices, et le fait de son existence ne prouve aucune-
ment que, pour ce vieux document, le principe de 'unité du
sanctuaire fat déja posé. L’unification des lieux de culte
était cependant déja préparée par l’existence de 'arche, qui
a toujours été seule de son espece; de plus elle était réclamée
par le devoir de réagir contre un risque résultant de leur
pluralité : celui du dédoublement de la divinité et de la mul-
tiplication indéfinie des dieux au prorata du nombre des
sanctuaires. La description de ’arche dans P semble avoir
supplanté celle qu’en donnait JE.

D suppose la pluralité des lieux de culte, mais réclame
le sanctuaire unique. Il est & noter qu’il ne parle jamais du
tabernacle, dont il devait pourtant connaitre I’existence. Son
silence & cet égard tendrait & prouver que, pour lui, il n’y
avait pas de corrélation entre le sanctuaire en tant que lieu
de consultation de I’Eternel et le temple envisagé comme
seul endroit propre aux sacrifices. P a pour point de départ
de son organisation religieuse ce qui, pour le Deutérono-
miste, était le but a atteindre. Jamais, sous sa plume, aucun
patriarche ne dresse d’autel en un lieu quelconque et n’y
offre de sacrifice. 11 faut attendre que tous les ordres relatifs
a4 la construction du tabernacle aient été ponctuellement

1 Les sources du Pentateuque, t. II, Paris 1892, p. 137-226.



L'INTRODUCTION A L’ANCIEN TESTAMENT 347

exécutés pour que la célébration réguliére du culte cérémo-
niel commence (sous Moise) et se poursuive désormais sans
interruption. P refléte les conditions d’existence de la com-
munauté postexilique.

Sacrifices. J et E consacrent 'antique tradition des sacri-
fices d’adoration et d’actions de grices, en en faisant re-
monter l'usage aux patriarches. Ils stipulent dans leurs
éléments législatifs qu’'on ne se présentera point & vide
devant Iahvé. D parle souvent des sacrifices, mais n’insiste
nulle part sur le rituel et ne fournit presque aucune donnée
positive sur le sens et la raison d’étre des divers termes
usités. P, au contraire, établit avec un soin minutieux et le
classement des sacrifices, et le programme rituel de chacun
d’eux. Il institue oun introduit dans la nomenclature législa-
tive des cérémonies nouvelles, et chez lui, les rites compli-
qués et méticuleux enlévent aux sacrifices leur caractére
spontané et leur simplicité patriarcale.

Feétes. J et E mentionnent les trois fétes populaires an-
nuelles et en recommandent 'observation. Il en est de méme
de D, qui reproduit avec plus de détails el d’explications,
mals exactement dans les mémes termes, les prescriptions de
ces deux documents. Tandis que la Thord d’Ezéchiel omet
totalement la féte des semaines, P remplace les trois fétes de
JED par un cycle annuel de sept assemblées solennelles ou
« saintes convocations ».

Sacerdoce. Le contraste des trois législations du Pentateuque
sur ce sujel est particuliérement accentué et [rappant
JE ignore 4 peu prés complétement les prétres et ses textes
narratifs nous montrent, aux temps patriarcaux, le chef de
famille exercant au milieu des siens les fonctions sacerdo-
tales. D’aprés M. G., il est cependant exagéré de prétendre
que, dans 'ancien Israél, chacun pouvait étre prétre : la
qualité de 1évite constituait un privilége, Lévi est le nom d’une
tribu non sacerdotale, mais c’est aussi la dénomination
collective des hommes voués a une profession déterminéel.

! Nous ne voulons pas chicaner M. G. sur des détails trop infimes. Nous ferons
€ependant remarquer que le texte Jug. 19 : 18, qu'il cite p. 134, doit étre rec-



348 H. TRABAUD

D attribue un réle important aux « prétres lévitiques, »
mais sans aucune distinction hiérarchique. La seule distinc-
tion établie par D entre les lévites est purement occasion-
nelle; les uns sont attachés au sanctuaire unique, les autres.
répandus dans le reste du pays. Enfin P présente une orga-
nisation savante et compliquée du lévitisme; sa législation
sacerdotale représente seule I'état de choses qui a long-
temps été considéré comme ayant de tout temps existé en
Israél et qui ne date que de I’époque postexilique, avec son
grand prétre, ses prétres et ses lévites, par conséquent avec
une hiérarchie nettement marquée.

D’autres lois, ou articles de loi, sont répétés textuellement
ou & peu pres, ce qui montre que les trois législations,
quoique indépendantes I'une de l'autre, en un sens, ont ce-
pendant entre elles certains rapports de dépendance par le
fait que le Deutéronomiste s’est trés largement et fidélement
inspiré de la législation antérieure et que P, a son tour, n’a
point ignoré ses devanciers, mais les a utilisés sans s’as-
treindre a les reproduire servilement. L’étude des lois
spéciales & 'un ou 'autre document, et qui ne se retrouvent
pas ailleurs, contribue & dégager la physionomie de chacun
des types législatifs et doit ainsi servir & compléter les
recherches poursuivies sur les points communs.

M. G. s’occupe, en dernier lieu, des deux recensions du
Décalogue, dont il donne un tableau synoptique. Un seul
commandement, le dixiéme, n’a pas de parallele dans le
reste de la Thora.

Passant au point de vue linguistique et littéraire, M. G. exa-
mine d’abord le vocabulaire et la terminologie des quatre do-
cuments et reléve.a ce propos qu’a coté du premier criterium

tifié d’aprés le verset 29 et les Septante, en ce sens que le lévite de la montagne
d’Ephraim se rend tout simplement « chez lui » en venant de Bethléhem, et non
« a la maison de ’Eternel », qui n’a aucun sens dans le texte.

Ensuite, p. 137, M. G. parle, sans doute d’aprés 2 Sam. 8: 17, d’'un Achimélec
qui aurait été fils d’Abiathar, Or il doit y avoir dans ce texte une interversion
de ces deux noms; il faut lire : Abiathar, fils d’Achimélec (cf. 1 Sam. 22 : 20;
2 Sam. 20 : 25). '



L'INTRODUCTION A L’ANCIEN TESTAMENT 349

de distinction qui fut découvert — l’alternance des termes de-
Iahvé et d’Elohim — il y a beaucoup d’autres indices simi-
laires.

Les expressions caractéristiques de P, qui a sa terminologie-
a lui, sont en trés grand nombre, et plusieurs termes que J,.
E et méme D emploient encore dans leur sens primitif et
général, sont devenus dans P des termes techniques, affectés
a des usages déterminés. La terminologie de D est également
caractéristique; certaines expressions qui reviennent fré-
quemmentlui donnent une physionomie bien déterminée.J et
E, étant d’origine populaire et non d’origine lettrée, sont
moins sujets & avoir un langage nettement déterminé, riche-
en termes techniques et en formules consacrées, plus ou
moins stéréotypes. 1l est pourtant possible de signaler un cer-
tain nombre d’expressions qui leur sont propres. E fournit
toutefois beaucoup moins d’exemples d’emploi exclusif quelJ,
encore que sa langue ait elle aussi son cachet & part. Mais le
style et I'allure de ce document ont quelque chose de plus.
original que son vocabulaire proprement dit. J et E présen-
tent, ainsi qu’on peut s’y attendre, un trés grand nombre de
traits qui leur sont communs, et D devant étre considéré
comme s’étant en bonne partie formé a I’école de J et de E,
pénétré de leur esprit et inspiré de leur langage, il n’y a pas.
lien de g’étonner si maintes particularités des deux plus an-
ciens documents trouvent un écho dans le Deutéronomiste.

M. G. illustre ces considérations d’'un riche choix d’exem-
ples de locutions et tournures de phrases caractérisant les
quatre sources. A cdté de cela, dit-il en terminant ce qui
concerne leur langue, il y aurait a faire toute une série de
remarques utiles et intéressantes se rapportant & des détails
de lexicologie et de syntaxe qui, pour imponderables et infi-
nitésimaux qu’ils puissent paraitre, n’en ont pas moins une
importance réelle et contribuent & donner & un écrivain sa
physionomie individuelle.

Donnant ensuite la caractéristique littéraire des quatre do-
cuments, M. G. qualifie J de narrateur, E d’anecdotier, D de-
prédicateur et P de légiste. Il y a dans les récits de J quel--



-350 H. TRABAUD

que chose d’extrémement vivant: ses personnages ont des
traits nettement dessinés; leurs faits et gestes sont dépeints
avec animation, d’une facon colorée et pittoresque. Quoique
ses transitions n’aient rien de trés logique, il sait fort bien
-6tablir un lien entre les faitsrapportéset rattache étroitement
les effets aux causes. Les récits de E sont plus épisodiques,
moinssuivis que ceux de J : les détails y sont donnés comme
ayant leur valeur propre, sans grande préoccupation de I'en-
semble. Le plan général. tracé d’une facon si magistrale et si
-claire dans J, apparait moins nettement dans l'ccuvre de
I’Elohiste. Nous ajouterons que si J se distingue par sanaive
simplicité, il y a de la recherche et de l'art dans le style de
E1; il donne des récits qui sont d’entre les plus colorés et les
plus poétiques de I’Ancien Testament.

D a une allure oratoire tant dans les lois et la narration
que dans les pages proprement parénétiques. Sa phraséologie
a quelque chose de tres spécial : il y a un « style deutérono-
mistique », qu'on peut apprendre a reconnaitre jusque dans
les traductions. Certains mots, certaines phrases, certaines
périodes méme reviennent fréquemment et constituent comme
une sorte de refrain. Autant il y a chez D de chaleur, d’am-
pleur, d’exubérance, autant P se distingue par son caractére
mesure, correct, méthodique. Le désir qu’il a d’étre complet
I’entraine & se répéter; & force d’étre minutieux, il devient
méticuleux ; il n’échappe pas au reproche d’étre diffus dans
ses descriptions et monotone dans ses longues énumeérations.

En résumé, nous trouvons dans les quatre documents du
Pentateuque quatre types littéraires bien marqués et nette-
ment différents 'un de I'autre.

Au point de vue historigue ils ont aussi chacun leur phy-
sionomie : E trahit son origine éphraimite par sa prédilec-
tion pour des lieux tels que Sichem et Béthel, ainsi que pour
tout ce qui concerne la maison de Joseph. En revanche, les
environs d’Hébron et de Mamré ne figurent pas dans ses ré-

1 Selon Staerk E «ist mehr der gesucht poetische Erzéihlungstypus. » Cet auteur
le qualifie de « kunstvolle Zusammensetzung der alten Sagenkreise. »



L'INTRODUCTION A L’ANCIEN TESTAMENT 351

cits. Ceux de J, par contre, ont volontiers pour théatre la ré-
gion méridionale du pays, Hébron et ses alentours; Juda
aussi est mis en relief par lui d’'une facon trésaccentuée!. La
nature spéciale de I’épisode de Juda et de Thamar (Gen. 38),
dont les détails n’avaient pas, pour des lecteurs ou des audi-
teurs orientaux des temps anciens, le caractére répugnant
qu’ils ont pour nous, ne doit pas empécher d’admetire la pro-
venance judéenne de J, quoique certains auteurs, et non des
moindres, aient soutenu que J devait, lui aussi, étre assigné
au royaume du Nord?. Ce récit, n’a, en effet, pas été écrit,
comme l'ont cru Reuss et Renan, — qui l'attribue &4 E —
pour conspuer Juda. Nous ajouterons qu’on a vu un indice de
plus de lorigine judéenne de J dans le fait que la figure
éphraimite d’Aaron en est absente. Selon Ed. Meyer et Stade,
il en serait de méme de celle de Josué, qui appartient aussi a
I'Israél du Nord; cette derniére n’y apparait, en tout cas, que
fort & l'arriere-plan. L’étude que nous ferons des éléments
qui sont entrés dans la composition de J nous aidera & mieux
dominer et résoudre cette question. Notons encore, & titre
de renseignement complémentaire, que, pour Staerk, il n’ya
pas de preuve décisive & 'appui de I’hypothése des origines
judéenne de J et éphraimite de E. Les traditions rapportées
dans les deux groupes de récits étaient le bien commun de
tout le peuple ou, du moins, celles d’un royaume avaient pé-
nétré dans autre.

Quant & D et & P, 1l ne peut y avoir de doute sur leur ori-
gine : 'un et I'autre émanent de Juda.

J et E ne sont pas des historiens au sens propre du terme,
mais plutot des narrateurs avides de conserver & leur peuple
le souvenir de son passé et de faire circuler dans son sein,

1 Voir plus haut, p. 154. Si, selon Budde, dans la version élohistique de 1’his-
toire de Joseph, c’est Ruben, le premier-né de Jacob, qui est le porte-parole de ses
fréres, cela ne peut avoir d’autre raison que d’éviter de mentionner Juda, représen-
tant du royaume rival. On ne comprend absolument pas sans cela pourquoi c’est
justement Ruben qui est mis en avant. Joseph, en tant que héros patronymique
de la principale tribu du royaume du Nord, ne pouvait étre utilisé, parce qu’il
jouait dans le récit leréle de victime.

2 Schrader, Reuss, Kuenen.

THEOL. ET PHIL. 1910 24



352 H. TRABAUD

par le moyen de ces traditions, un courant de vie religieuse
et nationale. L'un et ’autre ont voulu montrer, non pas tant
ce qu’avaientfait leurspéres, mais bien plutot ce que Dieu avait
fait pourleurs péres?.La trame de leurs récits est empruntée
a la tradition orale. Si M. G. ne va pasjusqu’a admettre, comme
le fait Gunkel, que les histoires ayant cours dans cette tra-
dition avaient déja été, en bonne partie groupées par cycles
avant d’étre peu & peu rédigées et réunies dans deux grandes
collections?, il estime cependant qu’il y a eu peut-étre,
sinon pour toutes les narrations, du moins pour quelques-
unes d’entre elles, une rédaction antérieure; mais, selon
lui, pour ’ensemble, J et E apparaissent comme ayant fixé
d’une facon définitive ce qui, jusqu’a eux, était ondoyant et
épars. Grace & eux, la conception du Dieu vivant a trouvé
son expression historique au moment méme ou la prédica-
tion des prophétes tendait & y ramener l'attention de leurs
contemporains, et I’on a pu avec justesse appeler JE I’ « écrit
prophétique » du Pentateuque.

Dans E, on rencontre plus de renseignements spéciaux. La
préoccupation étymologique est tres évidente dans J et n’est
point étrangére & E. En revanche, la préoccupation chrono-
logique est absente des milieux ou J et E ont vu le jour. D dé-
pend de JE pour ’hisloire comme pour les lois. Il renferme
méme des détails nouveaux tirés des textes primitifs de J et
de E, qui étaient plus complets avant leur réunion, et que D
. parait avoir consultés sous leur forme premiére, paralléle-
ment au document mixte JE. D semble avoir eu une prédi-
lection pour E. Au point de vue historique, il est le disciple
fidele de ses devanciers. Dans P, tout gravite autour des ins~
titutions, mais on trouve aussi des éléments narratifs qui ne

1 Wildeboer dit a4 ce propos trés justement que le théme commun & J et a3 &
est I’élection d’'Israél comme peuple de lahvé.

2 Voir, dans Die Schriften des A.T. in Auswahl, 1 partie: Die Sagen des A.
T.,p. 17s. et 42-44, les inléressants développements de Gunkel, qui discute et
tranche dans un sens intermédiaire la question, actuellement controversée, de
savoir si J et E sont de simples compilateurs ou de véritables auteurs, ayant le
sachant et le voulant imprimé & leurs matériaux la marque de leur esprit et de

leurs idées.



o=

L’INTRODUCTION A L’ANCIEN TESTAMENT 909

sont négligeables ni au point de vue de la quantité ni & celui
de la qualité (?). P se distingue par son systéme chronolo-
gique, — qui ne s’accorde pas avec les données de J et de E,
comme le montrent avec évidence plusieurs exemples cités
par M. G., — et par des genéalogies, qui ont un caractére par-
ticulier de rigidité, poursuivent un butdéfini et,en se reliant
les unes aux autres, arrivent & former un ensemble ordonné
et homogéne. Ses narralions sont, en général, bréves et
séches : elles ne sont 14 que pour servir de cadre aux lois.

Abordant la question délicate de la crédibilité des docu-
ments du Pentateugue, M. G. constate que les plus anciens
dépendent de la tradition orale qui a, & sa base, des faits
réels & partir de la période patriarcale. Dans quelle mesure
convient-il d’employer linterprétation ethnique des tradi-
tions de la Genése? Elle se légitime dans certains cas: la
table généalogique du chapitre 10 est 14 pour lattester. Nous
croyons que cette interprétation se justifie dans la généralité
des cas, les récits qui concernent les patriarches reposant
sur 'idée que les peuples ou tribus étaient des familles ou de
grands clans. Plus les Israélites remontaient dans le passé,
plus ils se figuraient le clan diminué jusqu’a ce qu’ils par-
vinssent, en fin de compte, au pére de la tribu ou du
peuple tout entier, auquel pere, le plus naturellement du
monde, ils conféraient les mémes particularités de caractére
qu’ils avaient remarquées dans ses descendants. Les Israélites
étaient tellement habitués & cette conception de l'origine
des peuples et des tribus, qu’'un grand nombre de listes gé-
néalogiques de I’Ancien Testament présentent des noms de
pays ou de villes comme étant des noms de personnes. Or
c’est 14 une conception enfantine et antihistorique qui ne
tient pas debout devant les données de I’'ethnologie. Il est
donc permis, sans tomber dans I’hypercritique, de révoquer
en doute d’une maniére générale la réalité historique des
ancétres d’Israél.

Méme le professeur G.-A. Smith, de Glascow, qui admet
comme probable, quoique impossible & démontrer, la base



304 H. TRABAUD

historique et le fond d’histoire personnelle des vieilles tra-
ditions nationales d’Israél, reconnait tout ce qui, dans la
forme actuelle des récits qui nous les ont transmises, chefs-
d’ceuvres littéraires autant que pages pénétrées d’un puis-
sant souffle monothéiste et religieux, est le fruit du dévelop-
pement postériear d’Israél et le reflet de 1'dge ou furent
moulées, ou de celui ou1 furent rédigées les légendes de la
Genese. Nos plus anciennes sources écrites sur ['histoire
patriarcale, dit-il en substance, soit J et E, sont de neuf
a4 onze cents ans postérieures aux événements qu’elles rela-
tent. D’autre part I’archéologie a fait revivre 4 nos yeux
I’époque méme d’Abraham ; elle nous a révélé sans doute
comme possibles des migrations de tribus semi-nomades de
Mésopotamie en Canaan, et de Canaan en Egypte; mais, tout
en illustrant richement les récits de la Genése, elle n’a rien
prouvé pour l’existence personnelle ou le caractere des pa-
triarches eux-mémes. Il faut, selon Smith, reconnaitre que
beaucoup de moms de personnes sont en méme temps des
noms de tribus; que les caractéres décrits comme ceux d’in-
dividus sont souvent des caractéres manifestés par le déve-
loppement historique des tribus correspondantes ; enfin que
les transactions entre ces individus s’expliquent en bien des
cas trés naturellement comme des arrangements entre tribus.
A cela s’ajoutent les traits indubitablement tardifs que P'on
rencontre dans nos récits, et les recensions paralléles du
méme théme, dont chacune porte la marque du document
auquel elle appartient. « D’'une maniére générale, I'atmos-
phére religieuse des récits de J et de E, & travers la Genése,
est celle des anciens ages du royaume israélite. Certainement
ceci rend décisive la démonstration que les histoires des pa-
triarches nous sont parvenues telles que les racontaient les
générations postérieures, qui y ont projeté le reflet de leurs
conditions sociales, de leurs espérances et de leurs croyances
propres. » |

De 14 & conclureque ces récits sont, non de I’histoire, mais
le résultat de ce que, peu & peu, les Hébreux en étaient venus
a croire et & se raconter sur les origines et les premiers jours



L’ INTRODUGTION A I’ANCIEN TESTAMENT 300

de leur nation, & la lumiére de leur vie de peuple adulte, il
n’y avait qu’un pas. Ce pas, il a paru légitime et méme obli-
gatoire & nombre de savants actuels de le franchir, et nous
croyons qu’ils ont eu raison de le faire. Méme un Gunkel,
qui s’attache & montrer que, des siécles durant avant leur
mise par écrit, ces récits ont été le patrimoine oral d’Israél,
-sur le fond des choses conclut en ces termes: « Quant a ce
que représentaient & l'origine des noms comme Abraham,
Isaac, Jacob, nous ne pouvons plus le dire: c’est trop vieux?!.»
«J et E, dit de son coté Staerk, racontent tous deux I his-
toire primitive du peuple comme étant celle d’'une famille,
qui devint un peuple en Egypte et rapportent ensuite,
d’une maniere également contraire & 1’histoire, les événe-
ments survenus depuis I'exode jusqu’a I'entrée dans le pays
de Canaan, déja promis aux péres, comme si I’on pouvait par-
ler déja & ce moment, et méme avant Moise, d’'un peuple
d’'Israél. En d’autres termes, chez J et E, le souvenir de la
grande époque des origines de ce peuple s’est depuis long-
temps effacé pour passer & 1’état de belle légende : Israél ne
~ peut plus se concevoir que comme nation, il a presque com-
plétement oublié le temps ou les tribus étaient & 1’état no-
made, dans la steppe, et il n’en sait pas plus qu’un autre
peuple au sujet de ses origines. »

Un fait intéressant &4 noter, ¢’est que ce ne sont pas seule-
ment des idées abstraites, mais aussi des faits de I’histoire
postérieure que la tradition israélite a utilisés, plus ou moins
consciemment, pour former les récits des patriarches, types
et reflets rétrospectifs de ce qui devait étre dans la suite.
Nous ne parlons pas des paroles prophétiques qui, mises
dans la bouche de certains d’entre eux, anticipent naturelle-
ment sur 'avenir, comme c’est le cas d’autres oracles du

1 Gunkel considére maintenant ces trois patriarches comme ayant été, a
I'origine, des personnes proprement dites, sans base ethnique ou mythique; mais,
4 ses yeux, cela ne signifie nullement qu’ils soient des figures historiques ; les
récits qui les meltent en scéne sont de pures fictions dues & I'imagination des
anciens conteurs d’lsraél. La valeur historique de ces figures consiste dans la
réalité des situations décrites dans leurs légendes, leur valeur religieuse et morale
dans les idées que ces narrations expriment.



356 H. TRABAUD

meéme genre : ainsi Gen. 9: 25-27, ou les roles assignés a Cham
et & Japhet supposent I'assujettissement de Canaan par Salo-
mon et les bons rapports qui existaient, sous ce monarque,
entre les Phéniciens et Israél; Gen. 27: 39 s., ol I'asservis-
sement d’Edom par David a évidemment servi de base & la
prédiction de Jacob concernant Esaii. Nous pouvons aussi
laisser de coté certains traits pourtant significatifs, mais qui
ne sont que de simples allusions & un état de choses posté-
rieur : ainsi cette parole adressée & Joseph par ses freres
apres le récit de son premier songe : « Est-ce que tu régne-
ras sur nous? est-ce que tu nous gouverneras ? » (Gen. 37: 8),
qui indique la prépondérance du royaume du Nord, de méme
que la préférence accordée par son pére & Ephraim sur
Manassé (Gen. 48: 14), montre que cette tribu était alors
puissante. Mais il est remarquable de constater que des
récits entiers sont de véritables paralleles de ceux de la con-
quéte contenus dans les livres des Nombres, de Josué et des
Juges, et nous permettent de les compléter, voire méme de
les reclifier sur certains points; 1a git leur grande valeur
historique.

Tel est le cas de I'histoire de 'outrage fait & Dina et de son
chatiment (Gen. 34), dont on trouve un écho dans le testa-
ment de Jacob (Gen.49:5); car il est indéniable que, dans
ce récit, il s’agit de personnifications de tribus, puisque
deux hommes ne pourraient & eux seuls massacrer les habi-
tants de toute une ville. 11 raconte donc, en la faisant rentrer
dans le cadre d'une scéne de famille, une tentative faite par
les tribus de Siméon et de Lévi, enfants de Jacob par Léa,
pour s’établir a Sichem, qu’elles auraient ainsi occupé
avant les Joséphides. En effet, puisque, d’aprés Gen. 34,
ces tribus s’emparérent d’un territoire qui, d’aprés tous les
autres renseignements que nous avons, fut la propriété de
Joseph (voir en particulier Gen. 48 : 22), leur séjour tempo-
raire dans cette contrée, ou elles conclurent méme le connu-
bium avec les Cananéens, ne peut étre placé qu’avant I'im-
migration de Joseph.

Or si Lévi et Siméon, ainsi que leur sceur Dina, ont ha-



L' INTRODUGTION A L’ANCIEN TESTAMENT a0y

bité prés de Sichem, au cceur du pays d’Ephraim, nous
avons ici une preuve directe et irréfutable que la tribu de
Siméon n’a pas toujours résidé dans l'extréme sud du pays
et que celle de Lévi a possédé autrefois un territoire. Elles
tentérent de s’emparer de Sichem, mais ne purent assurer
leur conquéte, qui n’eut pas de succés durable, et furent
probablement massacrées. Les restes de Siméon se réfugié-
rent au midi (Gen. 49:7). La tribu de Dina fut entiérement
assimilée par les Cananéens ; aussi n’en est-il plus question.

D’autre part le curieux et intéressant chapitre 38 de la
Genese, relatif 4 Juda, interprété au point de vue ethnique,
nous montre la tribu de ce nom établie & Adullam (v. 1) et &
Thimna (v. 12), soit dans la région nord-ouest des monts de
Juda. Or Juda doit avoir pénétré en méme temps que les deux
tribus dont nous venons de parler & ’ouest du Jourdain ; car,
dans la série des tribus, il est rattaché a4 Ruben, Siméon et
Lévi, et, jusqu’au temps de Saiil et de David, il n’a eu aucun
rapport avec Joseph. Et J fait conquérir par Juda et Siméon
seuls (Jug. 1) les mémes villes déja prises, d’aprés E (dans
Josué), par le peuple tout entier. Or, comme J ignore le pas-
sage du Jourdain, les tribus de Juda et de Siméon n’ont par
conséquent pas franchi ce fleuve pour pénétrer dans la terre
promise. La légende de Thamar aide & comprendre l'isole-
ment de Juda, qui « s’éloigna de ses fréres », et tant ce récit
que celui relalif & Dina indiqueraient, d’accord avec d’autres
¢éléments de J, une conquéte effectuée du sud au nord par
les tribus issues de Léa.

De méme, selon Steuernagel, la légende de Jacob reflete les
meémes événements que I’histoire élohistique de la conquéte
de Canaan dans les livres des Nombres et de Josué : & ’origine,
cette histoire ne se rapportait pas & tout Israél, mais uni-
quement aux tribus issues de Rachel, ou plutét a la maison
de Joseph, dont la division en trois tribus est postérieure a
son établissement en Palestine, et les récits relatifs a Joseph
et & Abraham fournissent des compléments au tableau de
la migration de ce clan.

M. G. tient pour acquis quau sujet de I'époque mo-



358 H. TRABAUD

saique et de la personnalité de Moise en particulier, nous
pouvons légitimement accorder une grande confiance au ta-
bleau que J et E nous présentent. Sans étre aussi affirmatif,
Budde estime cependant que, si déja a 1’époque héroique,
et & plus forte raison en remontant en arriére, les récits de
ces anciennes sources entrent dans une mesure croissante
dans le domaine de la fable et du mythe, I’histoire de’époque
mosaique, qui se place environ 250 ans avant la royauté,
a toutefois un noyau historique solide et résistant.

A Tautre extrémité de la période qu’embrasse le Penta-
teuque, nous avons les pages consacrées aux premiéres ori-
gines du monde et de ’humanité. Ici, dit M. G., nous ne
sommes pas, et nous ne pouvons pas étre sur le terrain de
I’histoire, et rien ne doit nous empécher de reconnaitre que
nous avons affaire & des mythes, & propos desquels ne peut
se poser la question de leur valeur historique, mais seulement
celle de leur valeur religieuse et morale. Et un peu plus loin,
& propos de lacaractéristique des documents du Pentateuque
au point de vue théologique et religieux, M. G. parle des
questions graves et délicates qui se sont posées devant la
conscience du Iahviste et auxquelles celui-ci a donné des reé-
ponses qui, pour étre naives, ne manquent pas de profon-
deur: le « pourquoi» de I’existence du mal, de la souffrance,
de la haine, de la diversité des langues et des nations, de la
corruption des Cananéens, des choix divins avec les rejets
qui en sont le corrélatif, Budde fait ressortir de méme que
les récits des onze premiers chapitres de la Genése ne nous
offrent que des idées et des doctrines sous forme de mythes
étiologiques. Ce sont des réponses & des questions qui
se posaient alors aux esprits sur des faits provoquant I’éton-
nement et difficiles & expliquer : d’oi1 viennent ’hemme, les
animaux, la distinction entre les sexes? Pourquoi 'homme
doit-il se tourmenter pendant tout le cours de sa vie et
mourir? Quelle est I’origine des différentes professions, des
géants de I'époque primitive, des peuples et des langues ?
Enfin, pourquoi Canaan est-il maudit au point d’étre esclave
sa vie durant?



LINTRODUCTION A L’ANCIEN TESTAMENT 309

M. G. croit que, malgré le caractere tendancieux de son
ceuvre, P a été de bonne foi en projetant en arriére les insti-
tutions postexiliques. Au moment o1 le Document sacerdotal
fut rédigé, ces institutions, devenues chéres et, semble-t-il,
indispensables & Israél, formaient un ensemble que le ju-
daisme était tout naturellement conduit a accepter et & véné-
rer en bloc. De 1a & se représenter que laforme existante était
la forme antique et permanente, il n’y avait qu’un pasa fran-
chir. Et méme il était naturel d’attribuer & 1’état de choses
initial un caractere de perfection, d’en faire un idéal, un mo-
déle accompli, de reporter aux origines mémes, non seule-
ment le développement déja obtenu, mais encore celui auquel
on aspirait.

Enfin le point de vue religieux et théologique varie aussi
d’'un document & I'autre. DansJ on trouve des anthropomor-
phismes et des anthropopathismes ; son Dieu est le Dieu vi-
vant. Les personnages qu’il met en scéne sont aussi trés vi-
vants : ¢’est un psychologue. Il marque en Abraham I'impor-
tance de la foi.

E attache plus d’importance aux événements qu’aux carac-
téres; il est plutot didactique et objectif, tandis que I'élément
moral et moralisant est plus marqué chez J. Chez lui, les
songes occupent une large place et les théophanies sontrem-
placées par des angélophanies. C’est 14 'indice d’une époque
un peu moins antique que celle de J, de méme que I’'absence
du nom de lahvé avant I’époque mosaique, la désignation
d’Abraham comme propheéte et la facon dont est définie la.
mission médiatrice de Moise. Peut-étre enfin E montre-t-il
plus de réserve & 1'égard des anciennes manifestations exte-
rieures du culte. Il y a, surtout dans les récits, une unité
d’esprit et de tendances entre JE et les prophetes.

Un trait qui pourrait s’ajouter & ce tableau, ou plutét qui
ne s’en détache pas d’une facon suffisamment nette, et qui,
mieux que tout autre, marque la distinction a établir enire:
J et E au point de vue religieux et la postériorité de E par
rapport & J, c’est l'attitude des deux documents en face:



360 H. TRABAUD

-du surnaturel. Comme I’a fait ressortir M. Westphal, « J est
moins ami que E du merveilleux et plus essentiellement
moral dans sa conception de I'histoire. 11 fait plus grande
la part de I’'homme dans la marche des événements et,
volontiers, dans son souci des causes et avec le besoin
d’unité qui caractérise son esprit, il explique la destinée des
peuples ou des tribus par leur premier commencement... E
-est plus enclin que J & voir partout 'intervention surna-
turelle de Dieu; il donne au miracle, j’allais dire au prodige,
une place exceptionnelle.» Ou encore, comme le dit Cornill,
nous avons chez J un pragmatisme purement humain, tandis
que, dans E, tout 'appareil des miracles, avec les songes et
les visions, et l'intervention divine immédiate, est mis en
scéne. Sous ce rapport, E fait transition entre J et P, ou le
merveilleux est encore beaucoup plus accentué et ou le
midrasch fait son apparition.

Staerk, de son coté, note que E rappelle vivement P, non
seulement par la présence, dans son sein, d’un code étendu
de lois au contenu cultuel et moral, par 'emploi d’Elohim
au lieude Iahvé pour la période antérieure & Moise et par la
-spéculation sur la signification du nom de Iahvé, mais aussi
par l'intérét pour la figure sacerdotale d’Aaron et par la
-disposition pessimiste qui y apparait. Cette derniére est
aussi un indice de postériorité, car elle suppose un plus
long temps d’infidélité chez le peuple. Tandis que Budde
fait de J une source sacerdotale et de E une source pro-
phétiquel, d’autres critiques font, avec plus de raison, nous
.semble-t-il, émaner E des cercles sacerdotaux éphraimites.

D a été a I’école des prophétes, mais surtout de JE, il a par-
ticulierement développé le Livre de I’Alliance. On trouve
-chez lui un compromis entre I’ancienne thorad et les pro-
phétes ; ¢’est un opportuniste; son ceuvre est une charte re-
ligieuse s’adressant & la nation dans sa généralité. L’histoire
lui sert & illustrer ses lois et sa prédication. D ne parle pas

1 Voir Histoire de la littérature hébraique, p. 62, les arguments qu’il avance
A l'appui de cette thése paradoxale. Il ne s’agit, il est vrai, dans son idée, que
-de la plus ancienne forme de ces deux documents.



L’INTRODUCTION A L’ANCIEN TESTAMENT 361

comme s’il était Moise, mais s’en distingue au contraire net-
tement. Il le fait plutot parler, suivant la coutume du temps,
coutume qui n’est pas sans analogie avec celle des écrivains
grecs et romains. Il s’identifie avec le Moise de JE, le seul
qu’il pat connaitre, & force de se pénétrer de son esprit et
d’étre en communion avec lui. Il a cependant, jusqu’a un
certain point, paru croire que la fin justifie les moyens, et c’est
peut-étre regrettable. Il est, en effet, faicheux que cet auteur,
bien qu’ayant modifiéet amplifié I’ancienne thoréd pour 1’adap-
ter & de nouveaux besoins, ait cru devoir, sans doute pour
donner plus d’autorité & ses innovations, se cacher sous un
grand nom et les attribuer & Moise lui-méme!.

Dans P, on constate la prépondérance du culte extérieur et
de ses multiples ordonnances. Le sanctuaire, avec tout ce qui
s’y rattache, est au centre de ses préoccupations. A lajustice
sont substituées la sainteté et la pureté, celle-ci toute for-
melle, celle-1& parfois con¢ue avec beaucoup d’élévation, mais
fréequemment réduite a n’étre qu’une qunalité négative. Le
principe dirigeant n’est plus la foi et 'amour, mais 1'obéis-
sance. Sa religion est celle des ceuvres, et 'on irouve chez
lui une notion tres abstraite de la divinité. I ne se préoc-
cupe guere du « pourquoi » et n’aborde pas les importants
probléemes que J s’est efforceé de résoudre. 1l est particulariste
pour de bonnes raisons. Il n’a pas cru innover ; c’est un con-
servateur de vieilles coutumes rituelles. A la différence des
critiques qui, conime Reuss et M. Westphal, ne voient dans
P qu’un clérical a cheval sur les formes, M. G. rend un
hommage parfaitement mérité a son sérieux moral et & son
intention, couronnée de succes, de sauver, en le mettant &
I’abri sous I’épaisse cuirasse de la loi cérémonielle, le patri-
moine religieux d’Israél.

Il y aurait eu aussi une intéressante comparaison a établir
entre les documents du Pentateuque, en particulier entre

1 Voir ce que dit sur ce point Giesebrecht, en opposition au point de vue actuel
de Cornill, qui a renoncé, pour les raisons avancées par M, Gautier, & voir dans
le Deutéronome un pseudépigraphe. — Theol. Literaturzeitung, 1906, col. 34 s.



362 H. TRABAUD

ses trois sources historiques, en les envisageant au point
de vue moral. Sous ce rapport autant, si ce n’est plus, que
sous d’autres, elles contrastent entre elles et trahissent, par
la gradation que 'on peut établir de ’'une a 'autre, leur age
plus ou moins avancé.

C’est ainsi que J et E doivent évidemment étre placés au bas
de I’échelle. A coté de beaux traits de caractere chez les pa-
triarches, ils racontent d’eux tout naturellement, sans unmot
de blame, et méme, semble-t-il, avec une sertaine complai-
sance, des faits qui nous paraissent repréhensibles au plus
haut point, ce qui montre combien peu sérieuse et énergique
était de leur temps, en tout cas dans leur milieu, 'influence
moralisante exercée par la religion. On ne ressentait géné-
ralementi pas, dans ’ancien Israél, comme étant en contradic-
tion avec la foi en Iahvé, 'art de savoir tirer profit du men-
songe, de la ruse et de la tromperie. I’exemple typique de
cette mentalité est Jacob, qui non seulement trompe Laban,
mais dupe aussi son vieux peére et frustre son frére de son
droit d’ainesse. Esaii en est dépouillé, sans étre moralement
coupable. « Les fils de Jacob, dit & ce propos Gunkel, n’ont
pas voulu raconter quelque chose de honteux sur le compte
de leur aieul, car cela serait retombé sur eux-mémes. Toutes
ces histoires ont bien plutot été narrées a 'origine (c’est nous
qui soulignons) a sa gloire et & leur propre gloire. On ne
peut avoir vu, dans ces tromperies, quoi que ce soit de délic-
tueux et de honteux, mais seulement de bons tours, habile-
ment joués et couronnés de succeés, de l'ingénieux pére du
peuple. L’histoire de Gen. 27 n’a donc pas, comme on ’a pre-
tendu, de valeur morale. On a voulu voir dans les luttes, les
angoisses et les détresses de tout genre auxquelles Jacob est
en butte une juste punition de ses fautes, et en méme temps
un moyen d’éducation par lequel fut corrigé ce qu’il y avait
d’impur dans ses sentiments. Mais ce n’est pas la maniére de
voir des anciennes traditions; au contraire, Jacob n’a absolu-
ment pas renoncé A ses artifices et &4 ses ruses, mais les a
d’autant mieux pratiqués qu’il est devenu plus vieux; il



L’INTRODUCTION A L’ANCIEN TESTAMENT 363

a été encore plus fin que le rusé Laban et, quand il est re-
venu de cette haute école de duperie, il a encore trompé son
frére de main de maitre. »

Pour ces vieux narrateurs, la fin justifie les moyens, sur-
tout dans les rapports d’Israél avec les étrangers. On consi-
dérait comme de bonne guerre de les tromper dans certaines
circonstances. Ex. 3: 18 (J), le prétexte donné pour obtenir
du pharaon la permission de sortir d’Egypte n’apparait pas
comme choquant, ni, Ex. 3: 22; 12 : 35 s. (E), le procédé qui
consiste & dépouiller les Egyptiens des vases d’or et d’argent
et des vétements que ceux-ci avaient prétés aux Israélites.

Les récits de J et de E trahissent les déficits moraux des
Israélites en ce qui concerne la chasteté, non moins que la
droiture et la maniére de se comporter vis-a-vis des étran-
gers. Le concubinat et tout ce qu’il entraine aprés lui s’ex-
pliquent par les moeurs de I’époque. Plus choquante nous
apparait déja, Gen. 38, la tolérance de la prostitution qui
n’est I'objet d’aucun blame, tant s’en fauti. Mais la grosse
pierre d’achoppement dans ce domaine est le déshonneur
auquel sont exposées Sara (Gen. 12 et 20) et Rebecca (Gen.
26) par suite de la lacheté et du mensonge de leurs époux.
Abraham recoit méme des présents pour avoir livré sa femme!
L’abandon dont celle-ci est I'objet montre que, dans ’ancien
Israél, la vie de 'homme avait plus de prix que ’honneur de
la femme, dont on faisait bien peu de cas.

E révéle toutefois son origine plus récente par un sens
moral plus affiné que celui de J. Dans l'affaire d’Agar, Abra-
ham y apparait (Gen. 21 :11-13) sous un jour bien moins défa-
vorable que dans ce dernier document. Et, comme M. G. le
fait remarquer au cours de son analyse de nos sources, ce
en quoi les deux récits d’Abraham en Egypte (Gen. 12 : 10-
20 J) et d’Abraham & Guérar (Gen. 20 E) différent, c’es
dans l'appréciation du role d’Abraham, dont J ne cherche
point & justifier la conduite, tandis que E le qualifie
de prophete, met toute la faute sur Abimélec et fait dé-

L Voir le v. 26, que Segond n’a pas osé traduire textuellement,



364 H. TRABAUD

pendre le pardon accordé & ce dernier de l'intercession
d’Abraham. Celui-ci n’a, en effet, point menti en donnant sa
fernme comme sa soeur; car elle était sa demi-sceur avant de
devenir sa femme ! La plus ancienne tradilion ne sait rien de
ce fait, quia été évidemment imaginé pour excuser Abraham.
Pour le dire en passant, ¢’est par des traits comme celui-ci
que E montre son caractere théocratique: pour lui un pro-
phéte — et sous sa plume ce terme a le sens général d’homme
de Dieu — est, en sa qualité de représentant attitré de la
divinité, un homme sacré et intangible.

E s’efforce aussi de blanchir de son mieux Jacob. Dans J
(Gen. 30: 37-43), la multiplication des troupeaux du beau-fils
de Laban est due & un tour d’adresse d’'une moralité contes-
table; il 'obtient par un procédé de magie sympathique.
Dans E (31 : 413), c’est Elohim lui-méme qui la produit par
un miracle révélé a son protégé dans un songe. La richesse
de Jacob est ainsi ramenée, non a une tromperie, mais a la
bénédiction de Dieu, et ce n’est pas lui qui trompe Laban,
mais Laban qui 'exploite. Enfin, fidéle & son point de vue
plus théologique, E raméne la naissance de Joseph (30 : 22)
a la grace de Dieu, en opposition au moyen trés humain dont
parle J (30 : 14 s.), et il explique le nom d’Issacar d’une
maniére moins choquante pour 'opinion de la postérité que
ne le fait J (30:17s.; cf. v. 16). En somme les patriarches
sont plus idéalisés dans E que dans J et 'on y constate une
tendance & effacer de leur vie certaines taches morales que
nous rencontrons dans ce dernier document.

Si, dans E, les patriarches nous apparaissent déji sous un
jour plus favorable que dans J, dans P ce sont tout & fait des
saints. Cette source omet soigneusement, ou présente sous
un jour différent, tout ce qui pouvait jeter une ombre sur
leur caractere. P ne dit rien d’un conflit entre les bergers
d’Abraham et ceux de Lot, ni du caractére intéressé de Jacob.
Allé en Mésopotamie pour y prendre femme?, il vit, & son
retour, en bonne confraternité avec Esaii, et, aprés la mort

1 Voir p. 161 s,



L'INTRODUCTION A L’ANCIEN TESTAMENT 365

d’Isaac, ses deux fils se séparent aussi pacifiquement que
Iavaient fait Abraham et Lot, leurs possessions étant trop
considérables pour qu’ils puissent continuer & demeurer en-
semble (Gen. 36:6 s.). Il n’est pas plus queslion d’une dis-
cussion entre eux que des tromperies de Jacob. Enfin Ismaél
reste aupres d’Abraham et d’Isaac jusqu’a la mort de son
pére pour I'enterrer, avec son frére (Gen. 25:9), exactement
comme Jacob et Esail le feront pour le leur.

Quant aux faits qu’il ne peut éliminer, P leur donne un
motif plausible: il explique par des mariages mixtes cou-
pables contractés par Esaii la bénédiction donnée a Jacob
par Isaac (Gen. 26 : 34 s.; 28 : 6-9) et met le crime commis
sur la personne de Joseph au compte des fils de Bilha et
de Zilpa, les deux concubines de Jacob (37 : 2).

Ensuite, dans P, Moise {n’est pas invité par Iahvé a user
d’un subterfuge pour que le pharaon laisse le peuple sortir
d’Egypte et pour qu’lsraél n’en parte pas les mains vides. Il
doit franchement lui demander de laisser aller les enfants
d’Israél hors de son pays (Ex. 6:10). Ici aussi un trait cho-
quant de la plus ancienne tradition parait avoir été intention-
nellement effacé. On a encore remarqué que, plus loin, P
a eéliminé I'adoration, par Israél, du Baal moabite du mont
Peor, et I’a remplacée par les rapports des Israélites avec les
femmes madianites. D'une maniére générale, P a fait dispa-
raitre tout ce qui, dans les anciennes sources, était rapporté
des lieux de culte paiens (Hébron, Beershéba, Béthel,
Sichem, etc.)

Tout cela prouve qu'on en était venu a considérer comme
scandaleux des éléments de la vie des patriarches qui avaient
d’abord paru inoffensifs. On croyait que les péres du peuple-
devaient avoir été des modeéles de piété et de vertu ; de la des
affirmations positivement contraires a celles de la tradition
plus ancienne les concernant. P présente le plus sincérement
du monde les patriarches comme des Juifs pieux du temps-
de lexil.



366 H. TRABAUD

I11
La formation du Pentateuque.

Avant de clore I’étude des quatre sources et de procéder
‘3 la synthése en cherchant & esquisser la formation du Pen-
tateuque, M. Gautier entreprend d’élucider la nature méme
-des documents et de préciser ce qu’il faut entendre par leurs
auteurs. Il constate que J, E, D et P désignent non pas des
personnalités isolées, mais des groupements ou des écoles.
Plusieurs auteurs ont donc collaboré & la rédaction de
chacune des sources du Pentateuque. « L’esprit qui les
animait était le méme : leurs aspirations et leurs principes
étaient identiques; ils ont dii étre & peu prés contemporains
les uns des autres. Ils n’en conservent pas moins certains
-caractéres particuliers, et ainsi s’explique la présence, dans
le sein du document iahviste, d’éléments quelque peu hété-
rogénes.» On a pris I’habitude d’employer, en en parlant, les
-expressions «couche primitive» et « couche secondaire » em-
pruntées & la géologie. Dans E, l'unité et 'homogénéité
seraient plus marquées que dans J. Peut-étre faudrait-il
-accentuer plus que ne le fait M. G. les divergences, allant
parfois jusqu’a la contradiction, que l'on rencontre égale-
‘ment dans nos deux documents, ot ’'on peut, avec beaucoup
de vraisemblance, distinguer nettement au moins deux cou-
-ches de traditions. Essayons de les en dégager. |

Dans le Iahviste, Gen. 4:16-24 ne sait rien du déluge, car
-ce texte suppose que tous les bergers, les musiciens et les for-
gerons descendent de la série ininterrompue des fils de Lémec;
-ceux-ci sont visiblement concus comme les ancétres des con-
temporains du narrateur. Il en est de méme de 6:1-4, ou
‘tous les géants, y compris ceux qui existaient encore aux
temps historiques (Nomb. 13: 33), sont ramenés aux unions
des fils de Dieu avec les filles des hommes, et de 9:20-27, ou
les fils de Noé, le premier vigneron, habitent encore avec lui
‘Sous une tente, évidemment en Palestine. Ensuite 1’horizon



L INTRODUCTION A L’ANCIEN TESTAMENT 367

est ici tres limité: Sem, Canaan et Japhet sont la personnifi-
cation de peuples déterminés: les Hébreux, les Cananéens
et probablement les Phéniciens!. Aux v. 18 et 19, au con-
traire, Sem, Cham et Japhet sont les péres de toute ’huma-
nité postdiluvienne. Enfin il semble que 'auteur de 11:1-9
ait aussi ignoré le déluge; car dans ce passage la dispersion
des hommes n’est pas rattachée, comme dans 9:19 et dans
la table ethnographique du chap. 10, & leur descendance des
différents fils de Noé, mais & la confusion des langues décré-
tées par Iahvé. Ici la pluralité des peuples est un phénoméne
conforme aux intentions du Créateur et produit par la pro-
création et laséparation toute naturelle des hommes; 1a elle
est le résultat d’'un forfait et d’'un jugement extraordinaire
de Dieu.

Ces contradictions et répétitions ont été signalées par
Schrader et Wellhausen avec deux ou trois autres de moindre
importance 2. Elles rendent impossible le maintien de 'unité
littéraire de J et font supposer que l'ouvrage primitif du
Iahviste a recu des adjonctions puisées peut-étre & la source
de la tradition orale et qu’il faut méme distinguer entre une
recension plus ancienne et une forme plus récente de J.

Sur la base des divergences que nous venons de constater
dans cette source, Budde, dont les recherches ont ouvert, en
18833, la voie a la distinction entre deux Iahvistes, et dont
les vues furent longtemps seules admises par la généralité des
critiques, est arrivé aux conclusions suivantes :

La plus ancienne couche du Iahviste (J1) comprend — dans
un ordre un peu différent de celui ol ces morceaux se trou-
vent maintenant dans le texte biblique — Gen.2 : 4b-9, 15-25

1 Selon Wellhausen, toutefois, par Japhet, on peut aussi trés bien entendre
les Héthites et les Philistins; car pour trouver le sens de cette appellation, on
n’a pas besoin de se diriger d’aprés Gen. 10.

2 Voir leur indication dans Cornill, ouvr. ¢ité, p. 52 s.

¢ Dans son ouvrage intitulé : Die biblische Urgeschichte, dont Budde a mainte-
nu les conclusions tant dans son petit livre sur la Religion du peuple d’ksraél
jusqu’a Ulexil (Giessen, 1900), que dans sa récente Histoire de la littérature
hébraique.

THEOL. ET PHIL. 1910 25



368 H. TRABAUD

(histoire du paradis, moins quelques adjonctions), 6 : 3 et
3 : 23 (raccourcissement de la durée de la vie de 'homme,
son expulsion de I'Eden), 4: 1, 2, 16-24 (naissance de Cain
et d’Abel, descendance de Cain), 6: 1, 2, 4 (union de bené-
ha-Elohim avec les filles des hommes), 10 : 9 (Nemrod, vaillant
chasseur devant Iahvé), 11 : 1-9 (tour de Babel et dispersion
des peuples)..., 9 : 20-27 (ivresse de Noé, Canaan maudit).

J! ne sait donc rien du déluge et considere Cain comme le
pere de 'humanité actuelle ; chassé de I’Eden & cause deson
péché, ’homme fut d’abord un agriculteur, forcé de gagner
son pain & la sueur de son front, mais peu a peu il s’éleva
jusqu’a la vie du libre nomade, la seule existence digne
de lui, et qui répondit & la noblesse de ses dispositions. J!
fait remonter aux fils de Lémec les trois carriéres embrassées
par les hommes de son temps et fait des géants les rejetons
d’une union coupable entre les fils de Dieu et les filles des
hommes. Lors de la construction d’une tour a Babel, Iahvé
confond les langues des hommes, qui se dispersent alors
loin de leur pays d’origine, la plaine de Schinear. Noé est,
pour Ji, 'ancétre commun des Israélites et des peuples qui
les touchent de prés: les Cananéens et les Phéniciens. Son
descendant Abraham a ensuite effectué 1’émigration en Ca-
naan.

Nous avons ici une conception de I’histoire qui, avec son
horizon limité et le cachet d’antiquité qui la caractérise, est
sirement plus rapprochée des légendes hébraiques primi-
tives que ce que J2 a ajouté ou que ce que nous lisons dans
E. Elle représente le point de vue antérieur aux prophétes.
D’'un ou deux siécles plus ancien que J2, J! ne renferme pas
d’éléments provenant d’emprunts directs a la cosmogonie
assyro-babylonienne. On ne peut cependant pas dire qu’il
n’ait en aucune maniére été influencé par les idées ayant
cours en Chaldée, mais ce qu’il en a retenu est le fruit d’'une
lente migration de mythes et de legendes.

Tandis quela tradition spécifiquement hébraique est, en un
passage tout au moins (Gen. 6 : 1s.) encore fortement teintée
de mythologie, toute trace de paganisme a disparu de J? :



LINTRODUCTION A L’ANCIEN TESTAMENT 369

nous aurions méme ici une reclification intentionnelle de
la tradition populaire primitive, qui aurait ét¢ soigneuse-
ment purifiée d’éléments susceptibles d’étre mal interpréteés.
Cette édition, expurgée autant que revue et augmentée, au-
rait été élaborée en haut lieu et aurail eu en quelque sorte
un caractere officiel. '

Selon Budde, J? avait remplacé la description anthropo-
centrique de la création de Gen. 2 : 4b- 3:24 par une cosmo-
logie d’origine directement babylonienne, qui embrassait
déja tout l'univers avec le méme intérét. Le rédacteur
du Pentateuque I’a laissée de coté au profit de la narration
de P, qui ouvre maintenant I’Ecriture sainte ; mais celle-ci est
entiérement dépendante d’elle. Si 1’on en retranche le cadre
des six jours, dont 'ccuvre culmine dans le sabbat, il reste
I'essentiel du récit de J2, seulement moulé dans la langue
de P.

Mais le but principal de J2 parait avoir été d’enrichir de
I’histoire du déluge, empruntée aussi directement aux sour-
ces babyloniennes, la tradition authentiquement hébraique.
Ensuite, pour lui, Seth est le seul fils des protoplastes. Sur la
base de la légende babylonienne, qui compte dix générations
de la création au déluge, il a mis, & la place de la postérité
d’Adam par Cain, qui n’en comprend que sept, sa descen-
dance par Seth, en utilisant les noms traditionnels. La table
de cetle derniere ne nous est conservee au complet que sous
la forme que lui a donnée P (Gen. 5) ; mais de la rédaction
primitive, le rédacteur a laissé subsister les trois premiers
chainons : Adam, Seth et Enosh, et la partie principale du
dixiéme: Noé (Gen. 4 : 25 s. et 5 : 29). Descendant de Seth a
la neuviéeme génération, Noé apparait dans J? comme le
héros du déluge; par la narration de cet événement, qui a
subsisté dans presque toute son étendue, il a remplacé, en
mettant fortement I'accent sur le péché et la grace, I'histoire
de la chute de J1, refoulée chez lui par la description cosmo-
logique de la création. Et, de méme que la partie iahvistique
de Gen. 6-8 se rattachait immédiatement & la table des Sé-
thites, la narration du déluge a sa suite immeédiate dans ta



370 H, TRABAUD

table ethnographique de Gen. 10, dont la recension iahvis-
tique nous a été conservée, comme celle du déluge, dans sa
plus grande partie, & co6té de celle de P. Le point de vue
cosmologique est commun & 'une et a autre.

Aprés J1, J2 raconte I’histoire des temps primitifs en I’en-
visageant sous I'angle religieux, comme une histoire du salut
—l'idée centrale en est I’élection d’Israél, — mais tandis que
J! la rapporte uniquement & ce peuple, J? en fait ’histoire
des origines de ’humanité tout entiére. Nemrod, le chasseur
géant de J!, devient, sous sa plume, le premier roi de Babel
et le fondateur des états civilisés de Mésopotamie. Par diffé-
rentes modifications apportées & la table de Gen. 10, il fait
descendre, non seulement Israél et les peuples voisins, mais
toute la race humaine, de Noé, par Sem, Cham et Japhet. J2
menait ensuite de Sem & Abraham, le premier pére d’Israél,
par une table généalogique de dix noms, qui ne nous a été
conservée que par P dans Gen. 11 : 10-26.

La nouvelle conception de ’histoire primitive ne réussit
pas & refouler complétement la plus ancienne, dont des co-
pies se conserverent. Les deux recensions furent finalement
combinées et harmonisées par une main plusjeune (J3). Pour
rattacher la table des Cainites (J1) & celle des Séthites (J2) et
pour préparer 'histoire du déluge, ce troisiéme rédacteur,
qui devait étre d’origine judéenne, a inséré dans la table des
descendants d’Adam par Cain le récit du meurtre d’Abel et
de ses suites (Gen. 4 : 2-16 et 'allusion qui y est faite 4 : 25),
— jetant ainsi un pont sur Pabime qui séparait J! et J2, —et
il a identifié le meurtrier Cain, qui n’est probablement pas le
fils d’Adam, avec Cain, le fondateur de villes. Il y a, en effet,
une contradiction évidente entre 4 : 12,00 Cain est condamné
a étre errant et vagabond sur la terre, et 4: 17b, ou il batit
la ville d’Hénoc. Gen. 9 : 22, J3 a ajouté « Cham, pére de »
(Canaan); il a ajouté de méme Elohim & Iahvé dans I’histoire
du paradis, pour tenir compte de 4 : 26: « Ce fut lui (Seth)
qui commenca & invoquer le nom de Iahvé. »

Enfin il faut compter parmi les plus récentes adjonctions
de I'école iahvistique (J4) quelques amplifications dans 'his-



L'INTRODUCTION A L’ANCIEN TESTAMENT 371

toire du paradis qui ne peuvent étre ramenées a J3, & savoir
2 : 10-14 (fleuves du paradis); 2: 9b ; 3 : 22 (arbre de vie);
3 : 24 (chérubins) et 3:20; 4:1 (nom de la premiére femme).

Stade distingue aussi dans le récit iahvistique de I’his-
toire primitive de I’humanité trois couches, comprenant, la
premiére, des mythes venus de Babylonie et d’Assyrie en Pa-
lestine (paradis et chute, tour de Babel) ; la deuxiéme, des
légendes d’origine palestinienne (premiers hommes jusqu’a
Noé par Seth, Noé vigneron et pere des peuples de Canaan,
peut-&tre Nemrod chasseur, rapports des bené-ha-Elohim avec
les filles des hommes); la troisiéme enfin, les éléments iah-
vistiques du récit du déluge, introduits, dans un recueil for-
meé des deux premiéres couches combinées, par un rédacteur
qui y apporta de grands changements. Ce rédacteur y a in-
séré en méme temps I'histoire de Cain et d’Abel et probable-
ment aussi le chant sanguinaire de Lémec (Gen. 4 : 23), qui
n’a rien afaire avecl'invention de ’art de forger par son fils
Tubal-Cain. Dans celle-14, qui est une véritable 1égende popu-
laire, Cain est le représentant de la tribu nomade des Ké-
nites, qui s’était établie dans le steppe au sud d’Israél (cf.
Jug. 1: 16 ; Nomb. 24 : 22).

Gunkel donne une autre solution au probléme, en par-
tant du point de vue que, dans la tradition orale, et fina-
lement aussi dans les collections de légendes, chaque histoire
était indépendante des autres et que, par conséquent, les con-
tradictions de fait ne sont pas sans autre I'indice de sources
différentes. Il a cru reconnaitre une double trame dans I'his-
toire du paradis et dans celle de la tour de Babel comme dans
la table ethnographique deJ, et cela ’a amené a reconstituer
dans cette sourcedeux histoires primitives comprenant ['une
et autre ces trois morceaux, plus, pour la premiere, la pos-
térité de Seth, la plantation de la vigne par Noé, et pour
la seconde, les descendants de Cain, le mariage des anges
et le déluge. Lorsque ces deux histoires primitivement in-
dépendantes et en partie paralléles ont été réunies, un troi-
siéme élément a été combiné avec elles: c’est ainsi que le
récit du fratricide de Cain parait n’avoir appartenu a aucune



372 H. TRABAUD

des deux et n’avoir été introduit que par le collectionneur
auquel nous devons le texte actuel de J. Sur ce point
Gunkel se rapproche de Budde. Selon lui, nous avons
affaire ici & une tradition frés ancienne, mais dont le Cain
peut difficilement étre le représentant des Kénites.

On le voit : si 'on est d’accord pour reconnaitre dans la
plus ancienne source de Gen. 1-11 des éléments hétérogénes,
les recherches faites pour en délimiter les différentes couches
et les rapports que celles-ci ont entre elles n’ont pas encore
donné de résultats définitifs. On peut cependant considérer
comme un resultat acquis qu’il y en a deux principales, que
Ihistoire du déluge n’appartient pas & la plus ancienne et
que celle de Cain et d’Abel est un élément d’un genre un
peu différent, qui n’appartenait ni & 'une ni & 'autre, et leur
a été adjoint pour servir de chainon entre elles.

A partir de Gen. 12, ]! est prédominant et il est impossible
de distinguer |’ceuvre de trois ou quatre mains successives.
Quoique certains morceaux secondaires ne soient pas sans
rapport les uns avec les autres, il est d’autre part difficile
de les ramener tous & une méme plume; en général, J?
indiquera donc moins une seconde couche que divers élé-
ments postérieurs. Comme tels on peut indiquer: a)Gen. 12 :
10-20 (Abraham en Egypte), qui ne saurait provenir du méme
auteur que 26 : 1-11; comme le remarque Cornill, la posi-
tion de ce morceau montre d’ailleurs qu’il n’appartenait pas
au texte primitif de J. Lot disparait tout & coup de la scéne,
et 13 : 3 s., le rédacteur doit ramener Abraham & Béthel,
ou il était déja 12 : 8 ; 13 : 2 a di1 une fois suivre 12: 8, et le
récit se continuer 13 : 5. — b) Gen. 18: 22b-33a (intercession
d’Abraham en faveur de Sodome), qui traite un probléme
théologique sous la forme, familiére aux prophétes, d’une
contestation avec Dieu, et ou1 'on trouve une maniére de con-
sidérer les rapports d’Abraham avec Dieu et une notion dela
divinité bien différentes de celles du reste de la narration. La
notion de Dieu n’est plus celle d’un Iahvé qui fraie familie-
rement avec les patriarches; c’est le juge de toute la terre et
la distance qui le sépare de sa créature est fort accentuée.



LINTRODUCTION A LANCIEN TESTAMENT 373

Meinhold voit méme dans ce fragment une intercalation tar-
dive de I’époque juive ; Cornill I'estime au moins de quel-
ques siécles plus jeune que la trame dans laquelle il a été
inséré. Comme le dit Gunkel, il est difficile d’admettre qu'un
ancien Israélite prie ainsi pour un peuple étranger et, par
dessus le marché, impie. Ce morceau neraconte pas des faits,
comme le font les anciennes légendes: il expose des idées
sous forme d'un dialogue, et la question méme qu’il traite
suppose la naissance de I'individualisme. Il faut en rappro-
cher les v. 17-19, olt apparait la tendance de montrer en
Abraham un prophéte (d’aprés Amos 3 : 6 s.) et ou le juge-
ment seulement prémédité v. 20 s. apparait comme déja dé-
cidé. Il semble cependant que le v. 19, que nous avons plus
haut! attribué & D, puisse étre détaché des deux précédents
en raison de l'apparition de Iahvé & la troisiéme personne,
qul étonne dans sa propre bouche. — ¢) 19 :17-22, la lé-
gende géologique de Tsoar. La tradition israélite s’étonnait
que cette petite localité etit été exceptée de la ruine de So-
dome. On expliquait ce fait par l'intercession de Lot, qui
aurait demandé & pouvoir s’y réfugier. D’apres la plus an-
cienne tradition, dont tient compte encore notre récit, c’est
vers la montagne qu’il se serait sauvé. — d) 19 : 26, une autre
legende du méme genre, qui voit la femme de Lot pétrifiée
dans une colonne de pierre encore mentionnée dans la Sa-
pience et dans Joséphe. — e) 22 : 20-24 (généalogie des Na-
khorites), 25 : 1-4 (fils d’Abraham par Ketoura), 36 : 15-19 et
31-39 (descendants d’Esail), qui peuvent provenir de la méme
plume que la table ethnographique de Gen. 10.

Gunkel a cependant cru découvrir, en outre, deux couches
a travers toute l'histoire d’Abraham: il attribue & J2 les
€éléments iahvistiques de 15 (alliance de Iahvé avec Abra-
ham), de 16 (fuite d’Agar), de 21 : 1-7 (naissance d’lsaac)
et de 21 :922-34 (traité d’Abraham avec Abimélec), enfin
une des deux trames iahvistiques qu’il prétend distinguer
dans Gen. 24 (Rebecca demandée en mariage pour [saac).

1 P. 158,



374 H. TRABAUD

L’histoire de Jacob comprend quelques légendes cultuelles
et la composition lui en apparait comme plus compliquée.
Il attribue & J2 la bénédiction de Jacob, qui ne rentre pas
dans le cadre de J!, et Gen. 38 (Juda et Thamar). On a vu
plus haut que ce chapitre coupe d’une maniére malencon-
treuse ’histoire de Joseph. Quoique renfermant une antique
légende, il doit donc avoir été inséré aprés coup dans son
contexte; car, tandis que selon 38:1 Juda se sépare définitive-
ment de ses fréres, dans 42 : 3 et 43: 8 il se retrouve avec eux.
Dans d’autres morceaux également rapportésa J 1, on trouve
des désaccords qui prouvent que cette couche elle-méme n’est
pas parfaitement homogeéne. Ainsi, tandis que Gen. 34 Si-
meéon et Lévi sont déja des hommes, immédiatement aupara-
vant, 33 : 13, Jacob dit que ses enfants sont encore délicats.
Ensuite J ne fait, semble-t-il, introduire la circoncision que
par Séphora, femme de Moise, et pourtant elle est supposée
comme allant de soi dans I’épisode de Dina et des Sichémites.
Dans I’Exode et les Nombres on n’a pas découvert jusqu’ici
d’une maniére stre de couche secondaire & l'intérieur du
Iahviste. On a cependant relevé, comme une adjonction pos-
térieure de J2, Nomb. 11 : 18-24a dans le récit de ’envoi des
cailles. D’aprés le v. 31, en effet, cet envoi est immédiat et
ne suppose pas la sanctification préalable ordonnée auv.18 a
Israél. En outre, au v. 33, une mort soudaine chéatie dés le
début la voracité du peuple, tandis que, v. 20, la viande
qu’il réclame doit provoquer le dégotut par son long usage.
Comme le fait remarquer Kautzsch, I’hypothése de 'exis-
tence de deux lahvistes réunis et confondus résout le plus
simplement possible I’énigme qui plane sur I’origine de J, du
fait que, d’une part, le souvenir d’Abraham, et aussi celui
de Jacob, sont presque toujours rattachés & Hébron, que, dans
I'histoire de Joseph c’est, Juda qui est le représentant de ses
fréres, et que, d’autre part, partout dans 'existence des pa-
triavches, J s’applique & expliquer la consécration des anciens
lieux saints, auxquels appartenaient aussi des sanctuaires
propres au royaume des Dix tribus, par des apparitions de
Iahvé aux patriarches. Ces contradictions se résolvent d’elles-



L INTRODUCGTION A L'ANCIEN TESTAMENT 375-

mémes, si 'on voit dans J2, pour ne pas parler de J3, une
recension judéenne d’un texte éphraimite fourni par J1.

Cette hypothése rend compte aussi des inégalités qu’on
trouve dans J au point de vue moral et religieux. Non seule-
ment, comme nous l’avons vu, on rencontre dans ses récits
des traits d’'une moralité qui contraste singuliérement avec
I’austérité qui distingue d’autres parties de sa narration, ou
le péché apparait comme une cause de ruine et de perdition,
mais une notion de la divinité empruntée a la religion popu-
laire, quand ce n’est pas & la superstition ou au paganisme:
proprement dit, y figure & co6té d’'une idée de Dieu marquée
au coin du spiritualisme prophétique. « Iahvé, dit Marti, y
apparait comme le puissant protecteur de son peuple, qui
sait tirer ses adorateurs des situations les plus délicates et,
avant tout, aide les Israélites a vaincre les étrangers... Joseph
en particulier, n’est pas oublié, et ce qui lui arrive ne fait.
finalement qu’aider & sauver toute la famille de Jacob...
JIahvé n’est, au fond, jamais contre Israél; le jour de gloire
doit venir ol il fera apparaitre son secours avec éclat et ou il
sauvera son peuple, auquel I'unit un lien indissoluble. »
Nous avons ici ’expression du sentiment religieux populaire,
estimant que le malheur doit atteindre, en tout état de cause,
les ennemis d’Israél. — Celte remarque s’applique aussi 4 K
et 'on peut déja induire de ce fait qu’il n’est pas, lul non
plus, d’une seule plume.

J1 a, en tout cas, été composé apres Salomon et le schisme,
car, d’'une part, 'assujettissement des Cananéens est suppose-
Gen. 9 : 25 . (cf. aussi 12 :6, et 13 : 7) par la malédiction
prononcée sur Canaan ; d’autre part, la glorification de Jo-
seph dans touteson histoire et la préférence donnée & Ephraim
sur Manassé, son ainé (Gen. 48 : 13, 14, 17-19 J), supposent
I’existence du royaume des Dix tribus. A coté de cela l'in-
fluence déja visible des idées prophétiques, pour lesquelles.
Iahvé, tout en restant le Dieu d’[sraél, n’est plus un Dieu
national, particulariste et politique, nous améne a placer la.
rédactionde J! au moment ou la dénationalisation de Iahvé,
avant de se formuler nettement chez un Osée et un Esaie,.



376 H. TRABAUD

est concue pour la premiere fois par un Elie, soit dans le
deuxieme quart du 1xe siécle. Si, & ce moment, Iahvé a dé-
finitivement remporté la victoire sur le Baal, Israél a aussi
eu, & Aphek, le dessus sur les Syriens ; la guerre de cent
ans avec Damas (870-770) n’a pas encore entamé sa puis-
sance, et cette situation aussi parait se refléter dans J! par
la joie qu’lsraél éprouve & la pensée des bénédictions que
Tahvé a répandues sur son peuple, du beau pays qu’il lui a
‘accordé. Il en est de méme des bons rapports existant alors
entre Juda et Israél. On le placera donc, de préférence, sous
1es regnes d’Achab (876-854) et de Josaphat (873-849).

Pour déterminer I’dge de la couche plus récente de J, on
-s’appuyait essentiellement sur Gen. 10 : 11 s., passage qui
non seulement ne connait plus la vieille résidence royale
-d’Assur, ou habitaient les prédécesseurs d’Assurnasirbal,
-mais mentionne la résidence de Calach, construite par ce
prince au commencement du 1x¢ siecle. Comme il la distin-
-gue toutefois de Ninive, qui embrassait sous Sankhérib (705-
681) toutes les cités comprises entre le Zab et le Tigre, on en
concluait qu’il ne connaissait pas la cité de Sargon (722-
705), Dur-Sarrukin, dans la partie nord de cette aggloméra-
tion. On était ainsi amené a placer le terminus a quo au com-
mencement du 1xe siécle et le terminus ad quem avant la fin
-du vire siecle. Mais Gunkel a fait observer que de la mention
des villes assyriennes, Gen.10: 11s., il ne suit pas que ces no-
tices appartiennent & la période assyrienne de I’histoire d’Is-
Taél; elles supposent que I’Assyrie était depuis longtemps
connue. Ensuite, selon lui, nous ne pouvons davantage tirer
une conclusion quelconque de la mention de Calach, qui fut
seulement reconstruite en 870, mais était déja une résidence
vers 1300. 1l sera dés lors plus prudent de renoncer a préci-
ser la date de la composition de la plus jeune couche de J.
L’opinion de Budde sur ce point est toutefois intéressante a
-citer. Comme, selon lui, tout ce qui distingue cette couche
plus jeune de la couche la plus ancienne a cri sur le sol
babylonien et a été transplanté plus ou moins directement
-en Israél au temps du syncrétisme, et nona une époque plus



L’'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 377

reculée, cet enrichissement du trésor traditionnel ne peut
s’étre produit & aucun autre moment qu’a celui de 'influence
assyrienne, sous Manassé (698-643).

Dans la suite des temps, des éléments secondaires se sont
aussi attachés a I'Elohiste, qui fut de bonne heure transplanté
sur le sol judéen, ou il fut naturellement remanié jusqu’au
moment de sa réunion avec J. E£2 aurait ainsi été élaboré en
Juda, parce que E! ne pouvait a la longue satisfaire les be-
soins existants dans le royaume du Sud. A Kuenen revient le
mérite d’avoir le premier approfondi la question de 'unité
littéraire de E.

Cornill attribue & E2 le noyau du texte remanié par P de
Gen. 34 (Dina et les Sichémites) parce que son contenu est
difficile & concilier avec 48:21 s. (Sichem donné & Joseph par
Jacob)!. Il incline aussi & faire dériver de E? Gen. 35 : 1-14
(Jacob enfouissant les dieux étrangers sous le térébinthe de
Sichem), malgré Jos.24 : 2 (autres dieux servis par les péres
de l'autre coté du fleuve); car la tradition primitive peut
difficilement avoir vu de véritables paiennes dans les fem-
mes de Jacob, qui, aussi dans E (Gen. 30), donnent a leurs
fils des noms comme le feraient de pieuses Israélites : ce
serait 14 une réflexion savante allant de pair avec la langue
étrangére mise 31 : 47 (terme araméen) dans la bouche de
Laban. L’histoire de Joseph aurait été aussi remaniée par
E2, s’il est vrai que, comme I’a soutenu Lagarde, les noms
égyptiens qu’elle renferme ne peuvent dater que du viIre
siécle. 1l semble cependant que, sur ce point, il faille donner
raison & Gunkel, d’aprés lequel, si ces noms étaient alors
fréquemment usités, cela n’empéche pas qu’ils aient été con-
nus & une époque beaucoup plus ancienne.

Kuenen revendique pour E2 le décalogue traditionnel, dit
premier décalogue, d’Ex. 20, avec les parties du récit d’Ex.

1 Pour la méme raison, Kautzsch ne se prononce pas sur l'origine du second
récit de Gen. 34 et ne le distingue de celui de J que par un point d'interroga-
tion; il estime que E doit avoir connu une narration essentiellement différente de
celle que nous avons maintenant.



378 H. TRABAUD

19-24 qui s’y rapportent, et plusieurs autres critiques ont
soutenu cette thése. Budde suppose qu’aprés la ruine de Sa-
marie, des scribes éphraimites continuérent & retravailler, en
Juda, les trésors littéraires qu’ils y avaient transportés : dans
leurs adjonctions, ils donnérent une expression encore plus
accentuée au point de vue prophétique qui se fait jour par-
tout dans E, et d’autre part ils tirérent de la ruine com-
plete du royaume du Nord les conclusions et les lecons qui
en ressortaient. A ce travail est da la transformation du dé-
calogue cultuel d’Ex. 34, qui devintle décalogue moral d’Ex.
20. De ses dix commandements il n’est resté dans celui-ci
que l'interdiction de servir des dieux étrangers et celle d’ado-
rer des images,— cette derniére toutefois dans toute sa portée,
— el 4 coté de cela le plus spiritualiste de tous les comman-
dements cultuels, celui relatif & la célébration du sabbat, qui
s’exprime par le repos et non par un acte de culte. On re-
connait la réprobation de tout culte extérieur telle qu’Amos
et Esaie ’ont préchée. Sa dépendance des prophétes nous
force & placer le Décalogue & la fin du viire siécle ou méme
au vire siecle. G’est & tort qu’on a cru devoir descendre plus
bas et déclarer le décalogue d’Ex. 20 deutéronomistique?.
« D’abord, la recension, & bien des égards divergente, de
Deut 5 s’y oppose ; mais une autre circonstance est décisive.
L’école deutéronomique pouvait bien répéter, comme tra-
dition respectable, pour le compléter ensuite, ce résumé suc-
cinct de ce qui est nécessaire ; mais strement une école qui
fait tout consister dans le culte s’accomplissant au temple
de Jérusalem par des actions réglées conformément & la loi,
ne peut avoir établi elle-méme une loi fondamentale, qui ne-
dit pas un mot de ce culte. »

Selon Baentsch, qui, croyons-nous, a vu juste, le Déca-
logue appartiendrait aux morceaux les plus jeunes ratlachés.
a E et daterait du vire siécle, soit de I’époque de Manassé,
déjd admise par Kuenen et Wellhausen. Il serait un concur-
rent des décalogues cultuels de J et de E, introduit dans ce

1 Aprés Steuernagel, Matthew y voit un compendium legis tout i fait conforme-
au Deutéronome, dans l'esprit duquel il a été composé, plutét que par E,



L'INTRODUCTION A L’ANCIEN TESTAMENT 379

dernier document pour refouler dans 'ombre la législation
antérieure rattachée au Sinai et se substituer & elle.

Baentsch admet donc que E! renfermait aussi un décalogue
donné comme révélé en Horeb. Cette thése avait été soutenue
avant lui par Staerk, qui a cru le reconnaitre dans certaines
ordonnances cultuelles du Livre de I’Alliance (Ex. 22 : 28,
29; 23 : 14-16, 10-12), et par Meisner, qui le recherche dans
Ex. 23 : 14-19. Mais c’est Baentsch, qui parait avoir donné la
plus heureuse solution des problemes soulevés par ce livre;
pour lui les dix « paroles de 1’'Horeb» se trouvent dans Ex.
20 : 22-26; 22 : 29 s.; 23 : 10-12, 14-16, et elles se rapportent
aux points suivants : idolatrie, autels, prémices, premiers-nes,
reliche, sabbat, fétes trois par an, féte des pains sans le-
vain, féte de la moisson, féte de la récolte. C'est sur la base
de ces paroles que Moise conclut I’alliance rapportée Ex. 24 :
3-8. Il faut peut-étre leur adjoindre 'interdiction de maudire
Dieu et le prince (22 : 28) et de prononcer les noms d’autres
dieux (23:13). Cela ferait onze ou douze commandements;
mais probablement que celui sur 'année de relache, dont la
place avant celui sur le sabbat n’est pas naturelle, et qui a
un sens moins cultuel qu’humanitaire, est une adjonction
postérieure & rapprocher plutét des regles de morale sociale
d’Ex. 22 : 21-27 (sur les indigents). 11 est le seul de la série,
avec celui sur les autels, qui n’ait pas son éguivalent dans
les « paroles du Sinai» d’Ex. 34, mais il est possible que ¢e
dernier soit aussi un élément secondaire.

La ressemblance est si grande entre les deux décalogues
que, selon Baentseh, on est autorisé sans autre & voir dans
celui de E! un pendant de la loi correspondante de J.
Ainsi seulement s’explique le fait que cette derniére soit pré-
sentée comme la répétition d’une législation précédemment
donnée, qui ne pouvait étre le décalogue d’Ex. 20, dont la te-
neur est si différente. Celui de E! remonte, comme celui
d’Ex. 34, 4 une époque antérieure aux prophétes, ainsi que
I'indique la prépondérance de I’élément cultuel. 1l est cepen-
dant moins aneien que ce dernier : il y manque, en effet,
tous les traits rappelant la religion des nomades. Ensuite



380 H. TRABAUD

la protestation d’Ex. 20 : 24-26 contre le luxe des autels
montre que, lorsque ces paroles furent définitivement for-
mulées, le culte officiel s'était déja bien éloigné de la sim-
plicité primitive.

E1 serait sans cela presque complétement absent d’Ex. 19-
24, ou il n’apparaitrait que 19 : 13b. Kuenen, suivi par Cor-
nill et Kraetzschmar, a cependant voulu rattacher a cette
source, plutot qu’'a J1, 24 : 1, 2, 9411 (ordre donné a Moise
de monter vers Iahvé, vue du Dieu d’Israél et repas sacrésur
le Sinai)l, & cause de la mention d’Elohim et des soixante-dix
anciens. Noldeke faisait dériver ces versets d’une source spé-
ciale qui ne nous est pas autrement connue. Tout en inclinant
aussi & croire qu’ils ne rentrent dans aucune de celles que
nous connaissons, Baentsch n’en reconnait pas moins que la
supposition de Kuenen a beaucoup pour elle. Mais, selon lui,
ce fragment archaique fait I'effet d’avoir été incorporé apres
coup, non sans lui faire violence, dans le contexte actuel de
E. Il devait faire partie d’une trés ancienne tradition éphrai-
mite sur les événements de I'Horeb, dans laquelle il était
question de I'institution et de la remise solennelle de I’arche;
cette tradition fut refoulée par un récit d’un autre genre,
dans lequel I'accent est mis sur la communication de la loi
et 'alliance conclue sur le fondement de cette loi.

Au séjour de Moise sur la montagne se rattache intime-
ment 'histoire du veau d’or (Ex. 32), qui ressortit pour I’es-
sentiel 4 E et qu’on s’accorde & attribuer & la couche la plus
récente de cette source. C’est évidemment une condamnation
prophétique, prononcée par Moise lui-méme, du culte
d’Ephraim, soit des « veaux » de Dan et de Béthel, condam-
nation impossible sous la plume du narrateur qui rapporte
avec une pieuse joie I'apparition d’Elohim aux lieux saints
deés longtemps vénérés, puis plus tard décriés par les pro-
phétes,— qui raméne notamment la fondation du sanctuaire
de Béthel &4 une brillante théophanie et voit dans ce sanc-

1 Les v. 1 et 2, que M. Gautier rattache a P,et qui n’ont été que remaniés par-
celui-¢i, ne doivent pas étre séparés des v. 9-11.



L'INTRODUCTION A L’ANCIEN TESTAMENT 381

tuaire le lieu central ou tout Israél doit apporter la dime de-
ce que Dieu lui donne.

Ce récit n’est lui-méme pas homogene et a été amplifié. Les
v. 7-14, qui renferment une intercession de Moise en faveur
du peuple, anticipent sur ce qui suit, o Moise se montre-
surpris par ce qui se passe au pied de la montagne, et ot
I'entretien des v.17 s.n’a aucun senssi Moise a déjatout appris
de Dieu. En outre, ce morceau esten contradiction criante
avec les v. 20, 35 et 30-34, car il fait intervenir le pardon de
Dieuenlieu et place du chatiment dont il est question dansla
suite. Aussi attribue-t-on généralement & une autre source-
(J) que le reste du chapitre(E). Mais on constate des excrois--
sances au sein méme de sa partie élohistique, que Holzinger
a voulu répartir aussi entre I et J, sans cependant qu’il
v ait des indices suffisamment strs de cette derniére source..
On peut, en effet, relever dans son texte de notables diver-
gences ; ici il est parlé d’un veau en fonte (v. 4, 24), 1a d’'une
image de bois plaqué, susceptible d’étre brulée (v. 20); ici le
veau se trouve hors du camp (v. 19), 1a c’est & l'intérieur du
camp qu’il faut chercher ses adorateurs (v. 27). Ensuite les
v. 25-29, qui parlent de I'extermination des coupables par les:
lévites, sont suspects aprés le v. 20, qui fait consister la peine
infligée aux idolatres dans I'obligation de boire de 'eau de
malédiction fabriquée par Moise avec la cendre du veaud’or.
Aprés cette punition, on n’attend pas un nouveau chatiment..
Le massacre effectué par les l1évites semble d’ailleurs faire al-
lusion & une révolte d’'une autre nature que celle dont il est
ici question, il ne se soude pas bien & ce qui précede, et ’on.
devine une lacune entre les v. 24 et 25,

Les v. 21-24 et 30-34, qui parlent de la colére de Moise:
contre Aaron et d’'une nouvelle intercession de sa part.
en faveur du peuple, sont également & considérer comme se-
condaires. Dans les premiers, Aaron s’excuse de son acte en
invoquant le fait qu’il n’a pas fondu lui-méme le veau dans.
un moule, — et c’est cependant ce que dit le v. 4, — mais
que celui-ci s’est formé par hasard, est sorti tout seul
du feu ou il avait jeté l'or dont s’étaient dépouillés les Is--



882 H. TRABAUD

raélites | Il semble que, par cette glose, on ait voula déchar-
.ger apres coup le frére de Moise, ou, tout au moins, atténuer
‘la gravité de sa faute. D’autre part, en contradiction avec les
v. 20, 35 et 25-29, les v. 30-34 annoncent un chatiment futur,
peut-étre I’exil en Assyrie, considéré comme une punition du
-culte de Dan et de Béthel, et il s’y attache l'idée postérieure
du juste qui s’offre & périr pour les coupables; nous avons
ici une amplification du méme genre que celle de Gen. 18 :
1 22b-33a.

Enfin il est possible que nous ayons dans les v. 7-14, qui
‘montrent Moise intercédant une premiére fois pour Israél et
-sont « pleins de réflexions théologiques », non un fragment
-d’un récit paralléle de J, mais une autre forme de la tradition
relative au veau d’or greffée sur son noyau primitif, donc une
-excroissance du genre de celles que nous venons de signaler.
‘Baentsch les attribue & une couche plus récente de E, et
‘Holzinger y a relevé plusieurs traces de langage deutérono-
‘mistique. Le v. 9, ot se trouve inutilement répété « lahvé dit
& Moise » fait, en outre, I’effet d’'une intercalation tirée de
Deut. 9:13. Tant les v. 7-14 que les v. 30-34 auraient pour but
-de mettre en pleine lumiére la médiation de Moise, qui pése
-de tout le poids de sa personnalité pour obtenir le pardon de
‘Dieu et 'impunité d’Israél. Aprés le retranchement de ses
-parties secondaires, il ne reste du chap. 32 de I’Exode, pour
-constituer le récit primitif de E, que les v. 1-6, 15-20 et 35.

Le chap. 33, que M. Gautier attribue en entier & E et qui,
-comme le précédent, est, en tout cas, essentiellement élohis-
‘tique, présente aussi un texte surchargé, surtout au com-
‘mencement et 4 la fin. Nousavons indiqué plus haut!, comme
‘relevant de D, les v. 1b-3, qui ne sont eux-mémes pas d’une
:seule main et qui, comme leur contexte immédiat, offrent un
-singulier mélange de promesses et de blame & l'adresse du
‘peuple : le départ du Sinai y apparait, d’'une part comme une
peine pour la défection d’Israél, d’autre part comme une con-
«dition nécessaire a I’acheminement vers la terre promise.

1P, 159.



L INTRODUCGTION A L’ANCIEN TESTAMENT 333

Ensuite, d’aprés le v. 4, les Israélites déposent leurs orne-
ments d'une maniére toute spontanée, par chagrin de devoir
quitter la résidence de Iahvé et s'éloigner de sa présence ;
d’apres les v. 5 s., au contraire, ils ne s’en dépouillent que
sur lordre exprés de Iahvé; le texte ne dit pas pourquei,
mais il est facile de combler la lacune en supposant que ces
ornements servirent a la confection de la tente d’assignation
(et de 'arche?). |

Voila pour lesv. 1-6, dans lesquels on a voulu voir aussi J
a coté de E, mais qu’on peut répartir entre E! et E2. On
trouve un indice de cette derniere couche dans le fait que le
départ de 'Horeb pour la terre promise apparait comme une
peine et 'arche comme une compensation pour la privation
de la présence de Iahvé, Israél n’étant pas encore mulr pour
la pure connaissance du Dieu du Décalogue.

Suit le fragment sur la tente d’assignation (v. 7-11) qui est
maintenant sans lien avec ce qui précéde et dans lequel se
rencontre une notion du sanctuaire qui indique aussi une
seconde couche de E. Comme le remarque Baentsch, cette
notion est toute différente de celle qui se trouve Nomb 10 :
33, 35 s., qui doit avoir appartenu & E1. Ici la présence de
TIahvé est liée, non & la tente, qui n’est pas méme mentionnée,
mais 4 l'arche, et celle-ci apparait non comme un lieu ol
il se rend seulement de temps en temps, mais comme le
siege permanent de la force et de la puissance miraculeuse
de Iahvé, avec lequel elle est identifiée, de sorte qu’elle prend
sur elle la direction du peuple. C’est 14 une conception
propre & 'ancien Israél; elle doit avoir aussi été représentée
dans la tradition éphraimite relative & I’Horeb; sans cela
Nomb. 10 : 33, 35 s. ne se rattacherait a rien. Cette antique
idée de I'arche, dont on trouve aussi des traces dans I Sam.
4-6, devint choquante et I'on détacha de celle-ci Iahvé pour
mettre sa présence en rapport avec la tente, qui devint im-
portante par elle-méme. Stade va méme jusqu’a prétendre
que, dans notre passage, elle n’a rien & faire avec l'arche, qui
n’aurait été introduite dans le tabernacle quepar P (Ex. 25 :
8, 22; Nomb. 2 : 17).

THEOL. ET PHIL. 1910 26



384 H. TRABAUD

- Pour le dire en passant, ce fragment parait avoir été, sinon
amplifié, du moins remanié, et cela aux dépens de la clarté
de son contenu : l'indication que chacun pouvait se rendre,
hors du camp, au sanctuaire (v. 7) ne cadre guére avec celle
que Moise allait — seul, semble-t-il, — y consulter Iahvé (v.
8-11a) et il est douteux que le v. 11b soit bien la suite de11a.

En revanche, nous avons de nouveau, dans les v. 12-23,
un texte extrémement touffu, dont maints éléments ne sont
pas primitifs : il y est question, & la fois, de la face de Iahvé,
de sa gloire, de sa beauté (ou de son excellence), et 'idée
quon ne peut voir la face de Iahvé y est, semble-t-il,
opposée — par E2 — 4 une autre conception, plus an-
cienne et plus naive, qui admettait le contraire et qui doit
émaner de E! (cf. Ex. 24 : 9 s.). En outre le v.19, qui
parle de la miséricorde divine, infroduit dans le texte
une idée nouvelle qui doit étre postérieure et, dans le chap.
34, les v. 64 9 (moins les premiers mots : « Et lahvé passa
devant lui») sont dans le méme cas. On a attribué ces deux
passages au Jéhoviste.

Dans les Nombres, E2 a fourni 11 : 14, 16, 17, 24b-30 (ef-
fusion de 'esprit sur les soixante-dix anciens, Eldad et Mé-
dad), — variante d’Ex. 24 : 1, 2, 9411, paralléle d’Ex. 18, —
el les éléments du chap. 12 qui sont en rapport avec ce
morceau (Moise prophéte par excellence). Comme le remarque
Kuenen, ce récit, qui est amalgamé avec celui de I’envoi des
cailles, n’a aucun rapport avec ce qui I'entoure; en outre,
sa relation avec Ex. 18 souléve de grandes difficultés, d’au-
tant plus que, comme cela parait ressortir de Deut,1, Ex. 18
doit avoir figuré d’abord aprés le départ de I’Horeb, donc
presque exactement & la place de Nomb. 11. Les soixante-
dix anciens viennent d’Ex. 24: 1, 2, 9-11 et la dépendance
d’Ex. 18 apparait aussi clairement (cf. Nomb. 11: 14 et Ex.
18 : 18b, 22b). Nous avons done ici un récit paralléle, spéci-
fiqguement prophétique, d’Ex. 18 (E1). Par cette hypothése se
résolvent toutes les difficuliés,

Nomb. 12, deux histoires sont meélangées aussi, comme on
le voit par les motifs différents donnés aux plaintes formu-



L INTRODUCTION A L’ANCIEN TESTAMENT 385

lées contre Moise. Au v. 1, Marie lui fait des reproches au
sujet de la femme éthiopienne qu’il avait prise; elle en est
punie en étant frappée de la lépre, pour étre ensuite guérie
sur 'intercession de Moise. Apres cela on n’attend pas une
explication sur la question de savoir si Moise seul posséde
I’esprit prophétique. Et cependant, au v. 2, comme lahvé a
parlé aussi avec eux (ou par eux), Marie et Aaron revendi-
quent la méme autorité prophétique que Moise. lahvé leur
répond, & 'entrée de la tente d’assignation, par un oracle de
forme poétique sur les prophétes de haut et de bas style ; ils
doivent convenir de leur égarement et de leur précipitation,
et évidemment — la fin n’est pas conservée — obtenir leur
pardon. Le premier récit (v, 1, 2b, 9a, 100, 13, 12, 14 s.) est
strement plus ancien, 1l est trop peu important pour avoir
6té imaginé apres l'autre et lui avoir été incorporé. On ne
trouve pas non plus de raison suffisante pour l'invention
de la femme éthiopienne. Il est aussi & noter, comme
signe d’ancienneté, que 'intercession de Moise n’est pas tout
de suite efficace, et que le v. 14 : « Si son pére lui avait cra-
ché au visage... » fait évidemment allusion & un antique
usage. Dans ce récit, a la base duquel peuvent se trouver des
souvenirs historiques, il n’est pas question de Moise comme
prophéte, tandis que le second récit (v. 2a, 3-8, 9b, 10a, 11)
doit étre rapproché des passages du chap.11 (v.16s., 24b-30)
ou1 Iahvé prend une part de ’esprit qui repose sur Moise pour
le mettre sur les soixante-dix anciens, de sorte que ceux-ci
commencent & prophétiser devant la tente d’assignation. Ici
aussi Moise est assimilé aux prophétes et cependant placé,
comme le plus grand, au dessus d’eux : de lui doit procéder
le nabiisme, comme tout ce qui est important en Israéll,
Nous avons donc dans Nomb. 11 et 12-deux études de méme
inspiration sur le prophétisme, et 'une comme l'autre est a
ramener & E2.

Steuernagel fait la remarque — et cela ressort de I’analyse
que nous venons d’en faire — que E? est en partie incom-

1 D’aprés Baentsch, Numeri, 1903, ad locum.



386 H. TRABAUD

préhensible en lui seul, dégagé du contexte de E1, de telle
sorte que les morceaux qui sont dans ce cas ne peuvent étre
considérés que comme des développements et des complé-
ments de E?; mais d’autres morceaux de E2 sont des paral-
leles de ceux de E1, et doivent avoir existé d’abord pour
eux-mémes : ainsi Nomb. 11, & coté d’Ex. 18. On peut en con-
clure que E2? renferme des éléments d’origines différentes :
ceux qui sont sans rapport direct avec E? doivent avoir été
introduits plus tard seulement dans ’ceuvre principale.

E1, qui se montre si plein de confiance en I'avenir, aurait
été écrit vers 750, sous le long et glorieux régne de Jéro-
boam II, et remanié, pour l’essentiel, environ un siécle plus
tard, sur la base du développement des idées religieuses et
théologiques amené par les grands prophétes-écrivains, soit
par un Judéen (Kuenen), soit par un Israélite du Nord,
demeuré dans le pays aprés la déportation de 722 (Cornill),
ou encore par des scribes éphraimites, avant tout d’origine
sacerdotale, qui avaient émigré en Juda (Budde)1.

1 Selon Holzinger, nous manquons des éléments nécessaires pour décider la
question de savoir si les parties plus récentes de E y ont été ajoutées dans le
royaume du Nord ou dans celui de Juda.

(4 suivre.)

IMPRIMERIES REUNIES S. A, LAUSANNE.



	L'introduction à l'ancien testament : dans sa phase actuelle [suite]

