
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1910)

Heft: 4

Artikel: L'introduction à l'ancien testament : dans sa phase actuelle [suite]

Autor: Trabaud, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379876

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT

dans sa phase actuelle '

PAR

H. TRABAUD

II

Les documents : étude comparative.

La part de chacun des documents du Pentateuque étant
déterminée par l'analyse qu'il en a faite, M. Gautier les étudie
ensuite comparativement, afin d'arriver à donner de chacun
d'eux une caractéristique aussi complète que possible. Il les

envisage, à cet effet, successivement aux points de vue législatif,

linguistique et littéraire, historique, enfin religieux et

théologique.

Les codes législatifs les plus anciens présupposent déjà des

codifications antérieures, et celles-ci un droit eoutumier. Il
en fut de même, en Babylonie, pour le code d'Hammourabi,
dont les analogies avec le Livre de l'Alliance s'expliquent par
une origine commune, mais un développement différent.
« Certaines prescriptions de ce livre peuvent avoir été for-

* Voir la livraison de janvier-avril 1910, p. 123-164.— PAU, 11e ligne, lire « les

Lamentations » au lieu de « Esther. » P. 164, 10e ligne à partir du bas, ajouter
après « stipulations » : « Lév. 24 : 1-9 est un post-scriptum complétant Ex. 25-31

par des instructions relatives à l'huile du chandelier et aux pains de proposition.

»



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 345

mulées avant l'époque mosaïque, d'autres à cette époque
même, d'autres plus tard seulement encore. » Dès lors il a

subi un travail continu de retouches et de remaniements.
Sur la base de la législation de J et de E, — qui est pour

nous le point de départ, parce que nous ne possédons rien
d'antérieur, — s'élève la législation plus étendue, plus complète

et plus systématique du document deutéronomiste.
L'œuvre législative de P est plus étendue encore que celle

de D ; elle est plus complète sur le terrain des institutions
religieuses, mais laisse de côté un grand nombre de sujets
variés appartenant à la vie politique et sociale du peuple et

qui trouvaient leur place marquée dans les lois antérieures.
Elle s'adresse d'ailleurs de préférence, et d'une façon quelque
peu exclusive, au sacerdoce ; elle a, dans une large mesure,
un caractère technique, professionnel, et a pu être, non sans

raison, qualifiée d'ésotérique.
M. G. passe en revue un certain nombre de sujets à propos

desquels il confronte les textes parallèles des trois codes :

1° la loi sur les bêtes mortes, dont la transformation est due à

des causes inconnues; 2° la loi sur les esclaves hébreux, dont
la dernière forme, dans P, s'explique par l'insuccès des

dispositions prises par E, puis par D (cf. Jér. 34: 8-22), et, en

accentuant profondément la distinction entre les ressortissants

de la nation et les étrangers, porte le cachet particulier
de l'époque postexilique ; 3° la loi sur les premiers-nés, dont
les données ne peuvent être contrôlées du dehors, l'histoire
d'Israël ne fournissant aucun éclaircissement sur la question ;

4° la loi sur les prémices et les dîmes, lesquelles au lieu d'être,
comme c'est aussi le cas des premiers-nés dans la législation
antérieure, une occasion de se rassembler devant l'Eternel,
dans une fête et un repas de famille, sont intégralement
absorbées, dans P, par le sacerdoce. M. G. donne de ces quatre
lois d'intéressants tableaux synoptiques.

Après avoir rapproché, à titre d'exemples, les trois types
législatifs à propos d'objets plutôt secondaires, M. G. poursuit
son examen comparatif en envisageant quelques points de

plus grande importance, à savoir le sanctuaire, les sacrifices,



346 H. TRABAUD

les fêtes et le sacerdoce, ou si l'on préfère, les lieux, les

actes, les temps et les hommes sacrés. Pour chacun d'eux, il
s'applique à éclairer la loi par l'histoire et nous donne ainsi,
en passant, une vue d'ensemble des transformations subies

par le culte en Israël. M. Westphal s'était déjà livré, sur ces

points, à une élude comparée des sources du Pentateuque1,
et ses développements sont intéressants à relire après ceux
de M. G., avec lequel il est parfaitement d'accord. Ce dernier
arrive, comme M. Westphal, aux conclusions suivantes :

Sanctuaire. JE suppose l'existence du culte patriarcal et

consacre la pluralité des autels. E connaît pourtant bien
l'existence du tabernacle (ou tente) d'assignation ; mais la
mention n'en est pas mise en corrélation avec les autels et
les sacrifices, et le fait de son existence ne prouve aucunement

que, pour ce vieux document, le principe de l'unité du
sanctuaire fût déjà posé. L'unification des lieux de culte
était cependant déjà préparée par l'existence de l'arche, qui
a toujours été seule de son espèce; de plus elle était réclamée

par le devoir de réagir contre un risque résultant de leur
pluralité : celui du dédoublement de la divinité et de la
multiplication indéfinie des dieux au prorata du nombre des

sanctuaires. La description de l'arche dans P semble avoir
supplanté celle qu'en donnait JE.

D suppose la pluralité des lieux de culte, mais réclame
le sanctuaire unique. Il est à noter qu'il ne parle jamais du
tabernacle, dont il devait pourtant connaître l'existence. Son

silence à cet égard tendrait à prouver que, pour lui, il n'y
avait pas de corrélation entre le sanctuaire en tant que lieu
de consultation de l'Eternel et le temple envisagé comme
seul endroit propre aux sacrifices. P a pour point de départ
de son organisation religieuse ce qui, pour le Deutéronomiste,

était le but à atteindre. Jamais, sous sa plume, aucun
patriarche ne dresse d'autel en un lieu quelconque et n'y
offre de sacrifice. Il faut attendre que tous les ordres relatifs
à la construction du tabernacle aient été ponctuellement

1 Les sources du Pentateuque, t. II, Paris 1892, p. 137-226.



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 347

exécutés pour que la célébration régulière du culte cérémoniel

commence (sous Moïse) et se poursuive désormais sans

interruption. P reflète les conditions d'existence de la
communauté postexilique.

Sacrifices. J et E consacrent l'antique tradition des sacrifices

d'adoration et d'actions de grâces, en en faisant
remonter l'usage aux patriarches. Us stipulent dans leurs
éléments législatifs qu'on ne se présentera point à vide
devant lahvé. D parle souvent des sacrifices, mais n'insiste
nulle part sur le rituel et ne fournit presque aucune donnée

positive sur le sens et la raison d'être des divers termes
usités. P, au contraire, établit avec un soin minutieux et le
classement des sacrifices, et le programme rituel de chacun
d'eux. Il institue ou introduit dans la nomenclature législative

des cérémonies nouvelles, et chez lui, les rites compliqués

et méticuleux enlèvent aux sacrifices leur caractère
spontané et leur simplicité patriarcale.

Fêtes. J et E mentionnent les trois fêtes populaires
annuelles et en recommandent l'observation. Il en est de même
de D, qui reproduit avec plus de détails et d'explications,
mais exactement dans les mêmes termes, les prescriptions de

ces deux documents. Tandis que la Thorâ d'Ezéchiel omet
totalement la fête des semaines, P remplace les trois fêtes de

JED par un cycle annuel de sept assemblées solennelles ou
« saintes convocations ».

Sacerdoce. Le contraste des trois législations du Pentateuque
sur ce sujet est particulièrement accentué et frappant :

JE ignore à peu près complètement les prêtres et ses textes
narratifs nous montrent, aux temps patriarcaux, le chef de

famille exerçant au milieu des siens les fonctions sacerdotales.

D'après M. G., il est cependant exagéré de prétendre
que, dans l'ancien Israël, chacun pouvait être prêtre : la

qualité de lévite constituait un privilège, Lévi est le nom d'une
tribu non sacerdotale, mais c'est aussi la dénomination
collective des hommes voués à une profession déterminée1.

1 Nous ne voulons pas chicaner M. G. sur des détails trop infimes. Nous ferons

cependant remarquer que le texte Jug. 19 : 18, qu'il cite p. 134, doit être ree-



348 H. TRABAUD

D attribue un rôle important aux « prêtres lévitiques, »

mais sans aucune distinction hiérarchique. La seule distinction

établie par D entre les lévites est purement occasionnelle;

les uns sont attachés au sanctuaire unique, les autres
répandus dans le reste du pays. Enfin P présente une
organisation savante et compliquée du lévitisme; sa législation
sacerdotale représente seule l'état de choses qui a

longtemps été considéré comme ayant de tout temps existé en
Israël et qui ne date que de l'époque postexilique, avec son

grand prêtre, ses prêtres et ses lévites, par conséquent avec
une hiérarchie nettement marquée.

D'autres lois, ou articles de loi, sont répétés textuellement
ou à peu près, ce qui montre que les trois législations,
quoique indépendantes l'une de l'autre, en un sens, ont
cependant entre elles certains rapports de dépendance par le
fait que le Deutéronomiste s'est très largement et fidèlement
inspiré de la législation antérieure et que P, à son tour, n'a

point ignoré ses devanciers, mais les a utilisés sans
s'astreindre à les reproduire servilement. L'étude des lois
spéciales à l'un ou l'autre document, et qui ne se retrouvent
pas ailleurs, contribue à dégager la physionomie de chacun
des types législatifs et doit ainsi servir à compléter les

recherches poursuivies sur les points communs.
M. G. s'occupe, en dernier lieu, des deux recensions du

Décalogue, dont il donne un tableau synoptique. Un seul

commandement, le dixième, n'a pas de parallèle dans le
reste de la Thorâ.

Passant au point de vue linguistique et littéraire, M. G.

examine d'abord le vocabulaire et la terminologie des quatre
documents et relèveà ce propos qu'à côté du premier criterium

tifié d'après le verset 29 et les Septante, en ce sens que le lévite de la montagne

d'Ephraim se rend tout simplement « chez lui » en venant de Bethlehem, et non
« àia maison de l'Eternel », qui n'a aucun sens dans le texte.

Ensuite, p. 137, M. G. parle, sans doute d'après 2 Sam. 8: 17, d'un Achimélec

qui aurait été fils d'Abiathar. Or il doit y avoir dans ce texte une interversion
de ces deux noms ; il faut lire : Abiathar, fils d'Achimélec (cf. 1 Sam. 22 : 20 ;

2 Sam. 20 : 25).



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 349

de distinction qui fut découvert — l'alternance des termes de

lahvé et d'Elohim — il y a beaucoup d'autres indices
similaires.

Les expressions caractéristiques de P, qui a sa terminologie
à lui, sont en très grand nombre, et plusieurs termes que J,
E et même D emploient encore dans leur sens primitif et

général, sont devenus dans P des termes techniques, affectés
à des usages déterminés. La terminologie de D est également
caractéristique; certaines expressions qui reviennent
fréquemment lui donnent une physionomie bien déterminée. J et

E, étant d'origine populaire et non d'origine lettrée, sont
moins sujets à avoir un langage nettement déterminé, riche
en termes techniques et en formules consacrées, plus ou
moins stéréotypes. U est pourtant possible de signaler uncertain

nombre d'expressions qui leur sont propres. E fournit
toutefois beaucoup moins d'exemples d'emploi exclusif que J,

encore que sa langue ait elle aussi son cachet à part. Mais le

style et l'allure de ce document ont quelque chose de plus
original que son vocabulaire proprement dit. J et E présentent,

ainsi qu'on peut s'y attendre, un très grand nombre de

traits qui leur sont communs, et D devant être considéré

comme s'étant en bonne partie formé à l'école de J et de E,
pénétré de leur esprit et inspiré de leur langage, il n'y a pas
lieu de s'étonner si maintes particularités des deux plus
anciens documents trouvent un écho dans le Deutéronomiste.

M. G. illustre ces considérations d'un riche choix d'exemples

de locutions et tournures de phrases caractérisant les

quatre sources. A côté de cela, dit-il en terminant ce qui
concerne leur langue, il y aurait à faire toute une série de

remarques utiles et intéressantes se rapportant à des détails
de lexicologie et de syntaxe qui, pour impondérables et
infinitésimaux qu'ils puissent paraître, n'en ont pas moins une
importance réelle et contribuent à donner à un écrivain sa

physionomie individuelle.
Donnant ensuite la caractéristique littéraire des quatre

documents, M. G. qualifie J de narrateur, E d'anecdotier, D de

prédicateur et P de légiste. U y a dans les récits de J quel-



350 H. TRABAUD

que chose d'extrêmement vivant ; ses personnages ont des

traits nettement dessinés ; leurs faits et gestes sont dépeints
avec animation, d'une façon colorée et pittoresque. Quoique
ses transitions n'aient rien de très logique, il sait fort bien
établir un lien entre les faits rapportés et rattache étroitement
les effets aux causes. Les récits de E sont plus épisodiques,
moins suivis que ceux de J : les détails y sont donnés comme
ayant leur valeur propre, sans grande préoccupation de

l'ensemble. Le plan général, tracé d'une façon si magistrale et si

claire dans J, apparaît moins nettement dans l'œuvre de

l'Elohiste. Nous ajouterons que si J se distingue par sa naïve

simplicité, il y a de la recherche et de l'art dans le style de

E1; il donne des récits qui sont d'entre les plus colorés et les

plus poétiques de l'Ancien Testament.
D a une allure oratoire tant dans les lois et la narration

que dans les pages proprement parénétiques. Sa phraséologie
a quelque chose de très spécial : il y a un « style deutéronomistique

», qu'on peut apprendre à reconnaître jusque dans
les traductions. Certains mots, certaines phrases, certaines
périodes même reviennent fréquemment et constituent comme
une sorte de refrain. Autant il y a chez D de chaleur,
d'ampleur, d'exubérance, autant P se distingue par son caractère

mesuré, correct, méthodique. Le désir qu'il a d'être complet
l'entraîne à se répéter; à force d'être minutieux, il devient
méticuleux ; il n'échappe pas au reproche d'être diffus dans

ses descriptions et monotone dans ses longues enumerations.
En résumé, nous trouvons dans les quatre documents du

Pentateuque quatre types littéraires bien marqués et nettement

différents l'un de l'autre.

Au point de vue historique ils ont aussi chacun leur
physionomie : E trahit son origine éphraïmite par sa prédilection

pour des lieux tels que Sichern et Béthel, ainsi que pour
tout ce qui concerne la maison de Joseph. En revanche, les
environs d'Hébron et de Mamré ne figurent pas dans ses ré-

1 Selon Staerk E «ist mehr der gesucht poetische Erzählungstypus. » Cet auteur
le qualifie de « kunstvolle Zusammensetzung der alten Sagenkreise. »



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 351

cits. Ceux de J, par contre, ont volontiers pour théâtre la
région méridionale du pays, Hebron et ses alentours ; Juda
aussi est mis en relief par lui d'une façon très accentuée1. La

nature spéciale de l'épisode de Juda et de Thamar (Gen. 38),

dont les détails n'avaient pas, pour des lecteurs ou des

auditeurs orientaux des temps anciens, le caractère répugnant
qu'ils ont pour nous, ne doit pas empêcher d'admettre la
provenance judéenne de J, quoique certains auteurs, et non des

moindres, aient soutenu que J devait, lui aussi, être assigné
au royaume du Nord2. Ce récit, n'a, en effet, pas été écrit,
comme l'ont cru Reuss et Renan, — qui l'attribue à E —

pour conspuer Juda. Nous ajouterons qu'on a vu un indice de

plus de l'origine judéenne de J dans le fait que la figure
éphraïmite d'Aaron en est absente. Selon Ed. Meyer et Stade,

il en serait de même de celle de Josué, qui appartient aussi à

l'Israël du Nord; cette dernière n'y apparaît, en tout cas, que
fort à l'arrière-plan. L'étude que nous ferons des éléments

qui sont entrés dans la composition de J nous aidera à mieux
dominer et résoudre cette question. Notons encore, à titre
de renseignement complémentaire, que, pour Staerk, il n'y a

pas de preuve décisive à l'appui de l'hypothèse des origines
judéenne de J et éphraïmite de E. Les traditions rapportées
dans les deux groupes de récits étaient le bien commun de

tout le peuple ou, du moins, celles d'un royaume avaientpé-
nétré dans l'autre.

Quant à D et à P, il ne peut y avoir de doute sur leur
origine : l'un et l'autre émanent de Juda.

J et E ne sont pas des historiens au sens propre du terme,
mais plutôt des narrateurs avides de conserver à leur peuple
le souvenir de son passé et de faire circuler dans son sein,

1 Voir plus haut, p. 154. Si, selon Budde, dans la version élohistique de l'histoire

de Joseph, c'est Ruben, le premier-né de Jacob, qui est le porte-parole de ses

frères, cela ne peut avoir d'autre raison que d'éviter de mentionner Juda, représentant

du royaume rival. On ne comprend absolument pas sans cela pourquoi c'est

justement Ruben qui est mis en avant. Joseph, en tant que héros patronymique
de la principale tribu du royaume du Nord, ne pouvait être utilisé, parce qu'il
jouait dans le récit le rôle de victime.

2 Schrader, Reuss, Kuenen.

THÉOL. ET PHIL. 1910 24



352 H. TRABAUD

par le moyen de ces traditions, un courant de vie religieuse
et nationale. L'un et l'autre ont voulu montrer, non pas tant
ce qu'avaient fait leurs pères, mais bien plutôt ce que Dieu avait
fait pour leurs pères1.La trame de leurs récits est empruntée
à la tradition orale. Si M. G. ne va pas jusqu'à admettre, comme
le fait Gunkel, que les histoires ayant cours dans cette
tradition avaient déjà été, en bonne partie groupées par cycles
avant d'être peu à peu rédigées et réunies dans deux grandes
collections2, il estime cependant qu'il y a eu peut-être,
sinon pour toutes les narrations, du moins pour quelques-
unes d'entre elles, une rédaction antérieure ; mais, selon

lui, pour l'ensemble, J et E apparaissent comme ayant fixé
d'une façon définitive ce qui, jusqu'à eux, était ondoyant et

épars. Grâce à eux, la conception du Dieu vivant a trouvé
son expression historique au moment même où la prédication

des prophètes tendait à y ramener l'attention de leurs
contemporains, et l'on a pu avec justesse appeler JE 1' « écrit
prophétique » du Pentateuque.

Dans E, on rencontre plus de renseignements spéciaux. La
préoccupation étymologique est très évidente dans J et n'est
point étrangère à E. En revanche, la préoccupation chronologique

est absente des milieux où J et E ont vu le jour. D

dépend de JE pour l'histoire comme pour les lois. Il renferme
même des détails nouveaux tirés des textes primitifs de J et
de E, qui étaient plus complets avant leur réunion, et que D

paraît avoir consultés sous leur forme première, parallèlement

au document mixte JE. D semble avoir eu une
prédilection pour E. Au point de vue historique, il est le disciple
fidèle de ses devanciers. Dans P, tout gravite autour des ins"
titutions, mais on trouve aussi des éléments narratifs qui ne

1 Wildeboer dit à ce propos très justement que le thème commun à J et à E

est l'élection d'Israël comme peuple de lahvé.
s Voir, dans Die Schriften des A. T. in Auswahl, l'e partie : Die Sagen des A.

T., p. 7 s. et 42-44, les intéressants développements de Gunkel, qui discute et

tranche dans un sens intermédiaire la question, actuellement controversée, de

savoir si J et E sont de simples compilateurs ou de véritables auteurs, ayant le
sachant et le voulant imprimé à leurs matériaux la marque de leur esprit et de

leurs idées.



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 3o3

sont négligeables ni au point de vue de la quantité ni à celui
de la qualité P se distingue par son système chronologique,

— qui ne s'accorde pas avec les données de J et de E,
comme le montrent avec évidence plusieurs exemples cités

par M. G., — et par des généalogies, qui ont un caractère
particulier de rigidité, poursuivent un butdéfiniet,en se reliant
les unes aux autres, arrivent à former un ensemble ordonné
et homogène. Ses narrations sont, en général, brèves et
sèches : elles ne sont là que pour servir de cadre aux lois.

Abordant la question délicate de la crédibilité des

documents du Pentateuque, M. G. constate que les plus anciens
dépendent de la tradition orale qui a, à sa base, des faits
réels à partir de la période patriarcale. Dans quelle mesure
convient-il d'employer l'interprétation ethnique des traditions

de la Genèse ;Elle se légitime dans certains cas : la
table généalogique du chapitre 10 est là pour l'attester. Nous

croyons que cette interprétation se justifie dans la généralité
des cas, les récits qui concernent les patriarches reposant
sur l'idée que les peuples ou tribus étaient des familles ou de

grands clans. Plus les Israélites remontaient dans le passé,

plus ils se figuraient le clan diminué jusqu'à ce qu'ils
parvinssent, en fin de compte, au père de la tribu ou du

peuple tout entier, auquel père, le plus naturellement du
monde, ils conféraient les mêmes particularités de caractère

qu'ils avaient remarquées dans ses descendants. Les Israélites
étaient tellement habitués à cette conception de l'origine
des peuples et des tribus, qu'un grand nombre de listes
généalogiques de l'Ancien Testament présentent des noms de

pays ou de villes comme étant des noms de personnes. Or
c'est là une conception enfantine et antihistorique qui ne
tient pas debout devant les données de l'ethnologie. Il est
donc permis, sans tomber dans l'hypercritique, de révoquer
en doute d'une manière générale la réalité historique des

ancêtres d'Israël.
Même le professeur G.-A. Smith, de Glascow, qui admet

comme probable, quoique impossible à démontrer, la base



354 H. TRABAUD

historique et le fond d'histoire personnelle des vieilles
traditions nationales d'Israël, reconnaît tout ce qui, dans la
forme actuelle des récits qui nous les ont transmises, chefs-
d'œuvres littéraires autant que pages pénétrées d'un puissant

souffle monothéiste et religieux, est le fruit du développement

postérieur d'Israël et le reflet de l'âge où furent
moulées, ou de celui où furent rédigées les légendes de la
Genèse. Nos plus anciennes sources écrites sur l'histoire
patriarcale, dit-il en substance, soit J et E, sont de neuf
à onze cents ans postérieures aux événements qu'elles
relatent. D'autre part l'archéologie a fait revivre à nos yeux
l'époque même d'Abraham ; elle nous a révélé sans doute
comme possibles des migrations de tribus semi-nomades de

Mésopotamie en Canaan, et de Canaan en Egypte ; mais, tout
en illustrant richement les récits de la Genèse, elle n'a rien
prouvé pour l'existence personnelle ou le caractère des

patriarches eux-mêmes. Il faut, selon Smith, reconnaître que
beaucoup de noms de personnes sont en même temps des

noms de tribus; que les caractères décrits comme ceux
d'individus sont souvent des caractères manifestés par le

développement historique des tribus correspondantes ; enfin que
les transactions entre ces individus s'expliquent en bien des

cas très naturellement comme des arrangements entre tribus.
A cela s'ajoutent les traits indubitablement tardifs que l'on
rencontre dans nos récits, et les recensions parallèles du
même thème, dont chacune porte la marque du document
auquel elle appartient. «D'une manière générale, l'atmosphère

religieuse des récits de J et de E, à travers la Genèse,
est celle des anciens âges du royaume israélite. Certainement
ceci rend décisive la démonstration que les histoires des

patriarches nous sont parvenues telles que les racontaient les

générations postérieures, qui y ont projeté le reflet de leurs
conditions sociales, de leurs espérances et de leurs croyances
propres. »

De là à conclure que ces récits sont, non de l'histoire, mais
le résultat de ce que, peu à peu, les Hébreux en étaient venus
à croire et à se raconter sur les origines et les premiers jours



l'introduction a l'ancien testament 355

de leur nation, à la lumière de leur vie de peuple adulte, il
n'y avait qu'un pas. Ce pas, il a paru légitime et même

obligatoire à nombre de savants actuels de le franchir, et nous

croyons qu'ils ont eu raison de le faire. Même un Gunkel,
qui s'attache à montrer que, des siècles durant avant leur
mise par écrit, ces récits ont été le patrimoine oral d'Israël,
sur le fond des choses conclut en ces termes : « Quant à ce

que représentaient à l'origine des noms comme Abraham,
Isaac, Jacob, nous ne pouvons plus le dire: c'est trop vieux1. »

«J et E, dit de son côté Staerk, racontent tous deux l'histoire

primitive du peuple comme étant celle d'une famille,
qui devint un peuple en Egypte et rapportent ensuite,
d'une manière également contraire à l'histoire, les événements

survenus depuis l'exode jusqu'à l'entrée dans le pays
de Canaan, déjà promis aux pères, comme si l'on pouvait parler

déjà à ce moment, et même avant Moïse, d'un peuple
d'Israël. En d'autres termes, chez J et E, le souvenir de la

grande époque des origines de ce peuple s'est depuis
longtemps effacé pour passer à l'état de belle légende : Israël ne

peut plus se concevoir que comme nation, il a presque
complètement oublié le temps où les tribus étaient à l'état
nomade, dans la steppe, et il n'en sait pas plus qu'un autre
peuple au sujet de ses origines. »

Un fait intéressant à noter, c'est que ce ne sont pas seulement

des idées abstraites, mais aussi des faits de l'histoire
postérieure que la tradition israélite a utilisés, plus ou moins
consciemment, pour former les récits des patriarches, types
et reflets rétrospectifs de ce qui devait être dans la suite.
Nous ne parlons pas des paroles prophétiques qui, mises
dans la bouche de certains d'entre eux, anticipent naturellement

sur l'avenir, comme c'est le cas d'autres oracles du

1 Gunkel considère maintenant ces trois patriarches comme ayant été, à

l'origine, des personnes proprement dites, sans base ethnique ou mythique; mais,
à ses yeux, cela ne signifie nullement qu'ils soient des figures historiques ; les

récits qui les mettent en scène sont de pures fictions dues à l'imagination des

anciens conteurs d'Israël. La valeur historique de ces figures consiste dans la

réalité des situations décrites dans leurs légendes, leur valeur religieuse et morale

dans les idées que ces narrations expriment.



356 h. trabaud

même genre : ainsi Gen. 9: 25-27, où les rôles assignés à Cham
et à Japhet supposent l'assujettissement de Canaan par Salomon

et les bons rapports qui existaient, sous ce monarque,
entre les Phéniciens et Israël ; Gen. 27 : 39 s., où l'asservissement

d'Edom par David a évidemment servi de base à la

prédiction de Jacob concernant Esaii. Nous pouvons aussi
laisser de côté certains traits pourtant significatifs, mais qui
ne sont que de simples allusions à un état de choses postérieur

: ainsi cette parole adressée à Joseph par ses frères
après le récit de son premier songe : « Est-ce que tu régneras

sur nous1? est-ce que tu nous gouverneras?» (Gen. 37 :8),
qui indique la prépondérance du royaume du Nord, de même

que la préférence accordée par son père à Ephraim sur
Manasse (Gen. 48 : 14), montre que cette tribu était alors
puissante. Mais il est remarquable de constater que des

récits entiers sont de véritables parallèles de ceux de la
conquête contenus dans les livres des Nombres, de Josué et des

Juges, et nous permettent de les compléter, voire même de

les rectifier sur certains points; là gît leur grande valeur
historique.

Tel est le cas de l'histoire de l'outrage fait à Dina et de son
châtiment (Gen. 34), dont on trouve un écho dans le testament

de Jacob (Gen. 49:5) ; car il est indéniable que, dans

ce récit, il s'agit de personnifications de tribus, puisque
deux hommes ne pourraient à eux seuls massacrer les habitants

de toute une ville. Il raconte donc, en la faisant rentrer
dans le cadre d'une scène de famille, une tentative faite par
les tribus de Siméon et de Lévi, enfants de Jacob par Léa,

pour s'établir à Sichern, qu'elles auraient ainsi occupé
avant les Joséphides. En effet, puisque, d'après Gen. 34,

ces tribus s'emparèrent d'un territoire qui, d'après tous les

autres renseignements que nous avons, fut la propriété de

Joseph (voir en particulier Gen. 48 : 22), leur séjour temporaire

dans cette contrée, où elles conclurent même le connu-
bium avec les Cananéens, ne peut être placé qu'avant
l'immigration de Joseph.

Or si Lévi et Siméon, ainsi que leur sœur Dina, ont ha-



l'introduction a l'ancien testament 357

bité près de Sichern, au cœur du pays d'Ephraim, nous

avons ici une preuve directe et irréfutable que la tribu de

Siméon n'a pas toujours résidé dans l'extrême sud du pays
et que celle de Lévi a possédé autrefois un territoire. Elles
tentèrent de s'emparer de Sichern, mais ne purent assurer
leur conquête, qui n'eut pas de succès durable, et furent
probablement massacrées. Les restes de Siméon se réfugièrent

au midi (Gen. 49:7). La tribu de Dina fut entièrement
assimilée par les Cananéens ; aussi n'en est-il plus question.

D'autre part le curieux et intéressant chapitre 38 de la

Genèse, relatif à Juda, interprété au point de vue ethnique,
nous montre la tribu de ce nom établie à Adullam (v. 1) et à

Thimna (v. 12), soit dans la région nord-ouest des monts de

Juda. Or Juda doit avoir pénétré en même temps que les deux

tribus dont nous venons de parlerà l'ouest du Jourdain ; car,
dans la série des tribus, il est rattaché à Ruben, Siméon et

Lévi, et, jusqu'au temps de Saul et de David, il n'a eu aucun
rapport avec Joseph. Et J fait conquérir par Juda et Siméon
seuls (Jug. 1) les mêmes villes déjà prises, d'après E (dans

Josué), par le peuple tout entier. Or, comme J ignore le

passage du Jourdain, les tribus de Juda et de Siméon n'ont par
conséquent pas franchi ce fleuve pour pénétrer dans la terre
promise. La légende de Thamar aide à comprendre l'isolement

de Juda, qui « s'éloigna de ses frères », et tant ce récit
que celui relatif à Dina indiqueraient, d'accord avec d'autres
éléments de J, une conquête effectuée du sud au nord par
les tribus issues de Léa.

De même, selon Steuernagel, la légende de Jacob reflète les

mêmes événements que l'histoire élohistique de la conquête
de Canaan dans les livres des Nombres et de Josué : à l'origine,
cette histoire ne se rapportait pas à tout Israël, mais
uniquement aux tribus issues de Piachel, ou plutôt à la maison
de Joseph, dont la division en trois tribus est postérieure à

son établissement en Palestine, et les récits relatifs à Joseph
et à Abraham fournissent des compléments au tableau de

la migration de ce clan.
M. G. tient pour acquis qu'au sujet de l'époque mo-



358 h. trabaud

saïque et de la personnalité de Moïse en particulier, nous
pouvons légitimement accorder une grande confiance au
tableau que J et E nous présentent. Sans être aussi affirmatif,
Budde estime cependant que, si déjà à l'époque héroïque,
et à plus forte raison en remontant en arrière, les récits de

ces anciennes sources entrent dans une mesure croissante
dans le domaine de la fable et du mythe, l'histoire de l'époque
mosaïque, qui se place environ 250 ans avant la royauté,
a toutefois un noyau historique solide et résistant.

A l'autre extrémité de la période qu'embrasse le
Pentateuque, nous avons les pages consacrées aux premières
origines du monde et de l'humanité. Ici, dit M. G., nous ne

sommes pas, et nous ne pouvons pas être sur le terrain de

l'histoire, et rien ne doit nous empêcher de reconnaître que
nous avons affaire à des mythes, à propos desquels ne peut
se poser la question de leur valeur historique, mais seulement
celle de leur valeur religieuse et morale. Et un peu plus loin,
à propos de la caractéristique des documents du Pentateuque
au point de vue théologique et religieux, M. G. parle des

questions graves et délicates qui se sont posées devant la
conscience du lahviste et auxquelles celui-ci a donné des

réponses qui, pour être naïves, ne manquent pas de profondeur

: le « pourquoi » de l'existence du mal, de la souffrance,
de la haine, de la diversité des langues et des nations, de la
corruption des Cananéens, des choix divins avec les rejets
qui en sont le corrélatif, Budde fait ressortir de même que
les récits des onze premiers chapitres de la Genèse ne nous
offrent que des idées et des doctrines sous forme de mythes
étiologiques. Ce sont des réponses à des questions qui
se posaient alors aux esprits sur des faits provoquant l'éton-
nement et difficiles à expliquer : d'où viennent l'homme, les

animaux, la distinction entre les sexes? Pourquoi l'homme
doit-il se tourmenter pendant tout le cours de sa vie et
mourir? Quelle est l'origine des différentes professions, des

géants de l'époque primitive, des peuples et des langues
Enfin, pourquoi Canaan est-il maudit au point d'être esclave

sa vie durant?



l'introduction a l'ancien testament 359

M. G. croit que, malgré le caractère tendancieux de son

œuvre, P a été de bonne foi en projetant en arrière les
institutions postexiliques. Au moment où le Document sacerdotal

fut rédigé, ces institutions, devenues chères et, semble-t-il,
indispensables à Israël, formaient un ensemble que le
judaïsme était tout naturellement conduit à accepter et à vénérer

en bloc. De là à se représenter que la forme existante était
la forme antique et permanente, il n'y avait qu'un pas à franchir.

Et même il était naturel d'attribuer à l'état de choses

initial un caractère de perfection, d'en faire un idéal, un
modèle accompli, de reporter aux origines mêmes, non seulement

le développement déjà obtenu, mais encore celui auquel
on aspirait.

Enfin le point de vue religieux et théologique varie aussi

d'un document à l'autre. Dans J on trouve des anthropomor-
phismes et des anthropopathismes ; son Dieu est le Dieu
vivant. Les personnages qu'il met en scène sont aussi très
vivants : c'est un psychologue. Il marque en Abraham l'importance

de la foi.
E attache plus d'importance aux événements qu'aux caractères;

il est plutôt didactique et objectif, tandis que l'élément
moral et moralisant est plus marqué chez J. Chez lui, les

songes occupent une large place et lesthéophanies sont
remplacées par des angélophanies. C'est là l'indice d'une époque
un peu moins antique que celle de J, de même que l'absence
du nom de lahvé avant l'époque mosaïque, la désignation
d'Abraham comme prophète et la façon dont est définie la
mission médiatrice de Moïse. Peut-être enfin E montre-t-il
plus de réserve à l'égard des anciennes manifestations
extérieures du culte. Il y a, surtout dans les récits, une unité
d'esprit et de tendances entre JE et les prophètes.

Un trait qui pourrait s'ajouter à ce tableau, ou plutôt qui
ne s'en détache pas d'une façon suffisamment nette, et qui,
mieux que tout autre, marque la distinction à établir entre
J et E au point de vue religieux et la postériorité de E par
rapport à J, c'est l'attitude des deux documents en face



360 h. trabaud

du surnaturel. Comme l'a fait ressortir M. Westphal, « J est

moins ami que E du merveilleux et plus essentiellement
moral dans sa conception de l'histoire. Il fait plus grande
la part de l'homme dans la marche des événements et,

volontiers, dans son souci des causes et avec le besoin
d'unité qui caractérise son esprit, il explique la destinée des

peuples ou des tribus par leur premier commencement... E

est plus enclin que J à voir partout l'intervention
surnaturelle de Dieu; il donne au miracle, j'allais dire au prodige,
une place exceptionnelle. » Ou encore, comme le dit Cornili,
nous avons chez J un pragmatisme purement humain, tandis

que, dans E, tout l'appareil des miracles, avec les songes et

les visions, et l'intervention divine immédiate, est mis en
scène. Sous ce rapport, E fait transition entre J et P, où le

merveilleux est encore beaucoup plus accentué et où le

midrasch fait son apparition.
Staerk, de son côté, note que E rappelle vivement P, non

seulement par la présence, dans son sein, d'un code étendu
de lois au contenu cultuel et moral, par l'emploi d'Elohim
au lieu de lahvé pour la période antérieure à Moïse et par la

spéculation sur la signification du nom de lahvé, mais aussi

par l'intérêt pour la figure sacerdotale d'Aaron et par la

disposition pessimiste qui y apparaît. Cette dernière est

aussi un indice de postériorité, car elle suppose un plus
long temps d'infidélité chez le peuple. Tandis que Budde
fait de J une source sacerdotale et de E une source
prophétique1, d'autres critiques font, avec plus de raison, nous
semble-t-il, émaner E des cercles sacerdotaux ephraïmites.

D a été à l'école des prophètes, mais surtout de JE, il a

particulièrement développé le Livre de l'Alliance. On trouve
chez lui un compromis entre l'ancienne thorâ et les

prophètes ; c'est un opportuniste; son œuvre est une charte
religieuse s'adressant à la nation dans sa généralité. L'histoire
lui sert à illustrer ses lois et sa prédication. D ne parle pas

1 Voir Histoire de la littérature hébraïque, p. 62, les arguments qu'il avance
à l'appui de cette thèse paradoxale. Il ne s'agit, il est vrai, dans son idée, que
de la plus ancienne forme de ces deux documents.



l'introduction a l'ancien testament 361

comme s'il était Moïse, mais s'en distingue au contraire
nettement. Il le fait plutôt parler, suivant la coutume du temps,
coutume qui n'est pas sans analogie avec celle des écrivains

grecs et romains. Il s'identifie avec le Moïse de JE, le seul

qu'il pût connaître, à force de se pénétrer de son esprit et
d'être en communion avec lui. Il a cependant, jusqu'à un
certain point, paru croire que la fin justifie les moyens, et c'est

peut-être regrettable. Il est, en effet, fâcheux que cet auteur,
bien qu'ayant modifiéet amplifié l'ancienne thorâ pour l'adapter

à de nouveaux besoins, ait cru devoir, sans doute pour
donner plus d'autorité à ses innovations, se cacher sous un
grand nom et les attribuer à Moïse lui-même1.

Dans P, on constate la prépondérance du culte extérieur et
de ses multiples ordonnances. Le sanctuaire, avec tout ce qui
s'y rattache, est au centre de ses préoccupations. A lajustice
sont substituées la sainteté et la pureté, celle-ci toute
formelle, celle-là parfois conçue avec beaucoup d'élévation, mais

fréquemment réduite à n'être qu'une qualité négative. Le

principe dirigeant n'est plus la foi et l'amour, mais l'obéissance.

Sa religion est celle des œuvres, et l'on trouve chez

lui une notion très abstraite de la divinité. Il ne se préoccupe

guère du « pourquoi » et n'aborde pas les importants
problèmes que J s'est efforcé de résoudre. Il est particulariste
pour de bonnes raisons. Il n'a pas cru innover ; c'est un
conservateur de vieilles coutumes rituelles. A la différence des

critiques qui, comme Reuss et M. Westphal, ne voient dans
P qu'un clérical à cheval sur les formes, M. G. rend un
hommage parfaitement mérité à son sérieux moral et à son

intention, couronnée de succès, de sauver, en le mettant à

l'abri sous l'épaisse cuirasse de la loi cérémonielle, le
patrimoine religieux d'Israël.

U y aurait eu aussi une intéressante comparaison à établir
entre les documents du Pentateuque, en particulier entre

1 Voir ce que dit sur ce point Giesebrecht, en opposition au point de vue actuel

de Cornili, qui a renoncé, pour les raisons avancées par M. Gautier, à voir dans

le Deutéronome un pseudépigraphe. — Theol. Literatur&eitung, 1906, col. 34 s.



362 h. trabaud

ses trois sources historiques, en les envisageant au point
de vue moral. Sous ce rapport autant, si ce n'est plus, que
sous d'autres, elles contrastent entre elles et trahissent, par
la gradation que l'on peut établir de l'une à l'autre, leur âge

plus ou moins avancé.
C'est ainsi que J et E doivent évidemment être placés au bas

de l'échelle. A côté de beaux traits de caractère chez les

patriarches, ils racontent d'eux tout naturellement, sans un mot
de blâme, et même, semble-t-il, avec une sertaine complaisance,

des faits qui nous paraissent repréhensibles au plus
haut point, ce qui montre combien peu sérieuse et énergique
était de leur temps, en tout cas dans leur milieu, l'influence
moralisante exercée par la religion. On ne ressentait
généralement pas, dans l'ancien Israël, comme étant en contradiction

avec la foi en lahvé, l'art de savoir tirer profit du

mensonge, de la ruse et de la tromperie. L'exemple typique de

cette mentalité est Jacob, qui non seulement trompe Laban,
mais dupe aussi son vieux père et frustre son frère de son
droit d'aînesse. Esaù en est dépouillé, sans être moralement
coupable. « Les fils de Jacob, dit à ce propos Gunkel, n'ont
pas voulu raconter quelque chose de honteux sur le compte
de leur aïeul, car cela serait retombé sur eux-mêmes. Toutes
ces histoires ont bien plutôt été narrées à l'origine (c'est nous
qui soulignons) à sa gloire et à leur propre gloire. On ne

peut avoir vu, dans ces tromperies, quoi que ce soit de
délictueux et de honteux, mais seulement de bons tours, habilement

joués et couronnés de succès, de l'ingénieux père du

peuple. L'histoire de Gen. 27 n'a donc pas, comme on l'a
prétendu, de valeur morale. On a voulu voir dans les luttes, les

angoisses et les détresses de tout genre auxquelles Jacob est

en butte une juste punition de ses fautes, et en même temps
un moyen d'éducation par lequel fut corrigé ce qu'il y avait
d'impur dans ses sentiments. Mais ce n'est pas la manière de

voir des anciennes traditions; au contraire, Jacob n'a absolument

pas renoncé à ses artifices et à ses ruses, mais les a

d'autant mieux pratiqués qu'il est devenu plus vieux ; il



l'introduction a l'ancien testament 363

a été encore plus fin que le rusé Laban et, quand il est

revenu de cette haute école de duperie, il a encore trompé son
frère de main de maître. »

Pour ces vieux narrateurs, la fin justifie les moyens,
surtout dans les rapports d'Israël avec les étrangers. On
considérait comme de bonne guerre de les tromper dans certaines
circonstances. Ex. 3: 18 (J), le prétexte donné pour obtenir
du pharaon la permission de sortir d'Egypte n'apparaît pas

comme choquant, ni, Ex. 3: 22; 12 : 35 s.(E), le procédé qui
consiste à dépouiller les Egyptiens des vases d'or et d'argent
et des vêtements que ceux-ci avaient prêtés aux Israélites.

Les récits de J et de E trahissent les déficits moraux des

Israélites en ce qui concerne la chasteté, non moins que la

droiture et la manière de se comporter vis-à-vis des étrangers.

Le concubinat et tout ce qu'il entraîne après lui
s'expliquent par les mœurs de l'époque. Plus choquante nous
apparaît déjà, Gen. 38, la tolérance de la prostitution qui
n'est l'objet d'aucun blâme, tant s'en faut1. Mais la grosse
pierre d'achoppement dans ce domaine est le déshonneur
auquel sont exposées Sara (Gen. 12 et 20) et Rebecca (Gen.
26) par suite de la lâcheté et du mensonge de leurs époux.
Abraham reçoit même des présents pour avoir livré sa femme!
L'abandon dont celle-ci est l'objet montre que, dans l'ancien
Israël, la vie de l'homme avait plus de prix que l'honneur de

la femme, dont on faisait bien peu de cas.
E révèle toutefois son origine plus récente par un sens

moral plus affiné que celui de J. Dans l'affaire d'Agar, Abraham

y apparaît (Gen. 21:11-13) sous un jour bien moins
défavorable que dans ce dernier document. Et, comme M. G. le

fait remarquer au cours de son analyse de nos sources, ce

en quoi les deux récits d'Abraham en Egypte (Gen. 12 : 10-

20 J) et d'Abraham à Guerar (Gen. 20 E) diffèrent, c'es

dans l'appréciation du rôle d'Abraham, dont J ne cherche

point à justifier la conduite, tandis que E le qualifie
de prophète, met toute la faute sur Abimélec et fait dé-

1 Voir le v. 26, que Segond n'a pas osé traduire textuellement.



364 h. trabaud

pendre le pardon accordé à ce dernier de l'intercession
d'Abraham. Celui-ci n'a, en effet, point menti en donnant sa

femme comme sa sœur; car elle était sa demi-sœur avant de
devenir sa femme La plus ancienne tradition ne sait rien de

ce fait, qui a été évidemment imaginé pour excuser Abraham.
Pour le dire en passant, c'est par des traits comme celui-ci
que E montre son caractère théocratique : pour lui un
prophète — et sous sa plume ce terme a le sens général d'homme
de Dieu —¦ est, en sa qualité de représentant attitré de la
divinité, un homme sacré et intangible.

E s'efforce aussi de blanchir de son mieux Jacob. Dans J

(Gen. 30: 37-43), la multiplication des troupeaux du beau-fils
de Laban est due à un tour d'adresse d'une moralité contestable;

il l'obtient par un procédé de magie sympathique.
Dans E (31 :4-13), c'est Elohim lui-même qui la produit par
un miracle révélé à son protégé dans un songe. La richesse
de Jacob est ainsi ramenée, non à une tromperie, mais à la
bénédiction de Dieu, et ce n'est pas lui qui trompe Laban,
mais Laban qui l'exploite. Enfin, fidèle à son point de vue
plus théologique, E ramène la naissance de Joseph (30 : 22)
à la grâce de Dieu, en opposition au moyen très humain dont
parle J (30 : 14 s.), et il explique le nom d'Issacar d'une
manière moins choquante pour l'opinion de la postérité que
ne le fait J (30:17 s.; cf. v. 16). En somme les patriarches
sont plus idéalisés dans E que dans J et l'on y constate une
tendance à effacer de leur vie certaines taches morales que
nous rencontrons dans ce dernier document.

Si, dans E, les patriarches nous apparaissent déjà sous un
jour plus favorable que dans J, dans P ce sont tout à fait des

saints. Cette source omet soigneusement, ou présente sous

un jour différent, tout ce qui pouvait jeter une ombre sur
leur caractère. P ne dit rien d'un conflit entre les bergers
d'Abraham et ceux de Lot, ni du caractère intéressé de Jacob.

Allé en Mésopotamie pour y prendre femme1, il vit, à son

retour, en bonne confraternité avec Esaù, et, après la mort

1 Voir p. 161 s.



l'introduction a l'ancien testament 365

d'Isaac, ses deux fils se séparent aussi pacifiquement que
l'avaient fait Abraham et Lot, leurs possessions étant trop
considérables pour qu'ils puissent continuer à demeurer
ensemble (Gen. 36 : 6 s.). Il n'est pas plus question d'une
discussion entre eux que des tromperies de Jacob. Enfin Ismael
reste auprès d'Abraham et d'Isaac jusqu'à la mort de son
père pour l'enterrer, avec son frère (Gen. 25: 9), exactement
comme Jacob et Esaù le feront pour le leur.

Quant aux faits qu'il ne peut éliminer, P leur donne un-

motif plausible : il explique par des mariages mixtes
coupables contractés par Esaù la bénédiction donnée à Jacob

par Isaac (Gen. 26 : 34 s. ; 28 : 6-9) et met le crime commis

sur la personne de Joseph au compte des fils de Bilha et
de Zilpa, les deux concubines de Jacob (37 : 2).

Ensuite, dans P, Moïse fn'est pas invité par lahvé à user
d'un subterfuge pour que le pharaon laisse le peuple sortir
d'Egypte et pour qu'Israël n'en parte pas les mains vides. Il
doit franchement lui demander de laisser aller les enfants
d'Israël hors de son pays (Ex. 6:10). Ici aussi un trait
choquant de la plus ancienne tradition paraît avoir été
intentionnellement effacé. On a encore remarqué que, plus loin, P

a éliminé l'adoration, par Israël, du Baal moabite du mont
Peor, et l'a remplacée par les rapports des Israélites avec les
femmes madianites. D'une manière générale, P a fait disparaître

tout ce qui, dans les anciennes sources, était rapporté
des lieux de culte païens (Hebron, Beershéba, Béthel,
Sichern, etc.)

Tout cela prouve qu'on en était venu à considérer comme
scandaleux des éléments de la vie des patriarches qui avaient
d'abord paru inoffensifs. On croyait que les pères du peuple
devaient avoir été des modèles de piété et de vertu ; de là des

affirmations positivement contraires à celles de la tradition
plus ancienne les concernant. P présente le plus sincèrement
du monde les patriarches comme des Juifs pieux du temps
de l'exil.



366 h. trabaud

III

La formation du Pentateuque.

Avant de clore l'étude des quatre sources et de procéder
à la synthèse en cherchant à esquisser la formation du
Pentateuque, M. Gautier entreprend d'élucider la nature même

des documents et de préciser ce qu'il faut entendre parleurs
auteurs. Il constate que J, E, D et P désignent non pas des

personnalités isolées, mais des groupements ou des écoles.

Plusieurs auteurs ont donc collaboré à la rédaction de

chacune des sources du Pentateuque. « L'esprit qui les

animait était le même : leurs aspirations et leurs principes
étaient identiques ; ils ont dû être à peu près contemporains
les uns des autres. Us n'en conservent pas moins certains
caractères particuliers, et ainsi s'explique la présence, dans
le sein du document iahviste, d'éléments quelque peu
hétérogènes.» On a pris l'habitude d'employer, en en parlant, les

expressions «couche primitive» et «couche secondaire»
empruntées à la géologie. Dans E, l'unité et l'homogénéité
seraient plus marquées que dans J. Peut-être faudrait-il
accentuer plus que ne le fait M. G. les divergences, allant
parfois jusqu'à la contradiction, que l'on rencontre également

dans nos deux documents, où l'on peut, avec beaucoup
de vraisemblance, distinguer nettement au moins deux
couches de traditions. Essayons de les en dégager.

Dans le lahviste, Gen. 4:16-24 ne sait rien du déluge, car
ce texte suppose que tous les bergers, les musiciens et les

forgerons descendent de la série ininterrompue des fils de Lémec;
ceux-ci sont visiblement conçus comme les ancêtres des

contemporains du narrateur. Il en est de même de 6:1-4, où
tous les géants, y compris ceux qui existaient encore aux
temps historiques (Nomb. 13: 33), sont ramenés aux unions
des fils de Dieu avec les filles des hommes, et de 9:20-27, où
les fils de Noé, le premier vigneron, habitent encore avec lui
sous une tente, évidemment en Palestine. Ensuite l'horizon



l'introduction a l'ancien testament 367

est ici très limité : Sem, Canaan et Japhet sont la personnification

de peuples déterminés : les Hébreux, les Cananéens
et probablement les Phéniciens1. Aux v. 18 et 19, au
contraire, Sem, Cham et Japhet sont les pères de toute l'humanité

postdiluvienne. Enfin il semble que l'auteur de 11 :l-9
ait aussi ignoré le déluge ; car dans ce passage la dispersion
des hommes n'est pas rattachée, comme dans 9:19 et dans
la table ethnographique du chap. 10, à leur descendance des

différents fils de Noé, mais à la confusion des langues décrétées

par lahvé. Ici la pluralité des peuples est un phénomène
conforme aux intentions du Créateur et produit par la
procréation et la séparation toute naturelle des hommes; là elle
est le résultat d'un forfait et d'un jugement extraordinaire
de Dieu.

Ces contradictions et répétitions ont été signalées par
Schrader et Wellhausen avec deux ou trois autres de moindre
importance2. Elles rendent impossible le maintien de l'unité
littéraire de J et font supposer que l'ouvrage primitif du
lahviste a reçu des adjonctions puisées peut-être à la source
de la tradition orale et qu'il faut même distinguer entre une
recension plus ancienne et une forme plus récente de J.

Sur la base des divergences que nous venons de constater
dans cette source, Budde, dont les recherches ont ouvert, en

18833, la voie à la distinction entre deux Iahvistes, et dont
les vues furent longtemps seules admises par la généralité des

critiques, est arrivé aux conclusions suivantes :

La plus ancienne couche du lahviste (J1) comprend — dans

un ordre un peu différent de celui où ces morceaux se trouvent

maintenant dans le texte biblique —• Gen.2 : 4&-9,15-25
1 Selon Wellhausen, toutefois, par Japhet, on peut aussi très bien entendre

les Héthites et les Philistins ; car pour trouver le sens de cette appellation, on

n'a pas besoin de se diriger d'après Gen. 10.
2 Voir leur indication dans Cornili, ouvr. cité, p. 52 s.

3 Dans son ouvrage intitulé : Die biblische Urgeschichte, dont Budde a maintenu

les conclusions tant dans son petit livre sur la Religion du peuple d'Israël

jusqu'à l'exil (Giessen, 1900), que dans sa récente Histoire de la littérature
hébraïque.

THÉOL. ET PHIL. 1910 25



368 H. TRABAUD

(histoire du paradis, moins quelques adjonctions), 6 : 3 et
3 : 23 (raccourcissement de la durée de la vie de l'homme,
son expulsion de l'Eden), 4 : 1, 2, 16-24 (naissance de Caïn

et d'Abel, descendance de Caïn), 6 : 1, 2, 4 (union de benê-

ha-Elohim avec les filles des hommes), 10 : 9 (Nemrod, vaillant
chasseur devant lahvé), 11 : 1-9 (tour de Babel et dispersion
des peuples)..., 9 : 20-27 (ivresse de Noé, Canaan maudit).

J1 ne sait donc rien du déluge et considère Caïn comme le

père de l'humanité actuelle ; chassé de l'Eden à cause de son

péché, l'homme fut d'abord un agriculteur, forcé de gagner
son pain à la sueur de son front, mais peu à peu il s'éleva

jusqu'à la vie du libre nomade, la seule existence digne
de lui, et qui répondît à la noblesse de ses dispositions. J1

fait remonter aux fils de Lémec les trois carrières embrassées

par les hommes de son temps et fait des géants les rejetons
d'une union coupable entre les fils de Dieu et les filles des

hommes. Lors de la construction d'une tour à Babel, lahvé
confond les langues des hommes, qui se dispersent alors
loin de leur pays d'origine, la plaine de Schinear. Noë est,

pour J1, l'ancêtre commun des Israélites et des peuples qui
les touchent de près : les Cananéens et les Phéniciens. Son

descendant Abraham a ensuite effectué l'émigration en
Canaan.

Nous avons ici une conception de l'histoire qui, avec son
horizon limité et le cachet d'antiquité qui la caractérise, est
sûrement plus rapprochée des légendes hébraïques primitives

que ce que J2 a ajouté ou que ce que nous lisons dans
E. Elle représente le point de vue antérieur aux prophètes.
D'un ou deux siècles plus ancien que J2, J1 ne renferme pas
d'éléments provenant d'emprunts directs à la cosmogonie
assyro-babylonienne. On ne peut cependant pas dire qu'il
n'ait en aucune manière été influencé par les idées ayant
cours en Chaldée, mais ce qu'il en a retenu est le fruit d'une
lente migration de mythes et de légendes.

Tandis que la tradition spécifiquement hébraïque est, en un
passage tout au moins (Gen. 6:1s.) encore fortement teintée
de mythologie, toute trace de paganisme a disparu de J2 :



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 369

nous aurions même ici une rectification intentionnelle de

la tradition populaire primitive, qui aurait été soigneusement

purifiée d'éléments susceptibles d'être mal interprétés.
Cette édition, expurgée autant que revue et augmentée,
aurait été élaborée en haut lieu et aurait eu en quelque sorte

un caractère officiel.
Selon Budde, J2 avait remplacé la description anthropocentrique

de la création de Gen. 2 : 4b- 3:24 par une cosmologie

d'origine directement babylonienne, qui embrassait
déjà tout l'univers avec le même intérêt. Le rédacteur
du Pentateuque l'a laissée de côté au profit de la narration
deP, qui ouvre maintenant l'Ecriture sainte; mais celle-ci est
entièrement dépendante d'elle. Si l'on en retranche le cadre
des six jours, dont l'œuvre culmine dans le sabbat, il reste
l'essentiel du récit de J2, seulement moulé dans la langue
de P.

Mais le but principal de J2 paraît avoir été d'enrichir de
l'histoire du déluge, empruntée aussi directement aux sources

babyloniennes, la tradition authentiquement hébraïque.
Ensuite, pour lui, Seth est le seul fils des protoplastes. Sur la
base de la légende babylonienne, qui compte dix générations
de la création au déluge, il a mis, à la place de la postérité
d'Adam par Caïn, qui n'en comprend que sept, sa descendance

par Seth, en utilisant les noms traditionnels. La table
de cette dernière ne nous est conservée au complet que sous
la forme que lui a donnée P (Gen. 5) ; mais de la rédaction
primitive, le rédacteur a laissé subsister les trois premiers
chaînons : Adam, Seth et Enosh, et la partie principale du
dixième: Noé (Gen. 4 : 25 s. et 5 : 29). Descendant de Seth à

la neuvième génération, Noë apparaît dans J2 comme le
héros du déluge; par la narration de cet événement, qui a

subsisté dans presque toute son étendue, il a remplacé, en
mettant fortement l'accent sur le péché et la grâce, l'histoire
de la chute de J1, refoulée chez lui par la description
cosmologique de la création. Et, de même que la partie iahvistique
de Gen. 6-8 se rattachait immédiatement à la table des

Séthites, la narration du déluge a sa suite immédiate dans ta



370 H. TRABAUD

table ethnographique de Gen. 10, dont la recension iahvistique

nous a été conservée, comme celle du déluge, dans sa

plus grande partie, à côté de celle de P. Le point de vue
cosmologique est commun à l'une et à l'autre.

Après J1, J2 raconte l'histoire des temps primitifs en
l'envisageant sous l'angle religieux, comme une histoire du salut
— l'idée centrale en est l'élection d'Israël, —mais tandis que
J1 la rapporte uniquement à ce peuple, J2 en fait l'histoire
des origines de l'humanité tout entière. Nemrod, le chasseur

géant de J1, devient, sous sa plume, le premier roi de Babel
et le fondateur des états civilisés de Mésopotamie. Par
différentes modifications apportées à la table de Gen. 10, il fait
descendre, non seulement Israël et les peuples voisins, mais
toute la race humaine, de Noë, par Sem, Cham et Japhet. J2

menait ensuite de Sem à Abraham, le premier père d'Israël,
par une table généalogique de dix noms, qui ne nous a été

conservée que par P dans Gen. 11 : 10-26.

La nouvelle conception de l'histoire primitive ne réussit
pas à refouler complètement la plus ancienne, dont des

copies se conservèrent. Les deux recensions furent finalement
combinées et harmonisées par une main plusjeune(J3).Pour
rattacher la table des Caïnites (J1) à celle des Séthites (J2) et

pour préparer l'histoire du déluge, ce troisième rédacteur,
qui devait être d'origine judéenne, a inséré dans la table des

descendants d'Adam par Caïn le récit du meurtre d'Abel et
de ses suites (Gen. 4 : 2-16 et l'allusion qui y est faite 4 : 25),

— jetant ainsi un pont sur l'abîme qui séparait J1 et J2, —et
il a identifié le meurtrier Caïn, qui n'est probablement pas le

fils d'Adam, avec Caïn, le fondateur de villes. Il y a, en effet,
une contradiction évidente entre 4 :12, où Caïn est condamné
à être errant et vagabond sur la terre, et 4 : 17 b, où il bâtit
la ville d'Hénoc. Gen. 9 : 22, J3 a ajouté « Cham, père de »

(Canaan); il a ajouté de même Elohim à lahvé dans l'histoire
du paradis, pour tenir compte de 4 : 26 : « Ce fut lui (Seth)

qui commença à invoquer le nom de lahvé. »

Enfin il faut compter parmi les plus récentes adjonctions
de l'école iahvistique (J4) quelques amplifications dans l'his-



l'introduction a l'ancien testament 371

toire du paradis qui ne peuvent être ramenées à J3, à savoir
2 : 10-14 (fleuves du paradis) ; 2 : 9b ; 3 : 22 (arbre de vie) ;

3 : 24 (chérubins) et 3:20; 4:1 (nom de la première femme).
Stade distingue aussi dans le récit iahvistique de l'histoire

primitive de l'humanité trois couches, comprenant, la

première, des mythes venus de Babylonie et d'Assyrie en
Palestine (paradis et chute, tour de Babel) ; la deuxième, des

légendes d'origine palestinienne (premiers hommes jusqu'à
Noé par Seth, Noé vigneron et père des peuples de Canaan,

peut-être Nemrod chasseur, rapports des benê-ha-Elohim avec
les filles des hommes); ia troisième enfin, les éléments iah-
vistiques du récit du déluge, introduits, dans un recueil formé

des deux premières couches combinées, par un rédacteur
qui y apporta de grands changements. Ce rédacteur y a

inséré en même temps l'histoire de Caïn et d'Abel et probablement

aussi le chant sanguinaire de Lémec (Gen. 4 : 23), qui
n'a rien à faire avec l'invention de l'art de forger par son fils
Tubal-Caïn. Dans celle-là, qui est une véritable légende populaire,

Caïn est le représentant de la tribu nomade des

Kénites, qui s'était établie dans le steppe au sud d'Israël (cf.
Jug. 1 : 16 ; Nomb. 24 : 22).

Gunkel donne une autre solution au problème, en
partant du point de vue que, dans la tradition orale, et
finalement aussi dans les collections de légendes, chaque histoire
était indépendante des autres et que, par conséquent, les

contradictions de fait ne sont pas sans autre l'indice de sources
différentes. Il a cru reconnaître une double trame dans l'histoire

du paradis et dans celle delà tour de Babel commedans
la table ethnographique de J, et cela l'a amené à reconstituer
dans cette source deux histoires primitives comprenant l'une
et l'autre ces trois morceaux, plus, pour la première, la
postérité de Seth, la plantation de la vigne par Noé, et pour
la seconde, les descendants de Caïn, le mariage des anges
et le déluge. Lorsque ces deux histoires primitivement
indépendantes et en partie parallèles ont été réunies, un
troisième élément a été combiné avec elles: c'est ainsi que le

récit du fratricide de Caïn paraît n'avoir appartenu à aucune



372 H. TRABAUD

des deux et n'avoir été introduit que par le collectionneur
auquel nous devons le texte actuel de J. Sur ce point
Gunkel se rapproche de Budde. Selon lui, nous avons
affaire ici à une tradition très ancienne, mais dont le Caïn

peut difficilement être le représentant des Kénites.
On le voit : si l'on est d'accord pour reconnaître dans la

plus ancienne source de Gen. 1-11 des éléments hétérogènes,
les recherches faites pour en délimiter les différentes couches
et les rapports que celles-ci ont entre elles n'ont pas encore
donné de résultats définitifs. On peut cependant considérer
comme un résultat acquis qu'il y en a deux principales, que
l'histoire du déluge n'appartient pas à la plus ancienne et

que celle de Caïn et d'Abel est un élément d'un genre un
peu différent, qui n'appartenait ni à l'une ni à l'autre, et leur
a été adjoint pour servir de chaînon entre elles.

A partir de Gen. 12, J1 est prédominant et il est impossible
de distinguer l'œuvre de trois ou quatre mains successives.

Quoique certains morceaux secondaires ne soient pas sans

rapport les uns avec les autres, il est d'autre part difficile
de les ramener tous à une même plume ; en général, P
indiquera donc moins une seconde couche que divers
éléments postérieurs. Comme tels on peut indiquer : a)Gen. 12 :

10-20 (Abraham en Egypte), qui ne saurait provenir du même

auteur que 26 : 1-11 ; comme le remarque Cornili, la position

de ce morceau montre d'ailleurs qu'il n'appartenait pas
au texte primitif de J. Lot disparaît tout à coup de la scène,
et 13 : 3 s., le rédacteur doit ramener Abraham à Béthel,
où il était déjà 12 : 8 ; 13 : 2 a dû une fois suivre 12 : 8, et le

récit se continuer 13 : 5. — b) Gen. 18: 22b-33a (intercession
d'Abraham en faveur de Sodome), qui traite un problème
théologique sous la forme, familière aux prophètes, d'une
contestation avec Dieu, et où l'on trouve une manière de
considérer les rapports d'Abraham avec Dieu et une notion delà
divinité bien différentes de celles du reste de la narration. La

notion de Dieu n'est plus celle d'un lahvé qui fraie familièrement

avec les patriarches; c'est le juge de toute la terre et

la distance qui le sépare de sa créature est fort accentuée.



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 373

Meinhold voit même dans ce fragment une intercalation
tardive de l'époque juive ; Cornili l'estime au moins de quelques

siècles plus jeune que la trame dans laquelle il a été

inséré. Comme le dit Gunkel, il est difficile d'admettre qu'un
ancien Israélite prie ainsi pour un peuple étranger et, par
dessus le marché, impie. Ce morceau ne raconte pas des faits,
comme le font les anciennes légendes : il expose des idées

sous forme d'un dialogue, et la question même qu'il traite
suppose la naissance de l'individualisme. Il faut en rapprocher

les v. 17-19, où apparaît la tendance de montrer en
Abraham un prophète (d'après Amos 3:6s.) et où le jugement

seulement prémédité v. 20 s. apparaît comme déjà
décidé. Il semble cependant que le v. 19, que nous avons plus
hauti attribué à D, puisse être détaché des deux précédents
en raison de l'apparition de lahvé à la troisième personne,
qui étonne dans sa propre bouche. — c) 19 : 17-22, la
légende géologique de Tsoar. La tradition israélite s'étonnait

que cette petite localité eût été exceptée de la ruine de
Sodome. On expliquait ce fait par l'intercession de Lot, qui
aurait demandé à pouvoir s'y réfugier. D'après la plus
ancienne tradition, dont tient compte encore notre récit, c'est

vers la montagne qu'il se serait sauvé. — d) 19 : 26, une autre
légende du même genre, qui voit la femme de Lot pétrifiée
dans une colonne de pierre encore mentionnée dans la
Sapience et dans Josephe. — e) 22 : 20-24 (généalogie des Na-

khorites), 25 : 1-4 (fils d'Abraham par Ketoura), 36 : 15-19 et
31-39 (descendants d'Esaü), qui peuvent provenir de la même

plume que la table ethnographique de Gen. 10.

Gunkel a cependant cru découvrir, en outre, deux couches
à travers toute l'histoire d'Abraham: il attribue à J2 les

éléments iahvistiques de 15 (alliance de lahvé avec
Abraham), de 16 (fuite d'Agar), de 21 : 1-7 (naissance d'Isaac)
et de 21 : 22-34 (traité d'Abraham avec Abimélec), enfin
une des deux trames iahvistiques qu'il prétend distinguer
dans Gen. 24 (Rebecca demandée en mariage pour Isaac).

1 p. 158.



374 H. TRABAUD

L'histoire de Jacob comprend quelques légendes cultuelles
et la composition lui en apparaît comme plus compliquée.
Il attribue à J2 la bénédiction de Jacob, qui ne rentre pas
dans le cadre de J1, et Gen. 38 (Juda et Thamar). On a vu
plus haut que ce chapitre coupe d'une manière malencontreuse

l'histoire de Joseph. Quoique renfermant une antique
légende, il doit donc avoir été inséré après coup dans son

contexte; car, tandis que selon 38:1 Juda se sépare définitivement

de ses frères, dans 42 : 3 et 43: 8 il se retrouve avec eux.
Dans d'autres morceaux également rapportés à Ji, on trouve

des désaccords qui prouvent que cette couche elle-même n'est

pas parfaitement homogène. Ainsi, tandis que Gen. 34
Siméon et Lévi sont déjà des hommes, immédiatement auparavant,

33 :13, Jacob dit que ses enfants sont encore délicats.
Ensuite J ne fait, semble-t-il, introduire la circoncision que
par Séphora, femme de Moïse, et pourtant elle est supposée
comme allant de soi dans l'épisode de Dina et des Sichémites.

Dans l'Exode et les Nombres on n'a pas découvert jusqu'ici
d'une manière sûre de couche secondaire à l'intérieur du
lahviste. On a cependant relevé, comme une adjonction
postérieure de J2, Nomb. 11 :18-24a dans le récit de l'envoi des
cailles. D'après le v. 31, en effet, cet envoi est immédiat et
ne suppose pas la sanctification préalable ordonnée au v.18 à

Israël. En outre, au v. 33, une mort soudaine châtie dès le
début la voracité du peuple, tandis que, v. 20, la viande
qu'il réclame doit provoquer le dégoût par son long usage.

Comme le fait remarquer Kautzsch, l'hypothèse de l'existence

de deux Iahvistes réunis et confondus résout le plus
simplement possible l'énigme qui plane sur l'origine de J, du
fait que, d'une part, le souvenir d'Abraham, et aussi celui
de Jacob, sont presque toujours rattachés à Hebron, que, dans
l'histoire de Joseph c'est, Juda qui est le représentant de ses

frères, et que, d'autre part, partout dans l'existence des

patriarches, J s'applique à expliquer la consécration des anciens
lieux saints, auxquels appartenaient aussi des sanctuaires

propres au royaume des Dix tribus, par des apparitions de
lahvé aux patriarches. Ces contradictions se résolvent d'elles-



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 375

mêmes, si l'on voit dans J2, pour ne pas parler de J3, une
recension judéenne d'un texte éphraïmite fourni par J1.

Cette hypothèse rend compte aussi des inégalités qu'on
trouve dans J au point de vue moral et religieux. Non seulement,

comme nous l'avons vu, on rencontre dans ses récits
des traits d'une moralité qui contraste singulièrement avec
l'austérité qui distingue d'autres parties de sa narration, où

le péché apparaît comme une cause de ruine et de perdition,
mais une notion de la divinité empruntée à la religion populaire,

quand ce n'est pas à la superstition ou au paganisme
proprement dit, y figure à côté d'une idée de Dieu marquée
au coin du spiritualisme prophétique. « lahvé, dit Marti, y

apparaît comme le puissant protecteur de son peuple, qui
sait tirer ses adorateurs des situations les plus délicates et,
avant tout, aide les Israélites à vaincre les étrangers... Joseph
en particulier, n'est pas oublié, et ce qui lui arrive ne fait
finalement qu'aider à sauver toute la famille de Jacob...
lahvé n'est, au fond, jamais contre Israël ; le jour de gloire
doit venir où il fera apparaître son secours avec éclat et où il
sauvera son peuple, auquel l'unit un lien indissoluble. »

Nous avons ici l'expression du sentiment religieux populaire,
estimant que le malheur doit atteindre, en tout état de cause,
les ennemis d'Israël. — Cette remarque s'applique aussi à E

et l'on peut déjà induire de ce fait qu'il n'est pas, lui non
plus, d'une seule plume.

J1 a, en tout cas, été composé après Salomon et le schisme,
car, d'une part, l'assujettissement des Cananéens est supposé
Gen. 9 : 25 s. (cf. aussi 12 : 6, et 13 : 7) par la malédiction
prononcée sur Canaan ; d'autre part, la glorification de

Joseph dans toute son histoire et la préférence donnée à Ephraim
sur Manasse, son aîné (Gen. 48 : 13, 14, 17-19 J), supposent
l'existence du royaume des Dix tribus. A côté de cela
l'influence déjà visible des idées prophétiques, pour lesquelles
lahvé., tout en restant le Dieu d'Israël, n'est plus un Dieu

national, particulariste et politique, nous amène à placer la
rédaction de J1 au moment où la dénationalisation de lahvé,
avant de se formuler nettement chez un Osée et un Esaïe?



376 H. TRABAUD

est conçue pour la première fois par un Elie, soit dans le
deuxième quart du ixe siècle. Si, à ce moment, lahvé a

définitivement remporté la victoire sur le Baal, Israël a aussi

eu, à Aphek, le dessus sur les Syriens ; la guerre de cent
ans avec Damas (870-770) n'a pas encore entamé sa

puissance, et cette situation aussi paraît se refléter dans J1 par
la joie qu'Israël éprouve à la pensée des bénédictions que
lahvé a répandues sur son peuple, du beau pays qu'il lui a

accordé. Il en est de même des bons rapports existant alors
entre Juda et Israël. On le placera donc, de préférence, sous
les règnes d'Achab (876-854) et de Josaphat (873-849).

Pour déterminer l'âge de la couche plus récente de J, on

s'appuyait essentiellement sur Gen. 10 : 11 s., passage qui
non seulement ne connaît plus la vieille résidence royale
d'Assur, où habitaient les prédécesseurs d'Assurnasirbal,
mais mentionne la résidence de Calach, construite par ce

prince au commencement du ixe siècle. Comme il la distingue

toutefois de Ninive, qui embrassait sous Sankhérib (705-

681) toutes les cités comprises entre le Zab et le Tigre, on en
concluait qu'il ne connaissait pas la cité de Sargon (722-
705), Dur-Sarrukin, dans la partie nord de cette agglomération.

On était ainsi amené à placer le terminus a quo au
commencement du ixe siècle et le terminus ad quem avant la fin
du vme siècle. Mais Gunkel a fait observer que delà mention
des villes assyriennes, Gen. 10: 11 s., il ne suit pas que ces
notices appartiennent à la période assyrienne de l'histoire d'Israël

; elles supposent que l'Assyrie était depuis longtemps
connue. Ensuite, selon lui, nous ne pouvons davantage tirer
une conclusion quelconque de la mention de Calach, qui fut
seulement reconstruite en 870, mais était déjà une résidence

vers 1300. Il sera dès lors plus prudent de renoncer à préciser

la date de la composition de la plus jeune couche de J.

L'opinion de Budde sur ce point est toutefois intéressante à

citer. Comme, selon lui, tout ce qui distingue cette couche

plus jeune de la couche la plus ancienne a crû sur le sol

babylonien et a été transplanté plus ou moins directement
en Israël au temps du syncrétisme, et non à une époque plus



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 377

reculée, cet enrichissement du trésor traditionnel ne peut
s'être produit à aucun autre moment qu'à celui de l'influence
assyrienne, sous Manasse (698-643).

Dans la suite des temps, des éléments secondaires se sont
aussi attachés à l'Elohiste, qui fut de bonne heure transplanté
sur le sol judéen, où il fut naturellement remanié jusqu'au
moment de sa réunion avec J. E2 aurait ainsi été élaboré en

Juda, parce que E1 ne pouvait à la longue satisfaire les
besoins existants dans le royaume du Sud. A Kuenen revient le
mérite d'avoir le premier approfondi la question de l'unité
littéraire de E.

Cornili attribue à E2 le noyau du texte remanié par P de

Gen. 34 (Dina et les Sichémites) parce que son contenu est

difficile à concilier avec 48:21 s. (Sichern donné à Joseph par
Jacob)1. U incline aussi à faire dériver de E2 Gen. 35 : 1-14

(Jacob enfouissant les dieux étrangers sous le térébinthe de

Sichern), malgré Jos. 24 : 2 (autres dieux servis par les pères
de l'autre côté du fleuve) ; car la tradition primitive peut
difficilement avoir vu de véritables païennes dans les femmes

de Jacob, qui, aussi dans E (Gen. 30), donnent à leurs
fils des noms comme le feraient de pieuses Israélites : ce

serait là une réflexion savante allant de pair avec la langue
étrangère mise 31 : 47 (terme araméen) dans la bouche de

Laban. L'histoire de Joseph aurait été aussi remaniée par
E2, s'il est vrai que, comme l'a soutenu Lagarde, les noms
égyptiens qu'elle renferme ne peuvent dater que du vue
siècle. 11 semble cependant que, sur ce point, il faille donner
raison à Gunkel, d'après lequel, si ces noms étaient alors

fréquemment usités, cela n'empêche pas qu'ils aient été connus

à une époque beaucoup plus ancienne.
Kuenen revendique pour E2 le décalogue traditionnel, dit

premier décalogue, d'Ex. 20, avec les parties du récit d'Ex.

1 Pour la même raison, Kautzsch ne se prononce pas sur l'origine du second

récit de Gen. 34 et ne le distingue de celui de J que par un point d'interrogation

; il estime que E doit avoir connu une narration essentiellement différente de

celle que nous avons maintenant.



378 H. TRABAUD

19-24 qui s'y rapportent, et plusieurs autres critiques ont
soutenu cette thèse. Budde suppose qu'après la ruine de

Samarie, des scribes ephraïmites continuèrent à retravailler, en

Juda, les trésors littéraires qu'ils y avaient transportés : dans
leurs adjonctions, ils donnèrent une expression encore plus
accentuée au point de vue prophétique qui se fait jour
partout dans E, et d'autre part ils tirèrent de la ruine complète

du royaume du Nord les conclusions et les leçons qui
en ressortaient. A ce travail est dû la transformation du
décalogue cultuel d'Ex. 34, qui devint le décalogue moral d'Ex.
20. De ses dix commandements il n'est resté dans celui ci

que l'interdiction de servir des dieux étrangers et celle d'adorer

des images,—cette dernière toutefois dans toute sa portée,
— et à côté de cela le plus spiritualiste de tous les commandements

cultuels, celui relatif à la célébration du sabbat, qui
s'exprime par le repos et non par un acte de culte. On
reconnaît la réprobation de tout culte extérieur telle qu'Amos
et Esaïe l'ont prêchée. Sa dépendance des prophètes nous
force à placer le Décalogue à la fin du viiie siècle ou même

au viie siècle. C'est à tort qu'on a cru devoir descendre plus
bas et déclarer le décalogue d'Ex. 20 deutéronomistique1.
« D'abord, la recension, à bien des égards divergente, de
Deut 5 s'y oppose ; mais une autre circonstance est décisive.
L'école deutéronomique pouvait bien répéter, comme
tradition respectable, pour le compléter ensuite, ce résumé
succinct de ce qui est nécessaire ; mais sûrement une école qui
fait tout consister dans le culte s'accomplissant au temple
de Jérusalem par des actions réglées conformément à la loi,
ne peut avoir établi elle-même une loi fondamentale, qui ne

dit pas un mot de ce culte. »

Selon Baentsch, qui, croyons-nous, a vu juste, le Décalogue

appartiendrait aux morceaux les plus jeunes rattachés
à E et daterait du vne siècle, soit de l'époque de Manasse,

déjà admise par Kuenen et Wellhausen. Il serait un concurrent

des decalogues cultuels de J et de E, introduit dans ce

1 Après Steuernagel, Matthew y voit un compendium legis tout à fait conforme

au Deutéronome, dans l'esprit duquel il a été composé, plutôt que par E.



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 37d

dernier document pour refouler dans l'ombre la législation
antérieure rattachée au Sinaï et se substituer à elle.

Baentsch admet donc que E1 renfermait aussi un décalogue
donné comme révélé en Horeb. Cette thèse avait été soutenue
avant lui par Staerk, qui a cru le reconnaître dans certaines
ordonnances cultuelles du Livre de l'Alliance (Ex. 22 : 28,

29; 23 : 14-16, 10-12), et par Meisner, qui le recherche dans

Ex. 23 : 14-19. Mais c'est Baentsch, qui paraît avoir donné la

plus heureuse solution des problèmes soulevés par ce livre;
pour lui les dix «paroles de l'Horeb»se trouvent dans Ex.
20 : 22-26 ; 22 : 29 s. ; 23 : 10-12, 14-16, et elles se rapportent
aux points suivants : idolâtrie, autels, prémices, premiers-nés,
relâche, sabbat, fêtes trois par an, fête des pains sans

levain, fête de la moisson, fête de la récolte. C'est sur la base

de ces paroles que Moïse conclut l'alliance rapportée Ex. 24 :

3-8. Il faut peut-être leur adjoindre l'interdiction de maudire
Dieu et le prince (22 : 28) et de prononcer les noms d'autres
dieux (23 :13). Cela ferait onze ou douze commandements ;

mais probablement que celui sur l'année de relâche, dont la

place avant celui sur le sabbat n'est pas naturelle, et qui a

un sens moins cultuel qu'humanitaire, est une adjonction
postérieure à rapprocher plutôt des règles de morale sociale

d'Ex. 22 : 21-27 (sur les indigents). Il est le seul de la série,
avec celui sur les autels, qui n'ait pas son équivalent dans

les « paroles du Sinaï » d'Ex. 34, mais il est possible que ce
dernier soit aussi un élément secondaire.

La ressemblance est si grande entre les deux decalogues

que, selon Baentsch, on est autorisé sans autre à voir dans
celui de E1 un pendant de la loi correspondante de J.

Ainsi seulement s'explique le fait que cette dernière soit
présentée comme la répétition d'une législation précédemment
donnée, qui ne pouvait être le décalogue d'Ex. 20, dont la
teneur est si différente. Celui de E* remonte, comme celui
d'Ex. 34, à une époque antérieure aux prophètes, ainsi que
l'indique la prépondérance de l'élément cultuel. liest cependant

moins ancien que ce dernier : il y manque, en effet,
tous les traits rappelant la religion des nomades. Ensuite



380 H. TRABAUD

la protestation d'Ex. 20 : 24-26 contre le luxe des autels
montre que, lorsque ces paroles furent définitivement
formulées, le culte officiel s'était déjà bien éloigné de la
simplicité primitive.

E1 serait sans cela presque complètement absent d'Ex. 19-

24, où il n'apparaîtrait que 19 : 13b. Kuenen, suivi par Cornili

et Kraetzschmar, a cependant voulu rattacher à cette
source, plutôt qu'à J1, 24 : 1, 2, 9-11 (ordre donné à Moïse
de monter vers lahvé, vue du Dieu d'Israël et repas sacré sur
le Sinaï)1, à cause de la mention d'Elohim et des soixante-dix
anciens. Nöldeke faisait dériver ces versets d'une source
spéciale qui ne nous est pas autrement connue. Tout en inclinant
aussi à croire qu'ils ne rentrent dans aucune de celles que
nous connaissons, Baentsch n'en reconnaît pas moins que la
supposition de Kuenen a beaucoup pour elle. Mais, selon lui,
ce fragment archaïque fait l'effet d'avoir été incorporé après

coup, non sans lui faire violence, dans le contexte actuel de
E. Il devait faire partie d'une très ancienne tradition éphraïmite

sur les événements de l'Horeb, dans laquelle il était
question de l'institution et de la remise solennelle de l'arche;
cette tradition fut refoulée par un récit d'un autre genre,
dans lequel l'accent est mis sur la communication de la loi
et l'alliance conclue sur le fondement de cette loi.

Au séjour de Moïse sur la montagne se rattache intimement

l'histoire du veau d'or (Ex. 32), qui ressortit pour
l'essentiel à E et qu'on s'accorde à attribuer à la couche la plus
récente de cette source. C'est évidemment une condamnation
prophétique, prononcée par Moïse lui-même, du culte
d'Ephraim, soit des « veaux » de Dan et de Béthel, condamnation

impossible sous la plume du narrateur qui rapporte
avec une pieuse joie l'apparition d'Elohim aux lieux saints
dès longtemps vénérés, puis plus tard décriés par les

prophètes,— qui ramène notamment la fondation du sanctuaire
de Béthel à une brillante théophanie et voit dans ce sanc-

1 Les v. 1 et ï, que M. Gautier rattache à P, et qui n'ont été que remaniés par
celui-ci, ne doivent pas être séparés des v. 9-11.



l'introduction a l'ancien testament 381

tuaire le lieu central où tout Israël doit apporter la dîme de

ce que Dieu lui donne.
Ce récit n'est lui-même pas homogène et a été amplifié. Les-

v. 7-14, qui renferment une intercession de Moïse en faveur
du peuple, anticipent sur ce qui suit, où Moïse se montre-

surpris par ce qui se passe au pied de la montagne, et où
l'entretien des v.17 s. n'a aucun sens si Moïse a déjà tout appris
de Dieu. En outre, ce morceau est en contradiction criante
avec les v. 20, 35 et 30-34, car il fait intervenir le pardon de
Dieu en lieu et place du châtiment dont il est question dans la
suite. Aussi l'attribue-t-on généralement à une autre source
(J)que le reste du chapitre(E). Mais on constate des excroissances

au sein même de sa partie élohistique, que Holzinger
a voulu répartir aussi entre E et J, sans cependant qu'il
y ait des indices suffisamment sûrs de cette dernière source.
On peut, en effet, relever dans son texte de notables
divergences : ici il est parlé d'un veau en fonte (v. 4, 24), là d'une
image de bois plaqué, susceptible d'être brûlée (v. 20); ici le

veau se trouve hors du camp (v. 19), là c'est à l'intérieur du

camp qu'il faut chercher ses adorateurs (v. 27). Ensuite les

v. 25-29, qui parlent de l'extermination des coupables par les

lévites, sont suspects après le v. 20, qui fait consister la peine
infligée aux idolâtres dans l'obligation de boire de l'eau de

malédiction fabriquée par Moïse avec la cendre du veau d'or.
Après cette punition, on n'attend pas un nouveau châtiment.
Le massacre effectué par les lévites semble d'ailleurs faire
allusion à une révolte d'une autre nature que celle dont il est

ici question, il ne se soude pas bien à ce qui précède, et l'on
devine une lacune entre les v. 24 et 25.

Les v. 21-24 et 30-34, qui parlent de la colère de Moïse

contre Aaron et d'une nouvelle intercession de sa part
en faveur du peuple, sont également à considérer comme
secondaires. Dans les premiers, Aaron s'excuse de son acte en

invoquant le fait qu'il n'a pas fondu lui-même le veau dans

un moule, — et c'est cependant ce que dit le v. 4, — mais

que celui-ci s'est formé par hasard, est sorti tout seul

du feu où il avait jeté l'or dont s'étaient dépouillés les Is-



382 h. trabaud

raélites Il semble que, par cette glose, on ait voulu décharger

après coup le frère de Moïse, ou, tout au moins, atténuer
la gravité de sa faute. D'autre part, en contradiction avec les

v. 20, 35 et 25-29, les v. 30-34 annoncent un châtiment futur,
peut-être l'exil en Assyrie, considéré comme une punition du
culte de Dan et de Béthel, et il s'y attache l'idée postérieure
du juste qui s'offre à périr pour les coupables ; nous avons
ici une amplification du même genre que celle de Gen. 18 :

22b-33a,

Enfin il est possible que nous ayons dans les v. 7-14, qui
montrent Moïse intercédant une première fois pour Israël et
sont « pleins de réflexions théologiques », non un fragment
d'un récit parallèle de J, mais une autre forme de la tradition
relative au veau d'or greffée sur son noyau primitif, donc une
excroissance du genre de celles que nous venons de signaler.
Baentsch les attribue à une couche plus récente de E, et

Holzinger y a relevé plusieurs traces de langage deutéronomistique.

Le v. 9, où se trouve inutilement répété «lahvé dit
à Moïse » fait, en outre, l'effet d'une intercalation tirée de

Deut. 9:13. Tant les v. 7-14 que les v. 30-34 auraient pour but
de mettre en pleine lumière la médiation de Moïse, qui pèse
de tout le poids de sa personnalité pour obtenir le pardon de

Dieu et l'impunité d'Israël. Après le retranchement de ses

parties secondaires, il ne reste du chap. 32 de l'Exode, pour
constituer le récit primitif de E, que les v. 1-6, 15-20 et 35.

Le chap. 33, que M. Gautier attribue en entier à E et qui,
comme le précédent, est, en tout cas, essentiellement élohis-

tique, présente aussi un texte surchargé, surtout au
commencement et à la fin. Nous avons indiqué plus haut *, comme
relevant de D, les v. lb-3, qui ne sont eux-mêmes pas d'une
seule main et qui, comme leur contexte immédiat, offrent un
singulier mélange de promesses et de blâme à l'adresse du
peuple : le départ du Sinai y apparaît, d'une part comme une
peine pour la défection d'Israël, d'autre part comme une
condition nécessaire à l'acheminement vers la terre promise.

1 P. 159.



l'introduction a l'ancien testament 383

Ensuite, d'après le v. 4, les Israélites déposent leurs
ornements d'une manière toute spontanée, par chagrin de devoir

quitter la résidence de lahvé et s'éloigner de sa présence ;

d'après les v. 5 s., au contraire, ils ne s'en dépouillent que
sur l'ordre exprès de lahvé; le texte ne dit pas pourquoi,
mais il est facile de combler la lacune en supposant que ces

ornements servirent à la confection de la tente d'assignation
(et de l'arche?).

Voilà pour les v. 1-6, dans lesquels on a voulu voir aussi J

à côté de E, mais qu'on peut répartir entre E1 et E2. On

trouve un indice de cette dernière couche dans le fait que le

départ de l'Horeb pour la terre promise apparaît comme une
peine et l'arche comme une compensation pour la privation
de la présence de lahvé, Israël n'étant pas encore mûr pour
la pure connaissance du Dieu du Décalogue.

Suit le fragment sur latente d'assignation (v. 7-11) qui est

maintenant sans lien avec ce qui précède et dans lequel se

rencontre une notion du sanctuaire qui indique aussi une
seconde couche de E. Comme le remarque Baentsch, cette
notion est toute différente de celle qui se trouve Nomb 10 :

33, 35 s., qui doit avoir appartenu à E1. Ici la présence de

lahvé est liée, non à la tente, qui n'est pas même mentionnée,
mais à l'arche, et celle-ci apparaît non comme un lieu où
il se rend seulement de temps en temps, mais comme le

siège permanent de la force et de la puissance miraculeuse
de lahvé, avec lequel elle est identifiée, de sorte qu'elle prend
sur elle la direction du peuple. C'est là une conception
propre à l'ancien Israël ; elle doit avoir aussi été représentée
dans la tradition éphraïmite relative à l'Horeb; sans cela
Nomb. 10 : 33, 35 s. ne se rattacherait à rien. Cette antique
idée de l'arche, dont on trouve aussi des traces dans I Sam.

4-6, devint choquante et l'on détacha de celle-ci lahvé pour
mettre sa présence en rapport avec la tente, qui devint
importante par elle-même. Stade va même jusqu'à prétendre
que, dans notre passage, elle n'a rien à faire avec l'arche, qui
n'aurait été introduite dans le tabernacle queparP (Ex. 25 :

8, 22; Nomb. 2 : 17).
THÉOL. ET PHIL. 1910 26



384 h. trabaud

Pour le dire en passant, ce fragment paraît avoir été, sinon
amplifié, du moins remanié, et cela aux dépens de la clarté
de son contenu : l'indication que chacun pouvait se rendre,
hors du camp, au sanctuaire (v. 7) ne cadre guère avec celle
que Moïse allait — seul, semble-t-il, — y consulter lahvé (v.
8-lla) et il est douteux que le v. 11b soit bien la suite della.

En revanche, nous avons de nouveau, dans les v. 12-23,

un texte extrêmement touffu, dont maints éléments ne sont
pas primitifs : il y est question, à la fois, de la face de lahvé,
de sa gloire, de sa beauté (ou de son excellence), et l'idée
qu'on ne peut voir la face de lahvé y est, semble-t-il,
opposée — par E2 — à une autre conception, plus
ancienne et plus naïve, qui admettait le contraire et qui doit
émaner de E l (cf. Ex. 24 : 9 s.). En outre le v. 19, qui
parle de la miséricorde divine, introduit dans le texte
une idée nouvelle qui doit être postérieure et, dans le chap.
34, les v. 6 à 9 (moins les premiers mots : « Et lahvé passa
devant lui ») sont dans le même cas. On a attribué ces deux

passages au Jehoviste.
Dans les Nombres, E2 a fourni 11 : 14,16,17, 24b-30

(effusion de l'esprit sur les soixante-dix anciens, Eldad et
Médad), — variante d'Ex. 24 : 1, 2, 9-11, parallèle d'Ex. 18, —

et les éléments du chap. 12 qui sont en rapport avec ce

morceau (Moïse prophète par excellence). Comme le remarque
Kuenen, ce récit, qui est amalgamé avec celui de l'envoi des

cailles, n'a aucun rapport avec ce qui l'entoure; en outre,
sa relation avec Ex. 18 soulève de grandes difficultés, d'autant

plus que, comme cela paraît ressortir de Deut.l, Ex. 18

doit avoir figuré d'abord après le départ de l'Horeb, donc

presque exactement à la place de Nomb. 11. Les soixante-
dix anciens viennent d'Ex. 24 : 1, 2, 9-11 et la dépendance
d'Ex. 18 apparaît aussi clairement (cf. Nomb. 11: 14 et Ex.
18 : 18b, 22b). Nous avons donc ici un récit parallèle,
spécifiquement prophétique, d'Ex. 18 (E1). Par cette hypothèse se

résolvent toutes les difficultés,
Nomb. 12, deux histoires sont mélangées aussi, comme on

le voit par les motifs différents donnés aux plaintes formu-



l'introduction a l'ancien testament 385

lées contre Moïse. Au v. 1, Marie lui fait des reproches au
sujet de la femme éthiopienne qu'il avait prise; elle en est

punie en étant frappée de la lèpre, pour être ensuite guérie
sur l'intercession de Moïse. Après cela on n'attend pas une
explication sur la question de savoir si Moïse seul possède

l'esprit prophétique. Et cependant, au v. 2, comme lahvé a

parlé aussi avec eux (ou par eux), Marie et Aaron revendiquent

la même autorité prophétique que Moïse. lahvé leur
répond, à l'entrée de la tente d'assignation, par un oracle de

forme poétique sur les prophètes de haut et de bas style ; ils
doivent convenir de leur égarement et de leur précipitation,
et évidemment — la fin n'est pas conservée — obtenir leur
pardon. Le premier récit (v. 1, 2b, 9a, 10b, 13, 12, 14 s.) est

sûrement plus ancien, il est trop peu important pour avoir
été imaginé après l'autre et lui avoir été incorporé. On ne

trouve pas non plus de raison suffisante pour l'invention
de la femme éthiopienne. Il est aussi à noter, comme
signe d'ancienneté, que l'intercession de Moïse n'est pas tout
de suite efficace, et que le v. 14 : « Si son père lui avait craché

au visage... » fait évidemment allusion à un antique
usage. Dans ce récit, à la base duquel peuvent se trouver des

souvenirs historiques, il n'est pas question de Moïse comme
prophète, tandis que le second récit (v. 2a, 3-8, 9b, 10a, 11)
doit être rapproché des passages du chap. 11 (v.16 s., 24b-30)
où lahvé prend une part de l'esprit qui repose sur Moïse pour
le mettre sur les soixante-dix anciens, de sorte que ceux-ci
commencent à prophétiser devant la tente d'assignation. Ici
aussi Moïse est assimilé aux prophètes et cependant placé,
comme le plus grand, au dessus d'eux : de lui doit procéder
le nabiisme, comme tout ce qui est important en Israël1.
Nous avons donc dans Nomb. 11 et 12 deux études de même

inspiration sur le prophétisme, et l'une comme l'autre est à

ramener à E2.

Steuernagel fait la remarque — et cela ressort de l'analyse
que nous venons d'en faire — que E2 est en partie incom-

1 D'après Baentsch, Numeri, 1903, ad locum.



386 h. trabaud

préhensible en lui seul, dégagé du contexte de E1, de telle
sorte que les morceaux qui sont dans ce cas ne peuvent être
considérés que comme des développements et des compléments

de E1; mais d'autres morceaux de E2 sont des parallèles

de ceux de E1, et doivent avoir existé d'abord pour
eux-mêmes : ainsi Nomb. 11, à côté d'Ex. 18. On peut en
conclure que E2 renferme des éléments d'origines différentes :

ceux qui sont sans rapport direct avec E1 doivent avoir été

introduits plus tard seulement dans l'œuvre principale.
E1, qui se montre si plein de confiance en l'avenir, aurait

été écrit vers 750, sous le long et glorieux règne de
Jéroboam II, et remanié, pour l'essentiel, environ un siècle plus
tard, sur la base du développement des idées religieuses et

théologiques amené par les grands prophètes-écrivains, soit

par un Judéen (Kuenen), soit par un Israélite du Nord,
demeuré dans le pays après la déportation de 722 (Cornili),
ou encore par des scribes ephraïmites, avant tout d'origine
sacerdotale, qui avaient émigré en Juda (Budde)1.

1 Selon Holzinger, nous manquons des éléments nécessaires pour décider la

question de savoir si les parties plus récentes de E y ont été ajoutées dans le

royaume du Nord ou dans celui de Juda.

(A suivre.)

IMPRIMERIES REUNIES S. A. LAUSANNE.


	L'introduction à l'ancien testament : dans sa phase actuelle [suite]

