
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1910)

Heft: 3

Artikel: Les passages obscurs des épitres pastorales [suite]

Autor: Bruston, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379872

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379872
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES

PASSAGES OBSCURS DES ÉPITRES PASTORALES

PAR

CH. BRUSTON

II

LA PREMIÈRE ÉPITRE A TIMOTHÉE1

L'épitre nommée la première à Timothée lui fut adressée

de Macédoine (1 : 3), à la suite d'un séjour de l'apôtre Paul
en Asie Mineure, et à peu près en même temps qu'une lettre
analogue était adressée à Tite dans l'île de Crète.

Elle fut écrite quelque temps au moins après la seconde.
Cela résulte : 1° de ce que les hérétiques Hyménée et Alexan.
dre, dont l'erreur et l'opposition à l'apôtre sont mentionnées

dans la seconde (2 : 17 s; 4 : 14) comme quelque chose
de nouveau et d'inconnu à Timothée, apparaissent dans la
première (1 : 20) comme jugés et écartés de l'Eglise.

2° de ce qu'Alexandre, désigné dans la seconde (4 : 14)

comme «l'ouvrier en cuivre», est nommé Alexandre seulement

dans la première (1 : 20). Timothée savait donc, quand
il reçut celle-ci, de qui il s'agissait, et il devait le savoir par
une lettre antérieure, donc par la seconde, qui est par
conséquent la première au point de vue chronologique.

Or, comme la seconde (en réalité première) fut écrite à

Rome au début de la captivité de l'apôtre, il en résulte que

Voir le numéro de novembre-décembre 1909.

HÉOL. ET PHIL. 1910 16



228 CH. BKUSTON

la première (en réalité seconde) dut être écrite après sa

délivrance.

On peut admettre qu'une fois en liberté, il se rendit dans
l'île de Crète, où il laissa Tite (qui l'y avait peut-être précédé),
puis en Asie Mineure, d'où il partit ensuite pour la Macédoine

afin de faire aux Philippiens la visite qu'il leur avait
promise1.

C'est de là qu'il dut écrire à Timothée cette seconde lettre,
qui a été mise en première ligne dans la collection des épitres
pastorales parceque les devoirs des membres de l'Eglise, des

pasteurs (évêques), des diacres, des veuves, des esclaves

chrétiens, etc., y sont exposés d'une manière plus complète
que dans les deux autres.

Nous avons déjà expliqué l'adresse2 : inutile d'y revenir.

I

Le début.

Mais la première phrase, celle qui suit l'adresse, est
célèbre par l'obscurité de sa construction :

« Selon que je t'ai exhorté à demeurer à Ephèse..., afin
de recommander à quelques-uns de ne pas enseigner
autrement..., or le but de la recommandation c'est la charité,
(procédant) d'un cœur pur et d'une bonne conscience », etc.

On ne voit pas où peut commencer la seconde partie de la
phrase (l'apodose) ou proposition principale.

La conjonction xkOwç, selon que..., indique cependant une
analogie3 : il doit donc y avoir un certain rapport entre le
commencement de la phrase et la fin.

1. Je ne vois la possibilité d'établir un tel rapport qu'en
faisant de I* x«6«p«ç xapSia? xr\. le début de l'apodose (ou proposition

principale) :

« Selon que je t'ai exhorté à demeurer à Ephèse, quand je

i Cf. Phil. 1 : 25 ; 2 : 24.
2 Voir plus haut, p. 493.

3 Cf. Gai. 3 : 6 et 7, où il faut évidemment ponctuer : KaBuç 'Afiçaap, kma-

revcev kt'a., yivoanere apa òri oi en -Kiereuç ktä. Cf. v. 9.



LES PASSAGES OBSGUHS DES ÉPITRES PASTORALES 229

partais pour la Macédoine, afin que tu recommandasses à

quelques-uns de ne pas enseigner autrement, » etc., voilà la

protase. — « Or la recommandation * a pour but la charité... »

Cette dernière phrase est une parenthèse, qui exprime une
idée fort importante, comme on va le voir. Voici, en effet,
l'apodose : « (que ce soit) d'un cœur pur, d'une bonne
conscience et d'une foi sincère®, desquels quelques-uns s'étant
écartés se sont égarés dans le bavardage, » etc., (v. 3-6).

Voilà la triple condition que doit remplir une recommandation

(ou exhortation) pour être efficace et atteindre son but,
qui est la charité. Sans cela, elle fera plus de mal que de bien.
Et ceux qui s'en sont écartés ne sont que des diseurs de vanité,
des babillards, qui ne comprennent rien à ce qu'ils disent
avec tant d'assurance.

Pour la justification de cette construction cf. Cal. 3 : 5; 2

Cor. 5 : 17 : « Si quelqu'un est en Christ, (qu'il soit) une
nouvelle créature » v. 13 : « Si nous avons perdu le sens,
(c'était) pour Dieu », etc.

Cf. aussi Gai. 5:13, etc.
2. Suit une longue parenthèse, relative à ceux qui, ne

remplissant pas cette triple condition, veulent être vo^ootS«-

axoàoi, et à l'utilité réelle de cette Loi qu'ils prétendent enseigner

(v. 6-10).
3. Après quoi, la phrase principale reprend et se termine au

v. 11 : « selon la bonne nouvelle glorieuse du Dieu
bienheureux, qui m'a été confiée à moi » (par opposition à ces

vop.o^idxaxcàoi et aux inpo^auxaloi du v. 4, qui n'en différaient
sans doute pas beaucoup).

Après les 3 conditions subjectives (v. 5), voici la condition
objective de la recommandation (ou exhortation) pour qu'elle
soit utile, efficace : il faut qu'elle soit conforme à (x«t«) la
bonne nouvelle glorieuse3 du Dieu bienheureux annoncée

1 II est bien évident qu'à la suite de iva TtaçayyeiÀnç (v. 3) fj napayyeXia ne

peut pas avoir un sens différent. Cf. aussi v. 18.

2 C'est-à-dire que la recommandation sorte d'un cœur pur, etc. («c). Cf. 1 Thess.

2 : 3 : TtaçaKAwaiç yfiuv ovk en TrAavyç kta.
s Cf. ó Beoç tj]ç ôo&ç Act. 7 : 2. Ps. 29 : 3.



230 CH. BRUSTON

par l'apôtre. Cette bonne nouvelle est glorieuse puisqu'elle
promet, avec le salut, la gloire éternelle. Mais pourquoi
l'Auteur de cette bonne nouvelle est-il appelé ici le Dieu
bienheureux

Sans doute pour indiquer que l'exhortation conforme à la
bonne nouvelle dont un tel Dieu est l'auteur doit être faite
avec sérénité (non avec sévérité ou tristesse ou mécontentement),

de même qu'elle a pour but la charité (v. 5). On voit
alors le rapport qui existe entre le sentiment qui anime une
telle exhortation ou recommandation et le but qu'elle doit
atteindre.

4. De cette phrase unique Oltramare, Stapfer et la Révision
en ont fait 5 ou 6, qui n'ont entre elles absolument aucun
rapport logique. Ils ont aussi sacrifié la conjonction x«9<aj

(Selon que...) au début ; et à la fin, ils ont traduit : C'est là
ce qu'enseigne le glorieux Evangile (v. 11), etc. comme
si le glorieux Evangile du Dieu bienheureux enseignait que
la Loi est bonne pour celui qui en fait un usage légitime,
etc. 1 (v. 8-10).

La liaison de ce verset avec les précédents n'est pas
meilleure, ou plutôt, elle est encore pire que celle de la Vulgate :

Sanae doctrinse, quse est secundum Evangelium, etc.

II
Le témoignage pour lequel j'ai été établi prédicateur (2: 6 et 7).

C'est évidemment sous l'influence de la Vulgate qu'on a

cru devoir mettre un point en haut dans le texte suivant : to

[lapzvptov xaipcnç t'Sioi;* sic ô stsSïjv iyn> xvjpui;. 2 : 6 et 7.

Il est clair cependant que to p.apnjpiov ne doit pas être séparé
de ses S y.vl., et xaipoiç tSioi; ne donne un sens satisfaisant que
s'il est rattaché à ItsSvjv :

« C'est le témoignage pour lequel en des temps particuliers1

je fus établi, moi, héraut et apôtre. »

Ces (temps ou) occasions diverses sont racontés dans le

1 Cf. 6 : 15 et Gai. 6 : 9 (De l'avenir). Tite 1 : 3 (Du passé, comme ici).



LES PASSAGES OBSCURS DES ÉPITRES PASTORALES 231

livre des Actes : il y en eut plusieurs : d'abord la conversion
de Saul, puis quand il fut envoyé en mission avec Barnabas

(13 : 2). Cf. aussi 22 : 21 ; 18: 9, etc.
Bien qu'un peu dure, l'inversion n'est pas impossible. Cf.

1 : 18, où il faut traduire : Je te recommande que selon les

prophéties, etc., bien que xcn« tkç.... npofyTiiaç se trouve avant

ba, — Col. 2 : 18, où il faut ponctuer aussi, à mon avis : h
TonztiWfpoijxruri xai Bpriaxiia twv àyyeltiiv, à iopaxtv xtl. : Ce qu'il a VU,

dans l'humilité et le culte des anges.
Si l'apôtre ajoute : «Je dis la vérité, je ne mens point1 »,

c'est sans doute parce qu'il y avait en Asie Mineure des gens
qui l'accusaient de ne pas dire toujours la vérité (cf. 2 Tim.
1 :15, etc.) et qui contestaient en particulier sa qualité
d'apôtre (cf. 1 Cor. 9 : 1-3).

III

La femme sera sauvée à travers la maternité : cette parole
est certaine (2 :15; 3 : la).

Nous avons déjà dit que «cette parole est certaine » devait
se rapporter à ce qui précède, et non à ce qui suit2.

La raison de cette affirmation solennelle est sans doute du
même genre que celle que nous venons de constater au v. 7 :

il y avait en Asie Mineure des gens qui considéraient le .ma¬

riage comme un obstacle au salut et déconseillaient en

conséquence « aux fidèles de se marier », comme aussi de manger
certains aliments (4 : 3). Dans un tel milieu, il n'était pas
inutile d'affirmer nettement qu'il n'en est rien, que la mère
de famille sera certainement sauvée, si, à travers les fatigues
et les occupations de la maternité, « elle demeure dans la foi,
la charité et la sanctification », tout cela accompagné de

« sagesse » ou de « modération », c'est-à-dire sans exagération,
sans excès ascétiques. L'excès en tout (même dans les
meilleures choses) doit être évité. Le christianisme a pour but de

sanctifier la société, et non de la détruire.
* Cf. Rom. 9: 1.

2 Voir plus haut, p. 504.



232 CH. BRUSTON

IV

Le mystère de la piété qui a été manifesté, etc. (3 : 16; 4 : 1).

1. Il y a un rapport intime entre le dernier verset du chap.
3 et le début du chap. 4 :

« Et incontestablement grand est le mystère de la piété qui
a été manifesté (en Jésus-Christ), etc. Mais l'Esprit dit
clairement que, dans des temps postérieurs, quelques-uns s'écarteront

de la foi», etc.
Cela signifie que, quelque grande qu'elle soit dans son

origine, la révélation chrétienne risque d'être méconnue et
abandonnée plus tard. Cette période avait évidemment
commencé déjà quand l'apôtre écrivait ces paroles et même quand
il écrivait son épitre aux Colossiens, 3 ou 4 ans auparavant.

2. Dans mon étude sur la Descente du Christ aux Enfers*,
j'ai essayé de montrer que le premier de ces deux versets
doit être ponctué comme suit :

psy« lortv to tijç eù<rs|3s!«; p.vtrrnpiov ôç èfavepwBri' lv aetpxi I5ixatw6ïj, lv

7rvsuftart co<j>8v? àyyùoi;, ml.
« Grand est le mystère de la piété qui a été manifesté : en

chair il fut justifié, en esprit il apparut aux anges, » etc.

L'opposition entre la chair et l'esprit (en Jésus-Christ) est
manifeste ; il s'agit donc ici de son existence dans la chair
(ou terrestre) et de son existence en esprit (ou céleste) ; et il
doit y avoir un certain rapport entre ce qui est dit de l'une
et de l'autre.

Or quand on traduit :

« qui a été manifesté en chair, justifié en esprit, etc. »,

non seulement un tel rapport est bien difficile, impossible à

découvrir, mais on ne voit même pas ce que la seconde de

ces expressions peut bien signifier.
Comment Jésus-Christ a-t-il été justifié en esprit Et quel

rapport y a-t-il entre une telle locution (quel qu'en pût être
le sens) et la précédente : il a été manifesté en chair? Voilà

1 Etudes bibliques, Nouveau Testament.



LES PASSAGES OBSCURS DES ÉPITRES FASTORALES 233

deux questions auxquelles il me paraît bien difficile de

répondre.
Avec la ponctuation que j'ai proposée, au contraire, l'explication

est bien plus facile : dans son existence terrestre Jésus-

Christ fut justifié, c'est-à-dire déclaré juste (par Dieu)1; dans

son existence céleste, il apparut aux anges (après avoir vaincu
la mort)2.

Chacune de ces courtes phrases et des trois suivantes
exprime un des traits de la grandeur du mystère de la piété
qui a été manifesté (aux hommes), c'est-à-dire de Jésus-
Christ.

De même qu'il appelle ailleurs l'Antichrist «le mystère de

l'iniquité » (2 Thess. 2 : 7), Paul nomme ici Jésus-Christ « le

mystère de la piété, qui a été manifesté. »

ô; ifonspuQn ne peut pas, en effet, être séparé de to pv<rm/>iov :

il est dans la nature d'un mystère, c'est-à-dire d'une chose

(précédemment) cachée, d'être manifestée. Mais rien ne force
à rattacher lv uoipxi à lyavspwöv? plutôt qu'à èiïixaaaQ-/i.

Or lv cmpxi «Wiw9>? est certainement plus facile à expliquer
que ISixaiwQ»! lv 7Tveup.«Ti, et lv 7TveupocTt àfQri àyyû.otç n'offre pas non
plus beaucoup d'obscurité. De même que, quand il était en

chair, il fut déclaré juste (par Dieu aux hommes), de même

en esprit le Christ est apparu aux anges (sur le trône de Dieu
où il est assis). On voit l'analogie qui existe entre ces deux
membres de phrase. C'est donc bien ainsi que ces mots
doivent être divisés.

Le relatif àç (masculin), qui se rapporte à p-wmptov, a été

choisi de préférence à ô (neutre) parce que ce mystère de

piété désigne une personne, Jésus-Christ.
3. «L'Esprit», qui dit clairement ce qui arrivera dans des

temps à venir3, c'est l'esprit de Dieu parlant aux prophètes
de la nouvelle Alliance et par eux aux fidèles. Cf. Apoc.
22 : 17. 1 Thess. 5 : 19-21. 1 Cor. 14 : 32, etc.

1 Cf. Mat. 3 : 17 ; 17 : 5. Jean 5 : 37 ; 12 : 28, etc.
2 Cf. Apoc. 5:8-11. Hébr. 1 :6, etc.
3 Ou postérieurs. Non dans les derniers temps : il faudrait roiç iaxaroiç.



234 OH. BRUSTON

V

Les faux docteurs (4 : 2 et 3).

Il est question ensuite de faux docteurs (ou plutôt de

menteurs), «qui défendront de se marier, (qui commanderont)1
de s'abstenir d'aliments que Dieu a créés pour que les fidèles,
qui connaissent la vérité, en usent avec actions de grâces »

(Révision). C'est du moins ainsi que l'on traduit généralement.
Mais Dieu n'a-t-il réellement créé les aliments que pour

les fidèles qui connaissent la vérité Pourquoi attribuer à

l'apôtre une idée aussi extravagante? Les aliments ont été
créés pour tous les hommes et même pour tous les animaux.
Cf. Gen. 1.

Il me paraît clair que roiç -nriuroiç xr\. ne doit pas être relié à

ce qui précède immédiatement, mais à x&Auovtmv xrX. et qu'il
faut traduire : «.... défendant de se marier, (ordonnant) de

s'abstenir d'aliments que Dieu a créés pour être pris avec
actions de grâces, — à ceux qui sont fidèles et qui connaissent
la vérité. »

Ces faux docteurs n'avaient sans doute pas la prétention de

défendre le mariage et d'ordonner l'ascétisme à tout le

monde mais seulement aux chrétiens.
Et ce ne sont pas seulement les chrétiens qui doivent user

avec actions de grâces des aliments créés par Dieu, c'est tout
le monde. Cf. v. 4.

Pourquoi rétrécir la pensée de l'apôtre quand elle a

évidemment une portée générale? et pourquoi la généraliser
quand elle doit être restreinte

Sans compter que le datif roiç mnroiç xx\. se rattache beaucoup

plus naturellement aux verbes défendre (et ordonner)
qu'au substantif psr*\np.-tyic (l'action de prendre) ®.

1 La construction est dure, mais le sens n'est pas douteux. Cf. 2 : 12.
2 II est vrai qu'on peut le rattacher plutôt au verbe créer. Mais alors l'idée

(que Dieu a créé les aliments pour les fidèles, etc.) devient encore plus
inadmissible.

Oltramare traduit : «..,. pour que les fidèles, qui, eux aussi ont connu la
vérité, en usent avec actions de grâces ». — C'est ajouter une seconde erreur à

la première : roiç ttiotoiç Kai iKeyvanoai tvv âAr/Oeiav ne peut avoir un tel sens.



LES PASSAGES OBSCURS DES ÉPITRES PASTORALES 235

« Parce que toute créature de Dieu est bonne » (allusion au

premier récit de la création : « et Dieu vit que c'était bon »)

et rien n'est à rejeter, reçu avec actions de grâces, car c'est

sanctifié par une parole de Dieu et une prière (v. 4 et 5.)
La parole de Dieu qui sanctifie les aliments, c'est celle

qu'il prononça à l'origine, en les créant (Gen. 1 : 29), et plus
tard, après le Déluge, pour ce qui concerne la chair des

animaux (9 : 3).
La prière est naturellement celle que prononce l'homme

pieux (païen ou chrétien, peu importe) en prenant son repas ;

et c'est ce qui explique que le verbe soit au présent (àym&rxi),

car s'il ne s'agissait que de la parole de Dieu, il devrait être

plutôt au parfait.

VI

Persévère dans l'enseignement pour eux (4 : 16).

En conformité avec la Vulgate (Attende tibi et doctrinae :.

insta in illis) les meilleures éditions du Nouveau Testament

grec portent encore une virgule après Mamcàuf, tandis qu'il
me paraît évident qu'il faut ponctuer : Itts^s ct£«utw, xai ry SiSao-

xahx Iwtfisvs aÙToi;. « Prends garde à toi-même et persévère pour
eux dans l'enseignement. » Le verbe Imbevi» se construit
souvent avec le datif de la chose dans laquelle on persévère

(Rom. 6 : 1 ; 11 : 22. Col. 1 : 23) ; et aìtroic se rapporte
naturellement à 7tot(v (masc), qui précède. Comment a-t-on pu le

traduire par [toutes] ces choses (Révision) ou ces occupations
(Oltramare)1, comme si s'était un neutre2. Hofmann avait
déjà adopté cette construction; mais j'y étais parvenu de

mon côté, sans le savoir.
La suite se rattache alors beaucoup mieux à cette double

recommandation : « Car en faisant cela, tu sauveras et toi-

1 Stapfer : « Mets-y de la persévérance ».
3 Rien n'autorise d'ailleurs à attribuer cette faute à la Vulgate : in illis était

certainement pour le traducteur antique au masculin et se rapportait à omnibus,

qui précède.



236 CH. BRUSTON

même et ceux qui t'écoutent. » o-saurov reprend crsayrw, et touj
àxovovrxç avo, aùroiç et tvj SiBairxa^ta *.

La SioWxaAj« est ici, comme au v. 13, l'enseignement ou
l'instruction (religieuse et morale).

VII

De certains hommes les péchés sont évidents etc., (5 : 24 et 25).

Il y a, à la fin du chapitre 5, un passage particulièrement
obscur (v. 24 et 25). La première phrase seule en est assez

claire ; elle se traduit sans difficulté : « De quelques hommes
les péchés soni évidents les conduisant® en jugement », c'est-
à-dire les conduisent évidemment vers un jugement — d'après
une règle de syntaxe bien connue 3. — Ce jugement est sans
doute celui de Dieu. Cf. Jean 5 : 24. Jude 6. Ps. 1 : 5, etc.

Mais le reste est absolument inintelligible dans les traductions.

Voici celle de la Vulgate: «Quorumdam hominum
peccata manifesta sunt, praecedentia ad judicium : quos-
dam autem et subsequuntur. Similiter et facta bona, manifesta

sunt : et quœ aliter se habent, abscondi non possunt.
Quelle idée peut bien se cacher sous un pareil charabia

(« Mais ils (les péchés) en suivent aussi quelques-uns (I) »,

etc.) Et quelle ressemblance (similiter) y a-t-il entre ces deux

faits, dont le premier seul est intelligible, et ces deux autres
faits que « les bonnes œuvres aussi sont manifestes et que
celles qui ne le sont pas (bonnes ou manifestes on peut
choisir, peu importe ne peuvent être cachées »

On a beau se casser la tête à le chercher, on ne trouve
rien, — rien du moins d'un peu vraisemblable.

Il y a cependant une ressemblance (àuaur^ç, similiter) entre
la première phrase et ce qui suit. Mais en quoi consiste-t-
elle?

1 Voir Revue de théol. (Montauban), 1909.
2 Non les précédant (Vulg.). Cf. Act. 25 : 26, etc.

drjXoc ou èaveçoç eariv à^açravov.



LES PASSAGES OBSCURS DES ÉPITRES PASTORALES 237

Pour le comprendre, il faut faire abstraction de la
ponctuation ordinaire. Le texte grec porte (sans signes de
ponctuation :

TiTtv Ss xai èiiaxolovfiovmii àuavrtaç xai ra ipya Ta xal.x wpoSvA« wxi rx
àïXwç Ipçovra xpvßrji/xi où Suvavrat.

La ressemblance apparaît assez nettement : elle consiste en
ce que tomv àvBpamtà-j aì àpapnai npoZrfkn siViv (les péchés de certains
hommes sojii évidents), mais que ti™ Se.... àamiruç xxl rx Ipyx

Ta xxlx irpofolx (à certains autres, de même, les bonnes œuvres
aussi sont évidentes).

C'est dire que le verbe qui sépare tjo-iv Se du reste de la
phrase (xai In-axo^ouSouo-tv) ne peut pas être un indicatif présent,
ayant pour sujet les péchés, mais doit être un participe
présent, au datif pluriel, se rapportant à tio-jv : « Mais à quelques-
uns aussi qui suivent », c'est-à-dire qui suivent cette première
catégorie de personnes *, « de même les bonnes œuvres sont
évidentes ».

Cette seconde catégorie de personnes, tout en suivant celles
de la première, ne peut pas ne pas voir les bonnes œuvres,
là où elles sont, par conséquent pas chez ceux qu'elles
suivent, puisque les péchés de ceux-ci sont évidents 1 Mais elles
les voient clairement chez les vrais chrétiens : Timothée et

ses amis.
«Et celles qui sont autrement (c'est-à-dire les mauvaises

œuvres) ne peuvent avoir été cachées. » A qui Sans doute
aux mêmes personnes à qui les bonnes œuvres sont évidentes.
La grammaire grecque nous autorise à traduire: «... ne

peuvent leur avoir été cachées»2.

« Les œuvres qui sont autrement », est une litote pour dire
les mauvaises œuvres ou les péchés. Il s'agit des péchés des

gens de la première catégorie. Tout en les suivant, et
précisément parce qu'ils les suivaient, ceux de la seconde ne

peuvent pas ne pas s'être aperçus de leurs péchés : leurs

1 Le verbe èiïaiio?Mvde(j s'emploie souvent d'une manière absolue (sans régime).
2 Le datif tioiv se rapporte d'abord à nçoôn'Aa, mais ensuite à acivßnvai (par

construction vague).



238 CH. BRUSTON

mauvaises œuvres ne peuvent pas leur avoir été cachées *

(par ceux qui les commettaient)2.
Il y a donc bon espoir que, témoins des bonnes œuvres

des vrais chrétiens et des mauvaises œuvres de ceux qu'ils
ont eu la faiblesse ou l'aveuglement de suivre, qu'ils suivent
même encore, ils ne tarderont pas à se détacher de ceux-ci

pour se joindre aux premiers.
C'est donc un encouragement que l'apôtre a voulu donner

à son disciple, au milieu de sa lutte contre les adversaires du

pur Evangile. S'il y a des pécheurs incorrigibles, que le jugement

de Dieu ne peut manquer de frapper un jour — comme
ceux dont la conscience est cautérisée (4 : 2) et qui se

condamnent eux-mêmes (intérieurement), Tite 3 : 11, — il y a

aussi parmi ceux qui les suivent, des âmes droites et sincères

qui voient bien de quel côté sont les œuvres belles (ou bonnes)
et de quel côté celles qui ne le sont pas.

Il ne faut donc pas se décourager : elles finiront par
comprendre où est la vérité.

Les œuvres bonnes suffisent. Il n'est pas nécessaire de se

livrer à des pratiques ascétiques, par ex. de renoncer à boire
du vin. Timothée aurait tort, avec son estomac débile, de

continuer à ne boire que de l'eau (v. 23). Qu'il continue
seulement à faire le bien, à veiller sur lui-même, à persévérer dans

l'enseignement pour eux (4 : 16), c'est-à-dire pour ses

auditeurs, etc. C'est tout ce que Dieu demande de ses serviteurs.
Le reste est sans importance.

On voit le rapport qui existe, dans notre interprétation,
entre ces deux versets et le précédent. C'est aussi un argument

en sa faveur. Mais le principal, c'est qu'elle donne seule

un sens intelligible à un passage qui ressemble, au premier
abord, à un logogriphe.

1 Cf. Mat. 5:14. — L'aoriste n'indique pas un état actuel (comme le parfait),
mais une action passée.

2 Les deux derniers koX sont coordonnés : et les bonnes œuvres sont évidentes,
et celles qui sont autrement, etc.



LES PASSAGES OBSCURS DES ÉPITRES PASTORALES 239

VIII
Le sens de ol vtjs sòepjeatas avriAanßavoßsvot (6 : 2).

Le texte relatif aux esclaves : aiXà p.aXkm Sou).susrao-av, on marot

ùaiv xai àyxvriroi oi Trçç eiepyeaixç uvriXap.8xvop.ewi (6 : 2), a été ponctué
Comme SÌ oi tïjî siepy. avru.xp.pxvap.zvoi était le Sujet de moroi dtriv

xrl. et désignait par conséquent les maîtres des esclaves :

« Qu'ils servent d'autant mieux que ce sont des fidèles et des

bien-aimés qui reçoivent leurs bons offices » (Révision).
Mais cette construction ne convient pas au sens réel du verbe

avraap.ßavop.xi, qui ne signifie pas recevoir mais s'occuper de

quelqu'un (Luc 1 : 54. Act. 20 : 35) ou de quelque chose,

s'y intéresser, s'en soucier.
Ces mots sont en réalité le sujet de Sou^sustmo-o™, et désignent

les esclaves qui ont des chrétiens pour maîtres : « Que ceux

qui ont des maîtres croyants ne les méprisent pas parce qu'ils
sont frères, mais que ceux (d'entre eux) qui se soucient de

bien agir les servent d'autant plus parce qu'ils (leurs maîtres)
sont croyants et bien-aimés. »

La Vulgate paraît avoir adopté la même construction : Sed

magis serviant, quia fidèles sunt et dilecti, qui beneficii
participes sunt.

Cela signifie vraisemblablement que «ceux qui ont part à

un tel bienfait (ou avantage d'avoir des maîtres fidèles ou
croyants) doivent être d'autant plus disposés à les servir.
Seulement le verbe grec ne signifie pas non plus participer à

quelque chose, mais comme nous l'avons dit, s'intéresser à

quelque chose ou s'en occuper, ce qui est fort différent.
Cette locution désigne donc ceux (des esclaves) qui se

préoccupent (ou se soucient) de l'evspyema, c'est-à-dire de bien

faire (ou de faire leur devoir)1.

1 Les premiers exemplaires de la Révision sont déparés dans le même chapitre

(v. 12), par une faute d'impression regrettable : Saisis la vérité (au lieu de la vie)
éternelle.



240 CH. BRUSTON

III
L'ÉPITRE A TITE

L'épître à Tite présente beaucoup moins de difficultés que
celles à Timothée.

Nous avons déjà expliqué celle de l'adresse1.

I
Notre grand Dieu et Sauveur Jésus-Christ (2 : 13).

Au chapitre 2 (v. 13), on traduit souvent : « attendant la
bienheureuse espérance et la manifestation de la gloire du
grand Dieu et de notre Sauveur Jésus-Christ», etc.

Le texte de la Vulgate serait assurément susceptible d'une
telle interprétation, mais non le texte original : t»ç Soifo tou

peyxlov fisouxai aiA>rv)poç -fifnav I. X. signifie «la gloire de notre grand
Dieu et Sauveur Jésus-Christ » ®.

Pour que l'autre traduction fût correcte, il faudrait que le
texte portât xai tou aoirypoç ^fiwv xt^.

Dans ce passage Paul a donc appelé Jésus-Christ Dieu aussi
bien que Sauveur. Il n'y a pas plus lieu de s'en étonner que
de l'exclamation de Thomas : Mon Seigneur et mon Dieu
(Jean 20 : 28).

Le Christ glorifié, assis sur le trône de Dieu ou à la droite
de Dieu, c'est-à-dire revêtu de la puissance et de la gloire
divines, a fort bien pu être appelé notre Dieu et même notre
grand Dieu et Sauveur.

Si Victor Hugo a pu dire que les soldats de Napoléon I, à

Waterloo, « saluèrent leur dieu debout dans la tempête »,
comment être surpris que les premiers chrétiens aient
quelquefois (rarement d'ailleurs) employé la même locution

Il faut considérer aussi qu'elle était courante en parlant
des empereurs romains. Mais ce qui était un blasphème
(Apoc. 13), appliqué aux Césars, était pleinement justifié,
appliqué au Roi céleste à qui Dieu avait conféré toute
puissance dans le ciel et sur la terre.

1 Voir plus haut p. 493.
5 La Revision porte : l'apparition de notre grand Dieu, etc. II faudrait « l'apparition

glorieuse. »



LES PASSAGES OBSCURS DES ÉPITRES PASTORALES 241

II
Héritiers selon l'espérance (3:7).

Au chapitre 3, dans le membre de phrase « afin que, justifiés

par sa grâce1, nous devinssions héritiers selon l'espérance

de la vie éternelle » (xhipovofioi xxr èimSa Çwvjç crâmeu), il est

clair que le génitif Çayç atWou (de la vie éternelle) dépend de

xhipovop.01 (héritiers) et non de xar' ehzdix (selon l'espérance)2.
Nous sommes héritiers de la vie éternelle ; seulement nous

ne la possédons pas encore réellement, mais selon ïespérance,

vu que nous avons été sauvés quant à l'espérance (Rom.
8 : 24) et que « ce que nous serons n'a pas encore été manifesté

» (1 Jean 3:2).
La traduction : « afin que... nous devenions ses héritiers,

dans l'espérance de la vie éternelle» (Révision) s'écarte
donc du texte de plusieurs manières et fort inutilement.

III
Sur ces choses aussi (3:8).

Nous avons déjà vu que les mots « cette parole est certaine »

(v. 8) se rapportent à ce qui précède. Il en résulte que xai ntpi-
TouTwv xrl. forme une nouvelle phrase, très distincte de la
précédente et qu'il faut traduire, non comme on le fait généralement

: « Cette parole est certaine, et je veux que tu établisses
fortement ces choses (les précédentes), afin que ceux qui ont
cru en Dieu aient soin de s'appliquer à de bonnes œuvres »

(Révision)3, mais :

« Sur ces choses aussi (les suivantes) je veux que tu insistes
fortement, (à savoir) que (iva) ceux qui se confient en Dieu
aient soin de s'appliquer à de bonnes œuvres », etc.

1 ri) inuvov xaçiri, c'est-à-dire par la grâce de Dieu. Cf. v. 5 : selon sa

miséricorde.

2 Cf. Mat. 19 : 29. aar èÀmóa devrait être mis entre deux virgules.
3 On ne voit pas comment une forte affirmation de la grâce de Dieu

et de la promesse de la vie éternelle (v. 3-7) aurait pour but (iva) et pour
résultat l'application aux bonnes œuvres. Elle risquerait plutôt d'avoir un résultat

contraire. Il faut donc y joindre un enseignement à ce sujet, qui la complète

et écarte la fausse interprétation dont elle serait susceptible sans cela.



242 CH. BRUSTON

Pour cet emploi de iva à la suite d'un verbe exprimant
l'idée d'enseigner, exhorter, commander, etc., cf. 2 : 12 ; 1

Tim. 5 : 21 ; 1 Cor. 1 : 10, etc. ; Luc 9 : 40, etc.

L'apôtre passe à un ordre d'idées très différent du précédent,

mais qui doit le compléter. Il ne suffit pas, en effet, de

se confier en la miséricorde de Dieu qui nous a sauvés par
Jésus Christ (v. 3-8a) ; il faut aussi s'appliquer à de bonnes

œuvres (v. 8).
On devrait donc mettre un point après mirro; ô loyoç.

IV

Voilà les choses qui sont bonnes et utiles aux hommes (3 : 8D).

Qu'est-ce qui est bon et utile? Les bonnes œuvres, dont il
vient d'être question La tautologie serait par trop forte I —
Avoir soin de s'appliquer à de bonnes œuvres? Elle ne le
serait guère moins ; et de plus, il faudrait touto (cela) plutôt
que raÛTa.

Au reste, l'antithèse : « Mais rejette les questions folles »,
etc. (v. 9) montre qu'il s'agit ici, non de ce que font ou
doivent faire les chrétiens en général, mais de ce que doit
faire le ministre de l'évangile : rauvx se rapporte donc à nspt

TouTMv Siaj3s(3atoôo-6at.

Ce qui est bon et utile aux hommes, ce n'est pas de soulever
devant eux des questions folles, inutiles et vaines (v. 9), mais
d'insister auprès d'eux sur la nécessité des bonnes œuvres.
Et voilà ce que doit faire le vrai ministre de l'Evangile.

Le pluriel rauT« provient probablement de ce qu'il ne

s'agit pas seulement de Siaj3s£«ioûo-9ai, mais aussi de toutes les

actions de la même nature.

ERRATUM

Dans la note relative au début de la seconde épître à Timothée
(1909, p. 494), le premier alinéa :

«On pourrait objecter à cette construction», etc, devait être
l'avant-dernier.

Cette construction est naturellement celle qui a été exposée
précédemment.


	Les passages obscurs des épitres pastorales [suite]

