Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 43 (1910)

Heft: 3

Artikel: Augustin et le dogme [suite]

Autor: Logoz, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379871

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AUGUSTIN ET LE DOGME

PAR

ED. LOGOZ

pasteur a Baulmes (Vaud).

§ 5*.

Le lecteur des pages ci-dessus aura remarqué que dans ces
recherches sur les origines du dogme nous nous sommes ar-
rétés au seuil de la grande époque créatrice d’Origéne &
Athanase. A qui nous reprocherait de nous en tenir & cette
esquisse un peu seche et nous accuserait de ressembler & un
explorateur qui, parvenu 4 la source d’un fleuve, négligerait
d’en descendre le cours, nous répondrons simplement qu’il
nous suffisait de montrer & la base de la théologie chrétienne
I'influence déterminante d’une conception de la divinité,
forgée par la spéculation grecque, mais étrangére & I’Evan-
gile et contradictoire a la religion elle-méme, si religion si-
gnifie vraiment union de I’dme humaine avec son Dieu.

Nous aurions pu, il est vrai, entreprendre la critique de
cette idée d’'une Essence simple et immuable, et nous deman-
der, par exemple, si cette abstraction obtenue par dialyse de
I’Univers visible pouvait étre autre chose qu’'un principe
d’ordre physique, et non de nature spirifuelle. (C’était un
gros probléme entrevu, et pour en poser les termes il aurait
été indispensable de rechercher d’abord si la raison spécu-
lative, au lieu d’étre le vous d’origine divine des Apologétes, ne
serait pas la fleur rare et tard éclose sur le résidu hérédi-

* Yoir la livraison de novembre-décembre 1909,



AUGUSTIN ET LE DOGME 209

taire de la sensibilité humaine, et si enfin cette reine des
facultés n’est pas une usurpatrice qui se serait arrogé le droit
de légiférer hors les frontiéres du monde phénoménal. Nous
aurons peut-étre & revenir la-dessus.

Aprés le concile de Nicée (325), I’ére des grands débats
dogmatiques pouvait sembler close. .’homoousie, ou la con-
substantialité du Pére, du Fils et de I'Esprit était décretee
définitivement dans le double apparat de la majesté impe-
riale et de la majesté de I’Eglise catholique. Le dogme ortho-
doxe était fixé, et ce dogme prétendait formuler la veérité
supréme dans cette proposition absurde: une divinité im-
muable qui constitue une unité numérique en trois Personnes,
mais en trois Personnes qui sont et ne sont pas distinctes.
Ainsi, 'énorme labeur de pensée provoqué par le rationa-
lisme des Apologétes sur la base d’une hypothése purement
rationnelle de Dieu s’acheva dans un défi superbe & la raison
humaine. Et quand enfin le concile de Constantinople (581)
eut complété celui de Nicée en proclamant la consubstan-
tialité de ’Esprit au Pére et au Fils, la doctrine centrale du
christianisme officiel devint le mystere de la Trinité, qu’il
faut accepter par la foi. Il demeurera désormais loisible de la
commenter, mais non point de la reviser.

Tel fut, en effet, le propos d’Augustin. Ce n’est pas en
toute liberté d’esprit, ni avec le détachement d’un critique
désintéressé, ni du dehors, mais du dedans, en fils soumis
de I’Eglise, qu’il a abordé, aprés tant d’autres, le redoutable
mystére. Dés ses premiers opuscules il ne cesse de répéter
que les vérités religieuses veulent étre embrassées par la foi
avant d’étre comprises par lintelligence; et il proclame
I'incompétence radicale de ceux qui se mélent de discuter les
doctrines religieuses d’une Eglise dont ils ne reconnaissent
pas 'autorité souveraine.

En 386, quelques mois aprés sa conversion, il écrivait :
Nous admettons d autorité divine que le Fils est la Sagesse de
- Diew (1 Cor. 1 : 24). Le Fils de Dieu est Dieu absolument !.

! De Beata vita, 34: Accepimus autem auctoritate divina, Dei Filium nihil esse
buam Dei sapientiam, et est Dei Filius profecto Deus.



210 ED. LOGOZ

Vers I'an 400, il prévoit 1’éventualité d’étre mal compris
dans son interprétation du dogme ou d’étre suspect d’infidé-
lité & la croyance officielle, mais il exige qu’on incrimine
I'imperfection de son langage, non sa foil. Celle-ci demeure

inconcussa, firma, firmata, ete.

1l y avait donc pour Augustin une doctrine trinitaire or-
thodoxe ne varietur.

Nous almerions savoir si cette belle certitude se fondait
sur le parfait accord de la foi du grand docteur avec la lettre
d’une formule officielle. Pour 'orient grec la réponse ne fait
pas de doute. Depuis I'an 361 le symbole de Nicée prenait
insensiblement force de loi, remplacait Pancienne formule
du baptéme et servait de canevas a 'enseignement catéché-
tique. Le pouvoir politique favorisait du reste le mouvement.
A défaut de I'unité de 'empire, irrémédiablement rompue,
les Césars déployaient un grand zéle en faveur de l'unité
spirituelle de ’Eglise. Dans la pensée de Théodose le Grand
et de Gratien, par exemple, I'édit de Thessalonique devait
rallier ’Occident & l'orthodoxie de Nicée. Mais, soit par pru-
dence diplomatique, soit par ménagement pour l'amour
propre latin, on évita de faire figurer le nom de Nicée dans
ce document. Malgré tout, 'Occident demeurait fidele au
symbole apostolique, & qui son 4ge et la tradition conféraient
une autorité sans pareille. Au synode d’Aquilée (381) ni Pal-
ladius, ni Ambroise ne tirérent argument de la formule de
Nicée dans leur querelle trinitaire, et cependant le concile
de Constantinople venait de donner une nouvelle et éclatante
sanction au célebre symbole. Bien plus significative encore |
est lattitude d’Augustin. Ni dans le de Trinitate, ni dans le
reste de ses écrits il ne parait tenir en estime particuliére le
texte de Nicée, et on peut se demander 8’il ’a jamais lu dans
Poriginal. S’il le cite et en commente certains termes, c’est &
titre de renseignement et & I’égal d’autres sources d’infor-
mation.

A propos du mot critique, opoovmev, il fait observer &
Maximinus I’Arien que ce vocable, d’ailleurs récent et

1 ... locutionem meam reprehendit, non fidem (De Trinit., I, 3).



AUGUSTIN ET LE DOGME 211

ordinairement incompris, s’est recommandé aux Péres par
Pautorité de la vérité et la vérité de Uautorité!, c’est-a-dire
par I’Ecriture et la tradition. Il reproche & I’hérétique Lepo-
rius d’introduire une quatriéme personné dans la Trinité
quod a sanitate symboli catholicaeque veritatis prorsus alie-
numn est 2. A Jascentius disposé & renier Arius si de son coté
I’évéque d’Hippone renonce & I'époovsroy qui n’est pas scrip-
turaire, ce dernier déclare qu’il ne saurait contraindre le
pénitent & souscrire & la formnle de Nicée, mais qu’a défaut
du mot, I'Ecriture contient ’idée de I’homoousie 3.

On peut en conclure qu'Augustin se sentait parfaitement
libre & I’égard de toute formule trinitaire. Dans I’élaboration
de sa doctrine personnelle, il ne s’est incliné que devant la
veritas catholica, la fides catholica que I'Eglise occidentale
professait et qu’il croyait retrouver intégralement dans son
experience religieuse.

Il est donc oiseux de rechercher si le dogme a été légué
par 'Eglise d’Orient & celle d’Occident.

Les divergences trés réelles qui les séparaient (langue,
mentalité, rupture politique) n’étaient pas assez profondes
pour empécher une unité supérieure, et Augustin lui-méme
a pu les appeler les deux moités d'un tout. Cette unité était
celle de la doctrine et de la foi (De unitate ecclesiane XIIT)
constituée par les dogmes catholiques. S’il fallait & tout prix
déterminer la part qui revient & chacune des deux moitiés
de la chrétienté dans ce domaine, peut-étre U'influence déci-
sive appartient-eile a ’esprit latin. C’est Tertulien qui a créé
la terminologie trinitaire, et & Nicée méme, Hosius, le 1égat
de Rome, est fortement suspect d’avoir soufflé & 'empereur
la formule qui frappait & mort 'arianisme et consacrait
I’orthodoxie.

L’évéque d’Hippone se sentait donc en communion d’esprit
avec ’Eglise universelle, et dés lors n’éprouvait pas le besoin
d’aller puiser aux sources orientales. Il était assez riche de
son propre fond, pour négliger le secours d’autrui, méme

1 Contra Maximinum Arianum, II, 14,
2 Epistola 219. — 3 Epistola 238 (cité par Reuter).



212 ED. LOGOZ

de son malitre Ambroise qui venait d’écrire le De Fide et De
Spiritu sancto. Enfin, ett-il voulu, qu’il ett rencontré les
plus grandes difficultés, la difficulté de se procurer les ma-
nuscrits grecs si rares en Occident, et celle plus grande
encore de les lire dans une langue dont il ne connaissait que
les rudiments.

Tout concourait ainsi & faire de la doctrine d’Augustin
autre chose que I'ingénieux commentaire d’un texte officiel.
Néanmoins, cette doctrine se présente presque comme une
cople latine du dogme grec, qu’elle complete par’adjonction
de filiogque.

Si le nouveau docteur n’avait été qu’un froid dogmaticien,
soucieux de fournir une exacte interprétation de la foi de
I’Eglise, cet accord n’avait rien que de naturel. Mais quand
il sonde le mystére divin et tente d’en lever le voile, ce n’est
pas pour asseoir sa propre conviction, mais celle d’autrui.
C’est contre ceux qui méprisent le principe de la foi et
nourrissent un amour immodéré et pervers de la raison (De
Trinttate, I, 1). Quant & lui son siege est fait: Haec et mea
fides est, quando haec est catholica fides (De Trinitate, 1, 5).

Voila qui est entendu. Reste & savoir par quelles affinités
mentales sa fol personnelle s’est confondue si complétement
avec la foi catholique, et pourquoi enfin son expérience re-
ligieuse, d’une qualité si pure, s’est traduite du premier
coup dans le sens trinitaire.

Avant sa conversion religieuse, 'ancien Manichéen maté-
rialiste en avait connu une autre qui 'acheminait indirec-
tement vers le christianisme d’abord et ensuite & I'ortho-
doxie. Nous voulons parler de la révolution intellectuelle qui
suivit la découverte du Néoplatonisme dans les traductions
toutes récentes du rhéteur Victorinus?. Or le Néoplatonisme
n’était que l’épanouissement de cette philosophie premiére
que nous avons rencontrée & la base de la spéculation chré-
tienne. L’impression fut si forte sur cet esprit jusqu’alors
incurablement matérialiste que pendant longtemps il vit
dans la religion chrétienne et la philosophie de Platon deux

1 Yoir notre précédente ¢tude sur la Théodicée de saint Augustin.



AUGUSTIN ET LE DOGME 213

sceurs jumelles, deux filles des cieux descendues sur la terre
pour le salut du monde, 'une montrant le chemin, l'autre
y entrainant les hommes. Ainsi, & U'entrée de sa carriére
ecclésiastique et grice & sa nouvelle éducation philoso-
phique, Augustin était au bénéfice d’'un ensemble d’affinités
spirituelles et d’idées générales, d’une métaphysique et d’une
methode, semblables & celle des Péres Apologétes et notam-
ment d’Origéne.

On comprend dés lors que ce grand esprit, fécondé aux
sources communes, et orienté dans la méme direction, ait
pu refaire le chemin de ses devanciers et ramassé dans son
ceuvre comme dans un microcosme deux siécles de spécu-
lation. Quelque intérét qui s’attacherait & un pointage minu-
tieux de tous les traits communs au systéme d’Augustin et
du Néoplatonisme, nous nous contentons d’établir leur in-
déniable parenté.

Quels sont donc ces libri platonici qui ont ouvert au
reclus de Cassi les portes auparavant fermées du monde de
I'’Esprit? Les traductions de Victorin sont perdues et les al-
lusions d’Augustin ne sont pas assez explicites pour en deé-
cider. En tous cas il a connu Porphyre, puisqu’il ne se lasse
pas de le combattre, et surtout Plotin. L’étude comparative
des Ennéades et de la théologie d’Augustin prouve avec évi-
dence que ce dernier a fait de larges emprunts a la philoso-
phie du chef de I’école néoplatonicienne.

La structure générale et la métaphysique des deux sys-
témes sont d’une ressemblance telle qu’elles vont parfois
jusqu’a I'identité. Précisons.

Pour les deux penseurs, ’existence de Dieu est un axiome.

Le 1o & mpwrov de Plotin et I'essentia divina d’Augustin (Dieu
en sol) ont les mémes caractéres ou plutdt les mémes indé-
terminations: indivisibilité (dmlemns, simplicitas), I'immutabi-
lite (s’mxewa o, immutabilitas), Punité numériqgue (to év
apfuw, unitas, solus Deus), et les dérivés de ces notions:
éternité, immortalité, 'inconcevabilité de Dieu, etc.

L’idée de I'immanence et de la transcendance de Dieu est
identique chez les deux auteurs.



214 ED. LOGOZ

Il en est de méme de l'idée de spiritualité, concue néga-
tivement dans le sens d’immatérialité absolue. Vues pareilles
touchant la relativité de l'espace et du temps, qui n’ont
d’existence réelle que pour les créatures, non en Dieu (En-
néades III et VI).

Théorie des hypostases trinitaires commune aux deux
doctrines.

Méme impuissance du philosophe et du docteur chrétien
a se représenter I’émanation ou la création du Cosmos sans
Iintervention d'un deus ex machina, principe de résistance
a I'étre supréme (to pn ov, nihil). Dans les deux cas le rythme
de la pensée est commandé par le vieux dualisme de ’esprit
et de la matiere.

Est-ce & dire qu’Augustin ait démarqué simplement les
idées génératrices du Néoplatonisme sans se douter que cette
metaphysique menait tout droit & un panthéisme dynamique
rigoureux ? Tout son effort au contraire tendra 4 en éviter le
danger, et sans pouvoir renoncer & l’obsession de I'idée d’un
principe premier d’origine cosmogonique, qui dominait
toute la pensée antique, nous le verrons s’épuiser en subtiles
distinctions dialectiques pour sauvegarder I'indépendance
de Dieu vis-a-vis de sa création, et chercher a introduire
dans le cadre rigide de cette métaphysique d’emprunt I’ac-
tion d'un Diew mnouveau, dont il n’a pas réussi & dégager
Iidée clairement, c’est & dire enfin du Dieu personnel et
vivant, le Dieu Esprit de I’Evangile. Le Dieu de la philoso-
phie et de la raison naturelle s’évanouit dés qu’on le cherche
hors de ’Univers visible. Veut-on l’isoler dans sa pure es-
sence et le saisir dans son principe, il n’est plus qu’un fan-
tome, 'ombre d’une ombre, un quid indéterminé et incon-
cevable. Le Dieu vivant se rencontre sur un autre chemin,
et la clef d’or qui donne accés au sanctuaire s’appelle la Foi.
Deux chemins, donc deux méthodes. Le Néoplatonisme
P’enseignait déja. Or si cette philosophie a fait & Augustin le
don funeste d’'une métaphysique illusoire, — timeo Danaos
et dona ferentes, -— elle lui a également fait tomber des yeux
les lourdes écailles du rationalisme et I'a aiguillé vers une



AUGUSTIN ET LE DOGME 245

nouvelle méthode de connaissance religieuse qui détronait
la raison discursive.

Celle-ci n’aboutit qu’a des négations déguisées. Quand elle
croit s’élever jusqu’a Dieu, elle s’affaisse devant le postulat
pur et simple d’'un Etre caché derriére le rideau. Elle dis-
cerne doctement ce que Dieu ne peut pas étre, mais elle ne
peut découvrir ce qu’il est. Mais d’autre part, suivant Plotin,
I’lhomme n’est pas condamné & cette ignorance presque
complete du divin. Tout émane de I'Etre absolu, mais tout
aspire aussi a s’y absorber. 1l y a dans les créatures le désir
de Dieu. Chez 'homme cet attrait est proprement l'instinct
philosophique, la catégorie de I'idéal moral et la nostalgie de
Pinfini, pressenti comme le foyer d’ot1 rayonne I’étre, le bien,
le beau, etc.

Or si les sens ne reconnaissent rien en dehors du monde
des corps, la raison ne saurait s’élever au dessus du monde
des idées. Dieu est supérieur a cette sphére intermédiaire.
Pour parvenir jusqu’a Lui, il faut que I’Ame brise les en-
traves de la sensibilité, se dissocie d’avec le corps qui l'a-
lourdit, puis, libre, franchisse le monde intelligible o
régne la raison, pour atteindre enfin et étreindre au dela,
dans un envol mystique, Dieu lui-méme, source de I’étre, de
la Vérité, de la Beauté, de la Vie et du Souverain Bien.

Le sage y arrive par I'ascétisme qui ruine peu a peu l'em-
pire de la chair, et la contemplation ou l'extase par ou
’homme fait le vide en son Ame et impose silence & I'intel-
ligence elle-méme pour faciliter 'ascension, I'ineffable vision
de Dieu.

Les exercices de purification d’un Plotin ne sont pas com-
parables & I'expérience religieuse qui suit une conversion
chrétienne authentique. L’extase mystique n’est pas la com-
munion du Pére et de 'enfant retrouvé selon 1’évangile.
C’est trop compliqué, trop laborieux et l'artifice y joue un
role décidément excessif. Apres cela on ne saurait en mé-
connaitre le caractére religieux.

La séduction de cette méthode n’a pas trouvé Augustin in-
sensible. Dans les jardins de Cassi, et plus tard en Afrique



216 ED. LOGOZ

dans la propriété paternelle transformée en couvent, le néo-
phyte et ses amis se sont livrés avec ardeur & ces exercices
spirituels qui exaltent I'dme jusqu’a l'oubli complet du
monde et provoquent la vision de Dieu (visio, fruitio Dei).
(C’est le plus haut degré de la connaissance, et l'intuition
supréme. Ni cette curieuse théorie des degrés, dont notre
auteur parle en toute rencontre sans l'avoir jamais exposée
systématiquement, ni une foule d’importants passages de
ses écrits ne sont intelligibles si on oublie qu’avant d’étre
chrétien il a été un fervent admirateur du Néoplatonisme.
Et toujours, des qu’il entreprend de justifier les impénétra-
bles postulats de la foi par les voies rationnelles, on le voit
avoir recours & la méthode de Plotin, & ce mysticisme cal-
culé, qu'on pourrait définir: leffort de la raison humaine
pour sauter hors de son ombre.

S’agit-il, par exemple, de la Trinité, le hardi penseur dé-
clare vouloir nous conduire, si possible, sur le sommet ou 1}
la contemple par avance. Il s’offre & nous servir de guide,
mais il pose ses conditions, il exige une ame purifiée (sanata,
purgate anima), il exige qu’on fasse abstraction de l'espace
et du temps, et il avertit qu’a un moment donné de 'ascen-
sion les moyens naturels ne suffiront pas pour tenter l'es-
calade, il faudra renoncer a la marche pénible par monts et
par vaux & travers les épines et les broussailles de la dialec-
tique, et, toto ictu cordis, prendre son vol, se laiser enlever
sur les ailes de la foi par dessus la haute paroi verticale au
pied de laquelle les Platoniciens sont parvenus, sans la pou-
voir franchir.

Et maintenant essayons 4 notre tour de faire le périlleux
voyage a la suite du grave docteur.

Ni I’existence de Dieu, ni méme l'existence de ce Dieu en
forme de Trinité ne sont mises sérieusement en question,
remarquons le pour n’y plus revenir. Le consentement una-
nime des chrétiens et des philosophes les plus éminents
dispense de s’arréter & l'opinion monstrueuse qui nierait
Dieu.

Dans le de Trinitate, le second en importance de ses nom-



AUGUSTIN ET LE DOGME 217

breux ouvrages, Augustin avoue que ce n’est point pour sa
propre satisfaction, ni pour fortifier la foi de I'Eglise, qu’il
entreprit de rendre compte de la teneur du dogme, mais
pour répondre aux objections des hérétiques, des douteurs
et des incrédules. Les moyens qu’il se propose de faire
servir a sa démonstration sont au nombre de deux, ni plus
ni moins: savoir l'autorité des Ecritures et le témoignage
de la raison. Ni l'autorité de I'Eglise, déja considérable,
ni celle des conciles ne sont méme mentionnées.

Tous les auteurs catholiques, fidéles aux Saintes Lettres,
ont enseigné que le Pére, le Fils et le Saint-Esprit forment
une unité substantielle et indivisible, dit Augustin, et il
précise en ces termes : Ge ne sont pas trois divinités, mais
un seul Dieu, quoique le Pére ait engendré le Fils, et que par
conséquenl le Pére ne soil pas le Fils; quoique le Fils ait été
engendré par le Pére, et que le Fils ne puisse étre le Pére; et
quoique UEsprit Saint ne soit ni le Pére, ni le Fils, mais seu-
lement UEsprit du Pére et du Fils, égal a Uun et a Vautre et
participant a U Unité de la Trinité!. Ce texte est clair, s’il est
permis de qualifier ainsi une proposition de ce genre : un
seul Dieu personnel en trois personnes.

On peut se demander si ’évéque d’Hippone est arrivé du
premier coup & cette tranquille assurance en face de la doc-
trine de 1’Eglise, et si par exemple on ne surprendrait pas
certaines réserves mentales dans ses premiers écrits.

Les opuscules composés sitot aprés la conversion, c’est-
a-dire a ’époque ou le néophyte crovait a la possibilité de
réaliser I'accord futur de la foi et de la raison, se distinguent
immédiatement par leur sobriété dogmatique. Mais, quand
parmi les ardentes effusions de sa foi nouvelle il se heurte
au mystére de piété, sa prudence ne 'empéche pas de trahir
sa soif de comprendre.

Dans les Soliloques, il avait écrit & propos du Pére et du
Fils cette phrase singuliére : Celui qui engendre et celui qu’il
engendre, c’est une seule et méme chose?.

1 De Trinitate, 1, 4. — 2 Retractations, 1V : Et ubi dixi de Patre et Filio;
qui gignit, et quem gignit, unum est,... unum sunt.



218 ED. LOGOZ

Dans ses Retractations, ou il faisait la revision méthodique
de ses précédents travalx et corrigeait avec soin les passages
suspects, il rectifie en disant : ils sont une seule et méme
chosel1. Dans le de Trinitate, enfin, il écrira, dans le méme
ordre d’idées : ils sont un seul Diew (unus sunt).

Il y a dans ces corrections successives de véritables jalons
qui permettent de saisir le genése et de prévoir I’évolution
rapide de la pensée trinitaire du futur dogmaticien. D’abord,
révélation d’un état d’ame ot Dieu par Christ se manifeste
comme une puissance immanente et impersonnelle (unum
est). Puis Dieu et le Fils séparés par la pensée, mais par la
pensée seulement, alors que I'expérience religieuse les saisit
encore comme activité vivante et impersonnelle (unum sunt).
Enfin, le dogme recu. Une unité personnelle dans une dua-
lité également personnelle (unus sunt).

Néanmoins parmi ces variations une chose ne change pas,
c’est le souci de 'unité divine. Le caractére distinctif de
I’Augustinisme est 14, et somme toute, cette théologie com-
pliquée devient inintelligible si on perd de vue ce point de
repére. La spéculation trinitaire de ’apologéte africain est
une supréme tentative de ramener au pur monothéisme un
dogme élaboré par des esprits ol subsistaient des survivances
polythéistes.

Citons encore. En 390 il définissait la Trinité de la maniére
suivante : La Trinité est un Diew unique, de qui nous tirons
notre étre (le Pére), par qui nous sommes (Filius redemptor),
en qui nous subsistons (Spiritus Sanctus) 2. 11 est clair qu’ici la
Trinité n’a plus qu'une valeur verbale, et que la distinction
des personnes ne correspond & aucune réalité. Dans le méme
ouvrage, la réduction a I'unité est encore accentuée, et I'in-
dividualité de la seconde personne de la Trinité s’évanouit
dans cette expression ou Dieu lui-méme est un principe
neutre : Ce qu'il engendre, c’est soi-méme 3,

1 ]bid., IV.

2 De vera religione, 1, 55: Trinitatem unum Deum, ex quo (Creator) sumus, per
quem sumus (Filius redemptor), in quo sumus (Spiritus sanctus).

8 Ibid, I, 14 : Quod autem ab eo genitum, idipsum est.



AUGUSTIN ET LE DOGME 219

Bientdt cependant, 'ancien rhéteur revenu de toutes les
vanités de ce monde, devait renoncer a son réve d’ascéte
contemplatif et de libre chercheur. La renommée le tirait de
la solitude studieuse ou il pensait couler une vie nouvelle
non moins ardente que celle de sa jeunesse, mais- combien
différente. Prétre malgré lui, puis évéque, il liait sa destinée
a celle de I’Eglise, et du méme coup le principe d’autorité
s’imposait & lui, il subissait I’empire irrésistible de son nou-
vel état, et consentait tacitement & la diminution graduelle,
sinon & la perte, de cette pleine indépendance morale et intel-
lectuelle que les plus fiers esprits n’ont pu éviter en se
vouant au sacerdoce.

Mélange de soumission aveugle et de liberté, de spécula-
tion idéale et d’histoire, voila la théologie d’Augustin, et en
particulier sa doctrine trinitaire.

Le dogme est un mystéere qu’il faut accepter en fils docile
de I’Eglise, mais c’est un mystére qu’il n’a jamais renoncé a
vouloir pénétrer.

Le Dieu de I’Eglise et de la Bible est donc un Etre unique
en trois Personnes (una essentia, tres personae). A l'inverse
d’un grand nombre de péres grecs qui dénaturaient ’Ecriture
et la dépouillaient de son caractére de révélation concreéte en
cherchant derriére la signification apparente des textes une
gnose idéale et antihistorique, Augustin prend la Bible au
sérieux. Sans renoncer a Pinterprétation allégorique, il voit
dans la Bible I’histoire réelle des manifestations rédemptrices
de la divinité. Son exégéese, humble servante de la dogma-
tique, repose sur un principe trés simple. Partout ou I’Ecri-
ture mentionne quelque action particuliere de Dieu, sans
Pattribuer expressément ni au Pére, ni au Fils, ni a I’Esprit,
on doit en conclure que Dieu intervient comme Trinité indi-
visible. C’est le cas dans presque tout I’Ancien Testament,
lors de la création et dans la plupart des théophanies. Par
contre ce n’est pas la Trinité qui descendit sur le Fils au
baptéme ou sur les disciples 4 la Pentecote. C’est I’Esprit.
Quant au Fils, sadivinité essentielle d’aprés la Bible (Pro-
logue de Jean, 1 Cor. 1 : 24, etc.) ressort d’un raisonnement



220 ED. LOGOZ

peu compliqué. S’il n’a pas été créé il n'est pas une créature,
et sl n’est pas une créature, il est de la méme substance que
le Pére. Car toute substance qui n’est pas Dieu est une créa-
lure, et celle qui n'est pas créature est Dieu. Par la nous
entrons déja dans la spéculation pure. Aussi bien I'histoire
et PEcriture, bonnes filles, n’ont-elles d’autre rdéle que celui
de munir de copieux appuis cette théorie idéale. Qu’il ne
soit pas facile de concevoir comment le Dieu unique est en
trois personnes, Augustin le reconnait franchement. Cela
tient sans doute a la dégradation de I’esprit humain et aussi
4 ce que nous sommes incapables de nous placer sous 'angle
de vision qu’il faudrait, c’est-a-dire de faire abstraction, en
parlant de Dieu, des catégories de I'espace et du temps. Ce
sont les cadres ou les moules dans lesquels se placent néces-
sairement les objets sensibles et les phénoménes passagers.

Autant il est impossible de concevoir les créatures autre-
ment que distinctes les unes des autres par des intervalles
temporels et spatiaux, autant il est absurde d’asservir Dieu
aux contingences du temps et de l'espace. La divinité est au-
dessus. Dans la Trinité on doit penser que rien ne corres-
pond a des distinctions detemps et de lieux 1., C’est parce que
la raison humaine est une faculté discursive qu’elle tend
invinciblement a émietter et qu’elle éprouve tant de difficultés
4 concevoir l'indivisible simplicité et 'unité de Dieu. En
revanche, la contemplation, la mystique active saisit Dieu
dans une intuition synthétique qui illumine ’Ame comme un
éclair dans la nuit (De Trinitate, VIII, 2).

Des deux mots par lesquels les Latins ont traduit 'expres-
sion grecque ooz (essentia et substantia), Augustin donne la
préférence au premier. Dieu est essence, et non substance,
car la substance suppose toujours quelque chose & quoi elle
sert de support. En Dieu il ne saurait y avoir ni accidents,
ni attributs divers qui rompraient son immuable simplicité.

En Lui étre hewreux, grand, sage, vrai, bon, ou n'importe

1 Contra Maximinum, 11, 26 ¢+ Nihil putetur in hac Trinitate temporibus
locisque distare.



AUGUSTIN ET LE DOGME 221

quoi, c’est une seule et méme chosel. Comprenons donc, si
nous le pouvons et dans la faible mesure ot nous le pouvons,
que Dieu est bon sans qualité, grand sans quantité, créateur
sans besoin, au-dessus de tout sans étre localisé, remplissant
tout sans avoir une maniére détre particuliére, toul entier
partout sans étre nulle part, éternel et indépendant de lo
durée, appelant o [existence les choses changeantes sans
éprouver aucune modification de son élre propre, impassible,

Il est donc, dira plus tard Spinosa, I'identité des contraires,
une indétermination pure, ou encore le principe de 'Univers
dont 'existence est inconcevable puisque le Créateur est une
essence immuable, et que la création implique un mouve-
ment de la volonté supréme. Cette idée philosophique de
Dieu est donc ou contradictoire ou panthéiste.

Il y a plus. Le penseur chrétien a revétu des mémes prédi-
cats rigides les perfections morales de Dieu dont l'essence
est d’étre non seulement Eternité, Toute Puissance, Grandeur
infinie, mais encore Esprit, Vie, Intelligence, Volonté et
Amour. 1l n’a pas lavie, 'esprit, etc., il est tout cela immua-
blement, car quid habet, id est, et tout cela c’est son essence
meéme.

Ainsi on peut prévoir que la pensée d’Augustin, régie par
le double postulat de 'immutabilité et de la simplicité, en
opposition au Manichéisme, inclinera vers une réduction &
T'unité du trithéisme subtil du dogme officiel.

L’Eglise enseigne, en effet, que le Dieu vivant des Ecritures
est une Trinité ou une essence unique en trois personnes,
et s’est révélé comme tel. Cette doctrine est donc ’expression

.d’une ineffable réalité qu’il faut embrasser par la foi pour
étre dans la vérité salutaire.

L De Trinitate, VI, 7 : Non est ibi aliud beatum esse et aliud magnum esse
aut sapientem aut verum aut bonum aut omnino esse.

2 De Trinitate, V, 1 : Ut sic intelligamus Deum, si possumus, quantum pos-
sumus, sine qualitate bonum, sine quantitate magnum, sine indigentia creatorem,
sine situ praesidentem, sine habitu omnia continentem, sine loco ubique totum,
sine tempore sempiternum, sine ulla sui mutatione mutabilia facientem, nihilque
patientem....

THEOL. ET PHIL. 1910 15



229 ED. LOGOZ

Toutefois, ou comprend que cette proposition puisse pa-
raitre énorme aux esprits que la grace n’a point touchés, et
autant pour faire tomber les résistances intellectuelles des
incrédules que pour I'honneur de I’Eglise, il est permis &
I’apologéte chrétien de tenter une justification de la foi catho-
lique devant le tribunal de la raison.

Le procés trinitaire se résume dans la triple définition
suivante: le Pére engendre (Pater gignit), le Fils est en-
gendré par le Pére (Filius a Patre genitus est), le Saint-
Esprit procéde du Pére... et du Fils (Spiritus Sanctus pro-
cedit a Patre... Filioque).

Nous avons vu tout & I’heure comment un simple syllo-
gisme tiré de la notion de substance établit la divinité essen-
tielle du Fils. A supposer qu’il y ait un Fils, répliquaient les
Manichéens. Or quand Faustus, leur subtil docteur et I'im-
placable ennemi du catholicisme, objectait par exemple que
cette divinité était si peu évidente que, sauf quelques dis-
ciples, personne parmi les Juifs ne l'avait reconnue au
Christ, Augustin répondait avec hauteur que les chrétiens
sont ultra homines (Trinit. I, 6). Le débat était clos par une
fin de non recevoir.

Ce n’était pas si facile a propos de la divinité person-
nelle de I'Eprit. Cette troisiéme hypostase avait joué jus-
gqu’'alors un role, tantdét nul, tantdt embarrassé, toujours
génant dans la pensée des Péres. On I'avait admise par sim-
ple accommodation & la formule du baptéme et parce qu’il
fallait assigner une place dans l’enseignement doctrinal &
cet Esprit dont parle si fréquemment IEcriturel. Malgré
tout, la gnose de ’Esprit restait flottante. Autant les Péres

L Les Apologéles sont presque muets sur ce point et ne songent en tout cas
jamais a personnifier I’Esprit.
Tertullien se borne & établir la personnalité de ’Esprit d’aprés la formule du

baptéme (tertius... sicut a fonte rivus).
Pour [rénée, I'Esprit est une unctio, donc une chose, le Pére étant unguens, et

le Fils wnctus.
Chez Origéne, I'Esprit est la premiére création du Pére par le Fils, et la

consubstantialité des trois hypostases est con¢ue dans le sens d’un panthéisme
subtil.



AUGUSTIN ET LE DOGME 223

s'arrétaient avec complaisance aux questions relatives au
Fils, autant ils affectaient de se dérober dés qu’il s’agissait
du Saint-Esprit. S’il est consubstantiel a Dieu, et ’il en sort
comme le Fils, pourquoi n’est-il pas un second Fils? Et ¢l
ne lest pas, qu’est-il? Quant & Athanase il avait négligé de
porter son attention sur ce point.

On avail donc cru lever toutes les difficultés et sauve-
garder la hiérarchie divine en parlant d’'un engendrement
pour le Fils et d’'une procession pour I’Esprit.

Nous retrouvons le méme embarras de pensée chez Au-
gustin. Non qu’il hésite & affirmer la personnalité distincte
de I’Esprit, car le méme syllogisme qui prouve la divinité
personnelle du Fils accrédite également celle de 1’Esprit,
d’aprés le témoignage des Ecritures. Tout ce qui est de I'es-
sence de Dieu est Dieu. Mais s’agit-il de préciser la nature
de cet agent divin, l'apologéte africain n’échappe pas aux
incertitudes de ses devanciers. Le Saint-Esprit, dit-il, est une
certaine communion ineffable du Pére et du Fils!. Enfin, —
I'aveu est & noter, — le dernier mot du De Trinitate sera que
la procession de I'Esprit comme personne distincte est in-
compréhensible. '

Le plus simple serait donc d’admettre par la foi le mystére
du Dieu unique en trois personnes, puisque ’esprit humain
ne le saurait pénéfrer, et le propos d’'un docteur catholique
sera toujous limité a la réfutation des erreurs d’interpréta-
tion. Et ces erreurs reviennent & deux principales, celle qui
voit dans la Trinité une_tripartition effective de la divinité,
un trithéisme ou méme un tétrathéisme, et celle de Sabel-
lius qui escamote la Trinité au nom de 'unité inviolable de
Dieu.

La premiére de ces erreurs, commune aux Néoplatoni-
ciens et aux hérétiques chrétiens, provient sans doute de
ce qu’ils ont été incapables de considérer la Trinité sous le
seul angle de vision convenable: hors le temps et hors 'es-
pace, c’est-a-dire hors de la sphére de la mutabilité. Dés lors

1 De Trinitate, V, 2: Ergo Spiritus Sanctus ineffabilis est quaedam Patris
Fililque commumnio.



224 ED. LOGOZ

ils ont dt l'envisager dans 'ordre de la succession régi par
le temps et dans 'ordre de la distinction régi par l'espace.
L’unité immuable de Dieu est ainsi devenue, chez Plotin, la
Trinité panthéiste d’une essence qui se dégrade en hypos-
tases inférieures, et, chez les hérétiques, la subordination
respective des trois personnes de la Trinité qui équivaut a
une hiérarchie de trois dieux.

Ces fausses conceptions ne sont plus permises si on se
place au seul point de vue qui soit digne de Dieu, autrement
dit au point de vue de I’éternité. En pensant & la Trinité,
qu’on ne fasse aucune distinction de temps et de lieux1. C’est
la méthode d’Augustin et c’est par le rappel constant de ce
principe qu’il estime sauvegarder d’une part l'immuable
unité de Dieu et d’autre part la doctrine ecclésiastique des
trois personnes. On ne saurait donc souscrire & I'opinion de
Tertullien qu’il fut un temps, avant '’engendrement du Fils,
ou le Pére était seul, ce qui reviendrait & dire que Dieu n’a
pas toujours été Pére et que la Trinité n’est pas éternelle.
Arius, dit-on, tombait dans une erreur plus pernicieuse
encore en faisant naitre le Fils du Pére & I'instar d’'une sim-
ple créature, sans comprendre que naitre de Dieu c’est étre
tout ensemble cosubstantiel et coéternel & Dieu?. Dieu a donc
toujours été Trinité, Pére, Fils et Saint-Esprit. Autrement
il faudrait admettre que Dieu, simple et immuable par défi-
nition, s’est métamorphosé en Trinité, ce qui est manifes-
tement absurde.

Soit. De toute éternité le Dieu unique est en trois person-
nes. A qui tente de percer ce mystere il importe d’écarter un
nouvel écueil, et cet écueil consisterait & vouloir expliquer
le rapport de l'essence divine aux trois personnes comme
une relation de genre a especes, ou d’espéece & individus. Car
si les personnes étaient & ’essence comme trois espéces au
genre animal, ou trois chevaux a l'espéce chevaline, il fau-
drait toujours statuer une pluralité d’essences pour les per-

1 Nihil putetur in hac Trinitate temporibus locisque distare,
2 De Trinitate, 1V, 30: quia inseparabiliter sunt unius ejusdem substantiae
vel, si hoc melius dicitur, essentiae.



AUGUSTIN ET LE DOGME 225

sonnes, celles-ci seules auraient une existence réelle et nous
retomberions dans le trithéisme ou le tétrathéisme.

Quant & la comparaison des trois statues tirées d’'un méme
bloc de marbre, Augustin en montre l'inconvenance avec
force. Pourquoi trois seulement et non deux ou un nombre
quelconque, s’il plaisait & lartiste!? L’essence divine ne
comporte au contraire que trois personnes ni plus ni moins,
comme nous le verrons ci-aprés.

Pour l'instant constatons que la pluralité des personnes
n’a rien a faire avec une tripartition de l’essence premiére,
et que Dieu doit demeurer un et indivisible.

Cependant il y a trois personnes. Avant de rechercher en
quotl elles se distinguent, il importe de dire en quoi elles ne
different ni en quantité, ni en qualité; ce qui serait le cas si
chacune d’entre elles participaient a4 'essence divine en pro-
portions variables. L’immuable simplicité de Dieu en serait
atteinte. Or la vérité, la bonté, etc. sont égales dans chacune
des trois personnes, et chacune de celles-ci possede les per-
fections divines dans leur totalité. De plus elles ne sauraient
différer de 'une & 'autre par la prééminence ou le déficit de
certains attributs2. En Dieu il n'y a pas d’attributs, et si
I'infirmité du langage humain et les nécessités de la pensée
obligent & nommer ainsi les adorables perfections de Dieu,
celles-ci, toutes ensembles, ne sont qu'une seule et méme
chose. Le Pére n’a rien de plus que le Fils, le IFils n’a rien
de moins que le Peére, et 'Esprit enfin est égal & 'un et &
I'autre en tout3.

Ainsi cosubstantielles, coéternelles, les trois personnes
sont encore égales. Il y a mieux encore. Dans cette Trinité,
Uégalité est telle que non seulement le Pére n’est pas plus
grand que le Fils quant & la divinité, mais que le Pére et le
Fils ensemble ne sont pas plus grands que le Saint-Esprit,

1 De Trinitate, VII, 6.

2 De Trinitate, VIII, 1; V, 4.

3 Dans quelques passages isolés Augustin parait conserver un reste de subor-
dination incompatible avec I’ensemble de la spéculation. Par exemple De Trini-
tate, 1V, 20. Principium deitatis Pater est.



226 ED. LOGOZ

que chacune des trois personnes en particulier n’est rien moins
que la Trinité elle-méme!. Pourquot donc ne disons-nous pas
que ces trois entités sont une seule et méme personne, comme
une seule essence et un Diew unique, mais disons-nous trois
personnes, quotque nous ne distons ni trois Diewx ni (rois es-
sences, sinon par ce que, dans Uobligation d’exprimer ce qu’il
faut entendre par la Trinité, nous ne voulons pas rester muet
si on nous demande pourquoi trois puisque, nous confessons
qu’ils sont irois?? Invoquera-t-on I’Ecriture? Si elle est en con-
tradiction avec le trithéisme et affirme le monothéisme, si elle
nous révele un Dieu personnel, elle n’enseigne pas l'unité
de la personne, et nous disons trois personnes parce qu’elle
ne le défend pas3.

Que faut-il donc entendre par la Trinité? Le dogme ne
tombe-t-il pas en ruines? Qu’en reste-t-il? La distinction des
trois personnes est-elle autre chose qu’une accommodation
ou un vain jeu de mots? Apreés avoir démasqué le danger du
trithéisme au nom de 'immuable simplicité de I’étre divin,
Augustin pourra-t-il éviter le péril du Sabellianisme, allant
ainsi de Charybde en Scylla? Et puisque enfin il est essentiel
a Dieu d’étre personnel, le dogme trinitaire ne revient-il pas
a cette proposition absurde que Dieu est une personne en
trois personnes#?

Jusqu’ici, ¢’est trés évident, la pensée d’Augustin, soucieux
d’établir 'unité de Dieu en creusant I'idée d’essence pure,
simple et immuable, est devenue & son tour un creuset ou
viennent se fondre et disparaitre les trois personnes de la

1 De Trinitate, VIII, 1: Tantamque esse aequalitatem in ea Trinitate ut non
solum Pater non sit majus quam Filius, quod attinet ad divinitatem, sed nec
Pater et Filius simul majus aliquid sint quam Spiritus Sanctus, aut singula quae-
que persona quaelibet trium minus aliquid sit quam ipsa Trinitas,

2 De Trinitate, VII, 6: Car ergo non haec tria simul unam personam dicimus,
sicut unam essentiam et unum Deum, sed tres dicimus personas, cum tres Deos
aut tres essentias non dicamus, nisi quia volumus, vel unum aliquod vocabulum
servire huic significationi, qua intelligitur Trinitas, ne omnino taceremus, inter-
rogati, quid tres cum tres esse fateremur.

8 De Trinitate, VII, 4.

4 Non enim aliud est Deum esse, aliud personam esse: sed omnino idem.

’



AUGUSTIN ET LE DOGME 227

Trinité. Mais en méme temps cette pensée établissait un
cercle vicieux dont elle ne pouvait sortir. La notion d’essence
ainsi entendue ne meéne & rien sinon & la vague hypothése
d'un premier principe qui n’est pas méme une force, puis-
que la force implique le mouvement. Le Dieu essence du
Néoplatonisme est donc une chose inerte en soi et pour soi.
Ce n’est pas le Dieu du grand converti que 'amour rédemp-
teur du Tout-Puissant avait miraculeusement arraché aux
fantomes du Néant et qui le pénétrait des effluves de la
grace. Tout ce qui est tire de Dieu la réalité de son étre, et
dans ce sens il n’y a quun seul étre hors duquel il n’y a
rien. Mais en méme temps l'universelle puissance que la
raison discerne au fond de toutes choses est un étre vivant,
agissant, miséricordieux, le bonum bonum, bonum omnis
boni, limmutabilis veritas, Uamor ineffabilis, la voluntas su-
prema qui redresse, reforme et vivifie la volonté morte de
ses creatures pecheresses.

O éternelle vérité, amour vrai, élernité souverainement at-
mable, tu es mon Dieu, jour et nuit je soupire apres toil.
L’ardent Africain ne spécule pas sur la nature de I'Etre su-
préme & la facon des philosophes purs. Alors méme que sa
logique déduit les conséquences rigoureuses du principe
meétaphysique de 'essence divine, il s’exalte, il contemple, il
adore, et sa foi, enrichie d’expériences religieuses briilantes,
collabore spontanément avec sa pensée. Son idée de Dieu
devient ainsi l'intuition directe du grand Vivant, qui ne se
révele pleinement qu’a celui qui le sert dans la foi, Uespé-
rance et I'amour?.

Dans I'histoire, c’est-a-dire dans 'espace et dans le temps,
le Dieu créateur et Sauveur s’est manifesté comme le Pére
Tout-Puissant, le Fils qui nous I'a fait connaitre,'et le Saint-
Esprit qui conduit le pécheur a4 'un et & 'autre.

Tout & I'heure la métaphysique pure dissolvait la distine-

1 Confess. VII, 16: O aeterna veritas, et carilas, et cara aeternitas! tu es deus
meus; tibi suspiro die ac nocte. — Remarquer la gradation trinitaire dans cet
<£lan mystique,

2 Enchiridion ad Laurentium, 3: Fide, spe, caritate colendum deum,



228 ED. LOGOZ

tion trinitaire. C’est maintenant sur le terrain de I’histoire et
de I’expérience chrétienne qu’Augustin se place pour la res-
saisir. Le Dieu vivant et personnel est celui qui dans I'ceuvre
de la Rédemption chrétienne se révéle sous le triple aspect
de Pére, Fils et Saint-Esprit. C’est donc un rappel & la fok
qui seule conduit du Dieu mort des philosophes au Diew
vivant des croyants. Mais si la foi porte en elle-méme sa
démonstration au regard des catholiques fideles, elle est
sans autorité pour les incrédules, et son imperfection, chez
les chrétiens égarés, engendre I’hérésie. Pour convaincre les.
uns et les autres de la vérité de la doctrine orthodoxe, I’apo-
logéte doit nécessairement recueillir des preuves en dehors
de ’expérience religieuse.

L’évéque d’Hippone s’y est appliqué, et, négligeant en ap-
parence la méditation métaphysique de l'essence simple et
immuable de son Dieu, c’est dans la nature entiére et no-
tamment chez ’homme, la plus excellente des créations ter-
restres, qu’il ira rechercher sinon des preuves positives, du
moins des analogies et des vraisemblances en faveur du
dogme trinitaire. Il le fait au nom de certains principes qui
reglent le jen constant de sa pensée et qu’on ne peut ignorer..
Ils sont la clef de sa théologie presque entiere.

Le premier, c’est que le Dieu trinitaire de la Rédemption
étant le Créateur de I’Univers, toutes les créatures, quelles.
qu’elles soient, tirent leur étre de la Trinité créatrice, et doi-
vent en porter 'effigie plus ou moins nette.

Le second principe est celui-ci. Dieu ne change pas, son
action dans le monde ne saurait troubler son immutabilité,
et si par exemple ’empreinte qu’il imprime & ses ceuvres
est une empreinte trinitaire, c’est qu’il est en soi Trinité.

Fidéle & sa méthode de ne rien penser de Dieu qui ne soib
digne de lui, c’est-a-dire indépendamment des contingences.
de l'espace et du temps, Augustin transpose dans la sphere
de I’éternel et de I’'absolu les vestiges de la Trinité qu’il croit
découvrir dans le monde des phénoménes passagers.

Sans redouter le panthéisme caché dans cet ordre de con-
sidérations, et soucieux de multiplier les symboles et les



AUGUSTIN ET LE DOGME 229

analogies qui renforceront sa thése, 'ingénieux docteur va
lire jusque dans la matiére brute la triple signature de Dieu
qui dans la création agit comme Trinité1. Tout corps en effet
tient de 'ouvrier supérieur et son étre, et sa forme, et sa loi®.
A mesure qu’on s’éléve sur ’échelle des créatures et qu’on
passe de celles qui ont moins d’étre & celles qui en ont da-
vantage, 'esprit rendu attentif au triple caractere des actes
createurs, retrouve plus vive et plus nette cette effigie trini-
taire.

Avant d’étudier ’'4me humaine dans sa nature intime ou
nous devons voir briller mieux que partout ailleurs 'image
de la Trinité, puisque d’aprés U'Ecriture, 'ame est faite &
I'image de Dieu, demandons-nous, par exemple, pourquoi les
philosephes et les sages ont toujours divisé la science en
trois parties: la physique ou science de I'étre, la logique ou
la connaissance des lois de lintelligence, et la morale ou
science de la vie. Ne serait-ce point que, sans rien savoir de
la Trinité, ils ont obéi & une impulsion irrésistible, & une in-
violable loi trinitaire qui régit toutes les opérations de I'esprit
humains?

Est-ce par hasard que dans la science des nombres, le
chiffre 3 et ses multiples donne lieu & de si étranges combi-
naisons en logique pure, & de si merveilleuses coincidences
dans I’histoire des révélations? Il vaut la peine de montrer &
quelles puérilités la hantise d’une idée a pu conduire umn
esprit puissant. Augustin consacre tout un chapitre du
de Trinitate a4 ces propriétés révélatrices du chiffre 3. Ii
est d’abord la raison du simple au double, de 'unité a la
pluralité, puisque 1 4+ 2 — 3. De plus, 'addition des trois
premiers nombres 1, 2 et 3 donne 6, le nombre sénaire

1 De Trinitate, IV, 21 : Sed plane fidenter dixerim, Patrem, et Filium et
Spiritum sanctum unius ejusdemque substantiam, Deum creatorem, Trinitatem.
omnipotentem inseparabiliter operari.

2 De vera religione, VIL, déja cité; De natura boni contra Manich. 5: Haec ergo
tria, modus, species, ordo, tanquam generalia bona sunt in rebus a Deo factis,
sive in spiritu, sive in corpore.

3 De civitate Dei, XI, 25.



230 ED. LOGOZ

(senarius numerus) qui est le nombre parfait. La création a
eu lieu en 6 jours, et le 6¢ vit apparaitre 'homme. Le monde
a 6 ages, et Jésus-Christ ouvre le 6e. Quant au nombre 3, le
Sauveur a déclaré vouloir rebatir le temple en 3 jours, il a
été mis en croix & 3 heures, il a souffert 2 X 3 heures, il a
été au sépulcre 3 jours et la résurrection a eu lieu & 3 heures
du matin?.

Toutefois, si 'image du Dieu créateur doit étre visible
quelque part dans le monde des créatures, c’est dans
homme et dans ’homme intérieur qu’il la faut contempler.
Je désire connaitre Dieuw et U'dme. Rien de plus? Rien absolu-
ment2. C’est donc dans ’ame humaine que le pieux psycho-
logue va trouver la preuve que Dieu est un et triple tout
ensemble.

(les trois choses sont: étre, connaitre, et vouloir. Je suis, je
sais et je veux. Je suis sachant et wvoulant; je me connais
comme étant et voulant, je veux étre et savoir3. Ainsi mon Ame
est une el triple dans une vie indivisible.

La mémotre, Uintelligence, la volonté, voila trois choses en
toi que tu peuxr compter, mais non pas séparer. Remarque
que ces trois choses, mémorre, intelligence et volonté, sont in-
diquées par toi isolément (separatim) mais qu'elles agissent
en se confondant %,

Ces trois énergies principales de lesprit méritent d’étre
étudiées de plus prés.

La mémoire est une sorte de sanctuaire, le siege de Uétre
et le principe de Uidentité permanente de Uesprit. Llle a le
dépot de tout ce que nous sommes et on pourrait presque
-dire que, considérée en elle-méme et abstraction faite des
énergies soeurs, elle est 'esprit au repos dans 'inconscience
de soi.

Il n’en va jamais ainsi cependant. Par une incessante et
indissoluble collaboration de la mémoire et de Uintelligence,

1 De Trinitate, IV, 4.

2 Soliloquia, I, 7 : Deum et animam scire cupio. Nihilne plus? Nihil omnino.
3 Confess. XIIT, 11.

4 Sermo 52 et de Trinitate, X, 1.



AUGUSTIN ET LE DOGME as1

les images de la premiére en passant dans la seconde engen-
drent le verbe intérieur, & la condition que la volonté lie et
actionne les deux puissances sceurs dont elle procéde.

L’esprit humain n’est ainsi une unité vivante et ne prend
conscience de soi comme telle que dans 'activité mutuelle
des trois énergies spirituelles qui le constituent. Or si 'dme
est & 'image de Dieu, cette image n’est-elle pas celle de la
Trinité, une et triple!?

A vy voir de plus prés, on constate méme que ni 'une, ni
lautre des facultés ne saurait se passer du concours de ses
deux collaboratrices dans aucune opération spirituelle, bien
qu’il soit permis de leur assigner & chacune une fonction
particuliére. Il n’y a pas de mémoire sans intelligence et
sans volonté, il n’y a pas d’intelligence sans mémoire ni vo-
lonté, il n’y a pas de mouvement de la volonté vers quelque
chose qui n’existerait ni dans la mémoire ni dans l’intelli-
gence?,

Appliquant maintenant cette analogie a I'auguste objet de
sa méditation, Augustin dira que le Pere est au Dieu trini-
taire ce que la mémoire (proprie memoria) est & I'ame tout
entiere, que le Fils est le Verbe ou I'Intelligence, Sagesse,
etc. (proprie intellectus), et que le Saint-Esprit est la Volonté
ou I'amour (proprie voluntas, amor). Car quest-ce donc que
Lamour sinon la volonté?

Pour nous, s’écrie encore 'auteur du de Civitate Dei, aprés
avoir contemplé son image en nous-mémes, levons-nous et
comme lenfant prodigue rentrons dans notre cceurs. Soit,
réfléchissons & notre tour. Cette image de notre A&me une et
triple est-elle un raccourci, une copie exacte, un décalque
du Dieu Trinitaire? Dans ce cas la pensée de l'illustre doc-
teur apparait clairement: Dieu est une personne vivante, et
les trois personnes de la Trinilé ne sont plus que des ma-
niéres d’étre ou des modes impersonnels de Dieu, car chez
I'homme ni la mémoire, ni 'intelligence, ni la volonté ne
sont en soi des personnes distinctes.

U De Trinitate, XIV, 6.
2 De Trinitate, XI¥, 12. — 3 Sermo, 52.



232 ED. LOGOZ

Cependant cette déduction ne nous est pas permise. Je ne
dis pas que le Pére soit la mémoire, ni le Fils Uintelligence,
ni le Saint-Esprit la volonté. Que dis-je doncl? Oui, qu’a
voulu dire I'auteur de tant de fragments sans lien organique
et qui dans le de Trinitale lui-méme, en dépit du titre, n’a
pris nul souci d’une exposition systématique ?

Reprenons donc le probléme. Chacune des trois personnes
de la Trinité est Dieu tout entier, ou ne l'est pas, en vertu
du principe supérieur: Dieu est un étre simple et immuable.
Aucune tripartion de 'essence divine n’est concevable, et ce
n’est pas par 'essence ou l’étre que les Personnes se diffé-
rencient les unes des autres. Ce n’est pas davantage par une
inégale distribution des attributs ou perfections, puisque
Augustin affirme & chaque page qu’en Dieu il n’y a pas d’at-
tributs, et que la notion de substance, avec les attributs
qu’elle suppose, ne convient pas a l’étre supréme. Tout ce
que Dieu a, il ’est immuablement, et tout ce qu’il est, cha-
cune des trois personnes trinitaires 'est intégralement.

Ce n’est pas enfin par leur qualité d’étre des personnes
que le Péere, le Fils et ’Esprit se distinguent. Ayant tout en
commun, formant un seul Dieu personnel et vivant dans
une essence indivisible, rien ne permet la distinction des
personnes dans cette illusoire Trinité & moins que, et c’est la
seule issue, ce grand labeur d’un puissant esprit et son ap-
parente fidélité au dogme ne cache un involontaire retour a
Iunitarisme de Sabellius qu’il s’agissait de convaincre d’er-
reur et d’imposture.

En effet, d’aprés ce que nous venons de constater, le Pére,
le Fils et I’Esprit ne seraient plus des personnes, mais des
maniéres d’étre (mposwrx), des modes du Dieu unique, vivant
et personnel. La vie en Dieu c’est son essence méme?, Sabel-
lius incarnait, localisait, crucifiait le Pére sous l'enveloppe
du Fils, et faisait mourir Dieu. A cette pensée Augustin
frissonnait, et dans les cénacles les Manichéens et les philo-

1 De Civitate Dei XI, 28.
2 De Trinitate XV, 5: Vita in Deo, ipsa est essentia ejus.



AUGUSTIN ET LE DOGME 233

sophes de I’école de Porphyre ricanaient. Dans ce temps de
luttes passionnées, il fallait & toute force, pour I’honneur de
IEglise et la défense de la foi, maintenir, accréditer, 1égiti-
mer si possible le fondement de 1’édifice chrétien: Dieu en
Christ, Dieu humilié par un prodige d’amour ineffable, Dieu
souffrant, mourant pour le salut du monde, sans cesser
d’étre ’Etre immuable et souverain.

(Cest la grande préoccupation religieuse d’Augustin. Elle
perce a chaque page du de Trinitate. De 14 ces sautes brus-
ques des hauteurs de la spéculation métaphysique dans la
réalité concréte de I’histoire évangélique. De 1a ses réserves,
ses hésitations, ses contradictions, et parfois au terme d’un
mouvement dialectique, le renoncement brusque & un rai-
sonnement sans issue et la soumission & 'autorité. Baur et
Dorner & sa suite voient dans les études trinitaires d’Au-
gustin un essai de combinaison de I'idée métaphysique d’'un
Principe absolu avec l'intuition du Dieu vivant, a 'aide des
analogies tirées de I’esprit humain. C’est vraisemblable, quoi-
que je n’aie rencontré nulle part cette intention nettement
avoueée. Que, d’autre part, la distinction des personnes, in-
compatible avec I'idée d’un Dieu unique, soit une fiction,
une illusion & laquelle Augustin voulait conserver un sem-
blant de réalité, il est impossible de n’en pas convenir. Mais
enfin le pénétrant penseur que fut 1’évéque d’Hippone n’a
jamais consenti & tirer 'ultime conclusion de sa grande pré-
misse monothéiste. Il avait sans doute pour cela des raisons
que la raison ne connait pas, ou plutdt que sa raison a lui,
soumise & ’obéissance du Christ, se refusait a déduire.

Dans la page capitale du de Civitate Dei ot sa propre pensée
court le risque d’étre confondue avec celle des Sabelliens
(nominis Trinitas sine subsistentia personarum), il montre
ce qui I’en sépare et croit fonder une Trinité réelle dans l'es-
sence individuelle de Dieu. Nous disons néanmoins que la
Trinité est simple, puisqu’elle est essentiellement ce qu’elle a,
excepté ce que nous disons de la relation de chaque personne
vis-a-vis de Uautre. CGar de méme que le Pére contient le Fils
et qu'il y a cependant un Fils, de méme le Fils a le Pere, sans



234 ED. LOGOZ

étre lui-méme le Péretl. Cest donc la nécessité morale d’en-
visager Dieu tour & tour comme Pére, comme Fils, et....
comme Saint-Esprit qui légitime la distinction trinitaire.
Autrement dit, I’ame chrétienne contemple en Jésus-Christ le
Dieu qui se donne (Pater gignit) et le Dieu qui s’est donné
(Filius genitus est), et c’est le méme Dieu qui se manifestait
au cceur du pieux évéque sous la forme d’'une mystérieuse
triplicité : Dieu en soi, transcendant au monde, Dieu en
Christ, ou Dieu révelé dans 'ceuvre de la création et de la
Rédemption, Dieu dans ’homme enfin, immanent a’ame du
fidele comme Esprit de griace. A ce point de vue, la Trinité
d’Augustin c’est ’expérience religieuse élevée & la catégorie
de l’absolu. S’est-il flatté d’avoir mené & chef son hardi
propos, et veut-il qu’on tienne pour des preuves ses allégo-
ries? Pas le moins du monde. Il confesse I’incapacité des
mortels a4 soulever le voile du mystére divin et, s’il en parle
c’est pour ne pas se taire. Son dernier recours est une ex-
hortation a la foi et & 'amour, Pamour qui lui fournit le
symbole le plus beau et le plus rapproché de sa pensée:
Dés gw’on en vient a Uamour, le mystére de la Trinité s’illu-
mine : Uétre aimant, Vétre aimé, et Uamour lui- méme? — 'a-
mour qui les unit, 'amour qui est le don d’eux-mémes et ne
saurait étre une personne. Augustin ’a bien compris. Tantot
il déclarait inconcevable la procession de I'Esprit; & 'ordi-
naire il corrige 'ancien dogme en feignant de le compléter
et, au lieu de faire procéder I'Esprit du Peére seul (ce qui
donne l'idée d’'un second fils illégitime), il le fait procéder
du Pére et du Fils (filioque), c’est-a-dire encore du méme
Dieu. Dithéisme alors, au lieu du trithéisme grec? Non pas.
Monothéisme au contraire, foi triomphante au Dieu vivant et
personnel de I’Evangile, modalisme voilé, si 'on veut, et

1 De Civitate Dei, X1, 10: Sed ideo simplex dicitur (Trinitas), quoniam qoud
habet hoc est, excepto quod relative quaeque persona ad alteram dicitur. Nam
utique Pater habet Filium, tamen ipse est Filius, et Filius habet Patrem, non
tamen ipse est Pater.

2 De Trinitate, IX, 2 et XV, 6: Ubi ventum est ad caritatem, eluxit paululum.
Trinitas: id est amans, et qued amatur et amor.



AUGUSTIN ET LE DOGME 285

peut-étre quelque chose de plus. Cest I'effort d’un puissant
génie religieux pour concilier, sans les sacrifier I’'un a 'autre,
les termes de 'antinomie irréductible de la transcendance et
de 'immanence de Dieu, de I'infini et du fini, de I'absolu et
du relatif. C’est enfin, pour faire entendre un langage &
peine moins abstrait, une des plus grandioses tentatives de
lesprit humain pour situer le théisme religieux & égale dis-
tance des deux poles glacés entre lesquels la raison oscille
invinciblement, d’un coté l'athéisme pur et simple ou le
déisme d’un Etre supréme transcendant et indifférent & un
monde éternel, de 'autre le panthéisme qui noie Dieu et
I’homme dans locéan mouvant des phénomeénes. Que la
créature s’incline donc devant 'incompréhensible! C’est aprés
tout le dernier mot d’Augustin. Deux ans avant sa mort, en
428, le viel apologéete catholique devait reprendre le débat
séculaire avec l'évéque arien Maximin. Quand celui-ci ar-
guait que la distinction personnelle du Pére et du Fils exclut
I'unité personnelle de Dieul!, Augustin pris de court hésite
devant linterprétation du célébre passage de Jean... afin
gu’ils soient un comme nous sommes un,... sacrifie d’abord
I'unité personnelle de la dualité divine, pour la postuler tot
apres?. D’ailleurs tout n’est-il pas incompréhensible dans le
dogme? Par exemple si on en vient o parler de U'essence su-
préme, qui peut expliquer quelle différence il y a entre naitre
et procéder3? 1l semble donc établi que l'existence du Saint-
Esprit ne répond pas & une nécessité de la pensée, et que
le seul souci de fidélité au dogme et a 'Ecriture ait empeéche
Augustin d’en faire bon marché. Pour le Fils, c’est autre
chose; il est Dieu en acte dans la Création et la Rédemption.
Le dernier mot de I’évéque d’Hippone, le voici: Ne voyez-
vous donc pas combien il est nécessaire que Gelui qui n’est pas.
tiré du néant ne puisse étre d aucune autre substance, sinon

1 Qollatio cum Maximino... non ad aequalitatem, sed ad singularitatem.

2 [bid, Ut sint unum, sicut et nos wnwm sumus... wnwm propter individuam
eamdemque naturam... aliud wnus est.

3 Contra Maxim. il, 14: Quid autem inter nasci et procedere intersit, de illa.
excellentissima natura loquens explicare quis potest?



236 ED. LOGOZ

de Dieul. Christ est Dieu ou une simple créature, tiré du
neant, muable et faible. Dans cette alternative, Dieu reste
muet, caché et inaccessible;le principe d’autorité charnelle,
le christianisme s’écroule, et la foi n’est plus que I’illusion
des Ames vouées & un éternel veuvage.

1 Ibid. II, 14. Nec videtis quam necesse sit, ut qui non est ex nihilo, non ex
-aliqua re alia, sed ex Deo.




	Augustin et le dogme [suite]

