
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1910)

Heft: 3

Artikel: Augustin et le dogme [suite]

Autor: Logoz, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379871

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUGUSTIN ET LE DOGME

ED. LOGOZ

pasteur à Baulmes (Vaud).

Le lecteur des pages ci-dessus aura remarqué que dans ces

recherches sur les origines du dogme nous nous sommes
arrêtés au seuil de la grande époque créatrice d'Origène à

Athanase. A qui nous reprocherait de nous en tenir à cette

esquisse un peu sèche et nous accuserait de ressembler à un
explorateur qui, parvenu à la source d'un fleuve, négligerait
d'en descendre le cours, nous répondrons simplement qu'il
nous suffisait de montrer à la base de la théologie chrétienne
l'influence déterminante d'une conception de la divinité,
forgée par la spéculation grecque, mais étrangère à l'Evangile

et contradictoire à la religion elle-même, si religion
signifie vraiment union de l'âme humaine avec son Dieu.

Nous aurions pu, il est vrai, entreprendre la critique de

cette idée d'une Essence simple et immuable, et nous demander,

par exemple, si cette abstraction obtenue par dialyse de

l'Univers visible pouvait être autre chose qu'un principe
d'ordre physique, et non de nature spirituelle. C'était un
gros problème entrevu, et pour en poser les termes il aurait
été indispensable de rechercher d'abord si la raison spéculative,

au lieu d'être le vov; d'origine divine des Apologètes, ne
serait pas la fleur rare et tard éclose sur le résidu hérédi-

* Voir la livraison de novembre-décembre 1909.



AUGUSTIN ET LE DOGME 209

taire de la sensibilité humaine, et si enfin cette reine des

facultés n'est pas une usurpatrice qui se serait arrogé le droit
de légiférer hors les frontières du monde phénoménal. Nous

aurons peut-être à revenir là-dessus.

Après le concile de Nicée (325), l'ère des grands débats

dogmatiques pouvait sembler close. L'homoousie, ou la con-
substantialité du Père, du Fils et de l'Esprit était décrétée

définitivement dans le double apparat de la majesté impériale

et de la majesté de l'Eglise catholique. Le dogme orthodoxe

était fixé, et ce dogme prétendait formuler la vérité
suprême dans cette proposition absurde : une divinité
immuable qui constitue une unité numérique en trois Personnes,
mais en trois Personnes qui sont et ne sont pas distinctes.
Ainsi, l'énorme labeur de pensée provoqué par le rationalisme

des Apologètes sur la base d'une hypothèse purement
rationnelle de Dieu s'acheva dans un défi superbe à la raison
humaine. Et quand enfin le concile de Constantinople (381)

eut complété celui de Nicée en proclamant la consubstan-
tialité de l'Esprit au Père et au Fils, la doctrine centrale du
christianisme officiel devint le mystère de la Trinité, qu'il
faut accepter par la foi. Il demeurera désormais loisible de la

commenter, mais non point de la reviser.
Tel fut, en effet, le propos d'Augustin. Ce n'est pas en

toute liberté d'esprit, ni avec le détachement d'un critique
désintéressé, ni du dehors, mais du dedans, en fils soumis
de l'Eglise, qu'il a abordé, après tant d'autres, le redoutable
mystère. Dès ses premiers opuscules il ne cesse de répéter
que les vérités religieuses veulent être embrassées par la foi
avant d'être comprises par l'intelligence ; et il proclame
l'incompétence radicale de ceux qui se mêlent de discuter les

doctrines religieuses d'une Eglise dont ils ne reconnaissent
pas l'autorité souveraine.

En 386, quelques mois après sa conversion, il écrivait :

Nous admettons d'autorité divine que le Fils est la Sagesse de

Dieu (1 Cor. 1 : 24). Le Fils de Dieu est Dieu absolument '.
1 De Beata vita, 34 : Accepimiis autem auctoritate divina, Dei Filium nihil esse

buam Dei sapientiam, et est Dei Filius profecto Deus.



210 ED. LOGOZ

Vers l'an 400, il prévoit l'éventualité d'être mal compris
dans son interprétation du dogme ou d'être suspect d'infidélité

à la croyance officielle, mais il exige qu'on incrimine
l'imperfection de son langage, non sa foi1. Celle-ci demeure
inconcussa, firma, firmata, etc.

Il y avait donc pour Augustin une doctrine trinitaire
orthodoxe ne varietur.

Nous aimerions savoir si cette belle certitude se fondait
Sur le parfait accord de la foi du grand docteur avec la lettre
d'une formule officielle. Pour l'orient grec la réponse ne fait
pas de doute. Depuis l'an 361 le symbole de Nicée prenait
insensiblement force de loi, remplaçait l'ancienne formule
du baptême et servait de canevas à l'enseignement catéchétique.

Le pouvoir politique favorisait du reste le mouvement.
A défaut de l'unité de l'empire, irrémédiablement rompue,
les Césars déployaient un grand zèle en faveur de l'unité
spirituelle de l'Eglise. Dans la pensée de Théodose le Grand
et de Gratien, par exemple, l'édit de Thessalonique devait
rallier l'Occident à l'orthodoxie de Nicée. Mais, soit par
prudence diplomatique, soit par ménagement pour l'amour
propre latin, on évita de faire figurer le nom de Nicée dans

ce document. Malgré tout, l'Occident demeurait fidèle au
symbole apostolique, à qui son âge et la tradition conféraient
une autorité sans pareille. Au synode d'Aquilée (381) ni Pal-

ladius, ni Ambroise ne tirèrent argument de la formule de

Nicée dans leur querelle trinitaire, et cependant le concile
de Constantinople venait de donner une nouvelle et éclatante
sanction au célèbre symbole. Bien plus significative encore
est l'attitude d'Augustin. Ni dans le de Trinitate, ni dans le

reste de ses écrits il ne parait tenir en estime particulière le

texte de Nicée, et on peut se demander s'il l'a jamais lu dans

l'original. S'il le cite et en commente certains termes, c'est à

titre de renseignement et à l'égal d'autres sources
d'information.

A propos du mot critique, ôp.oox>nov, il fait observer à

Maximinus l'Arien que ce vocable, d'ailleurs récent et
1 locutionem meam reprehendit, non fidem (De Trinit., I, 3).



AUGUSTIN ET LE DOGME 211

ordinairement incompris, s'est recommandé aux Pères par
l'autorité de la vérité et la vérité de l'autorité1, c'est-à-dire

par l'Ecriture et la tradition. Il reproche à l'hérétique Lepo-
rius d'introduire une quatrième personne dans la Trinité
quod a sanitate symboli catholicaeque veritatis prorsus alie-
num est2. A Jascentius disposé à renier Arius si de son côté

l'évêque d'Hippone renonce à l'ófioouaiov qui n'est pas
scripturaire, ce dernier déclare qu'il ne saurait contraindre le

pénitent à souscrire à la formnle de Nicée, mais qu'à défaut
du mot, l'Ecriture contient l'idée de l'homoousie3.

On peut en conclure qu'Augustin se sentait parfaitement
libre à l'égard de toute formule trinitaire. Dans l'élaboration
de sa doctrine personnelle, il ne s'est incliné que devant la
Veritas catholica, la fides catholica que l'Eglise occidentale
professait et qu'il croyait retrouver intégralement dans son

expérience religieuse.
Il est donc oiseux de rechercher si le dogme a été légué

par l'Eglise d'Orient à celle d'Occident.
Les divergences très réelles qui les séparaient (langue,

mentalité, rupture politique) n'étaient pas assez profondes

pour empêcher une unité supérieure, et Augustin lui-même
a pu les appeler les deux moites d'un tout. Cette unité était
celle de la doctrine et de la foi (De unitale ecclesiae XIII)
constituée par les dogmes catholiques. S'il fallait à tout prix
déterminer la part qui revient à chacune des deux moitiés
de la chrétienté dans ce domaine, peut-être l'influence décisive

appartient-elle à l'esprit latin. C'est Tertulien qui a créé

la terminologie trinitaire, et à Nicée même, Hosius, le légat
de Rome, est fortement suspect d'avoir soufflé à l'empereur
la formule qui frappait à mort l'arianisme et consacrait
l'orthodoxie.

L'évêque d'Hippone se sentait donc en communion d'esprit
avec l'Eglise universelle, et dès lors n'éprouvait pas le besoin
d'aller puiser aux sources orientales. Il était assez riche de

son propre fond, pour négliger le secours d'autrui, même
1 Contra Maximinum Arianum, II, 14.
2 Epìstola 219. — 3 Epistola 238 (cité par Reuter).



212 ED. LOGOZ

de son maître Ambroise qui venait d'écrire le De Fide et De

Spiritu sancto. Enfin, l'eût-il voulu, qu'il eût rencontré les

plus grandes difficultés, la difficulté de se procurer les
manuscrits grecs si rares en Occident, et celle plus grande
encore de les lire dans une langue dont il ne connaissait que
les rudiments.

Tout concourait ainsi à faire de la doctrine d'Augustin
autre chose que l'ingénieux commentaire d'un texte officiel.
Néanmoins, cette doctrine se présente presque comme une
copie latine du dogme grec, qu'elle complète par l'adjonction
de filioque.

Si le nouveau docteur n'avait été qu'un froid dogmaticien,
soucieux de fournir une exacte interprétation de la foi de

l'Eglise, cet accord n'avait rien que de naturel. Mais quand
il sonde le mystère divin et tente d'en lever le voile, ce n'est

pas pour asseoir sa propre conviction, mais celle d'autrui.
C'est contre ceux qui méprisent le principe de la foi et

nourrissent un amour immodéré et pervers de la raison (De

Trinitate, I, 1). Quant à lui son siège est fait : Haec et mea
fides est, quando haec est catholica fides (De Trinitate, I, 5).

Voilà qui est entendu. Reste à savoir par quelles affinités
mentales sa foi personnelle s'est confondue si complètement
avec la foi catholique, et pourquoi enfin son expérience
religieuse, d'une qualité si pure, s'est traduite du premier
coup dans le sens trinitaire.

Avant sa conversion religieuse, l'ancien Manichéen
matérialiste en avait connu une autre qui l'acheminait indirectement

vers le christianisme d'abord et ensuite à l'orthodoxie.

Nous voulons parler de la révolution intellectuelle qui
suivit la découverte du Néoplatonisme dans les traductions
toutes récentes du rhéteur Victorinus1. Or le Néoplatonisme
n'était que l'épanouissement de cette philosophie première
que nous avons rencontrée à la base de la spéculation
chrétienne. L'impression fut si forte sur cet esprit jusqu'alors
incurablement matérialiste que pendant longtemps il vit
dans la religion chrétienne et la philosophie de Platon deux

1 Voir notre précédente étude sur la Théodicée de saint Augustin.



AUGUSTIN ET LE DOGME 213

sœurs jumelles, deux filles des cieux descendues sur la terre

pour le salut du monde, l'une montrant le chemin, l'autre
y entraînant les hommes. Ainsi, à l'entrée de sa carrière
ecclésiastique et grâce à sa nouvelle éducation philosophique,

Augustin était au bénéfice d'un ensemble d'affinités
spirituelles et d'idées générales, d'une métaphysique et d'une
méthode, semblables à celle des Pères Apologètes et notamment

d'Origène.
On comprend dès lors que ce grand esprit, fécondé aux

sources communes, et orienté dans la même direction, ait

pu refaire le chemin de ses devanciers et ramassé dans son

œuvre comme dans un microcosme deux siècles de spéculation.

Quelque intérêt qui s'attacherait à un pointage minutieux

de tous les traits communs au système d'Augustin et

du Néoplatonisme, nous nous contentons d'établir leur
indéniable parenté.

Quels sont donc ces libri platonici qui ont ouvert au
reclus de Cassi les portes auparavant fermées du monde de

l'Esprit? Les traductions de Victorin sont perdues et les

allusions d'Augustin ne sont pas assez explicites pour en
décider. En tous cas il a connu Porphyre, puisqu'il ne se lasse

pas de le combattre, et surtout Plotin. L'étude comparative
des Ennéades et de la théologie d'Augustin prouve avec
évidence que ce dernier a fait de larges emprunts à la philosophie

du chef de l'école néoplatonicienne.
La structure générale et la métaphysique des deux

systèmes sont d'une ressemblance telle qu'elles vont parfois
jusqu'à l'identité. Précisons.

Pour les deux penseurs, l'existence de Dieu est un axiome.
Le to h/npvTov de Plotin et l'essentia divina d'Augustin (Dieu

en soi) ont les mêmes caractères ou plutôt les mêmes
indéterminations : indivisibilité (àniomç, simplicitas), l'immutabilité

(swjx.sjva oùo-taç, immutabilitas), l'unité numérique (to sV

àpêaw, unitas, solus Deus), et les dérivés de ces notions:
éternité, immortalité, l'inconcevabilité de Dieu, etc.

L'idée de l'immanence et de la transcendance de Dieu est

identique chez les deux auteurs.



214 ED. LOGOZ

Il en est de même de l'idée de spiritualité, conçue
négativement dans le sens d'immatérialité absolue. Vues pareilles
touchant la relativité de l'espace et du temps, qui n'ont
d'existence réelle que pour les créatures, non en Dieu (En-
néades III et VI).

Théorie des hypostases trinitaires commune aux deux
doctrines.

Même impuissance du philosophe et du docteur chrétien
à se représenter l'émanation ou la création du Cosmos sans
l'intervention d'un deus ex machina, principe de résistance
à l'être suprême (to p.y ov, nihil). Dans les deux cas le rythme
de la pensée est commandé par le vieux dualisme de l'esprit
et de la matière.

Est-ce à dire qu'Augustin ait démarqué simplement les
idées génératrices du Néoplatonisme sans se douter que cette

métaphysique menait tout droit à un panthéisme dynamique
rigoureux? Tout son effort au contraire tendra à en éviter le

danger, et sans pouvoir renoncer à l'obsession de l'idée d'un
principe premier d'origine cosmogonique, qui dominait
toute la pensée antique, nous le verrons s'épuiser en subtiles
distinctions dialectiques pour sauvegarder l'indépendance
de Dieu vis-à-vis de sa création, et chercher à introduire
dans le cadre rigide de cette métaphysique d'emprunt l'action

d'un Dieu nouveau, dont il n'a pas réussi à dégager
l'idée clairement, c'est à dire enfin du Dieu personnel et

vivant, le Dieu Esprit de l'Evangile. Le Dieu de la philosophie

et de la raison naturelle s'évanouit dès qu'on le cherche
hors de l'Univers visible. Veut-on l'isoler dans sa pure
essence et le saisir dans son principe, il n'est plus qu'un
fantôme, l'ombre d'une ombre, un quid indéterminé et
inconcevable. Le Dieu vivant se rencontre sur un autre chemin,
et la clef d'or qui donne accès au sanctuaire s'appelle la Foi.
Deux chemins, donc deux méthodes. Le Néoplatonisme
l'enseignait déjà. Or si cette philosophie a fait à Augustin le
don funeste d'une métaphysique illusoire, — timeo Danaos

et dona ferentes, — elle lui a également fait tomber des yeux
les lourdes écailles du rationalisme et l'a aiguillé vers une



AUGUSTIN ET LE DOGME 215

nouvelle méthode de connaissance religieuse qui détrônait
la raison discursive.

Celle-ci n'aboutit qu'à des négations déguisées. Quand elle
croit s'élever jusqu'à Dieu, elle s'affaisse devant le postulat
pur et simple d'un Etre caché derrière le rideau. Elle
discerne doctement ce que Dieu ne peut pas être, mais elle ne

peut découvrir ce qu'il est. Mais d'autre part, suivant Plotin,
l'homme n'est pas condamné à cette ignorance presque
complète du divin. Tout émane de l'Etre absolu, mais tout
aspire aussi à s'y absorber. Il y a dans les créatures le désir
de Dieu. Chez l'homme cet attrait est proprement l'instinct
philosophique, la catégorie de l'idéal moral et la nostalgie de

l'infini, pressenti comme le foyer d'où rayonne l'être, le bien,
le beau, etc.

Or si les sens ne reconnaissent rien en dehors du monde
des corps, la raison ne saurait s'élever au dessus du monde
des idées. Dieu est supérieur à cette sphère intermédiaire.
Pour parvenir jusqu'à Lui, il faut que l'âme brise les
entraves de la sensibilité, se dissocie d'avec le corps qui
l'alourdit, puis, libre, franchisse le monde intelligible où

règne la raison, pour atteindre enfin et étreindre au delà,
dans un envol mystique, Dieu lui-même, source de l'être, de

la Vérité, de la Beauté, de la Vie et du Souverain Bien.
Le sage y arrive par l'ascétisme qui ruine peu à peu l'empire

de la chair, et la contemplation ou l'extase par où

l'homme fait le vide en son âme et impose silence à

l'intelligence elle-même pour faciliter l'ascension, l'ineffable vision
de Dieu.

Les exercices de purification d'un Plotin ne sont pas
comparables à l'expérience religieuse qui suit une conversion
chrétienne authentique. L'extase mystique n'est pas la
communion du Père et de l'enfant retrouvé selon l'évangile.
C'est trop compliqué, trop laborieux et l'artifice y joue un
rôle décidément excessif. Après cela on ne saurait en
méconnaître le caractère religieux.

La séduction de cette méthode n'a pas trouvé Augustin
insensible. Dans les jardins de Cassi, et plus tard en Afrique



216 ED. LOGOZ

dans la propriété paternelle transformée en couvent, le

néophyte et ses amis se sont livrés avec ardeur à ces exercices

spirituels qui exaltent l'âme jusqu'à l'oubli complet du
monde et provoquent la vision de Dieu (visio, fruitio Dei).
C'est le plus haut degré de la connaissance, et l'intuition
suprême. Ni cette curieuse théorie des degrés, dont notre
auteur parle en toute rencontre sans l'avoir jamais exposée

systématiquement, ni une foule d'importants passages de

ses écrits ne sont intelligibles si on oublie qu'avant d'être
chrétien il a été un fervent admirateur du Néoplatonisme.
Et toujours, dès qu'il entreprend de justifier les impénétrables

postulats de la foi par les voies rationnelles, on le voit
avoir recours à la méthode de Plotin, à ce mysticisme
calculé, qu'on pourrait définir: l'effort de la raison humaine

pour sauter hors de son ombre.

S'agit-il, par exemple, de la Trinité, le hardi penseur
déclare vouloir nous conduire, si possible, sur le sommet où il
la contemple par avance. Il s'offre à nous servir de guide,
mais il pose ses conditions, il exige une âme purifiée (sanata,
purgata anima), il exige qu'on fasse abstraction de l'espace
et du temps, et il avertit qu'à un moment donné de l'ascension

les moyens naturels ne suffiront pas pour tenter
l'escalade, il faudra renoncer à la marche pénible par monts et

par vaux à travers les épines et les broussailles de la dialectique,

et, toto ictu cordis, prendre son vol, se laiser enlever

sur les ailes de la foi par dessus la haute paroi verticale au

pied de laquelle les Platoniciens sont parvenus, sans la pouvoir

franchir.
Et maintenant essayons à notre tour de faire le périlleux

voyage à la suite du grave docteur.
Ni l'existence de Dieu, ni même l'existence de ce Dieu en

forme de Trinité ne sont mises sérieusement en question,
remarquons le pour n'y plus revenir. Le consentement
unanime des chrétiens et des philosophes les plus éminents
dispense de s'arrêter à l'opinion monstrueuse qui nierait
Dieu.

Dans le de Trinitate, le second en importance de ses nom-



AUGUSTIN ET LE DOGME 217

breux ouvrages, Augustin avoue que ce n'est point pour sa

propre satisfaction, ni pour fortifier la foi de l'Eglise, qu'il
entreprit de rendre compte de la teneur du dogme, mais

pour répondre aux objections des hérétiques, des douteurs
et des incrédules. Les moyens qu'il se propose de faire
servir à sa démonstration sont au nombre de deux, ni plus
ni moins: savoir l'autorité des Ecritures et le témoignage
de la raison. Ni l'autorité de l'Eglise, déjà considérable,
ni celle des conciles ne sont même mentionnées.

Tous les auteurs catholiques, fidèles aux Saintes Lettres,
ont enseigné que le Père, le Fils et le Saint-Esprit forment
une unité substantielle et indivisible, dit Augustin, et il
précise en ces termes : Ce ne sont pas trois divinités, mais

un seul Dieu, quoique le Père ait engendré le Fils, et que par
conséquent le Père ne soit pas le Fils ; quoique le Fils ait été

engendré par le Père, et que le Fils ne puisse être le Père ; et

quoique l'Esprit Saint ne soit ni le Père, ni le Fils, mais
seulement l'Esprit du Père et du Fils, égal à l'un et à l'autre et

participant à l'Unité de la Trinité*. Ce texte est clair, s'il est

permis de qualifier ainsi une proposition de ce genre : un
seul Dieu personnel en trois personnes.

On peut se demander si l'évêque d'Hippone est arrivé du

premier coup à cette tranquille assurance en face de la
doctrine de l'Eglise, et si par exemple on ne surprendrait pas
certaines réserves mentales dans ses premiers écrits.

Les opuscules composés sitôt après la conversion, c'est-
à-dire à l'époque où le néophyte croyait à la possibilité de

réaliser l'accord futur de la foi et de la raison, se distinguent
immédiatement par leur sobriété dogmatique. Mais, quand
parmi les ardentes effusions de sa foi nouvelle il se heurte
au mystère de piété, sa prudence ne l'empêche pas de trahir
sa soif de comprendre.

Dans les Soliloques, il avait écrit à propos du Père et du
Fils cette phrase singulière : Celui qui engendre et celui qu'il
engendre, c'est une seule et même chose'2.

1 De Trinitate, I, 4. — 2 Retractations, IV : Et ubi dixi de Pâtre et Filio ;

qui gignit, et quem gignit, unum est,... unum sunt.



218 ED. LOGOZ

Dans ses Retractations, où il faisait la revision méthodique
de ses précédents travaux et corrigeait avec soin les passages
suspects, il rectifie en disant : ils sont une seule et même
chose1. Dans le de Trinitate, enfin, il écrira, dans le même
ordre d'idées : ils sont un seul Dieu (unus sunt).

Il y a dans ces corrections successives de véritables jalons
qui permettent de saisir le genèse et de prévoir l'évolution
rapide de la pensée trinitaire du futur dogmaticien. D'abord,
révélation d'un état d'âme où Dieu par Christ se manifeste
comme une puissance immanente et impersonnelle (unum-
est). Puis Dieu et le Fils séparés par la pensée, mais par la
pensée seulement, alors que l'expérience religieuse les saisit
encore comme activité vivante et impersonnelle (unum sunt).
Enfin, le dogme reçu. Une unité personnelle dans une dualité

également personnelle (unus sunt).
Néanmoins parmi ces variations une chose ne change pas,

c'est le souci de l'unité divine. Le caractère distinctif de

l'Augustinisme est là, et somme toute, cette théologie
compliquée devient inintelligible si on perd de vue ce point de

repère. La spéculation trinitaire de l'apologète africain est

une suprême tentative de ramener au pur monothéisme un
dogme élaboré par des esprits où subsistaient des survivances
polythéistes.

Citons encore. En 390 il définissait la Trinité de la manière
suivante : La Trinité est un Dieu unique, de qui nous tirons
notre être (le Père), par qui nous sommes (Filius redemptor),
en qui nous subsistons (Spiritus Sanctus)2. Il est clair qu'ici la
Trinité n'a plus qu'une valeur verbale, et que la distinction
des personnes ne correspond à aucune réalité. Dans le même

ouvrage, la réduction à l'unité est encore accentuée, et
l'individualité de la seconde personne de la Trinité s'évanouit
dans cette expression où Dieu lui-même est un principe
neutre : Ce qu'il engendre, c'est soi-même3.

1 Ibid., IV.
5 De vera religione, 1, 55 : Trinitatem unum Deum, ex quo (Creator) sumus, per

quem sumus (Filius redemptor), in quo sumus (Spiritus sanctus).
3 Ibid, I, 14 : Quod autem ab eo genitum, idipsum est.



AUGUSTIN ET LE DOGME 219

Bientôt cependant, l'ancien rhéteur revenu de toutes les

vanités de ce monde, devait renoncer à son rêve d'ascète

contemplatif et de libre chercheur. La renommée le tirait de

la solitude studieuse où il pensait couler une vie nouvelle
non moins ardente que celle de sa jeunesse, mais combien
différente. Prêtre malgré lui, puis évêque, il liait sa destinée
à celle de l'Eglise, et du même coup le principe d'autorité
s'imposait à lui, il subissait l'empire irrésistible de son nouvel

état, et consentait tacitement à la diminution graduelle,
sinon à la perte, de cette pleine indépendance morale et
intellectuelle que les plus fiers esprits n'ont pu éviter en se

vouant au sacerdoce.

Mélange de soumission aveugle et de liberté, de spéculation

idéale et d'histoire, voilà la théologie d'Augustin, et en

particulier sa doctrine trinitaire.
Le dogme est un mystère qu'il faut accepter en fils docile

de l'Eglise, mais c'est un mystère qu'il n'a jamais renoncé à

vouloir pénétrer.
Le Dieu de l'Eglise et de la Bible est donc un Etre unique

en trois Personnes (una essentia, très personaé). A l'inverse
d'un grand nombre de pères grecs qui dénaturaient l'Ecriture
et la dépouillaient de son caractère de révélation concrète en
cherchant derrière la signification apparente des textes une
gnose idéale et antihistorique, Augustin prend la Bible au
sérieux. Sans renoncer à l'interprétation allégorique, il voit
dans la Bible l'histoire réelle des manifestations rédemptrices
de la divinité. Son exégèse, humble servante de la dogmatique,

repose sur un principe très simple. Partout ou l'Ecriture

mentionne quelque action particulière de Dieu, sans

l'attribuer expressément ni au Père, ni au Fils, ni à l'Esprit,
on doit en conclure que Dieu intervient comme Trinité
indivisible. C'est le cas dans presque tout l'Ancien Testament,
lors de la création et dans la plupart des théophanies. Par
contre ce n'est pas la Trinité qui descendit sur le Fils au
baptême ou sur les disciples à la Pentecôte. C'est l'Esprit.
Quant au Fils, sa divinité essentielle d'après la Bible
(Prologue de Jean, 1 Cor. 1 : 24, etc.) ressort d'un raisonnement



220 ED. LOGOZ

peu compliqué. S'il n'a pas été créé il n'est pas une créature,
et s'il n'est pas une créature, il est de la même substance que
le Père. Car toute substance qui n'est pas Dieu est une créature,

et celle qui n'est pas créature est Dieu. Par là nous
entrons déjà dans la spéculation pure. Aussi bien l'histoire
et l'Ecriture, bonnes filles, n'ont-elles d'autre rôle que celui
de munir de copieux appuis cette théorie idéale. Qu'il ne
soit pas facile de concevoir comment le Dieu unique est en

trois personnes, Augustin le reconnaît franchement. Cela

tient sans doute à la dégradation de l'esprit humain et aussi

à ce que nous sommes incapables de nous placer sous l'angle
de vision qu'il faudrait, c'est-à-dire de faire abstraction, en

parlant de Dieu, des catégories de l'espace et du temps. Ce

sont les cadres ou les moules dans lesquels se placent
nécessairement les objets sensibles et les phénomènes passagers.

Autant il est impossible de concevoir les créatures autrement

que distinctes les unes des autres par des intervalles
temporels et spatiaux, autant il est absurde d'asservir Dieu
••aux contingences du temps et de l'espace. La divinité est au-
dessus. Dans la Trinité on doit penser que rien ne correspond

à des distinctions de temps et de lieux1. C'est parce que
la raison humaine est une faculté discursive qu'elle tend
invinciblement à émietter et qu'elle éprouve tant de difficultés
à concevoir l'indivisible simplicité et l'unité de Dieu. En

revanche, la contemplation, la mystique active saisit Dieu
dans une intuition synthétique qui illumine l'âme comme un
éclair dans la nuit (De Trinitate, VIII, 2).

Des deux mots par lesquels les Latins ont traduit l'expression

grecque oium (essentia et substantia), Augustin donne la
préférence au premier. Dieu est essence, et non substance,
ear la substance suppose toujours quelque chose à quoi elle
sert de support. En Dieu il ne saurait y avoir ni accidents,
ni attributs divers qui rompraient son immuable simplicité.

En Lui être heureux, grand, sage, vrai, bon, ou n'importe

1 Contra Maximinum, II, 26 : Nihil putetur in hac Trinitate temporibus
locisque distare.



AUGUSTIN ET LE DOGME 221

quoi, c'est une seule et même chose'1. Comprenons donc, si

nous le pouvons et dans la faible mesure où nous le pouvons,

que Dieu est bon sans qualité, grand sans quantité, créateur

sans besoin, au-dessus de tout sans être localisé, remplissant
tout sans avoir une manière d'être particulière, tout entier

partout sans être nulle part, éternel et indépendant de la
durée, appelant à l'existence les choses changeantes sans

éprouver aucune modification de son être propre, impassible®.

Il est donc, dira plus tard Spinosa, l'identité des contraires,
une indétermination pure, ou encore le principe de l'Univers
dont l'existence est inconcevable puisque le Créateur est une
essence immuable, et que la création implique un mouvement

de la volonté suprême. Cette idée philosophique de

Dieu est donc ou contradictoire ou panthéiste.
Il y a plus. Le penseur chrétien a revêtu des mêmes prédicats

rigides les perfections morales de Dieu dont l'essence

est d'être non seulement Eternité, Toute Puissance, Grandeur
infinie, mais encore Esprit, Vie, Intelligence, Volonté et

Amour. Il n'a pas la vie, l'esprit, etc., il est tout cela
immuablement, car quid habet, id est, et tout cela c'est son essence

même.
Ainsi on peut prévoir que la pensée d'Augustin, régie par

le double postulat de l'immutabilité et de la simplicité, en

opposition au Manichéisme, inclinera vers une réduction à

l'unité du trithéisme subtil du dogme officiel.
L'Eglise enseigne, en effet, que le Dieu vivant des Ecritures

est une Trinité ou une essence unique en trois personnes,
et s'est révélé comme tel. Cette doctrine est donc l'expression
d'une ineffable réalité qu'il faut embrasser par la foi pour
être dans la vérité salutaire.

1 De Trinitate, VI, 7 : Non est ibi aliud beatum esse et aliud magnum esse

aut sapientem aut verum aut bonum aut omnino esse.
2 De Trinitate, V, 1 : lit sic intelligamus Deum, si possumus, quantum pos-

sumus, sine qualitate bonum, sine quantitate magnum, sine indigentia creatorem,
sine situ praesidentem, sine habitu omnia continentem, sine loco ubique totum,
sine tempore sempiternum, sine ulla sui mutatione mutabilia facientem, nihilque
patientem....

THÉOL. ET PHIL. 1910 15



222 ED. LOGOZ

Toutefois, ou comprend que cette proposition puisse
paraître énorme aux esprits que la grâce n'a point touchés, et
autant pour faire tomber les résistances intellectuelles des

incrédules que pour l'honneur de l'Eglise, il est permis à

l'apologète chrétien de tenter une justification de la foi catholique

devant le tribunal de la raison.
Le procès trinitaire se résume dans la triple définition

suivante: le Père engendre (Pater gignit), le Fils est

engendré par le Père (Filius a Pâtre genitus est), le Saint-
Esprit procède du Père... et du Fils (Spiritus Sanctus pro-
cedit a Pâtre... Filioque).

Nous avons vu tout à l'heure comment un simple
syllogisme tiré de la notion de substance établit la divinité essentielle

du Fils. A supposer qu'il y ait un Fils, répliquaient les
Manichéens. Or quand Faustus, leur subtil docteur et

l'implacable ennemi du catholicisme, objectait par exemple que
cette divinité était si peu évidente que, sauf quelques
disciples, personne parmi les Juifs ne l'avait reconnue au
Christ, Augustin répondait avec hauteur que les chrétiens
sont ultra homines (Trinit. I, 6). Le débat était clos par une
fin de non recevoir.

Ce n'était pas si facile à propos de la divinité personnelle

de l'Eprit. Cette troisième hypostase avait joué
jusqu'alors un rôle, tantôt nul, tantôt embarrassé, toujours
gênant dans la pensée des Pères. On l'avait admise par simple

accommodation à la formule du baptême et parce qu'il
fallait assigner une place dans l'enseignement doctrinal à

cet Esprit dont parle si fréquemment l'Ecriture1. Malgré
tout, la gnose de l'Esprit restait flottante. Autant les Pères

1 Les Apologètes sont presque muets sur ce point et ne songent en tout cas

jamais à personnifier l'Esprit.
Tertullien se borne à établir la personnalité de l'Esprit d'après la formule du

baptême (tertius... sicut a fonte rivus).
Pour Irénée, l'Esprit est une unctio, donc une chose, le Père étant unguens, et

le Fils unctus.
Chez Origene, l'Esprit est la première création du Père par le Fils, et la

consubstantialité des trois hypostases est conçue dans le sens d'un panthéisme
subtil.



AUGUSTIN ET LE DOGME 223

s'arrêtaient avec complaisance aux questions relatives au

Fils, autant ils affectaient de se dérober dès qu'il s'agissait
du Saint-Esprit. S'il est consubstantiel à Dieu, et s'il en sort
comme le Fils, pourquoi n'est-il pas un second Fils? Et s'il
ne l'est pas, qu'est-il? Quant à Athanase il avait négligé de

porter son attention sur ce point.
On avait donc cru lever toutes les difficultés et

sauvegarder la hiérarchie divine en parlant d'un engendrement

pour le Fils et d'une procession pour l'Esprit.
Nous retrouvons le même embarras de pensée chez

Augustin. Non qu'il hésite à affirmer la personnalité distincte
de l'Esprit, car le même syllogisme qui prouve la divinité
personnelle du Fils accrédite également celle de l'Esprit,
d'après le témoignage des Ecritures. Tout ce qui est de

l'essence de Dieu est Dieu. Mais s'agit-il de préciser la nature
de cet agent divin, l'apologète africain n'échappe pas aux
incertitudes de ses devanciers. Le Saint-Esprit, dit-il, est une
certaine communion ineffable du Père et du Fils*. Enfin, —
l'aveu est à noter, — le dernier mot du De Trinitate sera que
la procession de l'Esprit comme personne distincte est

incompréhensible.
Le plus simple serait donc d'admettre par la foi le mystère

du Dieu unique en trois personnes, puisque l'esprit humain
ne le saurait pénétrer, et le propos d'un docteur catholique
sera toujous limité à la réfutation des erreurs d'interprétation.

Et ces erreurs reviennent à deux principales, celle qui
voit dans la Trinité une tripartition effective de la divinité,
un trithéisme ou même un tétrathéisme, et celle de Sabellius

qui escamote la Trinité au nom de l'unité inviolable de

Dieu.
La première de ces erreurs, commune aux Néoplatoniciens

et aux hérétiques chrétiens, provient sans doute de

ce qu'ils ont été incapables de considérer la Trinité sous le
seul angle de vision convenable : hors le temps et hors
l'espace, c'est-à-dire hors de la sphère de la mutabilité. Dès lors

1 De Trinitate, V, 2 : Ergo Spiritus Sanctus ineffabilis est quaedam Patris

Filiique communio.



224 ED. LOGOZ

ils ont dû l'envisager dans l'ordre de la succession régi par
le temps et dans l'ordre de la distinction régi par l'espace.
L'unité immuable de Dieu est ainsi devenue, chez Plotin, la
Trinité panthéiste d'une essence qui se dégrade en hypostases

inférieures, et, chez les hérétiques, la subordination
respective des trois personnes de la Trinité qui équivaut à

une hiérarchie de trois dieux.
Ces fausses conceptions ne sont plus permises si on se

place au seul point de vue qui soit digne de Dieu, autrement
dit au point de vue de l'éternité. En pensant à la Trinité,
qu'on ne fasse aucune distinction de temps et de lieux1. C'est

la méthode d'Augustin et c'est par le rappel constant de ce

principe qu'il estime sauvegarder d'une part l'immuable
unité de Dieu et d'autre part la doctrine ecclésiastique des

trois personnes. On ne saurait donc souscrire à l'opinion de

Tertullien qu'il fut un temps, avant l'engendrement du Fils,
où le Père était seul, ce qui reviendrait à dire que Dieu n'a

pas toujours été Père et que la Trinité n'est pas éternelle.
Arius, dit-on, tombait dans une erreur plus pernicieuse
encore en faisant naître le Fils du Père à l'instar d'une simple

créature, sans comprendre que naître de Dieu c'est être
tout ensemble cosubstantiel et coéternel à Dieu2. Dieu a donc

toujours été Trinité, Père, Fils et Saint-Esprit. Autrement
il faudrait admettre que Dieu, simple et immuable par
définition, s'est métamorphosé en Trinité, ce qui est manifestement

absurde.
Soit. De toute éternité le Dieu unique est en trois personnes.

A qui tente de percer ce mystère il importe d'écarter un
nouvel écueil, et cet écueil consisterait à vouloir expliquer
le rapport de l'essence divine aux trois personnes comme
une relation de genre à espèces, ou d'espèce à individus. Car
si les personnes étaient à l'essence comme trois espèces au

genre animal, ou trois chevaux à l'espèce chevaline, il
faudrait toujours statuer une pluralité d'essences pour les per-

1 Nihil putetur in hac Trinitate temporibus locisque distare.
2 De Trinitate, IV, 30 : quia inseparabiliter sunt unius ejusdem substantiae

vel, si hoc melius dicitur, essentiae.



AUGUSTIN ET LE DOGME 225

sonnes, celles-ci seules auraient une existence réelle et nous
retomberions dans le trithéisme ou le tétrathéisme.

Quant à la comparaison des trois statues tirées d'un même
bloc de marbre, Augustin en montre l'inconvenance avec
force. Pourquoi trois seulement et non deux ou un nombre
quelconque, s'il plaisait à l'artiste1? L'essence divine ne

comporte au contraire que trois personnes ni plus ni moins,
comme nous le verrons ci-après.

Pour l'instant constatons que la pluralité des personnes
n'a rien à faire avec une tripartition de l'essence première,
et que Dieu doit demeurer un et indivisible.

Cependant il y a trois personnes. Avant de rechercher en

quoi elles se distinguent, il importe de dire en quoi elles ne
diffèrent ni en quantité, ni en qualité; ce qui serait le cas si
chacune d'entre elles participaient à l'essence divine en
proportions variables. L'immuable simplicité de Dieu en serait
atteinte. Or la vérité, la bonté, etc. sont égales dans chacune
des trois personnes, et chacune de celles-ci possède les
perfections divines dans leur totalité. De plus elles ne sauraient
différer de l'une à l'autre par la prééminence ou le déficit de

certains attributs2. En Dieu il n'y a pas d'attributs, et si

l'infirmité du langage humain et les nécessités de la pensée

obligent à nommer ainsi les adorables perfections de Dieu,
celles-ci, toutes ensembles, ne sont qu'une seule et même
chose. Le Père n'a rien de plus que le Fils, le Fils n'a rien
de moins que le Père, et l'Esprit enfin est égal à l'un et à

l'autre en tout3.
Ainsi cosubstantielles, coéternelles, les trois personnes

sont encore égales. Il y a mieux encore. Dans cette Trinité,
l'égalité est telle que non seulement le Père n'est pas plus
grand que le Fils quant à la divinité, mais que le Père et le

Fils ensemble ne sont pas plus grands que le Saint-Esprit,

1 De Trinitate, VII, 6.
2 De Trinitate, Vili, 1 ; V, 4.
3 Dans quelques passages isolés Augustin paraît conserver un reste de

subordination incompatible avec l'ensemble de la spéculation. Par exemple De Trinitate,

IV, 20. Principium deitatis Pater est.



226 ED. LOGOZ

que chacune des trois personnes en particulier n'est rien moins

que la Trinité elle-même1. Pourquoi donc ne disons-nous pas
que ces trois entités sont une seule et même personne, comme

une seule essence et un Dieu unique, mais disons-nous trois

personnes, quoique nous ne disions ni trois Dieux ni trois
essences, sinon parce que, dans l'obligation d'exprimer ce qu'il
faut entendre par la Trinité, nous ne voulons pas rester muet
si on nous demande pourquoi trois puisque, nous confessons

qu'ils sont trois®? Invoquera-t-on l'Ecriture? Si elle est en
contradiction avecletrithéisme et affirme le monothéisme, si elle
nous révèle un Dieu personnel, elle n'enseigne pas l'unité
de la personne, et nous disons trois personnes parce qu'elle
ne le défend pas3.

Que faut-il donc entendre par la Trinité? Le dogme ne
tombe-t-il pas en ruines?Qu'en reste-t-il? La distinction des

trois personnes est-elle autre chose qu'une accommodation
ou un vain jeu de mots? Après avoir démasqué le danger du
trithéisme au nom de l'immuable simplicité de l'être divin,
Augustin pourra-t-il éviter le péril du Sabellianisme, allant
ainsi de Charybde en Scylla? Et puisque enfin il est essentiel
à Dieu d'être personnel, le dogme trinitaire ne revient-il pas
à cette proposition absurde que Dieu est une personne en
trois personnes4?

Jusqu'ici, c'est très évident, la pensée d'Augustin, soucieux
d'établir l'unité de Dieu en creusant l'idée d'essence pure,
simple et immuable, est devenue à son tour un creuset où
viennent se fondre et disparaître les trois personnes de la

1 De Trinitate, VIII, 1 : Tantamque esse aequalitatem in ea Trinitate ut non
solum Pater non sit majus quam Filius, quod attinet ad divinitatem, sed nec

Pater et Filius simul majus aliquid sint quam Spiritus Sanctus, aut singula quae-

que persona quaelibet trium minus aliquid sit quam ipsa Trinitas.
2 De Trinitate, VII, 6: Cur ergo non haec tria simul unam personam dicimus,

sicut unam essentiam et unum Deum, sed très dicimus personas, cum très Deos

aut très essentias non dicamus, nisi quia volumus, vel unum aliquod vocabulum

servire huic signification!, qua intelligitur Trinitas, ne omnino taceremus,
interrogati, quid très cum très esse fateremur.

3 De Trinitate, VII, 4.
4 Non enim aliud est Deum esse, aliud personam esse: sed omnino idem.



AUGUSTIN ET LE DOGME 227

Trinité. Mais en même temps cette pensée établissait un
cercle vicieux dont elle ne pouvait sortir. La notion d'essence

ainsi entendue ne mène à rien sinon à la vague hypothèse
d'un premier principe qui n'est pas même une force, puisque

la force implique le mouvement. Le Dieu essence du

Néoplatonisme est donc une chose inerte en soi et pour soi.
Ce n'est pas le Dieu du grand converti que l'amour rédempteur

du Tout-Puissant avait miraculeusement arraché aux
fantômes du Néant et qui le pénétrait des effluves de la

grâce. Tout ce qui est tire de Dieu la réalité de son être, et
dans ce sens il n'y a qu'un seul être hors duquel il n'y a

rien. Mais en même temps l'universelle puissance que la
raison discerne au fond de toutes choses est un être vivant,
agissant, miséricordieux, le bonum, bonum, bonum omnis

boni, l'immutabilis Veritas, l'amor ineffabilis, la voluntas

suprema qui redresse, reforme et vivifie la volonté morte de

ses créatures pécheresses.
O étemelle vérité, amour vrai, éternité souverainement

aimable, tu es mon Dieu, jour et nuit je soupire après toi*.
L'ardent Africain ne spécule pas sur la nature de l'Etre
suprême à la façon des philosophes purs. Alors même que sa

logique déduit les conséquences rigoureuses du principe
métaphysique de l'essence divine, il s'exalte, il contemple, il
adore, et sa foi, enrichie d'expériences religieuses brûlantes,
collabore spontanément avec sa pensée. Son idée de Dieu
devient ainsi l'intuition directe du grand Vivant, qui ne se

révèle pleinement qu'à celui qui le sert dans la foi, l'espérance

et l'amour3.
Dans l'histoire, c'est-à-dire dans l'espace et dans le temps,

le Dieu créateur et Sauveur s'est manifesté comme le Père

Tout-Puissant, le Fils qui nous l'a fait connaître, et le Saint-
Esprit qui conduit le pécheur à l'un et à l'autre.

Tout à l'heure la métaphysique pure dissolvait la distinc-

1 Confess. VII, 16: 0 aeterna Veritas, et Caritas, et cara aeternitas tu es deus

meus; tibi suspiro die ac nocte. — Remarquer la gradation trinitaire dans cet

¦élan mystique.
2 Enchiridion ad Laurentium, 3 : Fide, spe, caritate colendum deum.



228 ED. LOGOZ

tion trinitaire. C'est maintenant sur le terrain de l'histoire et
de l'expérience chrétienne qu'Augustin se place pour la
ressaisir. Le Dieu vivant et personnel est celui qui dans l'œuvre
de la Rédemption chrétienne se révèle sous le triple aspect
de Père, Fils et Saint-Esprit. C'est donc un rappel à la foi
qui seule conduit du Dieu mort des philosophes au Dieu
vivant des croyants. Mais si la foi porte en elle-même sa

démonstration au regard des catholiques fidèles, elle est

sans autorité pour les incrédules, et son imperfection, chez
les chrétiens égarés, engendre l'hérésie. Pour convaincre les

uns et les autres de la vérité de la doctrine orthodoxe,
l'apologète doit nécessairement recueillir des preuves en dehors
de l'expérience religieuse.

L'évêque d'Hippone s'y est appliqué, et, négligeant en

apparence la méditation métaphysique de l'essence simple et
immuable de son Dieu, c'est dans la nature entière et
notamment chez l'homme, la plus excellente des créations
terrestres, qu'il ira rechercher sinon des preuves positives, du
moins des analogies et des vraisemblances en faveur du
dogme trinitaire. Il le fait au nom de certains principes qui
règlent le jeu constant de sa pensée et qu'on ne peut ignorer.
Ils sont la clef de sa théologie presque entière.

Le premier, c'est que le Dieu trinitaire de la Rédemption
étant le Créateur de l'Univers, toutes les créatures, quelles-
qu'elles soient, tirent leur être de la Trinité créatrice, et
doivent en porter l'effigie plus ou moins nette.

Le second principe est celui-ci. Dieu ne change pas, son
action dans le monde ne saurait troubler son immutabilité,
et si par exemple l'empreinte qu'il imprime à ses œuvres
est une empreinte trinitaire, c'est qu'il est en soi Trinité.

Fidèle à sa méthode de ne rien penser de Dieu qui ne soit
digne de lui, c'est-à-dire indépendamment des contingences
de l'espace et du temps, Augustin transpose dans la sphère
de l'éternel et de l'absolu les vestiges de la Trinité qu'il croit
découvrir dans le monde des phénomènes passagers.

Sans redouter le panthéisme caché dans cet ordre de

considérations, et soucieux de multiplier les symboles et les



AUGUSTIN ET LE DOGME 229

analogies qui renforceront sa thèse, l'ingénieux docteur va
lire jusque dans la matière brute la triple signature de Dieu

qui dans la création agit comme Trinité1. Tout corps en effet

tient de l'ouvrier supérieur et son être, et sa forme, et sa loi"*.

A mesure qu'on s'élève sur l'échelle des créatures et qu'on
passe de celles qui ont moins d'être à celles qui en ont
davantage, l'esprit rendu attentif au triple caractère des actes

créateurs, retrouve plus vive et plus nette cette effigie
trinitaire.

Avant d'étudier l'âme humaine dans sa nature intime où

nous devons voir briller mieux que partout ailleurs l'image
de la Trinité, puisque d'après l'Ecriture, l'âme est faite à

l'image de Dieu, demandons-nous, par exemple, pourquoi les

philosophes et les sages ont toujours divisé la science en
trois parties : la physique ou science de l'être, la logique ou
la connaissance des lois de l'intelligence, et la morale ou
science de la vie. Ne serait-ce point que, sans rien savoir de

la Trinité, ils ont obéi à une impulsion irrésistible, à une
inviolable loi trinitaire qui régit toutes les opérations de l'esprit
humain3?

Est-ce par hasard que dans la science des nombres, le
chiffre 3 et ses multiples donne lieu à de si étranges
combinaisons en logique pure, à de si merveilleuses coïncidences
dans l'histoire des révélations? Il vaut la peine de montrer à

quelles puérilités la hantise d'une idée a pu conduire un
esprit puissant. Augustin consacre tout un chapitre du
de Trinitate à ces propriétés révélatrices du chiffre 3. II
est d'abord la raison du simple au double, de l'unité à la

pluralité, puisque 1 + 2 3. De plus, l'addition des trois
premiers nombres 1, 2 et 3 donne 6, le nombre sénaire

1 De Trinitate, IV, 21 : Sed plane fidenter dixerim, Patrem, et Filium et

Spiritum sanctum unius ejusdemque substantiam, Deum creatorem, Trinitatem
omnipotentem inseparabiliter operari.

2 De vera religione, Vil, déjà cité ; De natura boni contra Manich. 3 : Haec ergo

tria, modus, species, ordo, tanquam generalia bona sunt in rebus a Deo factis,
sive in spiritu, sive in corpore.

3 De civitate Dei, XI, 25.



230 ED. LOGOZ

(senarius numerus) qui est le nombre parfait. La création a

eu lieu en 6 jours, et le 6e vit apparaître l'homme. Le monde
a 6 âges, et Jésus-Christ ouvre le 6e. Quant au nombre 3, le
Sauveur a déclaré vouloir rebâtir le temple en 3 jours, il a

été mis en croix à 3 heures, il a souffert 2x3 heures, il a

été au sépulcre 3 jours et la résurrection a eu lieu à 3 heures
du matin1.

Toutefois, si l'image du Dieu créateur doit être visible
quelque part dans le monde des créatures, c'est dans
l'homme et dans l'homme intérieur qu'il la faut contempler.
Je désire connaître Dieu et l'âme. Rien de plus? Rien absolument®.

C'est donc dans l'âme humaine que le pieux psychologue

va trouver la preuve que Dieu est un et triple tout
ensemble.

Ces trois choses sont: être, connaître, et vouloir. Je suis, je
sais et je veux. Je suis sachant et voulant; je me connais

comme étant et voulant, je veux être et savoir3. Ainsi mon âme
est une et triple dans une vie indivisible.

La mémoire, l'intelligence, la volonté, voilà trois choses en

toi que tu peux compter, mais non pas séparer. Remarque

que ces trois choses, mémoire, intelligence et volonté, sont
indiquées par toi isolément (separatim) mais qu'elles agissent
en se confondanti.

Ces trois énergies principales de l'esprit méritent d'être
étudiées de plus près.

La mémoire est une sorte de sanctuaire, le siège de l'être
et le principe de l'identité permanente de l'esprit. Elle a le

dépôt de tout ce que nous sommes et on pourrait presque
dire que, considérée en elle-même et abstraction faite des

énergies sœurs, elle est l'esprit au repos dans l'inconscience
de soi.

Il n'en va jamais ainsi cependant. Par une incessante et
indissoluble collaboration de la mémoire et de l'intelligence,

• De Trinitate, IV, i.
2 Soliloquia, I, 7 : Deum et animam scire cupio. Nihilne plus? Nihil omnino.
3 Confess. XIII, U.
4 Sermo 52 et de Trinitate, X, 1.



AUGUSTIN ET LE DOGME 231

les images de la première en passant dans la seconde engendrent

le verbe intérieur, à la condition que la volonté lie et
actionne les deux puissances sœurs dont elle procède.

L'esprit humain n'est ainsi une unité vivante et ne prend
conscience de soi comme telle que dans l'activité mutuelle
des trois énergies spirituelles qui le constituent. Or si l'âme
est à l'image de Dieu, cette image n'est-elle pas celle de la

Trinité, une et triple *

A y voir de plus près, on constate même que ni l'une, ni
l'autre des facultés ne saurait se passer du concours de ses

deux collaboratrices dans aucune opération spirituelle, bien

qu'il soit permis de leur assigner à chacune une fonction
particulière. Il n'y a pas de mémoire sans intelligence et

sans volonté, il n'y a pas d'intelligence sans mémoire ni
volonté, il n'y a pas de mouvement de la volonté vers quelque
chose qui n'existerait ni dans la mémoire ni dans l'intelligence2.

Appliquant maintenant cette analogie à l'auguste objet de

sa méditation, Augustin dira que le Père est au Dieu trinitaire

ce que la mémoire (proprie memoria) est à l'âme tout
entière, que le Fils est le Verbe ou l'Intelligence, Sagesse,

etc. (proprie intellectus), et que le Saint-Esprit est la Volonté
ou l'amour (proprie voluntas, amor). Car qu'est-ce donc que
l'amour sinon la volonté?

Pour nous, s'écrie encore l'auteur du de Civitate Dei, après
avoir contemplé son image en nous-mêmes, levons-nous et

comme l'enfant prodigue rentrons dans notre cœur3. Soit,
réfléchissons à notre tour. Cette image de notre âme une et

triple est-elle un raccourci, une copie exacte, un décalque
du Dieu Trinitaire? Dans ce cas la pensée de l'illustre
docteur apparaît clairement: Dieu est une personne vivante, et

les trois personnes de la Trinité ne sont plus que des

manières d'être ou des modes impersonnels de Dieu, car chez

l'homme ni la mémoire, ni l'intelligence, ni la volonté ne

sont en soi des personnes distinctes.
1 De Trinitate, XIV, 6.

2 De Trinitate, XIV, 12. - 3 Sermo, 52.



232 ED. LOGOZ

Cependant cette déduction ne nous est pas permise. Je ne
dis pas que le Père soit la mémoire, ni le Fils l'intelligence,
ni le Saint-Esprit la volonté. Que dis-je donc*? Oui, qu'a
voulu dire l'auteur de tant de fragments sans lien organique
et qui dans le de Trinitate lui-même, en dépit du titre, n'a
pris nul souci d'une exposition systématique?

Reprenons donc le problème. Chacune des trois personnes
de la Trinité est Dieu tout entier, ou ne l'est pas, en vertu
du principe supérieur: Dieu est un être simple et immuable.
Aucune tripartion de l'essence divine n'est concevable, et ce
n'est pas par l'essence ou l'être que les Personnes se

différencient les unes des autres. Ce n'est pas davantage par une-

inégale distribution des attributs ou perfections, puisque
Augustin affirme à chaque page qu'en Dieu il n'y a pas
d'attributs, et que la notion de substance, avec les attributs
qu'elle suppose, ne convient pas à l'être suprême. Tout ce

que Dieu a, il l'est immuablement, et tout ce qu'il est,
chacune des trois personnes trinitaires l'est intégralement.

Ce n'est pas enfin par leur qualité d'être des personnes
que le Père, le Fils et l'Esprit se distinguent. Ayant tout en

commun, formant un seul Dieu personnel et vivant dans

une essence indivisible, rien ne permet la distinction des

personnes dans cette illusoire Trinité à moins que, et c'est la
seule issue, ce grand labeur d'un puissant esprit et son

apparente fidélité au dogme ne cache un involontaire retour à

l'unitarisme de Sabellius qu'il s'agissait de convaincre d'erreur

et d'imposture.
En effet, d'après ce que nous venons de constater, le Père,

le Fils et l'Esprit ne seraient plus des personnes, mais des

manières d'être (npoaund), des modes du Dieu unique, vivant
et personnel. La vie en Dieu c'est son essence même1. Sabellius

incarnait, localisait, crucifiait le Père sous l'enveloppe
du Fils, et faisait mourir Dieu. A cette pensée Augustin
frissonnait, et dans les cénacles les Manichéens et les philo-

1 De Civitate Dei XI, 28.
2 De Trinitate XV, 5 : Vita in Deo, ipsa est essentia ejus.



AUGUSTIN ET LE DOGME 233

sophes de l'école de Porphyre ricanaient. Dans ce temps de

luttes passionnées, il fallait à toute force, pour l'honneur de

l'Eglise et la défense de la foi, maintenir, accréditer, légitimer

si possible le fondement de l'édifice chrétien : Dieu en

Christ, Dieu humilié par un prodige d'amour ineffable, Dieu
souffrant, mourant pour le salut du monde, sans cesser
d'être l'Etre immuable et souverain.

C'est la grande préoccupation religieuse d'Augustin. Elle

perce à chaque page du de Trinitate. De là ces sautes brusques

des hauteurs de la spéculation métaphysique dans la
réalité concrète de l'histoire évangélique. De là ses réserves,
ses hésitations, ses contradictions, et parfois au terme d'un
mouvement dialectique, le renoncement brusque à un
raisonnement sans issue et la soumission à l'autorité. Baur et
Dorner à sa suite voient dans les études trinitaires
d'Augustin un essai de combinaison de l'idée métaphysique d'un
Principe absolu avec l'intuition du Dieu vivant, à l'aide des

analogies tirées de l'esprit humain. C'est vraisemblable, quoique

je n'aie rencontré nulle part cette intention nettement
avouée. Que, d'autre part, la distinction des personnes,
incompatible avec l'idée d'un Dieu unique, soit une fiction,
une illusion à laquelle Augustin voulait conserver un
semblant de réalité, il est impossible de n'en pas convenir. Mais
enfin le pénétrant penseur que fut l'évêque d'Hippone n'a
jamais consenti à tirer l'ultime conclusion de sa grande
prémisse monothéiste. Il avait sans doute pour cela des raisons

que la raison ne connaît pas, ou plutôt que sa raison à lui,
soumise à l'obéissance du Christ, se refusait à déduire.

Dans la page capitale du de Civitate Dei où sa propre pensée
court le risque d'être confondue avec celle des Sabelliens

(nominis Trinitas sine subsistentia personarum), il montre
ce qui l'en sépare et croit fonder une Trinité réelle dans
l'essence individuelle de Dieu. Nous disons néanmoins que la
Trinité est simple, puisqu'elle est essentiellement ce qu'elle a,
excepté ce que nous disons de la relation de chaque personne
vis-à-vis de l'autre. Car de même que le Père contient le Fils
et qu'il y a cependant un Fils, de même le Fils a le Père, sans



234 ED. LOGOZ

être lui-même le Père*. C'est donc la nécessité morale
d'envisager Dieu tour à tour comme Père, comme Fils, et....
comme Saint-Esprit qui légitime la distinction trinitaire.
Autrement dit, l'âme chrétienne contemple en Jésus-Christ le
Dieu qui se donne (Pater gignit) et le Dieu qui s'est donné
(Filius genitus est), et c'est le même Dieu qui se manifestait
au cœur du pieux évêque sous la forme d'une mystérieuse
triplicité : Dieu en soi, transcendant au monde, Dieu en
Christ, ou Dieu révélé dans l'œuvre de la création et de la
Bédemption, Dieu dans l'homme enfin, immanent à l'âme du
fidèle comme Esprit de grâce. A ce point de vue, la Trinité
d'Augustin c'est l'expérience religieuse élevée à la catégorie
de l'absolu. S'est-il flatté d'avoir mené à chef son hardi
propos, et veut-il qu'on tienne pour des preuves ses allégories?

Pas le moins du monde. Il confesse l'incapacité des

mortels à soulever le voile du mystère divin et, s'il en parle
c'est pour ne pas se taire. Son dernier recours est une
exhortation à la foi et à l'amour, l'amour qui lui fournit le

symbole le plus beau et le plus rapproché de sa pensée:
Dès qu'on en vient à l'amour, le mystère de la Trinité s'illumine

: l'être aimant, l'être aimé, et l'amour lui-même*—
l'amour qui les unit, l'amour qui est le don d'eux-mêmes et ne
saurait être une personne. Augustin l'a bien compris. Tantôt
il déclarait inconcevable la procession de l'Esprit; à l'ordinaire

il corrige l'ancien dogme en feignant de le compléter
et, au lieu de faire procéder l'Esprit du Père seul (ce qui
donne l'idée d'un second fils illégitime), il le fait procéder
du Père et du Fils (filioque), c'est-à-dire encore du même
Dieu. Dithéisme alors, au lieu du trithéisme grec? Non pas.
Monothéisme au contraire, foi triomphante au Dieu vivant et

personnel de l'Evangile, modalisme voilé, si l'on veut, et

1 De Civitate Dei, XI, 10: Sed ideo simplex dicitur (Trinitas), quoniam qoud

habet hoc est, excepto quod relative quaeque persona ad alteram dicitur. Nam

utique Pater habet Filium, tamen ipse est Filius, et Filius habet Patrem, non

tarnen ipse est Pater.
2 De Trinitate, IX, 2 et XV, 6 : Ubi ventum est ad caritatem, eluxit paululum

Trinitas : id est amans, et quod amatur et amor.



AUGUSTIN ET LE DOGME 235

peut-être quelque chose de plus. C'est l'effort d'un puissant
génie religieux pour concilier, sans les sacrifier l'un à l'autre,
les termes de l'antinomie irréductible de la transcendance et
de l'immanence de Dieu, de l'infini et du fini, de l'absolu et
du relatif. C'est enfin, pour faire entendre un langage à

peine moins abstrait, une des plus grandioses tentatives de

l'esprit humain pour situer le théisme religieux à égale
distance des deux pôles glacés entre lesquels la raison oscille
invinciblement, d'un côté l'athéisme pur et simple ou le
déisme d'un Etre suprême transcendant et indifférent à un
monde éternel, de l'autre le panthéisme qui noie Dieu et

l'homme dans l'océan mouvant des phénomènes. Que la
créature s'incline donc devant l'incompréhensible! C'est après
tout le dernier mot d'Augustin. Deux ans avant sa mort, en

428, le viel apologète catholique devait reprendre le débat
séculaire avec l'évêque arien Maximin. Quand celui-ci
arguait que la distinction personnelle du Père et du Fils exclut
l'unité personnelle de Dieu1, Augustin pris de court hésite
devant l'interprétation du célèbre passage de Jean... afin
qu'ils soient un comme nous sommes un,... sacrifie d'abord
l'unité personnelle de la dualité divine, pour la postuler tôt
après2. D'ailleurs tout n'est-il pas incompréhensible dans le

dogme? Par exemple si on en vient à parler de l'essence

suprême, qui peut expliquer quelle différence il y a entre naître
et procéder3^ Il semble donc établi que l'existence du Saint-

Esprit ne répond pas à une nécessité de la pensée, et que
le seul souci de fidélité au dogme et à l'Ecriture ait empêché

Augustin d'en faire bon marché. Pour le Fils, c'est autre
chose ; il est Dieu en acte dans la Création et la Rédemption.
Le dernier mot de l'évêque d'Hippone, le voici : Ne voyez-
vous donc pas combien il est nécessaire que Celui qui n'est pas
tiré du néant ne puisse être d'aucune autre substance, sinon

1 Collatio cum ilaximino... non ad aequalitatem, sed ad singularitatem.
2 Ibid. Ct sint unum, sicut et nos unum sumus.,. unum propter individuarti

eamdemque naturam... aliud unus est.
3 Contra Maxim. II, 14 : Quid autem inter nasci et procedere intersit, de illa

excellentissima natura loquens explicare quis potest



236 ED. LOGOZ

de Dieu*. Christ est Dieu ou une simple créature, tiré du
néant, muable et faible. Dans cette alternative, Dieu reste

muet, caché et inaccessible; le principe d'autorité charnelle,
le christianisme s'écroule, et la foi n'est plus que l'illusion
des âmes vouées à un éternel veuvage.

1 Ibid. II, 14. Nec videtis quam necesse sit, ut qui non est ex nihilo, non ex

aliqua re alia, sed ex Deo.


	Augustin et le dogme [suite]

