
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1910)

Heft: 1-2

Artikel: Un pont de l'ancien au nouveau testament : les apocryphes et les
pseudépigraphes

Autor: Barrelet, James

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379865

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN PONT DE L'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT

Les Apocryphes et les Pseudépigraphesi

PAR

JAMES BARRELET

En lisant le Nouveau Testament, on est frappé de rencontrer

des allusions à certains faits, des citations, la mention
de noms propres ne figurant ni les uns ni les autres dans
l'Ancien Testament. Ces faits, ces paroles, ces noms sont
cependant supposés connus des lecteurs. Ainsi, dans son

Epître, Jude rapporte une rencontre entre l'archange Micaël
et Satan, se disputant le corps de Moïse, et une parole adressée

au diable par cet archange (Jude 9). Dans le même écrit
est citée une prophétie prononcée par Enoch, « le septième
homme depuis Adam. » (Jude 14, 15.) La 2e Epître à Timothée

connaît les noms des magiciens d'Egypte qui résistèrent
à Moïse: ils s'appelaient Jannès et Jambrès. (2 Tim. 3 : 8.)

De plus, il est facile de constater que Jésus et les écrivains
du Nouveau Testament opèrent avec des doctrines qu'ils
supposent admises par leurs auditeurs ou lecteurs,
puisqu'ils ne cherchent pas à les démontrer. Ainsi certains traits
concernant l'attente du Messie et sa préexistence, la mention
d'anges nombreux, le rôle de Satan et des démons, la
distinction entre le siècle présent et le siècle à venir, la résur-

1 Ce travail a été présenté le 11 octobre 1909 aux cours de vacances offerts

aux pasteurs de l'Eglise évangélique libre du canton de Vaud.



b JAMES BARRELET

rection individuelle, la rétribution — individuelle aussi —
au jugement dernier, la vie future. Quelques-unes de ces
notions sont à peine ébauchées dans l'Ancien Testament,
d'autres ne s'y trouvent pas.

Où donc les contemporains de Jésus avaient-ils puisé ces
idées? Il en est qui peuvent avoir été, par déduction, tirées
de l'Ancien Testament. Mais cette explication ne rend pas
compte de tous les phénomènes. Nous sommes ainsi amenés
à considérer les écrits qui remplissent l'intervalle entre les

deux parties de la Bible, soit les Apocryphes et les Pseudé-

pigraphes de l'Ancien Testament.
Dans une conférence comme celle-ci, il ne faut pas songer

à faire une étude complète de cette littérature. Notre désir
est de chercher à montrer quel profit on peut en tirer pour
l'intelligence du Nouveau Testament. Nous jetterons d'abord
un coup d'œil sur l'ensemble de ces livres, pour nous arrêter
ensuite à quelques exemples concrets.

Pour beaucoup de protestants réformés de notre génération,

les écrits que nous venons de mentionner sont terra
incognita. Je rappelle brièvement de quoi il s'agit.

Nous nommons Apocryphes un certain nombre d'ouvrages
qui ne figurent pas danslaBible hébraïque, mais qui ont été

admis dans l'Ancien Testament grec, soit la version des

LXX.
Un seul de ces écrits mérite, à proprement parler, d'être

appelé livre historique; c'est I Maccabées, qui retrace fidèlement

et sobrement l'histoire de la guerre nationale des Juifs
contre les Syriens oppresseurs, à partir de l'avènement
d'Antiochus IV Epiphane jusqu'à la mort de Simon, le troisième
des fils de Mattathias qui exerça le pouvoir parmi les Juifs
(175-135 av. J.-C). Cet ouvrage intéressant et sympathique,
que nous possédons en grec — comme, du reste, tous les

Apocryphes — a été rédigé en hébreu ou en araméen
environ 100 ans avant J.-C.

Le 2e livre des Maccabées n'est pas la suite du premier. Il



UN PONT DE L ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT /

couvre une partie de la période dépeinte par celui-ci (176-
161 av. J.-C). Sans être entièrement dépourvu de valeur
historique, il est plutôt un livre d'édification à propos de

l'histoire, dans le genre des Chroniques. Cet écrit se distingue

par son esprit chauvin et sa piété exaltée. La rédaction

grecque que nous possédons est l'original. Il peut avoir été

composé environ à l'époque de la naissance de Jésus-Christ.
3 Maccabées est encore moins historique. C'est la relation

d'une miraculeuse préservation des Juifs de l'Egypte et du
châtiment de leurs ennemis, événement qui ne peut être fixé

chronologiquement. Ce livre ne figure pas dans la Vulgate; il
a été rédigé en grec au commencement de l'ère chrétienne.

C'est également dans la catégorie du roman religieux qu'il
faut ranger Tobit et Judith. Ces deux livres contiennent de

nombreux anachronismes et d'autres inexactitudes qui nous
empêchent de les prendre au sérieux comme sources
historiques. Tobit est écrit dans un bon esprit et a pour but
d'inviter à la piété et à l'observation de la loi les Juifs
dispersés parmi les païens. Judith est animé d'un patriotisme
farouche; ce livre veut exciter le peuple juif à résister à ses

ennemis. Il est vraisemblable que Tobit a été écrit en grec,
tandis que l'original de Judith aurait été hébreu. Ces deux

onvrages ont probablement été composés environ un siècle
avant Jésus-Christ.

Les écrits que nous venons de mentionner, se rattachent
tant bien que mal aux livres historiques. Nous en avons un
autre qui, vu le nom qu'il porte, doit être joint aux
prophètes ; c'est Baruch. Sous ce titre, nous avons une confession
des péchés, une dissertation sur la sagesse et des hymnes,
le tout rédigé dans un beau langage, probablement traduit
de l'hébreu, tandis que la Lettre de Jérémie, censée adressée

par le grand prophète aux exilés de Babylone, paraît avoir
été écrite en grec. La Vulgate et Luther font de la Lettre de

Jérémie le 6e chapitre du livre de Baruch. Il est difficile de

préciser la date de la composition de ces deux ouvrages; ils
sont vraisemblablement de 100 environ avant Jésus-Christ.

Correspondant à la 3e classe du canon hébreu de l'Ancien



JAMES BARRELET

Testament, nous avons deux Apocryphes de caractère gno-
mique : la Sagesse de Jésus, fils de Sirach, appelée
souvent Sirach tout court ou l'Ecclésiastique, et la Sagesse ou
Sapience de Salomon. Le premier fait pendant au livre
canonique des Proverbes; il est un peu fatiguant à lire, vu sa

longueur et son esprit terre à terre. Le petit-fils de l'auteur
nous apprend dans une préface qu'il a traduit ce livre d'hébreu

en grec. On a découvert récemment environ les deux
tiers du livre dans l'original hébreu. Je me permets d'exprimer

des doutes sérieux sur l'authenticité de ces textes. On

est d'accord pour placer la composition de Sirach entre 190

et 170 avant Jésus-Christ. Ce livre serait donc le plus ancien
en date des Apocryphes, antérieur aux guerres des Maccabées.

La Sapience dite de Salomon a été écrite en grec une
cinquantaine d'années avant notre ère. L'auteur montre la

supériorité de la religion juive sur la philosophie grecque ; il
connaît bien cette dernière, lui emprunte des idées et une
méthode, tout en restant fidèlement attaché à la religion de

ses pères.
Aux livres que nous venons d'énumérer, il faut ajouter un

certain nombre de fragments. Ce sont: la prière que Azarîas,
l'un des trois amis de Daniel, est censé avoir prononcée dans
la fournaise, l'histoire de l'accusation mensongère portée
contre la vertueuse Suzanne, et les légendes grotesques de

Bel et du Dragon ; ces morceaux sont des additions au livre
de Daniel. Le livre d'Ester se trouve également enrichi d'un
certain nombre de fragments, songes, édits royaux et prières.
Un petit écrit à part est la prière dite par le roi Manasse,
exilé à Babylone. La liste sera complète, si nous mentionnons
un conte sur trois pages de Darius, seule partie originale
du livre dit 3'' d'Esdras, compilation composée d'extraits de

plusieurs livres de l'Ancien Testament.
Pour le détail du contenu de ces livres apocryphes, je

renvoie à l'Introduction à l'Ancien Testament, de M. Lucien
Gautier, II, p. 403-469.

Ecartés du canon de l'Ancien Testament, tel qu'il fut
arrêté par le synode juif de Jabné ou Jamnia (au sud-ouest de



UN PONT DE L'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT &

la Palestine) à la fin du premier siècle de notre ère, les
Apocryphes faisaient, au contraire, partie intégrante du recueil
sacré en usage parmi les Juifs d'Egypte, soit de la version

grecque de l'Ancien Testament, dite des LXX. Or c'est sous
la forme de cette version que l'Ancien Testament pénétra
dans l'Eglise chrétienne. Il n'est donc pas surprenant que
les Pères de l'Eglise aient accordé aux Apocryphes une
grande autorité et les aient cités comme faisant partie des
saintes Ecritures.

Le seul Père qui ait fait opposition à l'admission des

Apocryphes, est Jérôme; cela s'explique par le fait qu'il avait
appris l'hébreu auprès des docteurs juifs de Palestine. Il
insiste à plusieurs reprises sur la nécessité de s'en tenir à la
hebraica Veritas. Cependant il a traduit quelques-uns des

Apocryhes et, dans la pratique, il ne s'abstient pas de les

citer et de s'appuyer sur eux. L'Eglise catholique romaine a

tranché la question — pour ce qui la concerne — au Concile

de Trente. Dans une de ses sessions de l'année 1546,
cette assemblée a fixé définitivement la liste des écrits
inspirés de la Bible. Parmi eux figurent les livres apocryphes,
à l'exception de 3 Maccabées. La prière de Manasse ainsi que
les 3e et 4e livres d'Esdras sont, dans la Vulgate, imprimés
en appendice, à la suite du Nouveau Testament.

Quelques théologiens catholiques croient pouvoir donner
aux Apocryphes la désignation de livres deutérocanoniques,
c'est à dire constituant un canon d'une valeur inférieure1.
Mais rien ne les y autorise, le texte du décret de Trente ne
faisant aucune différence entre eux et les autres livres de

l'Ancien Testament.
L'attitude des Réformateurs dans cette question ne fut pas

aussi catégorique qu'on l'imagine. Il est vrai que, recourant
aux originaux, ils s'aperçurent bien que les Apocryphes ne
faisaient pas partie du canon hébreu ; aussi n'attachèrent-ils
de valeur probante pour la fixation des dogmes qu'aux livres

1 Nous trouvons cette expression encore sous la plume de M. François Martin,
le savant sémitiste de l'Institut catholique de Paris. (Le livre d'Enoch, Paris 1906,

p. xi, note 1).



10 JAMES BARRELET

proprement canoniques. Mais ils estimaient que les Apocryphes,

en faveur desquels on pouvait alléguer le témoignage

presque unanime de l'Eglise, étaient bons à consulter. On

connaît la déclaration faite à ce sujet par Luther. Les
Réformés partageaient cette manière de voir. Cependant, à

mesure que se développa le dogme de l'autorité des Ecritures,
on en vint à réclamer une distinction plus nette entre ce qui
est inspiré et ce qui ne l'est pas. Des voix s'élevèrent pour
exiger qu'on ne tolérât dans la Bible que ce qui provient
directement de l'Esprit de Dieu et ce sur quoi la foi peut
s'appuyer sans réserve.

C'est au commencement du dix-neuvième siècle que les

esprits s'échauffèrent à ce sujet, surtout en Grande-Bretagne,
parmi les membres et amis de la Société biblique
britannique et étrangère. La question ne fut pas résolue aussi
facilement qu'on le croit parfois; il y eut une lutte acharnée,
dans laquelle triomphèrent les Ecossais, adversaires résolus
des Apocryphes. En 1826, la Société en question décida de

ne plus publier d'éditions de la Bible avec les Apocryphes,
et de retirer ses subsides à celles des sociétés bibliques du
continent qui persisteraient à imprimer ces livres.

C'est cette mesure qui explique l'ignorance dans laquelle
le protestantisme réformé vit depuis longtemps à l'égard des

Apocryphes. Car, tandis que l'Eglise luthérienne, renchérissant

de son côté sur l'opinion favorable de son fondateur,
non seulement conservait les Apocryphes, mais leur
empruntait même des citations dans ses catéchismes, le bon
marché des éditions de la Société britannique avait pour
résultat de bannir parmi nous absolument les Bibles avec

Apocryphes. On trouvait parfois de vieilles Bibles de famille
contenant ces livres ; mais le français archaïque de ces
versions et l'espèce de réprobation qu'on sentait instinctivement

régner à leur égard, en tenait éloigné le commun des

fidèles.
** *

Il est un groupe d'écrits dont nous n'avons pas encore
parlé, ce sont les Pseudépigraphes de l'Ancien Testament.



UN PONT DE L'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 11

Pseudépigraphe signifie : « Livre dont le titre est mensonger,

» c'est-à-dire qui indique comme auteur quelqu'un qui
ne l'est pas. Sans nous arrêter à ce nom, nous dirons qu'on
désigne par ce terme des livres religieux ne faisant partie
ni du canon juif, ni du recueil grec d'Alexandrie. Ces livres
ne se trouvent donc ni dans la Bible hébraïque, ni dans la
version des LXX. Ils ont, cependant, joui en leur temps
d'une très grande faveur; quelques-uns d'entre eux sont
utilisés avec beaucoup de respect par les Pères. Et — chose

étrange — tandis que le Nouveau Testament ne contient pas
une seule citation des livres apocryphes dont nous venons
de parler, les Pseudépigraphes y sont cités une ou deux fois
textuellement. Les passages étranges que nous avons
mentionnés au début de ce travail, sont empruntés à des

Pseudépigraphes.

Passons rapidement en vue les plus importants d'entre
eux.

Le soi-disant 4e livre des Maccabées n'a plus rien à faire
avec la famille illustre de ce nom ; c'est une dissertation
montrant que la raison est maîtresse des passions. Le seul
lien avec l'histoire, c'est l'exemple que l'auteur donne à

l'appui de sa thèse: il rappelle le martyre du vieillard Eiéazar
et des sept frères improprement nommés les sept Maccabées,
récits contenus dans le 2e livre des Maccabées (6 : 18-7 : 41).
Ce livre a été écrit en grec, à peu près à l'époque de la
naissance de Jésus-Christ.

Le livre des Jubilés, appelé aussi ia Petite Genèse (Lepto-
genesis), a été probablement composé en hébreu; nous ne
le possédons complètement que dans une version
éthiopienne. C'est une sorte de paraphrase de la Genèse

canonique, dont le texte est amplifié de nombreuses légendes.
Sa composition remonte peut-être à l'époque des Maccabées.

L'Assomption de Moïse, datant probablement du commencement

de l'ère chrétienne, nous intéresse parce que c'est de

cet ouvrage qu'est tirée la citation de Jude au sujet du
cadavre de Moïse. Du moins, Origene le dit. Malheureusement,
le fragment latin que nous possédons de cet écrit, composé



12 JAMES BARRELET

probablement en hébreu ou en araméen, ne contient pas le-

passage en question. Ce petit livre annonce, sous des traits
apocalyptiques, la fin du monde.

L'Ascension ou le Martyre d'Esaïe raconte, entre autres
choses, que ce prophète fut scié. On a vu une allusion à ce

fait dans Héb. 11 : 36 (ènpîo-Qya-av). Nous avons dans une version

éthiopienne cet ouvrage écrit par un Juif, probablement
dans la première moitié du 1er siècle de notre ère.

Le Testament des douze Patriarches est une sorte de suite
donnée à la bénédiction que dans Gen. 49 Jacob confère à ses

fils. Chacun des douze fils de Jacob commence par raconter
sa vie; il prononce ensuite des exhortations et termine par
des prophéties. C'est un ouvrage juif, dont les origines
remontent peut-être à la période maccabéenne, mais qui a subi
des interpolations chrétiennes ; ainsi le testament de Benjamin

contient une allusion transparente à l'un de ses plus
illustres descendants, l'apôtre Paul. Nous possédons ce livre
en grec.

La Vie d'Adam et d'Eve nous est parvenue en trois recensions

différentes, en latin, en grec et en slave ; la recension

grecque est appelée parfois « Apocalypse de Moïse. » Ce-

livre est une sorte de mosaïque de légendes plus ou moins
étranges se rattachant surtout à la chute de nos premiers
parents. Il est difficile d'en indiquer la date.

L'Apocalypse de Baruch, qu'il faut distinguer du livre
apocryphe de Baruch, contient des visions prophétiques diverses,

entre autres sur l'avènement du Messie. Nous possédons
en syriaque ce livre, postérieur à l'an 70 de notre ère, soit
contemporain de l'empereur Vespasien.

De la même époque date le soi-disant 4e livre d'Esdras,
l'un des plus intéressants des Pseudépigraphes. Nous n'en
avons plus l'original (grec? hébreu?); la version latine est
la plus commode à utiliser. C'est une Apocalypse juive qui
est censée prédire en sept visions les destinées du peuple et
de ses adversaires, elle a pour but le relèvement du courage
des Juifs après la prise de Jérusalen par les Romains. C'est
dans ce livre que l'on trouve un passage curieux sur l'origine-



UN PONT DE L'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 13

du canon de l'Ancien Testament (14 : 18 à 47). Il a joui dans

l'Eglise d'une très grande autorité.
Il faut mentionner aussi les prétendus Oracles sibyllins.

Il nous a été conservé sous ce nom un véritable océan d'hexamètres

de toute époque et de toute provenance. Quelques-
unes de ces soi-disant prédictions sont l'œuvre de Juifs et
nous intéressent à ce titre. Elles s'étendent sur environ trois
siècles, de 150 avant Jésus-Christ à 150 après Jésus-Christ.
Ce qui caractérise ces productions, c'est une apologie
ardente et infatigable du monothéisme, opposé à l'idolâtrie.

Le plus sobre, le plus sympathique — si l'on peut
s'exprimer ainsi — parmi tous les écrits dont nous nous occupons,

c'est le recueil intitulé Psaumes de Salomon. Ce sont
dix-huit poèmes, composés, probablement en hébreu, entre
63 et 45 avant Jésus-Christ; nous ne les possédons qu'en
version grecque. Ils ont une certaine importance pour l'histoire

politique, car ils contiennent des allusions à la
campagne de Pompée contre Jérusalem (63 avant J.-C.) et à la
mort violente qui atteignit ce général romain en Egypte. Au
point de vue religieux, ces psaumes ont une valeur plus
grande encore. Ils expriment les sentiments du.parti pharisien,

opposé à la royauté des descendants des Maccabées et

au parti sadducéen. Ils éclairent d'une vive lumière les
tendances de ces deux groupes, telles que nous les retrouvons
•dans le Nouveau Testament. L'attente du Messie y joue aussi

un rôle.
Nous avons réservé pour la fin le livre d'Hénoch, le plus

volumineux et le plus important des Pseudépigraphes. Il
comprend 108 chapitres, mais ne forme pas une unité
littéraire. Ce sont des visions prophétiques contemplées soi-
disant par Henoch, ce patriarche qui fut enlevé dans le ciel
sans passer par la mort. Puisqu'il a été jugé digne d'un tel
honneur, il doit avoir su bien des choses qu'ignore le commun

des mortels. Dans ce livre, les tableaux apocalyptiques
les plus extravagants se coudoient avec des vues fort sensées

sur l'histoire d'Israël. Ce qui nous intéresse le plus, ce sont
les « Paraboles » (ch. 37 à 71), appelées aussi le Livre mes-



14 1AM.ES BARRELET

sianique, où la figure du Fils de l'homme occupe une grande
place. Cet ouvrage très bigarré a été composé à des époques
diverses ; certaines parties remontent peut-être plus haut que
la période des Maccabées, tandis que les Paraboles ne
précèdent que de peu l'avènement d'Hérode Ior.

Quelques critiques ont même estimé que ces prédictions
messianiques sont l'œuvre d'un chrétien. Cependant, les
savants les plus autorisés sont d'accord pour attribuer aussi
cette partie-là à un auteur juif antérieur à l'ère chrétienne.
Nous ne possédons le livre d'Hénoch au complet que dans

une version éthiopienne. On admet généralement que
l'original était en hébreu; il aurait été traduit en grec, et de grec
en éthiopien.

Comment se fait-il que tous ces écrits soient si peu
connus? Après avoir été en grand honneur chez les Pères de

l'Eglise, nous les voyons disparaître au moyen-âge, tellement

que leurs noms mêmes tombent dans l'oubli. La chose

s'explique si nous nous souvenons que les Pseudépigraphes,
ne se trouvant ni dans le canon juif ni dans la Bible grecque
d'Alexandrie, ont fini par paraître suspects, à mesure que la
notion d'autorité et d'inspiration des Ecritures s'affermissait.
Ces livres se sont alors réfugiés dans des communautés
éloignées, plus ou moins entachées d'hérésie, comme les Eglises
éthiopienne, arménienne et certaines Eglises syriennes.
L'établissement de l'islam dans l'Asie occidentale et au nord
de l'Afrique, a fini par isoler complètement ces Eglises-là de

leurs sœurs, tant orientales qu'occidentales, demeurées plus
vivaces. La Synagogue, n'admettant pas ces ouvrages-là,
n'avait aucun intérêt à veiller à la conservation des originaux

hébreux. La plupart des Pseudépigraphes ne se sont
donc maintenus que dans des versions éthopiennes,
arméniennes, syriaques. Or, ces langues exotiques, et mortes par
dessus le marché, sont restées longtemps inconnues de nos
théologiens. Ce n'est guère qu'au cours du dix-neuvième
siècle que l'intérêt philologique s'est réveillé et que les



UN PONT DE L'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 15

savants, avides de remonter aux sources, se sont mis à

exhumer ces documents.
Cependant, l'utilité de la littérature apocryphe et pseudé-

pigraphe n'est pas encore universellement reconnue. Il est
des théologiens qui se laissent rebuter par les fantasmagories

et par le côté parfois burlesque de ces écrits.
Dans la préface à] la 3e et 4e édition de son Einleitung in

das Alte Testament (1896, p. VI), Cornili se disait obligé par
une volonté étrangère à la sienne — sans doute celle de son
éditeur — à joindre l'étude des Apocryphes et des

Pseudépigraphes à celle des livres canoniques. Avec sa franchise
habituelle, il ajoutait: « Toute cette littérature fantastique et
insaisissable m'est souverainement antipathique, malgré
bien des passages beaux et profonds qu'elle contient; c'est le

rendez-vous de toutes les inepties et de toutes les folies juives
et chrétiennes. » Ici, Cornili cite Esaïe 34 : 14: « Les

chats et les chiens sauvages s'y rencontreront, et les satyres
s'y appelleront les uns les autres; c'est là que le spectre des

nuits fera sa demeure.... » (Crampon.)
Cornili a réussi à se dégager de ce fardeau, car la 6e

édition de son bel ouvrage (1908) ne traite plus des Apocryphes
et des Pseudépigraphes, dont l'Introduction paraîtra dans

un volume à part, confié à Gunkel.
Le savant exégète des paraboles du Nouveau Testament,

Julicher, écrivait en 1894: « En dehors des spécialistes en

philologie grecque, il n'est pas à présumer que le livre d'Hénoch

provoque un grand intérêt1.»
Mais ce sont là des voix isolées, le grand courant est

aujourd'hui favorable à cette littérature-là.
Déjà Reuss traduisit en français les Apocryphes, dans son

grand ouvrage : La Bible, traduction nouvelle, etc. (à partir de

1876). Il affecte même, dans les volumes 6 et 7 de cet ouvrage
magistral, de faire alterner des livres canoniques avec des

Apocryphes, comme pour accentuer le fait que, selon lui, il
n'y a pas entre eux de différence fondamentale.

1 Gott. gel. Anzeigen 1895, p. 252.



16 JAMES BARRELET

L'ouvrage qui a donné le plus grand élan aux études
concernant cette littérature, c'est la traduction en allemand des

Apocryphes et Pseudépigraphes, publiée en 2 forts volumes

par Kautzsch en 1900', avec la collaboration de toute une
pléiade de spécialistes distingués. Les introductions et les

notes font de ce recueil, surtout pour certains livres, un
véritable commentaire. On peut dire que cette publication a

été, pour beaucoup de lecteurs, une révélation.
En français, la traduction de Reuss que nous venons de

mentionner a rendu de grands services, d'autant plus qu'elle
aussi est accompagnée d'introductions et de notes. Cependant
le français se ressent trop de l'origine germanique de son

auteur, et les dimensions de cette collection en rendent
l'usage difficile pour le grand public. — En 1906, M. Gautier
écrivait: « ...Nous regrettons dene pouvoir indiquer aucune
publication récente et facilement abordable, où l'on trouve
une traduction française, moderne et exacte de ces livres2. »

Depuis, cette lacune a été comblée de deux façons. La version

Crampon donne une traduction française des Apocryphes,
avec notes. 11 est vrai que la Bible Crampon coûte, reliée,
8 francs. — Tout récemment, la Société biblique de Paris a

publié, en un joli volume de 2 fr. 50 (relié 3 fr. 50) : Les

livres apocryphes de l'Ancien Testament (Paris, Fischbacher,
1909), avec introduction générale, introduction à chaque
livre particulier et notes. Pour Sirach, ces notes tiennent
compte des variantes du texte hébreu.

Nous possédons aussi en français une très savante
Introduction aux Apocryphes, de la plume de M. Tony André,
pasteur à Florence3.

Les Pseudépigraphes n'ont pas encore paru complètement
en français. Quelques-uns d'entre eux figurent dans

l'ouvrage de l'abbé Migne *, mais cette version est vieillie et in-
1 Die Apokryphen und Pseudepigraphen des A. T., etc. 2 Bde. Tübingen, Mohr

(Siebeck), 1900.
3 Introd. Anc. Testament, II, p. 526, note.
3 Les Apocryphes de l'Ancien Testament, par L.-E. Tony André, doct. en théol.;

Florence, 1903.
4 Dictionnaire des apocryphes, etc., 2 vol., Paris, 1856-58.



UN PONT DE L'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 17

complète et ne peut être consultée qu'avec précaution. Une
traduction nouvelle des Psaumes de Salomon a été donnée

par M. Alexis Peyrollaz que notre Eglise vient de perdre*. Un
autre élève de notre faculté de théologie, M. Ch. Mercier, a

publié un article intitulé : La piété juive aux temps apostoliques,

le IVe Esdras*.
Nous sommes heureux de signaler une publication magistrale,

entreprise par des membres de l'Institut catholique de
Paris : Les Apocryphes de l'Ancien Testament3. Il est bon de

noter qu'il s'agit ici des Pseudépigraphes, que les catholiques

romains nomment Apocryphes: les livres que nous
désignons sous le nom d'Apocryphes faisant partie du canon
de l'Eglise romaine. De cette collection, le livre d'Hénoch a

paru en 1906, dans un gros volume de 300 pages, précédé
d'une introduction de 150 pages. C'est une œuvre d'une
érudition tout à fait stupéfiante, mais dont le prix ne sera

pas à la portée de chacun : ouvrage de bibliothèque, plutôt.
On annonce encore une traduction des Pseudépigraphes

par M. Tony André, que nous n'avons pas vu paraître
jusqu'ici.

** *

Mais il est temps d'aborder la question de l'influence que
les Apocryphes et Pseudépigraphes peuvent avoir exercée

sur les écrivains du Nouveau Testament, ou, plus exactement,
d'examiner si certaines idées, généralement admises à l'époque

de Jésus et des apôtres, trouvent leur explication dans

les livres dont nous nous occupons.
Pour ne pas nous perdre dans des détails et ne pas allonger

indéfiniment ce travail, nous nous bornerons à deux exemples:

les anges et le messie. Nous avons eu pour guide

1 Revue de théologie et de philosophie, XXXII (1899), p. 493-511. — Voir du

même auteur une thèse sur ce sujet (Lausanne, 1898).
2 Liberté chrétienne, 1902, p. 241-263.
3 Documents pour l'étude de la Bible, publiés sous la direction de François

Martin, etc. Les Apocryphes de l'Ancien Testament. — Le livre d'Hénoch, etc par
François Martin, etc., Paris, Letouzey et Ané, 1906.

THÉOL. ET PHIL. 1910 2



18 JAMES BARRELET

principal, dans cette étude, un excellent manuel intitulé : Die
religiösen und sittlichen Anschauungen der alttestamentlichen
Apokryphen und Pseudepigraphen, par Ludwig Couard
(Gütersloh, 1907).

Les anges.

Chacun sait que, dans le Nouveau Testament, nous trouvons

la doctrine des anges gardiens ; Jésus l'affirme positivement

Matt. 18 : 10. En outre il est fréquemment fait mention
d'anges individuels qui servent d'intermédiaires entre Dieu
et l'homme, qui s'entretiennent et discutent avec les fidèles,
qui les encouragent, les assistent de diverses manières, et les

reprennent à l'occasion. Les anges portent le pauvre Lazare
dans le sein d'Abraham (Luc 16 : 22). Au dernier jour, le
Fils de l'homme enverra ses anges avec la trompette
retentissante, rassembler ses élus des quatre vents (Matt. 24 : 31=
Marc 13 : 27). Il y a de la joie devant les anges de Dieu pour
un seul pécheur qui se repent (Luc 15 : 10).

Dans la vie du Sauveur, les anges jouent un rôle important.

Je rappelle Gabriel, annonçant à Zacharie la naissance
de Jean-Baptiste, à Marie la naissance de Jésus, les anges de

Bethléem, etc. Plus tard, les anges venant servir Jésus après
la tentation au désert, l'ange assistant le Sauveur pendant la
lutte de Gethsémané, ceux qui apparaissent aux saintes femmes

le matin de la résurrection, les anges qui exécutent la
volonté de Dieu dans les visions de l'Apocalypse, et qui
donnent à l'auteur l'explication de ces visions.

Ces êtres nombreux, les rencontrons-nous déjà sous
l'Ancienne Alliance? Il est intéressant de suivre le développement

que la doctrine des anges parcourt déjà dans les limites
de l'Ancien Testament.

Du temps des patriarches et dans les commencements de

l'histoire d'Israël, nous avons l'Ange de l'Eternel qui n'est

pas un personnage indépendant, mais une manifestation de

Dieu lui-même, comme le montre le fait qu'un acte ou un
discours, commencé avec l'Ange de l'Eternel pour sujet,
continue souvent en étant rapporté directement à Dieu. Plus



UN PONT DE L'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 19

tard, cependant, l'Ange de l'Eternel devient un être créé,
distinct de la divinité, ainsi Zach. 1 : 12, où cet ange adresse
à Dieu une prière, ce qui n'est jamais le cas dans les passages

plus anciens. Remarquons que le livre de Zacharie est postérieur

à l'exil et appartient, par conséquent, à la dernière
période de la littérature canonique.

C'est ainsi que se forme la transition qui, de l'Ange de

l'Eternel pour ainsi dire impersonnel des temps primitifs,
nous amène au âyyeloç xupt'ou du Nouveau Testament, qui est
évidemment un ange créé quelconque, et non pas l'antique
manifestation divine.

C'est depuis l'exil que l'angelologie se développe. Auparavant

— à part l'Ange de l'Eternel qui forme une catégorie
spéciale — nous rencontrons de temps en temps des anges.
Mais, souvent, ils ne sont que des personnifications poétiques
de la puissance divine, comme chez les prophètes-écrivains.
Dans les livres historiques antérieurs à l'exil, les anges ne
jouent qu'un rôle très secondaire. Dans le songe de Jacob, ils
ne parlent ni n'agissent ; c'est Dieu qui déclare vouloir garder

lui-même le patriarche (Gen. 28 : 15). C'est Dieu aussi

qui annonce qu'il passera à travers l'Egypte pour tuer les

premiers-nés et pour épargner ceux des Israélites; dans ce

récit, une seule allusion indirecte est faite à un ange, quand
Dieu dit : « L'Eternel passera par-dessus la porte, et il ne

permettra pas au destructeur d'entrer dans vos maisons pour
frapper. » Ex. 12 : 23.

C'est dans Daniel, ouvrage dont la rédaction est de plusieurs
siècles postérieure à l'exil, que nous trouvons les germes de

l'angelologie, telle qu'elle s'est développée dans les Apocryphes.

Dans le livre de Daniel, il y a entre les anges des

différences de rang (10 : 13; 12 : 1); certains d'entre eux ont des

noms: Gabriel, Micaël (8 : 16; 10 : 13, 21; 12 : 1). Il y a des

anges gardiens, prenant la défense du peuple saint (10 : 13,

14, 20, 21 ; 12 : 1). Le personnage mystérieux que Nébucadnetzar

aperçoit dans la fournaise à côté des trois amis de

Daniel, et dont «lafigure ressemble à celle d'un fils des dieux»,
fait penser aussi à un ange gardien (3 : 25).



20 JAMES BARRELET

Ces notions, encore isolées et comme embryonnaires dans
les livres canoniques de l'Ancien Testament, sont développées

par les Apocryphes et Pseudépigraphes.
Nous apprenons par le livre des Jubilés (2 : 2) que, le

premier jour de la création, Dieu a appelé à l'existence les

anges; ils sont des esprits saints et immortels (Hén. 15 : 4, 6;
Jub. 1 : 25; 15 : 31). Etant des esprits, ils n'ont pas besoin de

nourriture et ne se marient pas (Tob. 12 : 19; Hén. 15 : 5,7).
Nous avons dit que dans Daniel il est question de

différences de rang entre les anges ; mais cette différence n'est
touchée qu'indirectement, en ce que Micaël est appelé « le
grand chef », « l'un des principaux chefs». Notre littérature
juive, par contre,connaît des archanges (Hén. 71 : 3; 4Esdr.
4 : 36. Apoc. Bar. 59 : 111, etc.). Ailleurs, ces anges
supérieurs sont désignés comme les saints des saints (Hén. 14 :

23) ou les anges de la face, synonyme de anges de l'Eternel
— au pluriel — (Jub. 1 : 27, 29; 2:1, 2, 18; Hén. 40 : 3;
Test. Lévi 3; Juda 25 ; etc.).

Daniel ne nommait que Gabriel et Micaël ; ici, nous apprenons

à connaître Rafaël, Uriel, Raguël, etc. — C'est le livre
d'Hénoch qui détient le record pour les noms des anges ; il
n'en donne pas moins de 154, dont plusieurs, il est vrai, ne

sont que des formes diverses d'un même nom2.
Les anges apparaissent vêtus de blanc, leurs habits et leurs

visages sont comme la neige.
La notion de l'ange gardien, veillant non seulement sur la

nation, mais sur un individu, se trouve dans Tobit, où elle

joue un grand rôle dans le voyage du fils de Tobit. Comp,
aussi Hén. 100 : 5.

Nous résumons ce paragraphe en disant que les Apocryphes

et Pseudépigraphes aident à comprendre la présence
dans le Nouveau Testament des notions suivantes : Les anges
gardiens (Mat. 18 : 10), le grand nombre d'anges indivi-

1 Nous citons Apoc. Bar., tout court. Il s'agit du pseudépigraphe dont nous

avons parlé plus haut; il est écrit en syriaque. Une autre Apocalypse de Baruch,
en grec, a été découverte en 1897.

2 Martin, Henoch, p. 298 (Index).



UN PONT DE L'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 21

duels, l'éclat de leur apparition (lumière et blancheur), le fait
qu'ils ne se marient pas (Mat. 22 : 30 Marc 12 : 25), le

terme archange (1 Thess. 4 : 16).

Mais c'est surtout dans le domaine des mauvais anges, la

demonologie, que le rôle de notre littérature juive comme
intermédiaire entre les deux Testaments est considérable.

Dans l'Ancien Testament, on le sait, ce chapitre de la théologie

est très peu représenté. Le nom de Satan ne se

rencontre que dans trois passages : Zach. 3:1-5, le Prologue de
Job (ch. let 2), 1 Chron. 21 : 1. Les démons ne sont
mentionnés qu'en passant, dans la législation. On a l'impression
que, moins ils seront nommés, mieux cela vaudra, car ils
sont, aux yeux du législateur, des restes de faux dieux ; il
est interdit de les consulter, de se préoccuper d'eux (p. ex.
Lév. 19 : 26, 31 ; 2 Rois 23 : 24).

L'Ancien Testament n'enseigne pas l'existence d'un être
méchant de nature, faisant à Yahvé une opposition
consciente. Le mal physique et le mal moral remontent à Yahvé;
c'est lui qui met Abraham à l'épreuve (Gen. 22 : 1), qui
envoie un mauvais esprit pour tourmenter Saul (1 Sam. 16 :14),
qui suggère à David le projet du recensement coupable
(2 Sam. 24 : 1).

Même dans les passages indiqués plus haut, où apparaît
Satan, ce personnage est absolument soumis à Dieu; il fait
partie de sa cour, étant au nombre des D'ïl^S "'S3
(prologue de Job). Les passages en question, il faut le noter,
appartiennent à des livres tardifs de l'Ancien Testament. On y
sent le désir des écrivains de laisser Dieu en dehors de tout
contact compromettant avec le mal moral. C'est pourquoi,
dans le récit du recensement de David, la responsabilité de

ce projet, attribuée à Dieu dans 2 Sam. 24 : 1, est mise sur
le compte de Satan par le Chroniste, écrivant beaucoup
plus tard et ayant déjà réfléchi à l'angoissant problème du
mal.

Ces notions ne sont pas encore arrivées à une clarté com-



22 JAMES BARRELET

plète. Pour nous qui croyons à une action directe et personnelle

de Dieu, à une révélation dans le sens propre du mot,
nous dirons que Dieu n'a pas voulu faire connaître à Israël
tout ce qui concerne le monde des esprits malins, avant
d'avoir envoyé sur la terre Celui qui « a paru pour détruire
les œuvres du diable. » (1 Jean 3 : 8.)

Remarquons encore que, dans deux des trois passages en

question, le mot Satan est employé comme nom commun,
avec l'article : fOtBH) l'adversaire, sous-entendu : de l'homme.
Ce n'est que 1 Chron. 21 : i, dans le passage le plus tardif
des trois, que fÜfü apparaît sans article, comme nom propre.

L'Ancien Testament n'a pas cherché à coordonner, à

systématiser les éléments de cette doctrine, tandis que le
judaïsme postérieur réfléchit et se pose des questions; nous
avons le résultat de ce travail dans les Apocryphes et les

Pseudépigraphes.
Dieu ne peut pas avoir créé un ou plusieurs anges mauvais.

Alors, d'où viennent-ils? Il faut qu'à un moment donné,
une partie des anges se soient volontairement séparés de

Dieu; il y a eu une chute des anges. Ce dogme a pénétré de

notre littérature judaïque dans le Nouveau Testament, où

nous la trouvons 2 Pierre 2:4; Jude 6. On ne peut pas citer
Jean 8 • 44 : lv rij àlyQeia oùx lo-nwsv (ô Siifioloç) ; la plupart des

exégètes catholiques suivent ici la Vulgate, qui traduit: non
stetit, de même Osterwald : « Il n'a pas persisté dans la
vérité. » Mais le parfait hrmxn a le sens du présent : « il se

tient. »

Les idées des livres dont nous nous occupons ne sont pas
concordantes au sujet de la chute des anges. La Vie d'Adam
et d'Eve raconte ce qui suit: Quand Dieu eut créé Adam à

son image, Micaël le présenta aux anges et leur ordonna
d'adorer l'image de Yahvé. Tous le firent, à commencer par
Micaël lui-même. Mais Satan s'y refusa, prétendant qu'il avait
été créé avant l'homme, et que c'était plutôt l'homme qui
devait l'adorer, lui. Ceux des anges qui étaient soumis à

l'autorité de Satan, firent comme lui. Micaël le menaçant de la
colère de Dieu, Satan répondit que, dans ce cas, il irait s'é-



UN PONT DE L'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 23

tablir au-dessus des étoiles du ciel et qu'il serait l'égal du
Tout-Puissant. Mais Dieu, dans sa colère, le bannit ainsi que
ses anges ; il les chassa de leurs demeures célestes et les

repoussa sur la terre (Vita 12 ss.).
Selon ce passage, c'est donc l'orgueil qui a causé la chute

de Satan et de ses anges, leur châtiment consiste en ce que,
dépouillés de leur gloire, ils sont expulsés du ciel. Certains
termes de ce passage sont empruntés textuellement à Esaïe
14 : 12-15, où il s'agit d'un roi de Babylone dont la chute est
annoncée. C'est encore un exemple de ce que nous disions
tout à l'heure : les Apocryphes et les Pseudépigraphes
puisent leurs matériaux dans l'Ancien Testament; ils cherchent
à les coordonner, à les systématiser.

Un autre courant d'idées se manifeste dans les livres un
peu plus anciens, à savoir le livre des Jubilés et Hénoc. Ces

deux ouvrages rattachent la chute des anges au fragment
étrange qu'on trouve comme perdu Gen. 6 : 2 ss..

Les anges, dans le livre d'Hénoc en particulier, sont très
souvent appelés les veilleurs (Martin, Hénoc, p. 2, note 5) ou
veillants (Crampon ad Dan. 4 : 10, héb. 13), expression
empruntée à Dan. 4 passim, seul chapitre de l'Ancien Testament

où les anges soient ainsi nommés. Des veilleurs, donc,
descendent du ciel sur la terre pour instruire les hommes
dans la justice (Jub. 4 : 15). Malheureusement, ils sont frappés

de la beauté des filles des hommes et éprouvent le désir
de s'allier à elles. Leur chef Seymaza craignant que ses
subordonnés ne le plantent là et qu'ainsi toute la responsabilité
ne retombe sur lui, les anges, par des serments et des

imprécations, s'engagent à faire comme lui. Les enfants nés de ces

unions contre nature, furent des géants hauts de 3000

coudées, etc. (Hén. 6 : 3, 7; 9, 7 ; 10 : 11; 69 : 2; 7 : 2.)
A ce péché les anges en ajoutèrent d'autres: ils livrèrent

aux hommes des secrets célestes et leur enseignèrent toute
sorte d'injustices. L'archange Rafaël reçoit l'ordre
d'enchaîner Azazel, l'un des chefs des anges déchus, il le jette
dans une sombre fosse au désert, où il habitera dans l'obscurité

jusqu'au jour du jugement; alors il sera précipité dans



24 JAMES BARRELET

l'étang de feu. C'est le Messie qui présidera à ce jugement ;

la condamnation est irrévocable.
Les noms donnés au prince des mauvais anges, sont ceux

que nous connaissons : Satan et le Diable. Ce dernier titre,
Siäßoloc, est aussi à l'origine un nom commun : l'accusateur,
le calomniateur. Notons, en passant, que le nom de ^läßoloc ne

se trouve dans tous les Apocryphes que Sap. 2 : 24, tandis-

que les Pseudépigraphes l'emploient très fréquemment. Le

passage Sap. 2 : 24 nous intéresse particulièrement; ?0ôvw

5taj3ó).ou Bâvaroç eiçrilQtv eiç tòv xòo-pov. C'est évidemment une allusion

au récit de la chute (Gen. 3); or, c'est la première fois

que le serpent figurant dans ce récit est identifié avec le
diable. Ici encore, un livre apocryphe marque la transition
entre l'Ancien et le Nouveau Testament, car dans le Nouveau
Testament nous voyons clairement qu'on appliquait au diable
ce que Gen. 3 rapporte du serpent; voir Jean 8 : 44: èxehoç

(ô riiaßoloc) àvOpanoxrôvoç vjv an' àpyyiç... i|/£Ùotïjç lo-rtv xai o narrip aÛTOÛ.

Cette identification est exprimée plus catégoriquement encore
Apoc. 12 : 9; 20 : 2.

Autres rapprochements entre notre littérature juive et le
Nouveau Testament. Le chef des mauvais anges est appelé
fréquemment dans les Test, des douze patriarches Bélial ou
Béliar, de l'hébreu ?^|v3> méchanceté; ce nom nous est

connu par 2 Cor. 6 : 15: « Quel accord y a-t-il entre Christ
et Bélial? » Dans Test. Benj. 3, le diable est nommé nvevpa

àipiov, ce qui fait penser à Eph. 2 : 2 : ô apx^>-> t«; l?oucrî«; toO àépoç,

et ibid. 6 : 12 : rà nvevparixà tfiç novnpiaç lv roiç ovpavoïç.

Ces derniers passages nous amènent à la question de la
résidence du diable et des esprits malins. Il y a, dans la
littérature que nous étudions, des données assez divergentes à

ce sujet. Tantôt ces esprits sont auprès des hommes, les
incitant au péché et les rendant malheureux (phénomène de la
possession), ou encore chargés de les châtier, ou ils se tiennent

devant Dieu en accusateurs. Comment concilier ces
diverses fonctions avec le fait qu'ils sont enchaînés dans les
lieux souterrains, comme nous l'apprennent d'autres passages?

La contradiction n'est peut-être qu'apparente. Tout en



UN PONT DE L'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 25

étant condamnés à vivre en enfer, sous la terre, ces mauvais

anges obtiennent la permission de quitter leur prison, mais
à la condition d'y rentrer à la première sommation. C'est le

Nouveau Testament qui suggère cette solution, je rappelle
le récit bien connu du démoniaque de Gadara: xai napexâlow

«ùtòv Iva pin êmri^ri avroïç eiç rriv âpotjuov ànîlQeîv (Luc 8 : 31). On

peut comparer aussi Apoc. 11 : 7: « la Bête qui monte de

l'abîme, » et ibid. 17 : 8.

Nous résumons ce paragraphe en disant :

La doctrine de la chute des anges, enseignée dans le Nouveau

Testament, inconnue dans l'Ancien Testament (sauf le

passage énigmatique Gen. 6 : 1 ss.), provient des Pseudépigraphes.

L'identification de Satan avec le serpent de Gen. 3 apparaît

pour la première fois dans le livre apocryphe de la Sapience.
Elle est une doctrine admise dans le Nouveau Testament.

Les personnages de Satan et de nombreux anges malfaisants,

entrevus dans l'Ancien Testament, sont familiers aux

Pseudépigraphes. Ces livres préparent ainsi le terrain pour
le Nouveau Testament, où ces notions sont tout à fait
courantes. La résidence de ces esprits malins et leur jugement
final sont fréquemment mentionnés dans cette littérature
juive et se retrouvent dans le Nouveau Testament.

Le Messie.

L'attente du Messie et les prophéties qui s'y rattachent
pourraient être considérées comme un chapitre de l'eschatologie,

car souvent les notions d'ère messianique et de jugement

dernier se confondent. Cependant, on admettait
généralement que le royaume messianique doit s'établir sur la
terre. A cette époque-là, Israël régnera sur les autres nations.
Cette pensée est exprimée déjà Dan. 2 : 44; 7 : 27. De même
dans notre littérature, Sap. 3:8: « Les fidèles jugeront les
nations et domineront sur elles, » etc. (Voir à ce sujet des

passages des Pseudépigraphes dans Couard, ouvrage cité,
p. 190.)



26 JAMES BARRELET

L'Ancien Testament enseigne que cette ère nouvelle
s'établira à la fin des jours ou des temps. Ce sera le jour de

Yahvé; ce royaume définitif sera constitué sur la terre.
(Esaïe 2:2 Mich. 4 : 1 ; Esaïe 11:6 ss.).

C'est aussi ce que pensent ceux des Apocryphes et
Pseudépigraphes qui ne connaissent pas encore la résurrection ni
la vie après la mort. Cependant, peu à peu on en arriva à

distinguer l'ère messianique du jugement dernier; le
royaume du Messie continua à être attendu sur cette terre,
tandis que l'établissement d'un état de choses définitif, inauguré

par le jugement final, était transporté dans un autre
monde. Du reste, il y a plusieurs courants dans les écrits
dont nous parlons, et leurs auteurs n'arrivent pas toujours
à une synthèse satisfaisante de ces deux notions : le règne
messianique et le jugement définitif. Notons en passant que
le règne de mille ans (Apoc. 20 : 1 ss.) repose sur cette idée

d'une longue ère de félicité suivant l'apparition du Messie.

Nous sommes fort étonnés de constater que, dans la
plupart des Apocryphes et dans une grande partie des

Pseudépigraphes, il n'est pas du tout question du Messie. Comment

expliquer ce phénomène surprenant? Tout d'abord, rappelons

que, dans l'Ancien Testament lui-même, un grand
nombre de passages attribuent l'établissement du royaume à

Dieu directement. A côté des prédictions messianiques bien

connues, il est bien des pages de l'Ancien Testament où l'on
s'attend à trouver une mention du Messie, et où il n'y en a

point. C'est le cas de certains petits livres prophétiques:
Nahum, Habacuc, Sophonie, Joël, Abdias, Malachie ne nomment

pas le Messie. Cependant, les grandes prédictions
messianiques dominent, nous semble-t-il, à tel point la littérature

prophétique, qu'on se demande comment il est possible

que la personne du Messie soit éclipsée, ainsi que nous
venons de le dire, dans une grande partie de notre littérature
juive. Comment comprendre ce silence? L'attente du Messie

aurait-elle à ce point diminué et presque disparu, dans ia

période qui nous occupe? Cette figure resplendissante, que
les prophètes avaient dépeinte avec d'aussi vives couleurs,



UN PONT DE L'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 27

aurait-elle pâli dans les cœurs des Juifs d'une façon si
considérable? Non, nous savons par le Nouveau Testament
avec quelle intensité on attendait un roi puissant de la race
de David, et nous verrons tout à l'heure que cette attente
s'appuyait en grande partie sur l'ouvrage pseudépigraphe
des Psaumes de Salomon.

Parmi les explications qui ont été données de cet étrange
silence, la meilleure nous paraît être celle-ci1 : Du temps de

la royauté maccabéenne, soit environ de 150 à 70 avant Jésus-

Christ, le peuple juif voyait à sa tête une' dynastie nationale

forte, énergique, tellement qu'on se figurait parfois être
arrivé à l'époque messianique. On attendait, il est vrai, de

l'avenir des choses plus grandes et plus merveilleuses
encore ; mais les Maccabées étant de la tribu de Lévi, on avait

presque abandonné la notion d'un Messie sorti de Juda. C'est

ce qui explique que, dans deux passages du Test, des 12

patriarches (Test. Lévi 2 : 18), le Messie semble devoir sortir de

la tribu de Lévi; il y est présenté non comme le roi idéal,
mais comme un prêtre nouveau. Un troisième passage est

plus étonnant encore; dans le Test, de Juda (25), ce
patriarche est censé dire: « Jacob vivra et Israël ressuscitera, et
moi et mes frères nous dominerons sur nos tribus, Lévi le

premier, moi le deuxième, Joseph le troisième, etc. » Cette

singulière conception, déviant complètement de la ligne tracée

par les prophètes de l'Ancien Testament, se comprend
quand on considère que le noyau de l'ouvrage en question
remonte à l'époque des Maccabées.

Mais quand se furent évanouies les espérances fondées sur
cette dynastie, quand ses derniers représentants se furent
montrés fort inférieurs à ce qu'on attendait, et qu'enfin cette

royauté nationale s'effondra sous les coups des Romains

(prise de Jérusalem par Pompée, 63 av. Jésus-Christ), alors

l'antique espérance reprit vie. Nous la retrouvons en plein
dans les paraboles du livre d'Hénoch et dans les Psaumes de

Salomon.

1 Bousset, Die Religion des Judentums im neutestl. Zeitalter - 1907, p. 256.



28 JAMES BARRELET

Du reste, certains livres, soit Apocryphes soit Pseudépigraphes,

par la nature même de leur contenu ne se prêtaient
pas à des prophéties concernant le Messie. Ainsi nous ne
saurions être surpris que le livre didactique de Jésus Sirach
ne mentionne pas le Messie. Les Proverbes de l'Ancien
Testament ne parlent pas davantage de lui. Sirach se borne à

exprimer l'espoir que, selon la prédiction de Malachie (3 : 23-

24), Elie reviendra au début de l'ère messianique pour
préparer la voie au Messie lui-même (Sir. 48 : 10, 11). Dans

l'aperçu que donne cet écrivain de l'histoire d'Israël, il
rappelle les prophéties anciennes concernant la perpétuité de

la dynastie de David, sans examiner comment ces prophéties
pourront s'accomplir (Sir. 47 : 11). 1 Maccab. est tout aussi

vague, il attend un prophète ; ailleurs un prophète fidèle,

npofrrmt nio-ràç (1 Maccab. 4 : 46 ; 14 : 41), sans qu'on puisse
voir positivement s'il désigne par là le Messie. La royauté
éternelle de David est également mentionnée (2 : 57), sans

que cette notion sorte du vague que nous avons signalé chez
Sirach.

Les noms et qualités attribués au Messie attendu, dans les

livres qui parlent positivement de lui, sont: Xpurrôç et Unctus,
Xpiurhç Ku/it'ou (Ps. Sal. 18 : 5; Hén. 48 : 10). Cette dernière
désignation est peut-être un écho de Ps. 2 : 2 : « Yahvé et son
oint. » Nous retrouvons cette expression : « Le Christ du
Seigneur » dans Luc. 2 : 26. Les Psaumes de Sal. (17 : 21) nomment

le Messie : « Fils de David, » titre très fréquent dans le
Nouveau Testament. En outre, nous rencontrons dans divers
Pseudépigraphes les noms : le Germe, le Roi, le Fils de Dieu
(Vita 42), Mon Fils (dans la bouche de Dieu, Hén. 105 : 2).

Nous ne nous arrêtons pas à l'absence de péché, à la
justice, à la sainteté, à l'immortalité qui sont attribuées au
Messie (Ps. Sal. 17 : 36, 37; Sib. 3 : 49; id. v. 48).

On sait que l'idée d'un Messie souffrant n'abordait pas les

Juifs contemporains de Jésus. Aussi ne sommes-nous pas
surpris de ne point rencontrer cette notion dans notre
littérature. Les paroles de l'Ancien Testament qui auraient dû
attirer l'attention des lecteurs, comme Ps. 22, Es. 53, étaient



UN PONT DE L'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 29

peut-être trop indirectement prophétiques et trop au-dessus
de la portée des contemporains. Ces paroles sont restées

lettre close jusqu'à ce que les événements de la Passion en

eurent donné la clé aux croyants.
On a cru parfois trouver une prédiction des souffrances

du Messie dans Sap. 2 : 12 à 20. Les Pères, les exégètes de

l'ancienne Eglise luthérienne et des théologiens catholiques
de nos jours ont appliqué ce passage à la Passion de notre
Sauveur. Il est vrai qu'il contient des analogies frappantes,
d'une part avec la description des souffrances du Serviteur
de Yahvé (Es. 53), de l'autre avec les récits évangéliques.
Cependant, il est évident que le Sixaioç est ici un terme
collectif; dès le premier verset du chapitre suivant (Sap. 3 : 1),

nous lisons le pluriel Sîxatot. Crampon lui-même dit : « L'auteur

parle de l'impie et du juste en général » (note au Livre
de la Sagesse 2 : 12).

Les traits que nous avons relevés dans certains Pseudépigraphes

se rapportent à un Messie terrestre. Mais dans les

paraboles du Livre d'Hénoch (ch. 37 à 71) le Messie est un
être céleste, préexistant auprès de Dieu. Les noms qui lui
sont donnés montrent qu'il s'agit d'un personnage autre
qu'un roi d'Israël, si grand et glorieux qu'on se représente
ce monarque.

C'est dans cette partie du livre d'Hénoch que nous
rencontrons fréquemment le titre de Fils de l'homme. Cette

expression appliquée au Messie remonte évidemment à Dan. 7 :

13 « sur les nuées vint comme un Fils d'homme, etc. » Le
terme araméen Ì2Ì2H, 13, fils d'homme, employé dans ce

passage, ne signifie pas autre chose que homme tout court.
Mais il faut remarquer que le personnage dont il est

question dans cette vision, n'est pas appelé un homme; il est

comparé à un homme : IIJ3S 133; c'est-à-dire comme

un homme, semblable à un homme1. Cet être mystérieux
reçoit l'empire universel ; il est vrai que ce même empire, dans
les versets 22 et 27 du même chapitre, est conféré aux saints

1 Voir Martin, Henoch, p. xxxvm.



30 JAMES BARRELET

du Très-Haut, au peuple des saints du Très-Haut. On pourrait

en inférer que l'être pareil à un homme, du v. 13,
représente le peuple d'Israël. Mais il se passe ici quelque chose
de pareil à ce que nous voyons dans l'interprétation de Es. 53.

Là aussi le serviteur de Yahvé est primitivement un être

collectif, le peuple d'Israël, souffrant dans l'exil. Mais là
aussi, l'interprétation chrétienne est dans le vrai, en
appliquant — comme le fit le diacre Philippe — ce terme d'une
façon individuelle à la personne du Messie, à Jésus-Christ
historique.

Le livre d'Hénoch en fait de même pour la locution le Fils
d'homme. Il dépasse Daniel; pour lui, le «Messie n'est pas
comparé à un fils d'homme, il est le Fils de l'homme, un être
bien déterminé, doué d'une existence personnelle et
indépendante; personne ne partage ce titre avec lui. Il le porte
dans les conditions où Jésus le portera plus tard dans les
Synoptiques1. La nature de son rôle et de ses fonctions
écarte toute exégèse qui voudrait voir en lui un personnage
collectif.... » (Martin, Henoch, p. xxxix.)

Voici comment M. Martin caractérise le personnage du
Messie, tel qu'il est dépeint dans le livre d'Hénoch :

« Le Seigneur des esprits a choisi le Messie selon son bon

plaisir (Hén.46 : 3; 48 : 6; 49 : 4), mais il l'a tenu caché
devant lui (48 : 6), et il ne l'a révélé qu'aux saints et aux justes,
sans doute par les livres de l'Ancien Testament (48 : 7; 62 :

7; 69 : 26). Les rois, les grands et les puissants ne le connaîtront

qu'au jour du jugement : Ouvrez les yeux, leur dira le
Seigneur, et élevez vos cornes pour voir si vous pouvez
reconnaître l'Elu (62 : 1).

» Il l'a choisi, il l'a élu avant la création et pour l'éternité.
Son nom a été nommé devant le Seigneur des esprits, devant
la Tête des jours, avant que le soleil et les signes fussent
créés, avant que les étoiles du ciel fussent faites (48 : 2 à 6).
Le Messie préexiste donc à la création du monde, et, en
attendant l'heure de sa manifestation, il demeure au ciel au-

1 M. Martin aurait pu dire « dans les Evangiles ; » car Jean emploie ce titre
du Messie aussi bien que les Synoptiques.



UN PONT DE L'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 31

près de la Tête des jours (46 : 1-2), sous les ailes du Seigneur
des esprits ou debout devant lui (39 : 7 ; 49 : 2).

» Ce Messie n'est pas un homme, du moins un homme

ordinaire; il n'est pas un ange, car les Paraboles le distinguent
toujours des esprits célestes. C'est un être surnaturel sans

analogue au monde. L'auteur des Paraboles est-il allé plus
loin, a-t-il vu une relation de paternité ou de nature entre
Dieu et le Messie? Absolument rien ne permet de l'affirmer.
Lors même que l'expression « mon Fils» (105 : 2 a), qui
n'appartient d'ailleurs pas à cette section, ne serait pas une
interpolation chrétienne, elle resterait beaucoup trop isolée
et trop imprécise pour servir de base à la théorie de la filiation

divine du Messie dans le livre d'Hénoch.
« Le Messie a reçu de Dieu tous les dons : en lui habite

l'esprit de sagesse, l'esprit qui éclaire, l'esprit de science et
de force, l'esprit de ceux qui se sont endormis dans lajustice
(49 : 3). Le Seigneur des esprits l'a gratifié d'une sagesse qui
coule comme l'eau devant lui (49 : 1); il l'a glorifié (51 : 3),
et sa gloire demeure pour les siècles des siècles et sa

puissance pour les générations des générations (49 : 2).
» C'est par son nom que les justes seront sauvés; il sera

le bâton sur lequel ils s'appuieront pour ne pas tomber, la
lumière des peuples, l'espérance de ceux qui souffrent dans

leur cœur (48 : 4), et au jour suprême le vengeur de leur vie
(48 : 7).

» U sera investi d'un pouvoir sans bornes. Quand il
paraîtra sur la terre, il renversera toutes les puissances de ce

monde, symbolisées par des montagnes de fer, de cuivre,
d'argent, d'or, d'étain et de plomb. Elles fondront devant lui
comme de la cire et s'amolliront à ses pieds(52 : 2-6). Contre

lui, la richesse et la puissance ne serviront de rien ; il les

anéantira (52 : 7, 8). A sa vue, tous ceux qui habitent sur
l'aride se prosterneront pour adorer en lui leur juge
suprême (48 : 5).

» La somme du jugement a été donnée, en effet, au Fils de

l'homme (69 : 27). Assis sur le trône de sa gloire (55 : 4), le
trône même de Dieu (51 : 3), il jugera les anges, « ceux qui



¦32 JAMES BARRELET

ont séduit le monde » (69 : 27), aussi bien que les hommes,
les saints comme les pécheurs (61 : 8-13). Tous les esprits
célestes et tous les ressuscites du scheol et des enfers
comparaîtront devant lui (51 : 1, 2). Il pèsera leurs œuvres dans
la balance (61 : 8), et il choisira parmi eux les justes et les
saints (51 : 2).

» Juge parfaitement éclairé et équitable, car la justice
habite en lui (46 : 3), il verra tous les pécheurs (41 : 9), et il
révélera les trésors des secrets (46 : 3), c'est-à-dire les mérites
des bons et les récompenses qui leur sont réservées, les
crimes des méchants et les châtiments qui les attendent. Il
jugera les choses et les voies les plus secrètes (49 : 4; 61 : 9).
Devant lui, l'injustice s'évanouira comme l'ombre et n'aura
pas de refuge (49 : 2).

» Juge inexorable, rien ne pourra le fléchir. Nul ne pourra
songer à l'attendrir ou à prononcer devant lui des paroles
vaines (49 : 4). Les rois, les puissants et ceux qui possèdent
la terre le verront et le reconnaîtront alors, quand il siégera
sur le trône de sa gloire ; ils seront terrifiés et la douleur les
saisira. Us tomberont devant lui sur leur face, pour adorer
ce Fils de l'homme, le supplier et lui demander miséricorde
(62 : 3-9), mais il sera trop tard, ils seront chassés de devant
sa face (62 : 10, 11; 63 : 11).

s Juge tout-puissant enfin, il suffira d'une parole de sa

bouche pour exécuter ses sentences, pour mettre à mort
tous les pécheurs et détruire tous les méchants (62 : 2).

(Martin, Henoch, p. XL à xlii.) »

Il est intéressant de constater que, dans les ouvrages juifs
postérieurs à Jésus-Christ, le nom de Fils de l'homme
disparaît. Ce fait est facile à expliquer. Jésus s'étant donné ce

titre, l'a démonétisé aux yeux des Juifs fanatiques; il était
donc inadmissible d'en revêtir encore le Messie qu'on attendait

toujours.
C'est pour la doctrine du Messie que notre littérature mérite

surtout d'être appelée un pont de l'Ancien au Nouveau
Testament. Ce que le passage isolé Dan. 7 : 13 ne fait
qu'indiquer, le livre d'Hénoch le développe, en fait une doctrine



UN PONT DE L'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 33

détaillée, cohérente. Tandis que, en ne tenant compte que
de l'Ancien Testament, il faut opérer par raisonnement, par
analogie, par déduction, pour arriver à trouver la préexistence

du Messie, en utilisant par exemple ce qui est dit delà
sagesse dans Prov. 8 : 22-31, certains passages des Psaumes,
comme Ps. 2, les textes concernant l'Ange de l'Eternel, — ici
la préexistence d'un Messie céleste, ses vertus nombreuses,
ses fonctions de juge délégué de Dieu au dernier jour, —tout
cela est clairement enseigné.

Après avoir pris connaissance de ces passages du livre
d'Hénoch, nous ne sommes plus surpris des affirmations si
catégoriques du Nouveau Testament proclamant la préexistence

du Messie, comme Jean 1 : 1 ; 17 : 5, 24; Eph. 1:4;
Col. 1 : 14-17; 1 Pierre 1 : 20; etc. Ces paroles et d'autres ne
sont que l'application à la personne concrète et historique
du Sauveur des déclarations du livre d'Hénoch.

Les savants discutent la question de savoir si le Messie Fils
de David, roi terrestre, et le Messie céleste, préexistant, sont,
aux yeux des Apocryphes et Pseudépigraphes, un seul et
même personnage ou s'il faut y voir deux Messies. Il me
semble que l'identité de ces deux types de Messie est l'alternative

la plus plausible ou, pour m'exprimer plus exactement,
qu'il s'agit d'un seul et même personnage, présenté sous deux
faces différentes.

Les mêmes qualités de justice, de pureté, etc., sont
attribuées à l'un et à l'autre. Il me paraît qu'on peut admettre
ceci : le type davidique, terrestre, est le plus ancien. C'est par
la réflexion qu'on en est arrivé à penser qu'un être aussi
richement doué que le Messie davidique ne pouvait être un
homme comme un autre, qu'il devait être l'homme par
excellence, l'homme idéal, enfin que — comme tel — il avait
une origine divine. L'auteur du livre d'Hénoch —puisque
c'est de lui surtout qu'il s'agit — trouvait dans l'Ancien
Testament le germe de cette doctrine ; il n'a fait que la
développer. Déjà dans l'Ancien Testament, l'identité du Messie

davidique et du Messie divin pouvait être lue, pour ainsi
dire, entre les lignes, je rappelle Ps. 2; Esaïe 9:1-6; 11:1-10.

THÉOL. ET PHIL. 1910 3



34 JAMES BARRELET

Le livre d'Hénoch a simplement coordonné ces indications.
A la venue de Jésus, le peuple juif était donc préparé à

recevoir les déclarations du Fils de Marie sur son origine
divine; ses apôtres l'ont enseignée après lui. Si Paul n'emploie
pas le titre Fils de l'homme, il proclame assez clairement la

préexistence du Messie.
** *

L'étude à laquelle nous venons de nous livrer a peut-être
fait naître en vous, messieurs, deux questions que nous
devrions examiner, si le temps ne nous l'interdisait absolument.
Je ne puis que les indiquer.

1° Les Apocryphes et les Pseudépigraphes ont-ils puisé
leurs idées exclusivement dans l'Ancien Testament, ou ont-ils
subi l'influence de religions étrangères?

Cette question est débattue aujourd'hui avec toutes les

ressources de la science relativement récente des religions
comparées. Je dirai brièvement que, pour quelques-uns de

ces ouvrages, une influence grecque est incontestable. La
chose est évidente pour la Sapience et pour le soi-disant
quatrième livre des Maccabées. L'auteur de la Sapience est un
Juif convaincu, qui a en horreur le paganisme; mais il
emprunte à la philosophie grecque sa méthode d'allégorisation
et plusieurs notions, comme les quatre vertus cardinales
(8 : 7), les quatre éléments: eau, terre, feu, air (7 : 3, 17;
17 : 10; 19 : 18-21; etc.). Un trait intéressant, c'est le
dualisme qu'il établit, à la façon des platoniciens, entre l'âme et
le corps, l'esprit et la matière. L'Ancien Testament, on lésait,
ne conçoit pas la vie en dehors du corps ; l'âme est dans le

sang et la vie s'écoule avec le sang. Pour l'auteur de la
Sapience, le corps est d'essence inférieure; il n'est qu'une tente
terrestre pour le voûç, 9 : 15 : yeùdeç o-xmoç. Il y a là, pour le

dire en passant, une analogie frappante avec 2 Cor. 4 : 16 à

5 : 10, analogie qui s'étend jusqu'aux mots employés, car
Paul dit, en parlant du corps : ^ èntyeioç ^pSv oìxla toû toou;
(2 Cor. 5 : 1). Je vois ici un exemple d'influence directe
exercée par un livre apocryphe sur un auteur du Nouveau
Testament.— Mais nous ne pouvons nous y arrêter.



UN PONT DE L'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 35

On a beaucoup discuté ces derniers temps la question
d'une influence du parsisme sur les Apocryphes et les

Pseudépigraphes, en particulier pour la doctrine de Satan, et
aussi pour ce qui concerne la résurrection. Je ne suis pas
compétent dans ce domaine.

2° La seconde question, que nous ne pouvons également
qu'effleurer, est celle-ci : Comment comprendre que les
écrivains du Nouveau Testament, si absolus quand il s'agit de

l'autorité de l'Ecriture, c'est-à-dire de l'Ancien Testament, se

soient laissés influencer par la littérature dont nous nous
occupons? Comment Jude cite-t-il comme chose connue et
admise la lutte entre Micaël et Satan autour du corps de

Moïse? Comment peut-il admettre qu'«Enoch, le septième
homme depuis Adam », soit l'auteur du livre qui porte son
nom? Il faudrait parler aussi des citations scripturaires
introuvables dans l'Ancien Testament, dont deux sont faites

par Jésus lui-même (Luc 11 : 49; Jean 7 : 38. — Et encore
Jacq. 4 : 5)1.

Il y a là une difficulté sérieuse. Pour certains cas, on peut
admettre que les auteurs du Nouveau Testament puisaient
dans la tradition orale, par exemple quand Paul nomme les

adversaires de Moïse (2 Tim. 3 : 8). Mais cela n'explique pas
tout.

Nous comprendrions mieux des citations empruntées à tel

Apocryphe sobre et raisonnable, comme 1 Maccabées, Sirach
ou la Sapience. Mais aucun livre apocryphe n'est cité
expressément dans le Nouveau Testament ; c'est, au contraire, le

livre d'Hénoch, mélange singulier de fantaisie désordonnée
et de pensées profondes, qui a l'honneur d'être cité par Jude.

Faut-il dire que la notion de l'Ecriture-Sainte ou d'un
canon fermé était encore flottante au moment où les livres
du Nouveau Testament furent rédigés? On sait que le canon
de l'Ancien Testament ne fut définitivement fixé que tout à

la fin du premier siècle de notre ère. Faut-il admettre que
l'autorité absolue n'était reconnue qu'à la loi (Pentateuque)

1 Voir Lucien Gautier, Introd. A. T. II, p. 478.



36 JAMES BARRELET

et aux péricopes des Prophètes qui étaient lues les jours de

sabbat dans la synagogue, le reste des Prophètes et tous les

Hagiographes n'ayant qu'une valeur relative? Cela me paraît
difficile à croire, car, — sans parler des cinq Meguilloth
qu'on lisait régulièrement aux fêtes, — nous voyons Jésus et
les apôtres citer, comme faisant autorité, des Psaumes et des

passages de Daniel qui ne figuraient pas au programme des

lectures hebdomadaires publiques.
Je laisse la question ouverte.

Cherchons maintenant à tirer quelques conclusions de

l'étude sommaire et fort imparfaite à laquelle nous vous
avons conviés.

Les Apocryphes et les Pseudépigraphes de l'Ancien Testament

comblent une lacune. Ils nous renseignent sur les
idées qui avaient cours parmi les Juifs dans les deux
derniers siècles avant Jésus-Christ et jusqu'au terme du premier
siècle de notre ère. Les auteurs de ces livres ont fréquemment

prolongé les lignes ébauchées dans l'Ancien Testament,
par la réflexion et en faisant usage des ressources que leur
fournissait leur connaissance des religions et des philosophies

étrangères, ils ont développé des germes, poursuivi et

perfectionné des prédictions et des espérances.
Jésus-Christ, apparaissant dans le milieu ainsi préparé, a

pu opérer avec des notions connues et universellement
admises, sur lesquelles il a enté les révélations qu'il avait à

donner. Il y a donc eu un véritable enrichissement produit
par cette littérature. Elle intéresse les théologiens et ne doit
pas être négligée.

Mais de là à entonner un dithyrambe à la louange de toute
cette littérature, il y a loin. Pour les Pseudépigraphes, ne

craignons pas de dire que les vérités qu'on y trouve sont
des lueurs au milieu de ténèbres épaisses et que l'appréciation

de Cornili que nous citions au cours de ce travail, a

sa raison d'être. A part les Psaumes de Salomon, il y a réel-



UN PONT DE L'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 37

lement là un ensemble de produits d'une imagination
dévergondée.

Quant aux Apocryphes, la réaction qui s'est faite ces
dernières années en leur faveur, a aussi été trop loin. Admettons

que 1 Macc. pourrait avec autant et plus de raison que
le Cantique et Ester entrer dans le canon de l'Ancien Testament,

il n'en est pas moins singulièrement exagéré de dire:
« On ne peut s'empêcher de comparer 1 Maccabées aux

livres historiques canoniques, et cette comparaison est toute
à l'avantage de l'Apocryphe.

» Le vieux point de vue théocratique a fait place à une
conception naturelle des événements1. Pas de miracles qui
frappent l'imagination, pas de merveilleuses interventions
de Dieu qui, pour protéger son peuple, renverse les lois de

l'univers, ou déploie un bras atrocement vengeur contre
d'autres créatures qui sont ses créatures aussi bien que les

Juifs! Si les Maccabées remportent succès sur succès, ils le
doivent avant tout à leur habileté stratégique et à leur
diplomatie: ils savent payer d'audace quand il le faut, flatter
les passions et même répandre à propos de fortes sommes
d'argent (par exemple 11 : 24). Le seul fait extraordinaire de

tout le livre (11 : 69 à 74) ne paraît tel qu'à la suite d'une
négligence de rédaction, peut-être grâce à une mauvaise
traduction grecque du texte araméen. Sans doute, les combattants

ont une confiance absolue en Dieu et ne manquent pas
de l'invoquer avant de se lancer dans la mêlée (par exemple
2 : 20 ss. ; 3 :18 ss. ; 3 : 60; 4 : 8-11, 24 s. ; 7 : 37-39, 40;
11 : 71; 12 : 9, 15; 16 : 3, etc.); mais, en réponse à leurs
prières, Dieu n'intervient pas d'une façon surnaturelle. Il
agit dans les cœurs, sans qu'il nous soit dit de quelle façon,
et nous devinons une action toute semblable à celle qui fait
aujourd'hui l'objet de notre foi2. »

Si la foi de M. André est satisfaite, la nôtre ne craint pas
d'exprimer sa préférence pour une historiographie qui admet
l'intervention d'un Dieu personnel.

1 C'est M. André qui souligne.
5 L. E. Tony André, Les Apocryphes de l'Ancien Testament, p. 72.



38 JAMES BARRELET

Nous sommes peiné de rencontrer le passage suivant dans

l'introduction générale à l'excellente édition française des

Apocryphes publiée par la Société biblique de Paris1 :

« Au point de vue historique, le seul qu'il convienne
d'envisager ici, l'opposition aux Apocryphes est bien peu justifiée.

Elle a pour point de départ la constatation de leur
absence dans le canon hébraïque. Mais le Nouveau Testament

n'y figure pas davantage, et nul n'a songé à réclamer pour
cela son exclusion de la Bible. »

On se demande si on a bien lui Le raisonnement est vraiment

d'une faiblesse extrême. Il est clair que si le Nouveau
Testament a été ajouté à l'Ancien, c'est qu'il est le document
d'une nouvelle révélation.

Non I S'il y a, dans le canon de l'Ancien Testament des livres
comme le Cantique et Ester, — si nous trouvons dans l'Epître
de Jude le livre d'Hénoch attribué à ce patriarche et cité
comme autorité, — nous dirons que Dieu a voulu par là nous
empêcher de nous faire les esclaves de la lettre, même de la
lettre de la Bible. Mais malgré ces infirmités, la Bible dans

son ensemble restera toujours ce qu'elle a été pour nos pères
et nos mères: le livre dans lequel l'Esprit de Dieu a déposé

ce que nous devons savoir pour acquérir le salut. Notre
instinct de Réformés, affiné et éclairé par le Saint-Esprit, a été

bien inspiré en refusant de recevoir comme Ecriture-Sainte
les Apocryphes et les Pseudépigraphes, ouvrages instructifs
et intéressants pour la science théologique. Ces écrits, au
milieu de beaucoup de matériaux absurdes, de mauvais

goût et inutilisables, renferment un certain nombre de pensées

élevées et de notions religieuses bienfaisantes, mais
ils ne sont pas de nature à guider nos pas sur le chemin du
ciel.

1 P. XX11I.


	Un pont de l'ancien au nouveau testament : les apocryphes et les pseudépigraphes

