Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1910)

Heft: 1-2

Artikel: Un pont de I'ancien au nouveau testament : les apocryphes et les
pseudépigraphes

Autor: Barrelet, James

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379865

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UN PONT DE L’ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT

Les Apocryphes et les Pseudépigraphes !

PAR

JAMES BARRELET

En lisant le Nouveau Testament, on est frappé de rencon-
trer des allusions & certains faits, des citations, la mention
de noms propres ne figurant ni les uns ni les autres dans
I’Ancien Testament. Ces faits, ces paroles, ces noms sont
cependant supposés connus des lecteurs. Ainsi, dans son
Epitre, Jude rapporte une rencontre entre I’archange Micaél
et Satan, se disputant le corps de Moise, et une parole adres-
sée au diable par cet archange (Jude 9). Dans le méme écrit
est citée une prophétie prononcée par Enoch, « le septiéme
homme depuis Adam.» (Jude 14, 15.) La 2°¢ Epitre a Timo-
thée connait les noms des magiciens d’Egypte qui résistérent
4 Moise: ils s’appelaient Jannes et Jambrés. (2 Tim. 3 : 8.)

De plus, il est facile de constater que Jésus et les écrivains
du Nouveau Testament opérent avec des doctrines qu’ils
supposent admises par leurs auditeurs ou lecteurs, puis-
qu’ils ne cherchent pas 4 les démontrer. Ainsi certains traits
concernant 'attente du Messie et sa préexistence, la mention
d’anges nombreux, le role de Satan et des démons, la dis-
tinction entre le siécle présent et le siécle 4 venir, la résur-

1 Ce travail a été présenté le 11 octobre 1909 aux cours de vacances offerts
aux pasteurs de I'Eglise évangélique libre du canton de Vaud.



6 JAMES BARRELET

rection individuelle, la rétribution — individuelle aussi —
au jugement dernier, la vie future. Quelques-unes de ces
notions sont & peine ébauchées dans I’Ancien Testament,
d’autres ne s’y trouvent pas.

Ou donc les contemporains de Jésus avaient-ils puisé ces
idées? Il en est qui peuvent avoir été, par déduction, tirées
de ’Ancien Testament. Mais cette explication ne rend pas
compte de tous les phénomeéenes. Nous sommes ainsi amenés
& considérer les écrits qui remplissent I’intervalle entre les
deux parties de la Bible, soit les Apocryphes et les Pseude-
pigraphes de ’Ancien Testament.

Dans une conférence comme celle-ci, il ne faut pas songer
a faire une étude compléte de cette littérature. Notre désir
est de chercher & montrer quel profit on peut en tirer pour
Iintelligence du Nouveau Testament. Nous jetterons d’abord
un coup d’eeil sur ’ensemble de ces livres, pour nous arréter
ensuite & quelques exemples concrets.

*
% *

Pour beaucoup de protestants réformés de notre généra-
tion, les écrits que nous venons de mentionner sont ferra
incognita. Je rappelle brievement de quoi il s’agit.

Nous nommons Apocryphes un certain nombre d’ouvrages
qui ne figurent pas dans laBible hébraique, mais qui ont été
admis dans I’Ancien Testament grec, soit la version des
LXX.

Un seul de ces écrits mérite, & proprement parler, d’étre
appelé livre historique; c’est 1 Maccabées, qui retrace fidéle-
ment et sobrement I'histoire de la guerre nationale des Juifs
contre les Syriens oppresseurs, & partir de 'avéenement d’An-
tiochus IV Epiphane jusqu’a la mort de Simon, le troisiéme
des fils de Mattathias qui exerca le pouvoir parmi les Juifs
(175-135 av. J.-C.). Cet ouvrage intéressant et sympathique,
que nous possédons en grec — comme, du reste, tous les
Apocryphes — a été rédigé en hébreu ou en araméen en-
viron 100 ans avant J.-C.

Le 2¢ livre des Maccabées n’est pas la suite du premier. Il



TUN PONT DE L’ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 4

couvre une partie de la période dépeinte par celui-ci (176-
161 av. J.-C.). Sans étre entiérement dépourvu de valeur
historique, il est plutoét un livre d’édification & propos de
Phistoire, dans le genre des Chroniques. Cet écrit se distin-
gue par son esprit chauvin et sa piété exaltée. La rédaction
grecque que nous possédons est I'original. Il peut avoir été
composé environ & 1’époque de la naissance de Jésus-Christ.

8 Maccabées est encore moins historique. C’est la relation
d’une miraculeuse préservation des Juifs de ’Egypte et du
chatiment de leurs ennemis, événement qui ne peut étre fixé
chronologiquement. Celivre ne figure pas dans la Vulgate ; il
a été rédigé en grec au commencement de I’ére chrétienne,

C’est également dans la catégorie du roman religieux qu’il
faut ranger Tobit et Judith. Ces deux livres contiennent de
nombreux anachronismes et d’autres inexactitudes qui nous
empéchent de les prendre au sérieux comme sources histo-
riques. Tobit est écrit dans un bon esprit et a pour but
d’inviter & la piété et a 'observation de la loi les Juifs dis-
persés parmi les paiens. Judith est animé d’un patriotisme
farouche ; ce livre veut exciter le peuple juif & résister A ses
ennemis. Il est vraisemblable que Tobit a été écrit en grec,
tandis que loriginal de Judith aurait été hébreu. Ces deux
onvrages ont probablement été composés environ un siécle
avant Jésus-Christ.

Les écrits que nous venons de mentionner, se rattachent
tant bien que mal aux livres historiques. Nous en avons un
autre qui, va le nom qu’il porte, doit étre joint aux pro-
phétes; c’est Baruch. Sous ce titre, nous avons une confession
des péchés, une dissertation sur la sagesse et des hymnes,
le tout rédigé dans un beau langage, probablement traduit
de 'hébreu, tandis que la Lettre de Jérémie, censée adressée
par le grand prophéte aux exilés de Babylone, parait avoir
été écrite en grec. La Vulgate et Luther font de la Lettre de
Jérémie le 6¢ chapitre du livre de Baruch. Il est difficile de
préciser la date de la composition de ces deux ouvrages; ils
sont vraisemblablement de 100 environ avant Jésus-Christ.

Correspondant & la 3¢ classe du canon hébreu de I’Ancien



8 JAMES BARRELET

Testament, nous avons deux Apocryphes de caractére gno-
mique : la Sagesse de Jésus, fils de Sirach, appelée sou-
vent Sirach tout court ou I'Ecclésiastique, et la Sagesse ou
Sapience de Salomon. Le premier fait pendant au livre ca-
nonique des Proverbes; il est un peu fatiguant a lire, vu sa
longueur et son esprit terre & terre. Le petit-fils de 'auteur
nous apprend dans une préface qu’il a traduit ce livre d’hé-
breu en grec. On a découvert récemment environ les deux
tiers du livre dans ’original hébreu. Je me permets d’expri-
mer des doutes sérieux sur 'authenticité de ces textes. On
est d’accord pour placer la composition de Sirach entre 190
et 170 avant Jésus-Christ. Ce livre serait donc le plus ancien
en date des Apocryphes,antérieur aux guerres des Maccabées.

La Sapience dite de Salomon a été écrite en grec une cin-
quantaine d’années avant notre eére. L’auteur montre la su-
périorité de la religion juive sur la philosophie grecque; il
connait bien cette derniere, lui emprunte des idées et une
meéthode, tout en restant fidelement attaché o la religion de
ses péres.

Aux livres que nous venons d’énumérer, il faut ajouter un
certain nombre de fragments. Ce sont: la priére que Azarias,
I’'un des trois amis de Daniel, est censé avoir prononcée dans
la fournaise, ’histoire de l'accusalion mensongere portée
contre la vertueuse Suzanne, et les légendes grotesques de
Bel et du Dragon ; ces morceaux sont des additions au livre
de Daniel. Le livre d’Ester se trouve également enrichi d’un
certain nombre de fragments, songes, édils rovaux et priéres.
Un petit écrit a part est la priére dite par le roi Manassé,
exilé & Babylone. La liste sera complete, si nous mentionnons
un conte sur trois pages de Darius, seule partie originale
du livre dit 3¢ d’Esdras, compilation composée d’extraits de
plusieurs livres de I’Ancien Testament.

Pour le detail du contenu de ces livres apocryphes, je ren-
voie a [UIntroduction & UAncien Testament, de M. Lucien
Gautier, 11, p. 403-469.

Ecartés du canon de I’Ancien Testament, tel qu’il fut ar-
rété par le synode juif de Jabné ou Jamnia (au sud-ouest de



UN PONT DE L’ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 9

la Palestine) 4 1a fin du premier siécle de notre ére, les Apo-
cryphes faisaient, au contraire, partie intégrante du recueil
sacré en usage parmi les Juifs d’Egypte, soit de la version
grecque de ’Ancien Testament, dite des LXX. Or c’est sous
la forme de cetie version que I’Ancien Testament pénétra
dans I’Eglise chrétienne. I1 n’est donc pas surprenant que
les Péres de I’Eglise aient accordé aux Apocryphes une
grande autorité et les aient cités comme faisant partie des
saintes Ecritures.

Le seul Pére qui ait fait opposition & I’admission des Apo-
cryphes, est Jérome; cela s’explique par le fait qu’il avait
appris I’hébreu auprés des docteurs juifs de Palestine. 11
insiste & plusieurs reprises sur la nécessité de s’en tenir a la
hebraica veritas. Cependant ii a traduit quelques-uns des
Apocryhes et, dans la pratique, il ne s’abstient pas de les
citer et de s’appuyer sur eux. L’Eglise catholique romaine a
tranché la question — pour ce qui la concerne — au Con-
cile de Trente. Dans une de ses sessions de l'année 1546,
cette assemblée a fixé définitivement la liste des écrits ins-
pirés de la Bible. Parmi eux figurent les livres apocryphes,
a 'exception de 3 Maccabées. La priere de Manassé ainsi que
les 3¢ et 4¢ livres d’Esdras sont, dans la Vulgate, imprimés
en appendice, a la suite du Nouveau Testament,

Quelques théologiens catholiques croient pouvoir donner
aux Apocryphes la désignation de livres deutérocanoniques,
c’est & dire constituant un canon d’une valeur inférieure?.
Mais rien ne les y autorise, le texte du décret de Trente ne
faisant aucune différence entire eux et les autres livres de
IAncien Testament.

L’attitude des Réformateurs dans cette question ne fut pas
aussi catégorique qu’on I'imagine. Il est vrai que, recourant
aux originaux, ils s’apercurent bien que les Apocryphes ne
faisaient pas partie du canon hébreu ; aussi n’attachérent-ils
de valeur probante pour la fixation des dogmes qu’aux livres.

1 Nous trouvons cette expression encore sous la plume de M. Frangois Martin,
le savant sémitiste de I'Institut catholique de Paris. (Le livre d’Enoch, Paris 1906,
p. X1, note 1).



10 JAMES BARRELET

proprement canoniques. Mais ils estimaient que les Apocry-
phes, en faveur desquels on pouvait alléguer le témoignage
presque unanime de I'Eglise, étaient bons & consulter. On
connait la déclaration faite & ce sujel par Luther. Les Ré-
formés partageaient cetle maniére de voir. Cependant, & me-
sure que se développa le dogme de l'autorité des Ecritures,
on en vint & réclamer une distinction plus nette entre ce qui
est inspiré et ce qui ne ’est pas. Des voix s’éleverent pour
exiger qu’on ne tolérat dans la Bible que ce qui provient di-
rectement de I'Esprit de Dieu et ce sur quoi la foi peut s’ap-
puyer sans réserve.

(’est au commencement du dix-neuviéme siécle que les
-esprits s’échaufférent & ce sujet, surtout en Grande-Bretagne,
parmi les membres et amis de la Société biblique bri-
tannique et étrangére. La question ne fut pas résolue aussi
facilement qu’on le croit parfois; il y eut une lutte acharnée,
dans laquelle triomphérent les Ecossais, adversaires résolus
«des Apocryphes. En 1826, la Société en question décida de
ne plus publier d’éditions de la Bible avec les Apocryphes,
et de retirer ses subsides a celles des sociétés bibliques du
continent qui persisteraient & imprimer ces livres.

(Vest cette mesure qui explique l'ignorance dans laquelle
le protestantisme réformé vit depuis longtemps & I’'égard des
Apocryphes. Car, tandis que I’Eglise luthérienne, renché-
rissant de son c6té sur 'opinion favorable de son fondateur,
non seulement conservait les Apocryphes, mais leur em-
pruntait méme des citations dans ses catéchismes, le bon
marché des éditions de la Société britannique avait pour
résultat de bannir parmi nous absolument les Bibles avec
Apocryphes. On trouvait parfois de vieilles Bibles de famille
contenant ces livres; mais le francais archaique de ces ver-
sions et l'espéce de réprobation qu'on sentait instinctive-
ment régner a leur égard, en tenait éloigné le commun des
fidéles.

E * %k

Il est un groupe d’écrits dont nous n’avons pas encore

parlé, ce sont les Pseudépigraphes de I’Ancien Testament.



UN PONT DE L’ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 11

Pseudépigraphe signifie: « Livre dont le titre est menson-
ger, » c’est-a-dire qui indique comme auteur quelqu’un qui
ne I'est pas. Sans nous arréter & ce nom, nous dirons qu’on
désigne par ce terme des livres religieux ne faisant partie
ni du canon juif, ni du recueil grec d’Alexandrie. Ces livres
ne se trouvent donc ni dans la Bible hébraique, ni dans la
version des LXX. Ils ont, cependant, joui en leur temps
d’une trés grande faveur; quelques-uns d’entre eux sont uti-
lisés avec beaucoup de respect par les Péres. Et — chose
étrange — tandis que le Nouveau Testament ne contient pas
une seule citation des livres apocryphes- dont nous venons
de parler, les Pseudépigraphes vy sont cités une ou deux fois
textuellement. Les passages étranges que nous avons men-
tionnés au début de ce travail, sont empruntés & des Pseudé-
pigraphes.

Passons rapidement en vue les plus importants d’entre
eux.

Le soi-disant 4¢ livre des Maccabées n’a plus rien a faire
avec la famille illustre de ce nom; c’est une dissertation
montrant que la raison est maitresse des passions. Le seul
lien avec I’histoire, c’est 'exemple que l'auteur donne a
I’appui de sa thése: il rappelle le martyre du vieillard Eléazar
et des sept fréres improprement nommeés les sept Maccabées,
récits contenus dans le 2¢ livre des Maccabées (6 : 18-7 : 41).
Ce livre a été écrit en grec, a peu pres a ’époque de la nais-
sance de Jésus-Christ.

Le livre des Jubilés, appelé aussi la Petite Geneése (Lepto-
genesis), a été probablement composé en hébreu; nous ne
le possédons complétement que dans une version éthio-
pienne. C’est une sorte de paraphrase de la Genése cano-
nique, dont le texte est amplifié de nombreuses légendes.
Sa composition remonte peut-étre & 1’époque des Maccabées.

L’ Assomption de Moise, datant probablement du commen-
cement de I’ére chrétienne, nous intéresse parce que c’est de
cet ouvrage qu’est tirée la citation de Jude au sujet du ca-
davre de Moise. Du moins, Origéne le dit. Malheureusement,
le fragment latin que nous possédons de cet écrit, composé



12 JAMES BARRELET

probablement en hébreu ou en araméen, ne contient pas le
passage en question. Ce petit livre annonce, sous des traits.
apocalyptiques, la fin du monde.

I’Ascension ou le Martyre d’Esaie raconte, entre autres.
choses, que ce prophéte fut scié. On a vu une allusion a ce
fait dans Héb. 11 : 36 (épiohnoxv). Nous avons dans une ver-
sion éthiopienne cet ouvrage écrit par un Juif, probablement
dans la premiére moitié du 1¢r siécle de notre ére.

Le Testament des douze Patriarches est une sorte de suite
donnée & la bénédiction que dans Gen. 49 Jacob confére & ses
fils. Chacun des douze fils de Jacob commence par raconter
sa vie; il prononce ensuite des exhortations et termine par
des prophéties. C’est un ouvrage juif, dont les origines re-
montent peut-étre ala période maccabéenne, mais qui a subi
des interpolations chrétiennes; ainsi le testament de Benja-
min contient une allusion transparente a4 I'un de ses plus il-
lustres descendants, ’ap6tre Paul. Nous possédons ce livre
en grec.

La Vie d’Adam et d’'Eve nous est parvenue en trois recen-
sions différentes, en latin, en grec et en slave; la recension
grecque est appelée parfois « Apocalypse de Moise. » Ce
livre est une sorte de mosaique de légendes plus ou moins
étranges se rattachant surtout & la chute de nos premiers
parents. Il est difficile d’en indiquer la date.

L’Apocalypse de Baruch, qu’il faut distinguer du livre apo-
cryphe de Baruch, contient des visions prophétiques diver-
ses, entre autres sur 'avénement du Messie. Nous possédons-
en syriaque ce livre, postérieur 4 'an 70 de notre ere, soit
contemporain de 'empereur Vespasien.

De la méme époque date le soi-disant 4¢ livre d’Esdras,
I’un des plus intéressants des Pseudépigraphes. Nous n’en
avons plus l'original (grec? hébreu?); la version latine est
la plus commode & utiliser. C’est une Apocalypse juive qui
est censée prédire en sept visions les destinées du peuple et
de ses adversaires, elle a pour but le relévement du courage
des Juifs aprés la prise de Jérusalen par les Romains. C’est
dans ce livre que I’on lrouve un passage curieux sur l'origine



UN PONT DE L’'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 13

du canon de Ancien Testament (14 : 18 & 47). 1l a joui dans
I’Eglise d’une tres grande autorité.

Il faut mentionner aussi les prétendus Oracles sibyllins.
Il nous a été conservé sous ce nom un véritable océan d’hexa-
métres de toute époque et de toute provenance. Quelques-
unes de ces soi-disant prédictions sont I’ceuvre de Juifs et
nous intéressent a ce titre. Elles s’étendent sur environ trois
siécles, de 150 avant Jésus-Christ & 150 aprés Jésus-Christ.
‘Ce qui caractérise ces productions, c’est une apologie ar-
dente et infatigable du monothéisme, opposé a I’idolatrie.

Le plus sobre, le plus sympathique — si 'on peut s’ex-
primer ainsi — parmi tous les écrits dont nous nous occu-
pons, c’est le recueil intitulé Psaumes de Salomon. Ce sont
dix-huit poémes, composés, probablement en hébreu, entre
63 et 45 avant Jésus-Christ: nous ne les possédons qu’en
version grecque. Ils ont une certaine importance pour I'his-
toire politique, car ils contiennent des allusions & la cam-
pagne de Pompée contre Jérusalem (63 avant J.-C.) et a la
mort violente qui atteignit ce géneéral romain en Egypte. Au
point de vue religieux, ces psaumes ont une valeur plus
grande encore. Ils expriment les sentiments du.parti phari-
sien, opposé & la royaulé des descendants des Maccabées et
au parti sadducéen. Ils éclairent d’une vive lumiére les ten-
dances de ces deux groupes, telles que nous les retrouvons
<dans le Nouveau Testament. L’attente du Messie y joue aussi
aun role.

Nous avons réservé pour la fin le livre d’Hénoch, le plus
volumineux et le plus important des Pseudépigraphes. Il
comprend 108 chapitres, mais ne forme pas une unité litté-
raire. Ce sont des visions prophétiques contemplées soi-
disant par Hénoch, ce patriarche qui fut enlevé dans le ciel
sans passer par la mort. Puisqu’il a été jugé digne d’un tel
honneur, il doit avoir su bien des choses qu’ignore le com-
mun des mortels. Dans ce livre, les tableaux apocalyptiques
les plus extravagants se coudoient avec des vues fort sensées
sur Phistoire d'Israél. Ce qui nous intéresse le plus, ce sont
les « Paraboles » (ch. 37 & 71), appelées aussi le Livre mes-



14 JAMES BARRELET

sianique, ou la figure du Fils de ’homme occupe une grande:
place. Cet ouvrage trés bigarré a été composé a des époques.
diverses; certaines parties remontent peut-étre plus haut que
la période des Maccabées, tandis que les Paraboles ne pré-
cédent que de peu 'avénement d’Hérode Ier.

Quelques critiques ont méme estimé que ces prédictions.
messianiques sont 1’ceuvre d'un chrétien. Cependant, les sa-
vants les plus autorisés sont d’accord pour attribuer aussi
cette partie-12 & un auteur juif antérieur a l’ére chrétienne.
Nous ne possédons le livre d’Hénoch au complet que dans
une version éthiopienne. On admet généralement que 'ori-
ginal était en hébreu; il aurait été traduit en grec, et de grec
en éthiopien.

*
* ¥

Comment se fait-il que tous ces écrits soient si peu con-
nus? Apres avoir été en grand honneur chez les Péres de
I’Eglise, nous les voyons disparaitre au moyen-ige, telle-
ment que leurs noms mémes tombent dans 1'oubli. La chose
s’explique si nous nous souvenons que les Pseudépigraphes,
ne se trouvant ni dans le canon juif ni dans la Bible grecque
d’Alexandrie, ont fini par paraitre suspects, & mesure que la
notion d’autorité et d’inspiration des Ecritures s’affermissait.
Ces livres se sont alors réfugiés dans des communautés éloi-
gnées, plus ou moins entachées d’hérésie, comme les Eglises
éthiopienne, arménienne et certaines KEglises syriennes.
L’établissement de I'islam dans I’Asie occidentale et au nord
de I’Afrique, a fini par isoler complétement ces Eglises-1a de
leurs sceurs, tant orientales qu’occidentales, demeurées plus
vivaces. La Synagogue, n’admettant pas ces ouvrages-la,
n’avait aucun intérét & veiller & la conservation des origi-
naux hébreux. La plupart des Pseudépigraphes ne se sont
donc¢ maintenus que dans des versions éthopiennes, armeé-
niennes, syriaques. Or, ces langues exotiques, et mortes par
dessus le marché, sont restées longtemps inconnues de nos
théologiens. Ce n’est gueére qu’au cours du dix-neuviéme
siecle que l'intérét philologique s’est réveillé et que les



UN PONT DE L'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 15

savants, avides de remonter aux sources, se sont mis a ex-
humer ces documents.

Cependant, I'utilité de la lltterature apocryphe et pseudé-
p}graphe n’esl pas encore universellement reconnue. Il est
des théologiens qui se laissent rebuter par les fantasma-
gories et par le coté parfois burlesque de ces écrits.

Dans la préface ajla 3¢ et 4¢ édition de son Einleitung in
das Alte Testament (1896, p. VI), Cornill se disait obligé par
une volonté étrangére & la sienne — sans doute celle de son
éditeur — a joindre l'étude des Apocryphes et des Pseudé-
pigraphes a celle des livres canoniques. Avec sa franchise-
habituelle, il ajoutait: « Toute cette littérature fantastique et
insaisissable m’est souverainement antipathique, malgré
bien des passages beaux et profonds qu’elle contient; c’est le
rendez-vous de toutes les inepties et de toutes les folies juives
et chrétiennes. » Ici, Cornill cite Esaie 34 : 14: « Les
chats et les chiens sauvages s’y rencontreront, et les satyres
s’y appelleront les uns les autres; c’est 14 que le spectre des
nuits fera sa demeure.... » (Crampon.)

Cornill a réussi a se dégager de ce fardeau, car la 6¢ édi-
tion de son bel ouvrage (1908) ne traite plus des Apocryphes
et des Pseudépigraphes, dont I'Introduction paraitra dans.
un volume a part, confié & Gunkel.

Le savant exégete des paraboles du Nouveau Testament,
Jilicher, écrivait en 1834: « En dehors des spécialistes en
philologie grecque, il n’est pas & présumer que le livre d’Hé-
noch provoque un grand intérétt.»

Mais ce sont 14 des voix isolées, le grand courant est au-
jourd’hui favorable a cette littérature-la.

Déja Reuss traduisit en francais les Apocryphes, dans son
grand ouvrage: La Bible, traduction nouvelle, etc. (3 partir de
1876). 11 affecte méme, dans les volumes 6 et 7 de cet ouvrage
magistral, de faire alterner des livres canoniques avec des
Apbcryphes, comme pour accentuer le fait que, selon lui, il
n’y a pas entre eux de différence fondamentale.

1 Gott. gel. Anzeigen 1895, p. 252.



16 JAMES BARRELET

L’ouvrage qui a donné le plus grand élan aux études con-
cernant cette littérature, c’est la traduction en allemand des
Apocryphes et Pseudépigraphes, publiée en 2 forts volumes
par Kautzsch en 1900!, avec la collaboration de toute une
pléiade de spécialistes distingués. Les introductions et les
notes font de ce recueil, surtout pour certains livres, un
véritable commentaire. On peut dire que cette publication a
été, pour beaucoup de lecteurs, une révélation.

En francais, la traduction de Reuss que nous venons de
mentionner a rendu de grands services, d’autant plus qu’elle
aussi est accompagnée d’introductions et de notes. Cependant
le francais se ressent trop de l'origine germanique de son
auteur, et les dimensions de cette collection en rendent I'u-
sage difficile pour le grand public. — En 1906, M. Gautier
écrivait: « ...Nous regrettons de ne pouvoir indiquer aucune
publication récente et facilement abordable, ou I'on trouve
une traduction francaise, moderne et exacte de ces livres2. »

Depuis, cette lacune a été comblée de deux fagons. La ver-
sion Crampon donne une traduction francaise des Apocryphes,
avec notes. Il est vrai que la Bible Crampon cotite, reliée,
8 francs. — Tout récemment, la Sociélé biblique de Paris a
publié, en un joli volume de 2 fr. 50 (relié 3 fr. 50) : Les li-
vres apocryphes de UAncien Testament (Paris, Fischbacher,
1909), avec introduction générale, introduction & chaque
livre particulier et notes. Pour Sirach, ces notes tiennent
compte des variantes du texte hébreu.

Nous possédons aussi en francais une trés savante Intro-
duction aux Apocryphes, de la plume de M. Tony André,
pasteur a Florence3.

Les Pseudépigraphes n’ont pas encore paru completement
en francais. Quelques-uns d’entre eux figurent dans I'ou-
vrage de 'abbé Migne 4, mais cette version est vieillie et in-

1 Die Apokryphen und Pseudepigraphen des A, T., efc. 2 Bde. Tiibingen, Mohr
(Siebeck), 1900.

2 Introd. Anc. Testament, II, p. 526, note.

3 Les Apocryphes de I'Ancien Testament, par L.-E, Tony André, doct. en théol.;

Florence, 1903.
4 Dictionnaire des apocryphes, etc., 2 vol., Paris, 1856-58.



UN PONT DE L’ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 17

compléte et ne peut étre consultée qu’avec précaution. Une
traduction nouvelle des Psaumes de Salomon a été donnée
par M. Alexis Peyrollaz que notre Eglise vient de perdre!. Un
autre éléve de notre faculté de théologie, M. Ch. Mercier, a
publié un article intitulé : La piété juive aux temps aposto-
liques, le I'Ve Esdras®.

Nous sommes heureux de signaler une publication magis-
trale, entreprise par des membres de I'Institut catholique de
Paris: Les Apocryphes de UAncien Testament3. 1l est bon de
noter qu’il s’agit ici des Pseudépigraphes, que les catho-
liques romains nomment Apocryphes: les livres que nous
désignons sous le nom d’Apocryphes faisant partie du canon
de ’Eglise romaine. De cette collection, le livre d’Hénoch a
paru en 1906, dans un gros volume de 300 pages, précédé
d’une introduction de 150 pages. C’est une ceuvre d’une
eérudition tout & fait stupéfiante, mais dont le prix ne sera
pas & la portée de chacun : ouvrage de bibliotheque, plutot.

On annonce encore une traduction des Pseudépigraphes
par M. Tony André, que nous n’avons pas vu paraitre jus-
qu’ici.

%
* *

Mais il est temps d’aborder la question de 'influence que
les Apocryphes et Pseudépigraphes peuvent avoir exercée
sur les écrivains du Nouveau Testament, ou, plus exactement,
d’examiner si certaines idées, généralement admises & I’épo-
que de Jésus et des apotres, trouvent leur explication dans
les livres dont nous nous occupons.

Pour ne pas nous perdre dans des détails et ne pas allonger
indéfiniment ce travail, nous nous bornerons & deux exem-
ples: LES ANGEsS et LE MESSIE. Nous avons eu pour guide

1 Revue de théologie et de philosophie, XXXII (1899), p. 493-511. — Voir du
méme auteur une thése sur ce sujet (Lausanne, 1898).

2 Liberté chrétienne, 1902, p. 241-263.

3 Documents pour l'étude de la Bible, publiés sous la direction de Frangois
Martin, etc. Les Apocryphes de I’Ancien Testament. — Le livre d’Hénoch, etc , par
Francois Martin, etc., Paris, Letouzey et Ané, 1906.

THEOL. ET PHIL. 1910 2



18 JAMES BARRELET

principal, dans cette étude, un excellent manuel intitulé : Die
religiosen und sittlichen Anschauungen der alttestamentlichen
Apokryphen und Pseudepigraphen, par Ludwig Couard (Gi-
tersloh, 1907).

Les anges.

Chacun sait que, dans le Nouveau Testament, nous trou-
vons la doctrine des anges gardiens ; Jésus l'affirme positive-
ment Matt. 18 : 10. En outre il est fréquemment fait mention
d’anges individuels qui servent d’intermédiaires entre Dieu
et ’homme, qui s’entretiennent et discutent avec les fidéles,.
qui les encouragent, les assistent de diverses manieres, et les
reprennent & 1’occasion. Les anges portent le pauvre Lazare
dans le sein d’Abraham (Luc 16 : 22). Au dernier jour, le
Fils de ’'homme enverra ses anges avec la trompette reten-
tissante, rassembler ses élus des quatre vents (Matt. 24 : 31—
Marc 13 : 27). 1l y a de la joie devant les anges de Dieu pour
un seul pécheur qui se repent (Luc 15 : 10).

Dans la vie du Sauveur, les anges jouent un role impor-
tant. Je rappelle Gabriel, annonc¢ant & Zacharie la naissance
de Jean-Baptiste, & Marie la naissance de Jésus, les anges de
Bethléem, etc. Plus tard, les anges venant servir Jésus apres
la tentation au désert, ’ange assistant le Sauveur pendant la
lutte de Gethsémané, ceux qui apparaissent aux saintes fem-
mes le matin de la résurrection, les anges qui exécutent la
volonté de Dieu dans les visions de I’Apocalypse, et qui don-
nent & auteur 'explication de ces visions.

Ces étres nombreux, les rencontrons-nous déja sous ’An-
cienne Alliance? Il est intéressant de suivre le développe-
ment que la doctrine des anges parcourt déja dans les limites.
de I’Ancien Testament.

Du temps des patriarches et dans les commencements de
Phistoire d’Israél, nous avons I’Ange de I’Eternel qui n’est
pas un personnage indépendant, mais une manifestation de
Dieu lui-méme, comme le montre le fait qu’un acte ou un
discours, commencé avec I’Ange de I’Eternel poursujet, con-
tinue souvent en étant rapporté directement a Dieu. Plus.



UN PONT DE L’ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 19

tard, cependant, ’Ange de I’Eternel devient un étre créé,
distinct de la divinité, ainsi Zach. 1 : 12, ou cet ange adresse
a Dieu une priére, ce quin’est jamais le cas dans les passages
plus anciens. Remarquons que le livre de Zacharie est posté-
rieur & l'exil et appartient, par conséquent, & la derniére pé-
riode de la littérature canonique.

(’est ainsi que se forme la transition qui, de I’Ange de
I’Eternel pour ainsi dire impersonnel des temps primitifs,
nous amene au dayyelog xwpiov du Nouveau Testament, qui est
évidemment un ange créé quelconque, et non pas l'antique
manifestation divine.

(C’est depuis ’exil que ’angélologie se développe. Aupara-
vant — & part 'Ange de I'Eternel qui forme une catégorie
spéciale — nous rencontrons de temps en temps des anges.
Mais, souvent, ils ne sont que des personnitications poétiques
de la puissance divine, comme chez les prophétes-écrivains.
Dans les livres historiques antérieurs & l'exil, les anges ne
jouent qu’'un roéle trés secondaire. Dans le songe de Jacob, 1ls
ne parlent ni n’agissent ; c’est Dieu qui déclare vouloir gar-
der lui-méme le patriarche (Gen. 28 : 15). C’est Dieu aussi
qui annonce qu’il passera & travers ’lkgypte pour tuer les
premiers-nés et pour épargner ceux des Israélites; dans ce
récit, une seule allusion indirecte est faite & un ange, quand
Dieu dit: « L’Eternel passera par-dessus la porte, et il ne
permettra pas au destructeur d’entrer dans vos maisons pour
frapper. » Ex, 12 : 23.

(Vest dans Daniel, ouvrage dontla rédaction est de plusieurs
siécles poslérieure a I'exil, que nous trouvons les germes de
I’angélologie, telle qu’elle s’est développée dans les Apocry-
phes. Dans le livre de Daniel, il y a entre les anges des diffé-
rences de rang (10 : 13; 12 : 1); cerlains d’entre eux ont des
noms : Gabriel, Micaél (8 : 16; 10 : 13, 21; 12 : 1). 1l y a des
anges gardiens, prenant la défense du peuple saint (10 : 13,
14, 20, 21; 12 : 1). Le personnage mystérieux que Nébucad-
netzar apercoit dans la fournaise & coté des trois amis de Da-
niel, et dont «la figure ressemble & celle d’un fils des dieux »,
fait penser aussi & un ange gardien (3 : 25).



20 JAMES BARRELET

Ces notions, encore isolées et comme embryonnaires dans
leslivres canoniques de I’Ancien Testament, sont développées
par les Apocryphes et Pseudépigraphes.

Nous apprenons par le livre des Jubilés (2 : 2) que, le pre-
mier jour de la création, Dieu a appelé 4 I'existence les an-
ges; 1ls sont des esprits saints et immortels (Hén. 15 : 4, 6;
Jub. 1 : 25; 15 : 31). Etant des esprits, ils n’ont pas besoin de
nourriture et ne se marient pas (Tob. 12 : 19; Hén. 15 : 5,7).

Nous avons dit que dans Daniel il est question de diffé-
rences de rang entre les anges; mais cette différence n’est
touchée qu’indirectement, en ce que Micaél est appelé « le
grand chef », « I’'un des principaux chefs ». Notre littérature
juive, par contre, connait des archanges (Hén. 71 : 3; 4 Esdr.
4 :36. Apoc. Bar. 59 : 111, etc.). Ailleurs, ces anges supé-
rieurs sont désignés comme les saints des saints (Hén. 14 :
23) ou les anges de la face, synonyme de anges de I'Eternel
— au pluriel — (Jub.1:27, 29; 2:1, 2, 18; Hén. 40 : 3;
Test. Lévi 3; Juda 25; etc.).

Daniel ne nommait que Gabriel et Micaél ; ici, nous appre-
nons & connaitre Rafaél, Uriel, Raguél, etc. — C’est le livre
d’Hénoch qui détient le record pour les noms des anges ; il
n’en donne pas moins de 154, dont plusieurs, il est vrai, ne
sont que des formes diverses d’un méme nom2.

Les anges apparaissent vétus de blanc, leurs habits et leurs
visages sont comme la neige.

La notion de I'ange gardien, veillant non seulement sur la
nation, mais sur un individu, se trouve dans Tobit, ou elle
joue un grand role dans le voyage du fils de Tobit. Comp.
aussi Hén. 100 : 5.

Nous résumons ce paragraphe en disant que les Apocry-
phes et Pseudépigraphes aident & comprendre la présence
dans le Nouveau Testament des notions suivantes : Lesanges
gardiens (Mat. 18 : 10), le grand nombre d’anges indivi-

!t Nous citons Apoc. Bar., tout court. Il s’agit du pseudépigraphe dont nous
avons parlé plus haut; il est écrit en syriaque. Une autre Apocalypse de Baruch,
en grec, a été découverte en 1897.

2 Martin, Hénoch, p. 298 (Index).



UN PONT DE L’ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 2

duels, I’éclat de leur apparition (lumiére et blancheur), le fait
qu’ils ne se marient pas (Mat. 22 : 30 = Marc 12 : 25), le
terme archange (1 Thess. 4 : 16).

%
* %

Mais c’est surtout dans le domaine des mauvais anges, la
DEMONOLOGIE, que le role de notre littérature juive comme
intermédiaire entre les deux Testaments est considérable.

Dans I’Ancien Testament, on le sait, ce chapitre de la théo-
logie est trés peu représenté. Le nom de Satan ne se ren-
contre que dans trois passages: Zach. 3 : 1-5, le Prologue de
Job (ch. 1et 2), 1 Chron. 21 : 1. Les démons ne sont men-
tionnés qu’en passant, dans la législation. On a I'impression
que, moins ils seront nommeés, mieux cela vaudra, car ils
sont, aux yeux du législateur, des restes de faux dieux; il
est interdit de les consulter, de se préoccuper d’eux (p. ex.
Lév. 19 : 26, 31; 2 Rois 23 : 24).

I’Ancien Testament n’enseigne pas l'existence d’un étre
méchant de nature, faisant & Yahvé une opposition cons-
ciente. L.e mal physique et le mal moral remontent & Yahvé;
c’est lui qui met Abraham & I'épreuve (Gen. 22 : 1), qui en-
vole un mauvais esprit pour tourmenter Saiil (1 Sam. 16 : 14),
qui suggére & David le projet du recensement coupable
(2 Sam. 24 : 1).

Méme dans les passages indiqués plus haut, ot apparait
Satan, ce personnage est absolument soumis & Dieu; il fait
partie de sa cour, étant au nombre des D’ﬁB;:: 32 (pro-
logue de Job). Les passages en question, il faut le noter, ap-
partiennent & des livres tardifs de I’Ancien Testament. On y
sent le désir des écrivains de laisser Dieu en dehors de tout
contact compromettant avec le mal moral. Cest pourquoi,
dans le récit du recensement de David, la responsabilité de
ce projet, attribuée & Dieu dans 2 Sam. 24 : 1, est mise sur
le compte de Satan par le Chroniste, écrivant beaucoup
plus tard et ayant déja réfléchi a I'angoissant probléme du
mal.

Ces notions ne sont pas encore arrivées a une clarté com-



A JAMES BARRELET

pléte. Pour nous qui croyons & une action directe et person-
nelle de Dieu, & une révélation dans le sens propre du mot,
nous dirons que Dieu n’a pas voulu faire connaitre & Israél
tout ce qui concerne le monde des esprits malins, avant
d’avoir envoyé sur la terre Celui qui « a paru pour détruire
les ceuvres du diable. » (1 Jean 3 : 8.)

Remarquons encore que, dans deux des trois passages en
question, le mot Satan est employé comme nom commun,
avec l'article: T@'Q:J:j, I'adversaire, sous-entendu : de ’homme.
Ce n’est que 1 Chron. 21 : 1, dans le passage le plus tardif
des trois, que TEDTTD apparait sans article, comme nom propre.

I’Ancien Testament n’a pas cherché & coordonner, & sys-
tématiser les éléments de cette doctrine, tandis que le ju-
daisme postérieur réfléchit et se pose des questions; nous
avons le résultat de ce travail dans les Apocryphes et les
Pseudépigraphes.

Dieu ne peut pas avoir créé un ou plusieurs anges mau-
vais. Alors, d’ol viennent-ils? Il faut qu’a un moment donné,
une partie des anges se soient volontairement séparés de
Dieu; il y a eu une chute des anges. Ce dogme a pénétré de
notre littérature judaique dans le Nouveau Testament, o
nous Ja trouvons 2 Pierre 2 : 4; Jude 6. On ne peut pas citer
Jean 8 © 44 : év i adnBeiu ovx foruxev (6 Busfodoc) ; la plupart des exé-
géles catholiques suivent ici la Vulgate, qui traduit: non
stetit, de méme Osterwald: « Il n’a pas persisté dans la vé-
rité. » Mais le parfait ésryxev a le sens du présent: « il se
tient. »

Les idées des livres dont nous nous occupons ne sont pas
concordantes au sujet de la chute des anges. La Vie d’Adam
et d’Eve raconte ce qui suit: Quand Dieu eut créé Adam a
son image, Micaél le présenta aux anges et leur ordonna
d’adorer I'image de Yahvé. Tous le firent, & commencer par
Micaél lui-méme. Mais Satan s’y refusa, prétendant qu’il avait
été créé avant 'homme, et que c’était plutot 'homme qui
devait adorer, lui. Ceux des anges qui étaient soumis a l'au-
torité de Satan, firent comme lui. Micaél le menacant de la
colére de Dieu, Satan répondit que, dans ce cas, il irait s’é-



UN PONT DE L’ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 23

tablir au-dessus des étoiles du ciel et qu’il serait 1’égal du
Tout-Puissant. Mais Dieu, dans sa colére, le bannit ainsi que
ses anges; il les chassa de leurs demeures célesies et les re-
poussa sur la terre (Vita 12 ss.).

Selon ce passage, c’est donc I'orgueil qui a causé la chute
de Satan et de ses anges, leur chatiment consiste en ce que,
dépouillés de leur gloire, ils sont expulsés du ciel. Certains
termes de ce passage sont empruntés textuellement & Esaie
14 : 12-15, ol il s’agit d’'un roi de Babylone dont la chute est
annoncée. Cest encore un exemple de ce que nous disions
tout & 'heure: les Apocryphes et les Pseudépigraphes pui-
sent leurs matériaux dans ’Ancien Testament; ils cherchent
& les coordonner, i les systématiser.

Un autre courant d’idées se manifeste dans les livres un
peu plus anciens, & savoir le livre des Jubilés et Hénoc. Ces
deux ouvrages rattachent la chute des anges au fragment
étrange qu’on trouve comme perdu Gen. 6 : 2 ss..

Les anges, dans le livre d’Hénoc en particulier, sont trés
souvent appelés les veilleurs (Martin, Hénoc, p. 2, note 5) ou
veillants (Crampon ad Dan. 4 : 10, héb. 13), expression em-
pruntée & Dan. 4 passim, seul chapitre de I’Ancien Testa-
ment ou les anges soient ainsi nommés. Des veilleurs, donc,
descendent du ciel sur la terre pour instruire les hommes
-dans la justice (Jub. 4 : 15). Malheureusement, ils sont frap-
pés de la beauté des filles des hommes et éprouvent le désir
de s’allier & elles. Leur chef Seymaza craignant que ses subor-
donnés ne le plantent 14 et qu’ainsi toute la responsabilité
ne retombe sur lui, les anges, par des serments et des impre-
cations, s’engagent a faire comme lui. Les enfants nés de ces
unions contre nature, furent des géants hauts de 3000 cou-
dées, etc. (Hén. 6 :3,7,9,7;10:11;69 :2;7 :2.)

A ce péché les anges en ajouterent d’autres: ils livrérent
aux hommes des secrets célestes et leur enseignérent toute
sorte d’'injustices. L’archange Rafaél recoit l'ordre d’en-
chainer Azazel, 'un des chefs des anges déchus, il le jette
dans une sombre fosse au désert, ol il habitera dans 'obscu-
rité jusqu’au jour du jugement; alors il sera précipité dans



24 JAMES BARRELET

I’étang de feu. C'est le Messie qui présidera & ce jugement;
la condamnation est irrévocable.

Les noms donnés au prince des mauvais anges, sont ceux
que nous connaissons: Satan et le Diable. Ce dernier titre,
didfolos, est aussi & l'origine un nom commun: I'accusateur,
le calomniateur. Notons, en passant, que le nom de dwifBolos ne
se trouve dans tous les Apocryphes que Sap. 2 : 24, tandis-
que les Pseudépigraphes I’emploient trés fréquemment. Le
passage Sap. 2 : 24 nous intéresse particuliérement; ¢bove
dixfBodov Bavatos ciciMiev eig Tov xdopov. Gest évidemment une allu-
sion au récit de la chute (Gen. 3); or, c’est la premiére fois
que le serpent figurant dans ce récit est identifié avec le
diable. Ici encore, un livre apocryphe marque la transition
entre ’Ancien et le Nouveau Testament, car dans le Nouveau
Testament nous voyons clairement qu’on appliquait au diable
ce que Gen. 3 rapporte du serpent; voir Jean 8 : 44 : éxeivos
(6 dedfPodog) dvBpwmoxtévog Iy &m &pyiis... PedaTng oTiv xal 0 waThp adToD.
Cette identification est exprimée plus catégoriquement encore
Apoc. 12 : 9; 20 : 2.

Autres rapprochements entre notre littérature juive et le
Nouveau Testament. Le chef des mauvais anges est appelé
fréquemment dans les Test. des douze patriarches Bélial ou
Béliar, de I’hébreu ‘7;7?1?:1, méchanceté; ce nom nous est
connu par 2 Cor. 6 : 15: « Quel accord y a-t-il entre Christ
et Bélial? » Dans Test. Benj. 3, le diable est nommé mvetpa
aipeev, ce qui fait penser & Eph. 2: 2: 6 &pywv tiig éEovaing T0b &épog,
et ihid. 6 : 12 z TVEVRATIXG. THS Tovnplag ¥ Tols oUpavois.

Ces derniers passages nous aménent & la question de la
résidence du diable et des esprits malins. Il y a, dans la lit-
térature que nous étudions, des données assez divergentes a
ce sujet. Tantdt ces esprits sont auprés des hommes, les in-
citanl au péché et les rendant malheureux (phénoméne de la
possession), ou encore chargés de les chatier, ou ils se tien-
nent devant Dieu en accusateurs. Comment concilier ces di-
verses fonctions avec le fait qu’ils sont enchainés dans les
lieux souterrains, comme nous I'apprennent d’autres passa-
ges? La contradiction n’est peut-étre qu’apparente. Tout en



UN PONT DE L’ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 25

étant condamnés a vivre en enfer, sous la terre, ces mauvais
anges obtiennent la permission de quitter leur prison, mais
a la condition d’y rentrer & la premiére sommation. Cest le
Nouveau Testament qui suggére cette solution, je rappelle
le récit bien connu du démoniaque de Gadara: x«i mepexdlovy-
ahTov e ph émimakn adtois el T &Puagov amsifelv (Luc 8 @ 31). On
peut comparer aussi Apoc. 11 : 7: « la Béte qui monte de
I’abime, » et ibid. 17 : 8.

Nous résumons ce paragraphe en disant:

La doctrine de la chute des anges, enseignée dans le Nou-
veau Testament, inconnue dans I’Ancien Testament (sauf le
passage énigmatique Gen. 6 : 1 ss.), provient des Pseudépi-
graphes.

L’identification de Satan avec le serpent de Gen. 3 apparait
pour la premiére fois dans le livre apocryphe de la Sapience.
Elle est une doctrine admise dans le Nouveau Testament.

Les personnages de Satan et de nombreux anges malfai-
sants, entrevus dans ’Ancien Testament, sont familiers aux
Pseudépigraphes. Ces livres préparent ainsi le terrain pour
le Nouveau Testament, o1 ces notions sont tout & fait cou-
rantes. La résidence de ces esprits malins et leur jugement
final sont fréquemment mentionnés dans ceife littérature
juive et se retrouvent dans le Nouveau Testament.

Le Messie.

L’attente du Messie et les prophéties qui s’y rattachent
pourraient étre considérées comme un chapitre de I’eschato-
logie, car souvent les notions d’ére messianique et de juge-
ment dernier se confondent. Cependant, on admettait géné-
ralement que le royaume messianique doit s’établir sur la
terre. A cette époque-1a, Israél régnera sur les autres nations.
Cette pensée est exprimée déja Dan. 2 : 44; 7 : 27. De méme
dans notre littérature, Sap. 3 : 8: « Les fidéles jugeront les
nations et domineront sur elles, » etc. (Voir & ce sujet des
passages des Pseudépigraphes dans Couard, ouvrage cité,
p- 190.)



26 JAMES BARRELET

LI’Ancien Testament enseigne que cette ére nouvelle s’é-
tablira 4 la fin des jours ou des temps. Ce sera le jour de
Yahvé; ce royaume définitif sera constitué sur la terre.
(Esaie 2 : 2 = Mich. 4 : 1; Esaie 11 : 6 ss.).

C’est aussi ce que pensent ceux des Apocryphes et Pseudé-
pigraphes qui ne connaissent pas encore la résurrection ni
la vie aprés la mort. Cependant, peu & peu on en arriva &
distinguer ’ére messianique du jugement dernier; le roy-
aume du Messie continua & étre attendu sur cette terre,
tandis que I’établissement d’un état de choses définitif, inau-
guré par le jugement final, était transporté dans un autre
monde. Du reste, il y a plusieurs courants dans les écrits
dont nous parlons, et leurs auteurs n’arrivent pas toujours
a4 une synthése satisfaisante de ces deux notions: le régne
messianique et le jugement définitif. Notons en passant que
le régne de mille ans (Apoc. 20 : 1 ss.) repose sur cette idée
d’'une longue ére de félicité suivant Papparition du Messie.

Nous sommes fort étonnés de constater que, dans la plu-
part des Apocryphes et dans une grande partie des Pseudé-
pigraphes, il n’est pas du tout question du Messie. Comment
expliquer ce phénomeéne surprenant? Tout d’abord, rappe-
lons que, dans I’Ancien Testament lui-méme, un grand
nombre de passages attribuent I’établissement du royaume a
Dieu directement. A coté des prédictions messianiques bien
connues, il est bien des pages de ’Ancien Testament ou I'on
s'attend & trouver une mention du Messie, et ot il n’y en a
point. C’est le cas de certains petits livres prophétiques:
Nahum, Habacuc, Sophonie, Joél, Abdias, Malachie ne nom-
ment pas le Messie. Cependant, les grandes prédictions mes-
sianiques dominent, nous semble-t-il, & tel point la littéra-
ture prophétique, qu’on se demande comment il est possible
que la personne du Messie soit éclipsée, ainsi que nous ve-
nons de le dire, dans une grande parlie de notre littérature
juive. Comment comprendre ce silence? L’attente du Messie
aurait-elle & ce point diminué et presque disparu, dans la
période qui nous occupe? Cette figure resplendissante, que
les prophétes avaient dépeinte avec d’aussi vives couleurs,



UN PONT DE L'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 27

-aurait-elle pali dans les cceurs des Juifs d’une facon si con-
sidérable ? Non, nous savons par le Nouveau Testament
avec quelle intensité on attendait un roi puissant de la race
de David, et nous verrons tout & I’heure que cette attente
s’appuyait en grande partie sur l'ouvrage pseudépigraphe
des Psaumes de Salomon.

Parmi les explications qui ont été données de cet étrange
silence, la meilleure nous parait étre celle-cit: Du temps de
la royauté maccabéenne, soit environ de 150 4 70 avant Jésus-
Christ, le peuple juif voyait & sa téte une dynastie natio-
nale forte, énergique, tellement qu’on se figurait parfois étre
arrivé a4 ’époque messianique. On attendait, il est vrai, de
I’avenir des choses plus grandes et plus merveilleuses en-
core; mais les Maccabées élant de la tribu de Lévi, on avait
presque abandonné la notion d’un Messie sorti de Juda. C’est
ce qui explique que, dans deux passages du Test. des 12 pa-
triarches (Test. Lévi 2 : 18), le Messie semble devoir sortir de
la tribu de l.évi; il y est présenté non comme le roi idéal,
mais comme un prétre nouveau. Un troisiéme passage est
plus étonnant encore; dans ie Test. de Juda (25), ce patri-
arche est censé dire: « Jacob vivra et Israél ressuscitera, et
moi et mes fréres nous dominerons sur nos tribus, Lévi le
premier, moi le deuxiéme, Joseph le troisiéme, etc. » Cette
singuliére conception, déviant complétement de la ligne tra-
cée par les prophétes de I’Ancien Testament, se comprend
quand on considére que le noyan de 'ouvrage en question
remonte & 'époque des Maccabées.

Mais quand se furent évanouies les espérances fondées sur
cette dynastie, quand ses derniers représentants se furent
monirés fort inférieurs & ce qu’on attendait, et qu’enfin cette
royauté nationale s’effondra sous les coups des Romains
(prise de Jérusalem par Pompée, 63 av. Jésus-Christ), alors
Pantique espérance reprit vie. Nous la retrouvons en plein
dans les paraboles du livre d’Hénoch et dans les Psaumes de
Salomon.

1 Boussetl, Die Religion des Judentums im neulestl. Zeitalter 2 1907, p. 256.



28 JAMES BARRELET

Du reste, certains livres, soit Apocryphes soit Pseudépi-
graphes, par la nature méme de leur contenu ne se prétaient
pas & des prophéties concernant le Messie. Ainsi nous ne
saurions étre surpris que le livre didactique de Jésus Sirach-
ne mentionne pas le Messie. Les Proverbes de I’Ancien Tes-
tament ne parlent pas davantage de lui. Sirach se borne 4 ex--
primer ’espoir que, selon la prédiction de Malachie (3 : 23-
24), Elie reviendra au début de I’ére messianique pour pré-
parer la voie au Messie lui-méme (Sir. 48 : 10, 11). Dans
Papercu que donne cet écrivain de I’histoire d’Israél, il rap-
pelle les prophéties anciennes concernant la perpétuite de
la dynastie de David, sans examiner comment ces prophéties.
pourront s’accomplir (Sir. 47 : 11). 1 Maccab. est tout aussi
vague, il attend un prophéte; ailleurs un prophete fidéle,
moogntng mates (1 Maccab. 4 : 46; 14 : 41), sans qu’on puisse
voir positivement s’il désigne par 14 le Messie. La royauté
éternelle de David est également mentionnée (2 : 57), sans
que cette notion sorte du vague que nous avons signalé chez
Sirach.

Les noms et qualités attribués au Messie attendu, dans les
livres qui parlent positivement de lui, sont: Xpwsréc et Unctus,
Xpeatdg Kupiow (Ps. Sal. 18 : 5; Hén. 43 : 10). Cette derniére dé-
signation est peut-étre un écho de Ps. 2 : 2: « Yahvé et son
ownt. » Nous retrouvons cette expression: « Le Christ du Sei--
gneur » dans Luc. 2 : 26. Les Psaumes de Sal. (17 : 21) nom-
ment le Messie: « Fils de David, » titre trés fréquent dans le
Nouveau Testament. En outre, nous rencontrons dans divers.
Pseudépigraphes les noms: le Germe, le Roi, le Fils de Dieu
(Vita 42), Mon Fils (dans la bouche de Dieu, Hén. 105 : 2).

Nous ne nous arrétons pas a I'absence de péché, ala jus-
tice, a la sainteté, & 'immortalité qui sont attribuées au
Messie (Ps. Sal. 17 : 36, 37; Sib. 3 : 49; id. v. 48).

On sait que I'idée d’'un Messie souffrant n’abordait pas les
Juifs contemporains de Jésus. Aussi ne sommes-nous pas
surpris de ne point rencontrer cette notion dans notre litté-
rature. Les paroles de I’Ancien Testament qui auraient d
attirer 'attention des lecteurs, comme Ps, 22, Es. 53, étaient



UN PONT DE L’ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 29

peut-étre trop indirectement prophétiques et trop au-dessus
-de la portée des contemporains. Ces paroles sont restées
lettre close jusqu’a ce que les événements de la Passion en
-eurent donné la clé aux croyants.

On a cru parfois trouver une prédiction des souffrances
du Messie dans Sap. 2 : 12 4 20. Les Péres, les exégétes de
Pancienne Eglise luthérienne et des théologiens catholiques
-de nos jours ont appliqué ce passage & la Passion de notre
Sauveur. Il est vrai qu’il contient des analogies frappantes,
d’une part avec la description des souffrances du Serviteur
de Yahvé (Es. 53), de 'autre avec les récits évangéliques.
-Cependant, il est évident que le dixawos est ici un terme col-
lectif; dés le premier verset du chapitre suivant (Sap. 3 : 1),
nous lisons le pluriel 8éxawee. Crampon lui-méme dit: « L'au-
teur parle de I'impie et du juste en général » (note au Livre
de la Sagesse 2 : 12).

Les traits que nous avons relevés dans certains Pseudépi-
graphes se rapportent & un Messie terrestre. Mais dans les
paraboles du Livre d’Hénoch (ch. 37 & 71) le Messie est un
8tre céleste, préexistant aupres de Dieu. Les noms qui lul
sont donnés montrent qu’il s’agit d’un personnage autre
qu'un roi d’Israél, si grand et glorieux qu'on se représente
ce monarque.

(’est dans cette partie du livre d’Hénoch que nous ren-
-controns fréquemment le titre de Fils de ’homme. Cette ex-
pression appliquée au Messie remonte évidemmment & Dan. 7 :
13 « sur les nuées vint comme un Fils d’homme, etc. » Le
terme araméen WIN N3, fils d’homme, employé dans ce
passage, ne signiﬁe”pas autre chose que homme tout court.
Mais il faut remarquer que le personnage dont il est
-question dans cette vision, n’est pas appelé un homme; il est
comparé 4 un homme: I.’.'JQN N23, cest-a-dire comme
un homme, semblable & un homme!. Cet étre mystérieux re-
coit ’empire universel ; il est vrai que ce méme empire, dans
les versets 22 et 27 du méme chapitre, est conféré aux saints

1 Yoir Martin, Hénoch, p. Xxxvii.



30 JAMES BARRELET

du Trés-Haut, au peuple des saints du Trés-Haut. On pour-
rait en inférer que I’étre pareil & un homme, du v. 13, re-
présente le peuple d’Israél. Mais il se passe ici quelque chose
de pareil & ce que nous voyons dans I’inlerprétation de Es. 53.
L& aussi le serviteur de Yahvé est primitivement un étre
collectif, le peuple d’Israél, souffrant dans l’exil. Mais 1a
aussl, 'interprétation chrétienne est dans le vrai, en appli-
quant — comme le fit le diacre Philippe — ce terme d’une
facon individuelle & la personne du Messie, & Jésus-Christ
historique.

Le livre d’'Hénoch en fait de méme pour la locution le Fils
d’homme. 11 dépasse Daniel; pour lui, le « Messie n’est pas
comparé a un fils d’homme, il esl le Fils de Uhomme, un étre
bien déterminé, doué d’une existence personnelle et indé-
pendante ; personne ne partage ce titre avec lui. Il le porte
dans les conditions ot Jésus le portera plus tard dans les
Synoptiques 1. La nature de son role et de ses fonctions
écarte toute exégése qui voudrait voir en lui un personnage
collectif.... » (Martin, Hénoch, p. XXXIX.)

Voici comment M. Martin caractérise le personnage du
Messie, tel qu’il est dépeint dans le livre d’Hénoch :

« Le Seigneur des esprits a choisi le Messie selon son bon
plaisir (Hén. 46 : 3; 48 : 6; 49 : 4), mais il I’a tenu caché de-
vant lui (48 : 6), et il ne I’a révélé qu'aux saints et aux justes,
sans doute par les livres de I’Ancien Testament (48 : 7; 62 :
7; 69 : 26). Les rois, les grands et les puissants ne le connai-
tront qu’au jour dujugement: Ouvrez les yeux, leur dira le
Seigneur, et élevez vos cornes pour voir si vous pouvez re-
connaitre 'Elu (62 : 1).

» Il ’a choisi, il I’'a élu avant la création et pour I’éternité.
Son nom a été nommé devant le Seigneur des esprits, devant
la Téte des jours, avant que le soleil et les signes fussent
créés, avant que les étoiles du ciel fussent faites (48 : 2 & 6).
Le Messie préexiste donc & la création du monde, et, en at-
tendant I’heure de sa manifestation, il demeure au ciel au-

1 M. Martin aurait pu dire « dans les Evangiles; » car Jean emploie ce titre
du Messie aussi bien que les Synoptiques.



UN PONT DE L’ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 31

prés de la Téte des jours (46 : 1-2), sous les ailes du Seigneur
des esprits ou debout devant lui (39 : 7; 49 : 2).

» Ce Messie n’est pas un homme, du moins un homme or-
dinaire; il n'est pas un ange, car les Paraboles le distinguent
toujours des esprits célestes. C’est un étre surnaturel sans
analogue au monde. L’auteur des Paraboles est-il allé plus
loin, a-t-il vu une relation de paternité ou de nature entre
Dieu et le Messie? Absolument rien ne permet de 'affirmer.
Lors méme que l'expression « mon Fils» (105 : 2 a), qui
n’appartient d’ailleurs pas & cette section, ne serait pas une
interpolation chrétienne, elle resterait beaucoup trop isolée
et trop imprécise pour servir de base & la théorie de la filia-
tion divine du Messie dans le livre d’Hénoch.

« Le Messie a recu de Dieu tous les dons: en lui habite
Iesprit de sagesse, I'esprit qui éclaire, 'esprit de science et
de force, ’esprit de ceux qui se sont endormis dans la justice
(49 : 3). Le Seigneur des esprits I’a gratifié d’une sagesse qui
coule comme 'eau devant lui (49 : 1); il 'a glorifié (51 : 3),
et sa gloire demeure pour les siécles des siécles et sa puis-
sance pour les générations des générations (49 : 2).

» C’est par son nom que les justes seront sauvés; il sera
le baton sur lequel ils s’appuieront pour ne pas tomber, la
lumiere des peuples, 'espérance de ceux qui souffrent dans
leur coeur (48 : 4), et au jour supréme le vengeur de leur vie
(48 : 7).

» Il sera investi d’'un pouvoir sans bornes. Quand il pa-
raitra sur la terre, il renversera toutes les puissances de ce
monde, symbolisées par des montagnes de fer, de cuivre,
d’argent, d’or, d’étain et de plomb. Elles fondront devant lui
comme de la cire et s’amolliront a ses pieds(52 : 2-6). Contre
lui, la richesse et la puissance ne serviront de rien; il les
anéantira (52 : 7, 8). A sa vue, tous ceux qui habitent sur
Iaride se prosterneront pour adorer en lui leur juge su-
préme (48 : 5).

» La somme du jugement a été donnée, en effet, au Fils de
I'homme (69 : 27). Assis sur le trone de sa gloire (55 : 4), le
trone méme de Dieu (51 : 3), il jugera les anges, « ceux qui



B JAMES BARRELET

ont séduit le monde » (69 : 27), aussi bien que les hommes,
les saints comme les pécheurs (61 : 8-13). Tous les esprits
-célestes et tous les ressuscités du scheol et des enfers com-
paraitront devant lui (51 : 1, 2). Il pésera leurs ceuvres dans
la balance (61 : 8), et il choisira parmi eux les justes et les
saints (51 : 2).

» Juge parfaitement éclairé et équitable, car la justice ha-
bite en lui (46 : 3), il verra tous les pécheurs (41 : 9), et il
révélera les trésors des secrets (46 : 3), c’est-a-dire les mérites
des bons et les récompenses qui leur sont réservées, les cri-
mes des méchants et les chitiments qui les attendent. Il ju-
gera les choses et les voies les plus secrétes (49 : 4; 61 : 9).
Devant lui, I'injustice s’évanouira comme 'ombre et n’aura
pas de refuge (49 : 2).

» Juge inexorable, rien ne pourra le fléchir. Nul ne pourra
songer A 'attendrir ou & prononcer devant lui des paroles
vaines (49 : 4). Les rois, les puissants et ceux qui possédent
la terre le verront et le reconnaitront alors, quand il siégera
sur le trone de sa gloire; ils seront terrifiés et la douleur les
saisira. Ils tomberont devant lui sur leur face, pour adorer
ce Fils de ’'homme, le supplier et lui demander miséricorde
(62 : 3-9), mais il sera trop tard, ils seront chassés de devant
sa face (62 : 10, 11; 63 : 11).

» Juge tout-puissant enfin, il suffira d’une parole de sa
bouche pour exécuter ses sentences, pour mettre & mort
tous les pécheurs et détruire tous les méchants (62 :2).
(Martin, Hénoch, p. XL & XLIL.) »

Il est intéressant de constater que, dans les ouvrages juifs
postérieurs & Jésus-Christ, le nom de Fils de 'homme dis-
parait. Ce fait est facile & expliquer. Jésus s’étant donné ce
titre, I'a démonétisé aux yeux des Juifs fanatiques; il était
donc inadmissible d’en revétir encore le Messie qu’on atten-
dait toujours.

C’est pour la doctrine du Messie que notre littérature mé-
rite surtout d’étre appelée un pont de I’Ancien au Nouveau
Testament. Ce que le passage isolé Dan. 7 : 13 ne fait qu’in-
diquer, le livre d’Hénoch le développe, en fait une doctrine



UN PONT DE L’ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 33

détaillée, cohérente. Tandis que, en ne tenant compte que
de I’Ancien Testament, il faut opérer par raisonnement, par
analogie, par déduction, pour arriver & trouver la préexis-
tence du Messie, en utilisant par exemple ce qui est dit de la
sagesse dans Prov. 8 : 22-31, certains passages des Psaumes,
comme Ps. 2, les textes concernant I’Ange de I'Eternel, — ici
la préexistence d’'un Messie céleste, ses vertus nombreuses,
ses fonctions de juge délégué de Dieu au dernier jour, — tout
cela est clairement enseigné.

Apres avoir pris connaissance de ces passages du livre
d’Hénoch, nous ne sommes plus surpris des affirmations si
catégoriques du Nouveau Teslament proclamant la préexis-
tence du Messie, comme Jean 1:1; 17 : 5, 24; Eph. 1 : 4;
Col. 1 : 1417; 1 Pierre 1 : 20; etc. Ces paroles et d’autres ne
sont que l'application & la personne concréte et historique
du Sauveur des déclarations du livre d’Hénoch.

Les savants discutent la question de savoir si le Messie Fils
de David, roi terrestre, et le Messie céleste, préexistant, sont,
aux yveux des Apocryphes et Pseudépigraphes, un seul et
méme personnage ou s’il faut y voir deux Messies. Il me
semble que l'identité de ces deux types de Messie est 'alter-
native la plus plausible ou, pour m’exprimer plus exactement,
qu’il s’agit d’un seul et méme personnage, présenté sous deux
faces différentes.

Les mémes qualités de justice, de pureté, etc., sont attri-
buées & 'un et & 'autre. Il me parait qu'on peut admettre
ceci: letype davidique, terrestre, est le plus ancien. C’est par
la réflexion qu’on en est arrivé & penser qu'un étre aussi ri-
chement doué que le Messie davidique ne pouvait étre un
homme comme un autre, qu’il devait étre ’homme par ex-

cellence, ’homme idéal, enfin que — comme tel — il avait
une origine divine. L’auteur du livre d’Hénoch — puisque
c¢’est de lui surtout qu’il s’agit — trouvait dans I’Ancien

Testament le germe de cette doctrine; il n’a fait que la dé-
velopper. Déja dans ’Ancien Testament, 'identité du Messie
davidique et du Messie divin pouvalt étre lue, pour ainsi
dire, entre les lignes, je rappelle Ps. 2; Esaie 9:1-6; 11:1-10.

THEOL. ET PHIL. 1910 3



34 JAMES BARRELET

Le livre d’Hénoch a simplement coordonné ces indications.

A la venue de Jésus, le peuple juif était donc préparé a
recevoir les déclarations du Fils de Marie sur son origine di-
vine ; ses apotres I'ont enseignée aprés lui. Si Paul n’emploie
pas le titre Fils de I’homme, il proclame assez clairement la

préexistence du Messie.

%
* %*

L’étude a laquelle nous venons de nous livrer a peut-étre
fait naitre en vous, messieurs, deux questions que nous de-
vrions examiner, si le temps ne nous I'interdisait absolument.
Je ne puis que les indiquer.

1o Les Apocryphes et les Pseudépigraphes ont-ils puisé
leurs idées exclusivement dans ’Ancien Testament, ou ont-ils
subi l'influence de religions étrangéres?

Cette question est débattue aujourd’hui avec toutes les
ressources de la science relativement récente des religions
comparées. Je dirai briévement que, pour quelques-uns de
ces ouvrages, une influence grecque est incontestable. La
chose est évidente pour la Sapience et pour le soi-disant qua-
triéme livre des Maccabées. L’auteur de la Sapience est un
Juif convaincu, qui a en horreur le paganisme; mais il em-
prunte & la philosophie grecque sa methode d’allégorisation
et plusieurs notions, comme les quatre vertus cardinales
(8 :7), les quatre éléments: eau, terre, feu, air (7:3, 17;
17 : 10; 19 : 18-21; etc.). Un trait intéressant, c’est le dua-
lisme qu’il établit, & la facon des platoniciens, entre ’ame et
le corps, 'esprit et la matiére. L’Ancien Testament, on le sait,
ne concoit pas la vie en dehors du corps; ’'ame est dans le
sang et la vie s’écoule avec le sang. Pour auteur de la Sa-
pience, le corps est d’essence inférieure; il n’est qu’une tente
terrestre pour le volg, 9 : 15 4eiddes onivos. 11 y a 14, pour le
dire en passant, une analogie frappante avec 2 Cor. 4 : 16 a
9 : 10, analogie qui s’étend jusqu’aux mots employés, car
Paul dit, en parlant du corps: # émiyeros Wpiv oixia tod grivous
(2 Cor. 5:1). Je vois ici un exemple d’influence directe
exercée par un livre apocryphe sur un auteur du Nouveau
Testament. — Mais nous ne pouvons nousy arréter.



UN PONT DE L'ANGIEN AU NOUVEAU TKESTAMENT 35

On a beaucoup discuté ces derniers temps la question
d’une influence du parsisme sur les Apocryphes et les Pseu-
dépigraphes, en particulier pour la doctrine de Satan, et
aussl pour ce qui concerne la resurrection. Je ne suis pas
compétent dans ce domaine.

2¢ La seconde question, que nous ne pouvons également
qu’effleurer, est celle-ci : Comment comprendre que les écri-
vains du Nouveau Testament, si absolus quand il s’agit de
I'autorité de I’Ecriture, c’est-a-dire de ’Ancien Testament, se
soient laissés influencer par la littérature dont nous nous
occupons? Comment Jude cite-t-il comme chose connue et
admise la lutte entre Micaél et Satan autour du corps de
Moise? Cominent peut-il admettre qu’«Enoch, le septiéme
homme depuis Adam », soit 'auteur du livre qui porte son
nom? Il faudrait parler aussi des citations scripturaires in-
trouvables dans I'Ancien Testament, dont deux sont faites
par Jésus lui-méme (Luc 11 : 49; Jean 7 : 38. — Et encore
Jacq. 4 : 5) L.

Il y a 14 une difficulté sérieuse. Pour certains cas, on peut
admettre que les auteurs du Nouveau Testament puisaient
dans la tradition orale, par exemple quand Paul nomme les
adversaires de Moise (2 Tim. 3 : 8). Mais cela n’explique pas
tout.

Nous comprendrions mieux des citations empruntées a tel
Apocryphe sobre et raisonnable, comme 1 Maccabées, Sirach
ou la Sapience. Mais aucun livre apocryphe n’est cilé expres-
sément dans le Nouveau Testament; c’est, au contraire, le
livre d’Hénoch, mélange singulier de fantaisie désordonnée
et de pensées profondes, qui a I’honneur d’étre cité parJude.

Faut-il dire que la notion de I'Ecriture-Sainte ou d’un
canon fermé était encore flottante au moment ot les livres
du Nouveau Testament furent rédigés? On sait que le canon
de I’Ancien Testament ne fut définitivement fixé que tout a
la fin du premier siécle de notre ére. Faut-il admettre que
Pautorité absolue n’était reconnue qu’a la loi (Pentateuque)

1 Yoir Lucien Gautier, Introd. A. T. II, p. 478.



36 JAMES BARRELET

et aux péricopes des Prophétes qui étaient lues les jours de
sabbat dans la synagogue, le reste des Propheétes et tous les
Hagiographes n’ayant qu’une valeur relative? Cela me parait
difficile & croire, car, — sans parler des cing Meguilloth
qu’on lisait régulierement aux fétes, — nous voyons Jésus et
les apotres citer, comme faisant autorité, des Psaumes et des
passages de Daniel qui ne figuraient pas au programme des
lectures hebdomadaires publiques.
Je laisse la question ouverte.

*
* *

Cherchons maintenant & tirer quelques conclusions de
I’étude sommmaire et fort imparfaite a laquelle nous vous
avons conviés.

Les Apocryphes et les Pseudépigraphes de I’Ancien Testa-
ment comblent une lacune. Ils nous renseignent sur les
idées qui avaient cours parmi les Juifs dans les deux der-
niers siécles avant Jésus-Christ et jusqu’au terme du premier
siécle de notre ére. Les auteurs de ces livres ont fréquem-
ment prolongé les lignes ébauchées dans I’Ancien Testament,
par la réflexion et en faisant usage des ressources que leur
fournissait leur connaissance des religions et des philoso-
phies étrangeéres, ils ont développé des germes, poursuivi et
perfectionné des prédictions et des espérances.

Jésus-Christ, apparaissant dans le milieu ainsi préparé, a
pu opérer avec des notions connues et universellement ad-
mises, sur lesquelles il a enté les révélations qu’il avait &
donner. Il y a donc eu un véritable enrichissement produit
par cetle littérature. Elle intéresse les théologiens et ne doit
pas étre négligée.

Mais de 14 & entonner un dithyrambe & lalouange de toute
cette littérature, il y a loin. Pour les Pseudépigraphes, ne
craignons pas de dire que les veriles qu’on y trouve sont
des lueurs au milieu de ténébres épaisses et que l'appré-
ciation de Cornill que nous citions au cours de ce travail, a
sa raison d’étre. A part les Psaumes de Salomon, il y a réel-



UN PONT DE L'ANCIEN AU NOUVEAU TESTAMENT 37

lement 14 un ensemble de produits d’'une imagination déver-
gondée.

Quant aux Apocryphes, la réaction qui s’est faite ces der-
niéres années en leur faveur, a aussi été trop loin. Admet-
tons que 1 Macc. pourrait avec autant et plus de raison que
le Cantique et Ester entrer dans le canon de ’Ancien Testa-
ment, il n’en est pas moins singuliérement exageré de dire:

« On ne peut s’empécher de comparer 1 Maccabées aux
livres historiques canoniques, et cette comparaison est toute
a ’avantage de I'Apocryphe.

» Le vieux point de vue théocratique a fait place a4 une
conception naturelle des événements!, Pas de miracles qui
frappent 'imagination, pas de merveilleuses interventions
de Dieu qui, pour protéger son peuple, renverse les lois de
Punivers, ou déploie un bras atrocement vengeur contre
d’autres créatures qui sont ses créatures aussi bien que les
Juifs! Si les Maccabées remportent succeés sur succes, ils le
doivent avant tout a leur habileté stratégique et & leur di-
plomatie: ils savent payer d’audace quand il le faut, flatter
les passions et méme répandre & propos de fortes sommes
d’argent (par exemple 11 : 24). Le seul fait extraordinaire de
tout le livre (11 : 69 &4 74) ne parait tel qu’a la suite d’une né-
gligence de rédaction, peut-étre grice a4 une mauvaise tra-
duction grecque du texte arameéen. Sans doute, les combat-
tants ont une confiance absolue en Dieu et ne manquent pas
de V'invoquer avant de se lancer dans la mélée (par exemple
2:20 ss.; 3:18 ss.; 3:60; 4: 841, 24 s.; 7:37-39, 40;
11:7; 12 : 9, 15; 16 : 3, etc.); mais, en réponse & leurs
priéres, Dieu n’intervient pas d’'une facon surnaturelle. Il
agit dans les coeurs, sans qu’il nous soit dit de quelle facon,
et nous devinons une action toute semblable & celle qui fait
aujourd’hui 'objet de notre foi2. »

Si la foi de M. André est satisfaite, la notre ne craint pas
d’exprimer sa préférence pour une historiographie qui admet
Pintervention d’un Dieu personnel.

1 C’est M. André qui souligne.
2 L. E. Tony André, Les Apocryphes de I'Ancien Testament, p. 72.



38 JAMES BARRELET

Nous sommes peiné de rencontrer le passage suivant dans
I'introduction générale & l'excellente édition francaise des
Apocryphes publiée par la Société biblique de Paris?:

« Au point de vue historique, le seul qu’il convienne d’en-
visager ici, 'opposition aux Apocryphes est bien peu justi-
fiée. Elle a pour point de départ la constatation de leur ab-
sence dans le canon hébraique. Mais le Nouveau Testament
n’y figure pas davantage, et nul n’a songé a réclamer pour
cela son exclusion de la Bible. »

On se demande si on a bien lu! Le raisonnement est vrai-
ment d’une faiblesse extréme. Il est clair que si le Nouveau
Testament a été ajouté a I’Ancien, c’est qu’il est le document
d’une nouvelle révélation.

Non! §’ily a, dans le canon de I’Ancien Testament des livres
comme le Cantique et Ester, — si nous trouvons dans I’Epitre
de Jude le livre d’Hénoch attribue 4 ce patriarche et cité
comme autorité, — nous dirons que Dieu a voulu par 13 nous
empécher de nous faire les esclaves de la lettre, méme de la
lettre de la Bible. Mais malgré ces infirmités, la Bible dans
son ensemble restera toujours ce qu’elle a été pour nos peres
et nos méres: le livre dans lequel 'Esprit de Dieu a déposé
ce que nous devons savoir pour acqueérir le salut. Notre ins-
tinct de Réformés, affiné et éclairé par le Saint-Esprit, a été
bien inspiré en refusant de recevoir comme Ecriture-Sainte
les Apocryphes et les Pseudépigraphes, ouvrages instructifs
et intéressants pour la science theéologique. Ces écrits, au
milieu de beaucoup de matériaux absurdes, de mauvais
golt et inutilisables, renferment un certain nombre de pen-
sées élevées et de notions religieuses bienfaisantes, mais
ils ne sont pas de nature a guider nos pas sur le chemin du
ciel.

1 P, xxul.




	Un pont de l'ancien au nouveau testament : les apocryphes et les pseudépigraphes

