
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1910)

Heft: 1-2

Artikel: L'introduction à l'ancien testament : dans sa phase actuelle

Autor: Trabaud, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379869

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379869
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT

dans sa phase actuelle 1

PAR

H. TRABAUD

Pendant lontemps, l'Introduction à l'Ancien Testament n'a
été traitée que pour les théologiens, ou tout au moins pour
les pasteurs familiarisés avec la langue originale de la Bible
hébraïque. D'intéressantes tentatives d'en vulgariser la
connaissance dans les pays de langue française avaient bien été

faites par Beuss, dans sa Bible monumentale, et par les
auteurs de la Bible annotée de Neuchâtel. Mais notre public
religieux ne possédait encore aucun ouvrage spécial sur la
matière, et d'autre part, si les conclusions ultra-conservatrices
des rédacteurs de cette dernière publication, déjà dépassées
lors de son apparition par plus d'un critique non suspect de

radicalisme excessif, le sont maintenant dans le camp orthodoxe

lui-même, le travail de Beuss (1874-1881), dont les vues
avaient paru très hardies, est devenu insuffisant par suite
des recherches qui se sont poursuivies sans relâche ces trente
dernières années et des résultats nouveaux auxquelles elles

ont abouti. Une mise au point était donc indispensable et elle a

été faite de main de maître par M. Lucien Gautier dans l'ou-

1 A propos de l'Introduction à l'Ancien Testament, de M. Lucien Gautier.
vol gr. in-8, de xvi, 672 et 642 pages, prix : 20 fr. — Lausanne, Georges Bridel

C», éditeurs. Paris, librairie Fischbacher. 1906.



124 H. TRABAÜD

vrage dont nous entreprenons l'étude. Indépendamment du
profit général qu'on retire de sa lecture, cet ouvrage permet,
en effet, de constater combien les résultats actuels de la
critique de l'Ancien Testament sont différents, sinon dans les

grandes lignes, du moins sur maints points de détail, de ce

qu'ils étaient il y a un quart de siècle seulement, en
particulier pour les écrits des prophètes et les Hagiographes.

En initiant à ces résultats les fidèles cultivés de nos Eglises,
M. G. a fait quelque chose de méritoire, et, étant donné le
milieu dans lequel il a professé, de vraiment courageux ; la
science n'est, il est vrai, pour lui, qu'un moyen de consolider

la foi, et il a voulu faire œuvre d'édification autant que
d'instruction. Faire mieux connaître et mieux comprendre
l'Ancien Testament, le faire par conséquent mieux apprécier et
mieux aimer, tel est le but que l'honorable professeur a poursuivi

en composant son ouvrage. Il déplore avec raison l'abandon

dans lequel est tombée la lecture de l'Ancien Testament,
même chez ceux de nos contemporains qui n'ont pas rompu
avec la foi chrétienne. C'est pour remettre cette lecture en
honneur et la rendre plus fructueuse en familiarisant les

laïques avec les résultats de la critique biblique que M. G. a

pris la plume. Son livre est donc un livre de vulgarisation;
il ne l'a pas écrit pour les spécialistes, non plus que pour
les pasteurs et les étudiants en théologie. C'est dire qu'il n'a

pas visé à produire une œuvre originale. Au point de vue de
la forme, M. G. a évité l'emploi des caractères hébreux et a

renoncé, en général, à recourir, dans l'argumentation, aux
preuves tirées de considérations linguistiques.

Ce n'est pas que M. G. n'exige un sérieux effort de la part
du lecteur; il aurait pu lui faciliter la tâche, par exemple,
en résumant d'une manière plus succincte et plus attrayante
le contenu des livres de l'Ancien Testament. Ses analyses, si

minutieuses, paraissent au premier abord singulièrement
sèches ; il faut, pour qu'elles deviennent captivantes, lire et

méditer le texte sacré dont elles donnent la réduction et

qu'elles éclairent d'une vive lumière, surtout dans ses

passages obscurs ; car elles tiennent souvent de la paraphrase



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 125

et même du commentaire. Aussi bien, pour en jouir
pleinement, faut-il s'astreindre à une étude suivie de la Bible,
exigeant du temps et de la persévérance, et nous nous
garderons bien de faire un reproche à M. G. d'y pousser par
son livre, qui se rapproche sur ce point de l'Introduction
de l'anglais Driver, traduite en allemand par Bothstein1.

Nous nous demandons en revanche, si, tout au moins en

ce qui concerne l'exposé des résultats de la critique,
l'exécution répond bien à l'excellence de l'intention. Nous avons

quelque peine à nous représenter un nombre un peu
considérable de laïques se plongeant dans la lecture de tous les

développements dans lesquels M. G. a cru devoir entrer pour
faire connaître ces résultats, et l'on peut faire à son ouvrage
la critique que l'on a adressée à l'Histoire de la littérature
hébraïque de Budde2, destinée, elle aussi, aux laïques : il y a

trop pour eux, et les grandes lignes, les traits généraux ne
ressortent pas assez au milieu de détails trop abondants.
Ces deux gros volumes auraient gagné à être condensés en

un seul. Aussi seront-ils lus autant, si ce n'est plus que par
les laïques, par les pasteurs et même par les théologiens quelque

peu versés dans la matière. Au contact de l'érudition
vaste et sûre de M. G., ceux-ci pourront enrichir, sur plus
d'un point, leurs connaissances. Nous dirons en outre de

son ouvrage, comme on l'a dit de celui de Budde, qu'il est

une excellente Introduction pour les étudiants.
M. G. s'est cependant efforcé d'adapter son exposition au

cercle plus étendu de lecteurs qu'il a en vue. S'il ne craint
pas de déranger les habitudes reçues des amis de la Bible en

faisant impitoyablement ressortir toutes les inexactitudes,
les impropriétés de termes, les inconséquences, les adjonctions

arbitraires, les interprétations contestables, les coupures
malheureuses, les paraphrases tendancieuses de nos versions
françaises usuelles, les artifices auxquels elles ont trop
souvent recours pour harmoniser en tous points le texte bibli-

1 D'après la 5e édition anglaise, Berlin, 1896.
2 Leipzig, 1906. Publiée dans la collection des « Littératures de l'Orient » ;

tome VII, lre division.



136 H. TRABAUD

que1, en masquer les défectuosités ou en effacer ce qu'il
peut présenter de choquant, il use d'autre part des plus
grands ménagements à l'égard du public spécial qu'il cherche
à atteindre et à convaincre. Nous avons admiré, à plus d'une
reprise, la délicatesse avec laquelle il discute le point de vue
théopneustique, pur ou mitigé, encore plus ou moins dominant

dans nos cercles pieux ; les « faibles » ne pourront certes

pas lui reprocher de n'avoir pas su se mettre à leur place et

comprendre leurs scrupules; on voit que M. G. a vécu au
milieu d'eux, et il est entré, pour tâcher d'en persuader au
moins quelques-uns, dans leur mentalité aussi complètement
qu'on peut le faire. Qu'on relise, en particulier, pour s'en

convaincre, le commencement de sa conclusion et la page où

il réfute l'idée que Jésus doive être une autorité dans le
domaine de la critique littéraire comme sur le terrain religieux2.

Ensuite, — bien que d'aucuns l'aient trouvé trop hardi,-
M. G. s'est tenu sur toute la ligne plutôt en deçà de la moyenne
des résultats acquis, et cela sans doute en partie ensuite du
but pédagogique qu'il s'était assigné. On peut donc affirmer
qu'avec lui nous sommes sur un terrain absolument sûr et

qu'il n'y aura à revenir en arrière sur aucune des solutions
qu'il adopte, alors même que tel vénérable spécialiste d'outre-
Jura, qui a prétendu faire le départ entre la vraie et la fausse

critique, s'évertue à défendre contre lui des positions devenues

intenables. C'est dire que l'exposé de M. G. est très
objectif. Il se distingue avantageusement à cet égard de celui
de Budde, qui, dans l'ouvrage que nous mentionnions tout à

l'heure, s'est laissé entraîner à des hypothèses très intéressantes,

mais aussi parfois très risquées, et est ainsi tombé
dans un subjectivisme qui donne à ses assertions un fondement

moins solide.

1 A cet égard, sauf pour les passages comme Es. 7 : 14, où le dogme catholique
est en jeu, la version Crampon, qui a paru depuis l'ouvrage de M. G. et dont il
devra tenir compte dans une nouvelle édition, est bien supérieure à Segond et à

Ostervald revisé. Son auteur a d'ailleurs largement profité de ces traductions

protestantes, ainsi que de celles de Reuss et de la Bible annotée.
» Tome I, p. 237.



l'introduction a l'ancien testament 127

M. G. pécherait plutôt par le défaut contraire, et nous
croyons qu'indépendamment de la retenue que lui imposait
la nature spéciale de son ouvrage, sa tournure d'esprit l'a
poussé trop souvent, soit à maintenir le point de vue
traditionnel dans les questions encore controversées, soit à s'en
tenir à des solutions moyennes et à naviguer entre deux
eaux. On a vu dans cette sage prudence la qualité maîtresse
de l'ouvrage ; nous serions plutôt porté à y voir son côté
faible. Sans doute il faut se garder de rien exagérer, comme
le dit M. G. a plus d'une reprise, mais pas au point de
pencher instinctivement du côté des solutions conservatrices
toutes les fois que les plus radicales n'ont pas encore
rencontré une adhésion un peu générale. La probabilité
d'aujourd'hui, il ne faut pas l'oublier, est, dans plus de cas qu'on
ne le suppose, la certitude de demain, et il ne faut pas
craindre de s'aventurer quelquefois sur un terrain encore un
peu mouvant. D'ailleurs M. G. lui-même affirme, dans sa

conclusion, qu'il est impossible de distinguer nettement
entre hypothèse et résultat, et cela aurait dû le rendre ici et
là moins timide.

Alors même que ses principaux résultats ont fini par
conquérir de haute lutte droit de cité et par être généralement
acceptés dans le monde théologique même le plus réfractaire,
l'évolution dans laquelle est entraînée la critique de l'Ancien

Testament n'a pas atteint son dernier terme chez ceux
de ses représentants qui ne la suivent qu'avec précaution
dans son émancipation des idées traditionnelles, et l'on a

l'impression qu'à plus d'un égard leurs ouvrages ne sont que
des ouvrages de transition ; car le nombre des positions qu'ils
doivent abandonner, souvent après les avoir défendues avec

conviction, va sans cesse en augmentant. C'est un peu le cas

de l'Introduction de M. G. : si, en effet, sur certains points, il
tourne carrément le dos au traditionalisme, sur d'autres,
comme nous le verrons, il ne fait guère qu'en couvrir la
retraite. M. G. n'est pas un homme d'avant-garde, mais se

classe dans le juste milieu, avec orientation vers la droite.
Il a commencé son enseignement théologique en 1878, l'année



128 H. TRABAUD

même où Wellhausen, après avoir reconstitué la composition
de l'Hexateuque, publiait, d'après la nouvelle hypothèse sur
la succession de ses sources, sa fameuse Histoire d'Israël. Il
lui a fallu cependant — il nous en fait lui-même la
confidence avec une sincérité, nous allions dire une candeur, qui
l'honore — bien de la peine pour arriver tardivement, en

1892, à se ranger à ce point de vue qui bouleversait les

idées reçues, encore que, s'étant affranchi dès ses années

d'études, en Allemagne, de la théorie de l'autorité extérieure
de l'Ecriture, il fût en possession de la méthode historique
qui devait le conduire à l'adopter. Cette lenteur d'assimilation

tient sans doute pour une part au milieu ambiant.
Quoique recevant leurs inspirations essentiellement

d'Allemagne, les théologiens de la Suisse romande ont été

jusqu'ici très prudents dans l'acceptation des résultats de la
critique d'outre-Bhin, et, après les avoir soumis à leur propre
critique, les avoir même tout d'abord accueillis avec défiance,
ils n'ont finalement accepté et donné comme sûrs que ceux
dont ils avaient éprouvé la parfaite solidité. U y a là
certainement une garantie qu'ils ne mènent pas les Eglises aux
abîmes ; mais avec cette tournure d'esprit il est bien difficile,
quand on a pris un faux point de départ par suite du
conservatisme dans lequel on a été élevé et maintenu jusque sur
les bancs de la Faculté de théologie, de rejeter le joug de la

tradition, alors même qu'on s'efforce de le secouer, au point
de brûler complètement ce qu'on a adoré. On comprend dès

lors que M. G. garde volontiers une attitude expectante en
face des solutions nouvelles, qu'il lui arrive d'étendre outre
mesure le domaine des possibilités pour maintenir l'authenticité

révoquée en doute de certains passages, qu'il s'arrête
parfois à mi-chemin, que, là-même où il innove, il ne soit

pas assez catégorique dans ses affirmations et multiplie plus
que de raison les peut-être, les probablement, les il est possible
ou Un'est pas impossible. On nous permettra d'ailleurs de

contester la valeur scientifique de la méthode qui consiste à donner

la préférence, dans les questions d'authenticité, à la
tradition rabbinique et ecclésiastique pour la seule raison qu'il



l'introduction a l'ancien testament 129

est simplement possible de la maintenir contre des vraisemblances

tout aussi fortes dans le sens contraire.
Ajoutons que, dans plus d'un cas, M. G. déclare que les

arguments invoqués contre cette tradition ne l'ont pas convaincu

jusqu'ici; c'est dire qu'il ne considère que comme provisoires
certaines de ses conclusions. Cela nous permet d'espérer qu'il
en viendra à rompre lui-même, dans un avenir peut-être
rapproché, les fils plus ou moins ténus qui attachent encore ici
et là sa pensée au rivage des eaux traditionnelles dont il
s'est déjà éloigné à tant d'égards. Quand on songe au changement

de front qui s'est opéré dans ses propres opinions sur
des points capitaux, non pas seulement depuis le moment où

paraissait son étude sur les Croyances populaires des Israélites

au temps des Rois1, mais même depuis la publication de son
volume sur la Mission du prophète Ezéchiel, où il s'évertuait
encore à soutenir la priorité du Document sacerdotal et de

l'institution du grand prêtre comparativement à la thorâ
d'Ezéchiel, il est impossible d'admettre que sa pensée
toujours en travail s'arrête en si beau chemin et ne continue pas
à évoluer dans le sens d'une plus complète indépendance
vis-à-vis de la tradition. Nous ne serions même pas étonné

que, sur plus d'un des points qui appelleront de notre part des

réserves dans l'étude détaillée que nous nous proposons de

faire de son œuvre, M. G. ne nous donnât déjà maintenant
raison. Si, comme nous le souhaitons, il lui est accordé de

publier bientôt une seconde édition de son ouvrage, il ne le
fera pas, sans doute, sans reviser plus d'un de ses jugements.

Nous formulons le vœu que M. G. ne tarde pas trop à nous
donner le fruit des études qu'il aura poursuivies depuis 1906

et les conclusions nouvelles auxquelles elles l'auront amené.

Quoi qu'il en soit, nous n'en sommes pas moins, nous tenons
à le dire après les réflexions qui précèdent, pour l'essentiel,
en possession d'une étude conduite au vrai point de vue,
abstraction faite de tels ou tels résultats de détail, sur lesquels

1 Chrétien évangélique, 1881, p. 110 ss. Dans cette étude, M. G. admettait que
le monothéisme absolu datait de l'époque mosaïque et faisait règle dans l'ancien

Israël.

theol. et phil. 1910 9



130 H. TRABAUD

on peut différer d'opinion, et qui mérite à tous égards la faveur
et la gratitude avec lesquelles elle a été accueillie.

Notre intention n'est pas de donner ici simplement une
idée générale de l'œuvre de M. G., en en relevant les qualités
et en en signalant les plus belles pages. Lors de son apparition,

MM. A.-J. Baumgartner (dans la Semaine religieuse^,
A. Aubert (dans le Journal religieux9), Ch. Mercier (dans la
Revue chrétienne3) et Aug. Gampert (dans le Journal de

Genève^) se sont déjà acquittés avec distinction de cette tâche-
Nous ne nous proposons pas non plus d'entreprendre, comme
l'a fait M. Ch. Bruston dans la Revue de théologie de Montauban5,

pour ce qui concerne le Code sacerdotal ou les écrits
de certains prophètes et poètes, une discussion de détail sur
tel point particulier. Cela nous mènerait trop loin et nous
ferait perdre de vue l'ensemble de l'ouvrage.

Nous désirons d'abord résumer aussi fidèlement que
possible ce dernier, tant pour ceux des lecteurs de cette Bévue
qui n'en auraient pas encore pris connaissance que pour ceux
qui, l'ayant déjà parcouru, désireraient en retrouver la
substance pour se la mieux assimiler. Nous suivrons donc, dans

une série d'articles, le fil de l'exposé de M. G., en présentant
au fur et à mesure les observations que sa lecture attentive
nous a suggérées Quelle qu'en soit la valeur, elles montreront

à tout le moins le soin avec lequel nous avons étudié son

ouvrage. Ensuite et surtout, nous adressant ici non pas tant
à des laïques qu'à des pasteurs et à des théologiens qui, pour
n'être peut-être pas des spécialistes en la matière, s'y
intéressent sans doute assez pour désirer en savoir davantage,
après avoir vu leur curiosité dans ce domaine éveillée ou

1 Numéro du 10 février 1906, supplément.
s Numéro du 17 février 1906.
3 Livraison du 1er mars 1906.
4 Numéro du 11 juillet 1906. Voir encore J.-E. Neel dans la Revue de Montauban

du 1»' janv. 1908.
5 Livraisons des 1er mars et 1er mai 1906 (« L'histoire sainte sacerdotale et le

Deutéronome primitif»), lar mars, 1er mai et 1« juillet 1907 (« Les plus anciens

prophètes»;, 1er sept. 1907 (« Le caractère dramatique du Cantique des cantiques»).



l'introduction a l'ancien testament 131

développée par la magistrale étude de M. G., nous entrerons
dans plus de détails qu'il ne l'a fait sur certains points, et

nous compléterons sur d'autres ses renseignements, pour
reprendre, après nous y être un peu arrêté, la suite de notre
analyse.

S'il semble, en effet, que pour des laïques, M. G. soit
entré dans trop de détails, il ne pousse cependant pas
toujours son examen des documents jusqu'à en faire la complète
dissection, de sorte que des morceaux renfermant des

éléments hétérogènes apparaissent dans son ouvrage comme
formant une parfaite unité littéraire ou comme ne contenant

que des divergences secondaires, alors qu'on y rencontre
des textes difficilement conciliables les uns avec les autres.
C'est dire que son Introduction est susceptible d'être
développée et ainsi rendue plus intéressante pour les amis de

l'Ancien Testament qui veulent aller tout au fond des choses

et ne rien laisser dans l'ombre de ce qui doit être tiré au
clair pour une complète intelligence du texte sacré. Telle

qu'elle se présente, elle est éminemment suggestive et invite
le lecteur attentif à s'arrêter, pour les creuser davantage,
aux questions que M. G. n'a pu que trancher rapidement
en passant; c'est ce que nous avons tâché de faire. Son

ouvrage a été pour nous un excellent instrument de travail; en

le lisant et le relisant, nous avons été amené à en comparer
les conclusions avec celles des ouvrages analogues de Strack,
Driver-Bothstein, Cornili, Wildeboer, Baudissin, Staerk, des

Introductions spéciales des deux commentaires publiés sous
la direction de Nowack et de Marti, enfin des notices qui
accompagnent le texte de l'Ancien Testament traduit au complet

par Kautzsch et ses collaborateurs1, et partiellement par
un groupe d'hébraïsants de l'école de Gunkel2. Nous avons
même été sur le point de transformer notre travail en une
étude générale sur la question de l'Ancien Testament, qui
aurait tenu compte de ces écrits-là autant que celui du dis-

1 Die Heilige Schrift des A. T., 3« édition complètement remaniée, Tubingue,
en cours de publication.

5 Die Schriften des A. T. in Auswahl, Göttingue, en cours de publication.



132 H. TRABAUD

tingué professeur genevois. Mais il nous aurait fallu pour
cela plus de temps encore que nous n'en avons pris pour le

préparer, et la direction de cette Bévue nous prie de ne pas
lui faire attendre davantage l'étude qu'elle nous a demandée

sur le livre de M. G. Celui-ci voudra donc bien nous excuser
si nous n'avons pu nous détacher de la solide base qui a été

notre point de départ et si nous nous appuyons sur lui pour
prolonger ça et là les lignes de sa pensée et nous rencontrer,
en la dépassant quelquefois, avec les représentants les plus
autorisés d'une critique moins conservatrice que la sienne.

M. G. commence par des prolégomènes, dont le premier
chapitre traite de VIntroduction à l'Ancien Testament en
général et débute par quelques considérations sur les mots
« Bible » et « Testament. » M. G. résume l'histoire du premier
de ces termes, qui donne une fausse idée d'unité; celui
d'« Ancien Testament » aussi met à tort en évidence l'unité
aux dépens de la diversité.

Discutant ensuite le nom d'« Introduction » à l'Ancien
Testament, M. G. conclut qu'il est à préférer à ceux d'« isa-

gogique» ou de «critique sacrée (ou biblique)*. Mais, outre
que, comme le relève M. G., il n'est pas très heureux, n'étant
pas compris des non initiés, ce terme traditionnel a quelque
chose de vague et de trop général. L'Introduction devrait au

fond comprendre toutes les notions préliminaires dont on a

besoin pour connaître l'Ancien Testament: la philologie, la
lexicologie, l'archéologie et la géographie bibliques, l'histoire

du peuple d'Israël, de ses mœurs, de ses institutions, de

sa religion, aussi bien que celle de ses livres saints, à

laquelle on a fini par la limiter, être en un mot un ensemble
de sciences, une bibliologie. Aussi bien le vrai nom de

l'ouvrage de M. G., nom que nous eussions préféré lui voir
adopter, est-il celui d'Histoire des livres sacrés de l'Ancien
Testament.

Quant aux qualifications d'« histoire littéraire de l'Ancien
Testament » ou d'« histoire de la littérature hébraïque », elles



l'introduction a l'ancien testament 133

indiquent une autre conception du sujet. Une histoire
littéraire suppose, en effet, qu'on suit, au cours des siècles, la
succession des écrivains et de leurs œuvres, et qu'on raconte, par
conséquent, dans l'ordre chronologique, les origines et les

destinées de tous les écrits de langue hébraïque. Le but de

M. G. étant d'initier les lecteurs de l'Ancien Testament aux
diverses questions qui concernent chacun des livres bibliques,

il lui a semblé préférable de prendre le recueil tel qu'il
se présente à nous et d'étudier chacun des écrits qui le

composent en les envisageant sous la forme qu'ils ont finalement
revêtue. Dans le système d'une histoire littéraire, il faudrait
passer constamment d'un livre à l'autre et le lecteur qui
voudrait s'orienter plus spécialement sur tel ou tel des

livres bibliques éprouverait une réelle difficulté à réunir des

informations complètes, car il lui faudrait pour cela rapprocher

des données éparses en différents endroits.
Ce n'est pas que ce système soit défectueux; M. G. estime

que c'est peut-être, au contraire, de tous les procédés le plus
scientifique. L'idéal pour la marche à suivre dans une étude

qui ne serait pas orientée dans la direction toute pratique de

celle de M. G. serait bien, en effet, de raconter l'histoire des

livres saints d'une manière continue, en suivant l'ordre
chronologique. Mais, si l'on a pu le faire pour le Nouveau

Testament, c'est plus difficile pour l'Ancien ; on a même cru
longtemps que la chose n'était pas possible, trop de questions
étant encore controversées. Elle a cependant été tentée par
Beuss1, Wildeboer2 et Kautzsch3. Cette méthode purement
historique a amené ces auteurs, non seulement à étudier
isolément, en les plaçant à l'époque de leur apparition,
chacune des sources du Pentateuque, à séparer des livres
auxquels ils ont été ajoutés Esaïe 40-66 et Zacharie 9-14, mais
aussi à sortir de leur contexte, avec lequel ils ne cadrent pas,

1 Gesch. der heil. Schriften des Alten Test., Brunswick, 1890.
2 Die Literatur des A. T., Göttingue, 1895 (trad, allemande); 2e éd., à prix

réduit, 1905. L'ouvrage a paru d'abord en hollandais, en 1903.
3 Abriss der Gesch. des alttest. Schrifttums, Freiburg i. B. et Leipzig, 1897.



134 H. TRABAUD

pour les reporter au moment de leur composition, des

morceaux tels qu'Esaïe 13-14; 34-35; 24-27; Jér. 50-51 et la plupart

des morceaux poétiques des livres historiques.
En étudiant les textes poureux-mêmes et indépendamment

de la place qu'ils occupent dans le canon biblique, — où tel
d'entre eux est mis à l'arrière-plan par le fait qu'il ne constitue

qu'une petite partie d'un grand livre, tel autre, par
contre, mis en relief plus qu'il ne convient par le fait qu'il
forme à lui seul un livre1, — il est plus facile d'établir une
juste proportion entre eux. En étudiant, au contraire, le
recueil sacré livre par livre, on tombe presque inévitablement,
qu'on le veuille ou non, dans le même travers que l'Ancien
Testament lui-même, et nous n'affirmerions pas que M. G.

y ait complètement échappé, malgré le soin qu'il prend, par
exemple, de relever que le grand oracle apocalyptique formé

par les ch. 24 à 27 du livre d'Esaïe a autant de droit à notre
attention que s'il figurait, sous un nom d'ailleurs inconnu
tel que ceux de Nahum ou de Malachie, dans le recueil des

Douze. « Par sa valeur religieuse et poétique, ajoute-t-il avec

raison, non seulement il est l'égal de ceux-ci, mais il
l'emporte sur plusieurs d'entre eux. » M. G. passe néanmoins très
rapidement sur les questions critiques posées par ce poème,

qu'il nous paraît traiter trop sommairement 2.

L'étude essentiellement chronologique des écrits bibliques,
qui marquait certainement un pas en avant sur l'ancienne
Introduction, vient cependant d'être à son tour déclarée
insuffisante par le chef d'une nouvelle école critique, Hermann
Gunkel, professeur à Giessen, qui prétend avoir fait le
premier essai d'une véritable histoire de la littérature israélite,
dont il a récemment esquissé les grands traits dans la Kultur

1 Tel est le cas de l'oracle d'Abdias, qui n'a pas plus d'importance que les
autres oracles contre Edom renfermés dans plus d'un livre prophétique.

2 Ces chapitres ont été rapprochés de deux autres eschatologies postexiliques :

celles de Joël et du 2« Zacharie, et du «livre» d'Abdias, qui est encore un morceau

du même genre. Wildeboer consacre deux bonnes pages à Abdias, trois à

Esaïe 24-27, cinq à Joël et huit à Zacharie 9-14; M. Gautier plus de quatre à

Abdias, deux à Es. 24-27, dix et demie à Joël et onze à Zac. 9-14.



l'introduction a l'ancien testament 135

der Gegenwart1. Il s'est expliqué lui-même sur les principes
qui l'ont dirigé dans cette étude2. Jusqu'ici, dit-il en
substance, quand on s'occupait de littérature hébraïque, on mettait

en première ligne les problèmes de critique littéraire,
on s'appliquait essentiellement à dégager les morceaux
particuliers de leur contexte actuel et à déterminer tant leur
âge que leur nature. Cela devait être, après l'éveil de l'esprit
moderne, la première tâche de la science. Mais maintenant

que cette tâche est en somme liquidée, on peut bâtir sur ce

fondement. On en a longtemps contesté la possibilité. Cornili,
par exemple, déclare qu'une véritable histoire de la littérature

hébraïque n'est pas réalisable dans l'état actuel des

études relatives à l'Ancien Testament et qu'elle ne le sera

peut-être jamais. «Il ne peut en être question tant qu'on
hésite encore (pour déterminer l'âge de certains morceaux)
entre Moïse et Esdras, Salomon et Alexandre Jannée.» Mais,
selon Gunkel, on peut, sinon rendre compte de l'origine des

œuvres littéraires d'Israël dans leur suite chronologique et

expliquer chacune d'elles par la personnalité de son auteur,
du moins rechercher et établir quels sont les genres
littéraires qui ont fleuri en Israël, tenter d'en reconstituer l'histoire

et de la mettre en rapport avec celle du peuple et de sa

culture.
Gunkel relève à ce propos le caractère populaire et dès

lors la très petite étendue des plus anciennes unités
littéraires d'Israël. Les chants primitifs ne consistent presque
tous qu'en une ou deux lignes. On les exécutait en répétant
sans cesse, avec un enthousiasme croissant, le peu de phrases
qu'ils renferment. Non moins courts sont les plus anciens
discours prophétiques, les sentences juridiques, les maximes
de sagesse ; de même les anciennes histoires. Cette brièveté,
qui nous étonne, répond à la capacité réceptive restreinte de

l'ancien Israël.
Or, nous pouvons suivre comment, avec le développement

de la culture et l'habitude toujours plus répandue d'écrire,
1 Berlin, 1906. t" partie, 7me division, p. 51-102.
2 Deutsche Literatur%eitung, 21 et 28 juillet 1906.



136 H. TRABAUD

on est arrivé à de plus grandes unités, et les unités elles-
mêmes se sont peu à peu amplifiées,— ainsi la «nouvelle»
développée est née de l'ancienne et courte légende populaire,
— et groupées en faisceaux. Dans la tradition orale,léchant,
le récit, la sentence juridique isolés avaient été l'unité donnant

la mesure ; mais lorsqu on commença à écrire, on
en élabora des collections qui constituent la plus grande
partie de l'Ancien Testament, lequel représente finalement
lui-même le recueil de toutes les collections alors
existantes.

C'est la tâche de l'histoire de la littérature de l'Ancien
Testament de séparer de nouveau ces collections les unes
des autres, et de se demander comment ont vu le jour les

morceaux isolés, primitivement indépendants, qu'elles
renferment. Dès lors, elle a, d'après la nature même des choses,
moins à faire avec l'origine des livres comme tels qu'avec
celle des documents particuliers qui sont entrés dans leur
composition. Les livres eux-mêmes n'ont d'intérêt pour elle

que s'ils ne sont pas simplement comme, par exemple, le
Psautier, des compilations de matériaux transmis par la

tradition, — mais représentent tout au moins relativement,
par un remaniement indépendant des matériaux, quelque
chose de nouveau, qui leur appartienne en propre: ainsi
la plupart des livres historiques. La littérature hébraïque
n'a que rarement à offrir de grandes œuvres d'art absolument

originales, comme le livre de Job.
Gunkel met donc l'accent sur le style, sur l'élément

proprement littéraire, et cela donne à son œuvre un caractère
homogène et achevé, qui manque trop souvent aux
Introductions ordinaires. Mais on lui a reproché avec raison une
préoccupation trop exclusive de la forme et une singulière
méconnaissance de ce qu'il y a de proprement personnel
chez les auteurs de l'Ancien Testament.

Dans son Histoire, Budde est entré jusqu'à un certain
point dans la voie ouverte par Gunkel : pour lui non plus les
questions d'origine, d'auteurs, de sources ne sont pas la
chose principale, mais bien les genres littéraires en honneur



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 137

en Israël: historiographie, prophétie, thorâ écrite, midrasch,
poésie lyrique et didactique, apocalypse.

Indépendamment de leur intention de traiter la littérature
d'Israël comme celle des autres peuples, les représentants de

cette nouvelle méthode la mettent en rapport avec celle des

nations voisines, en particulier des Arabes, des Babyloniens
et des Egyptiens. Ils prennent en considération les productions

littéraires de ces nations, — psaumes pénitentiaux
babyloniens, proverbes égyptiens, etc.,— dont il font, à tort
ou à raison, ressortir l'influence sur les œuvres analogues
écloses en Palestine1.

Dès lors, l'Introduction, comme elle est généralement traitée,

ne représente plus qu'un travail préliminaire, il est vrai
absolument indispensable, pour l'histoire de la littérature,
qui cherche à mettre en valeur le facteur historique à côté
du facteur critique trop exclusivement appliqué à l'Ancien
Testament, et dont l'apparition indique un progrès de la
science, celle-ci ayant passé des recherches éparses de
détail à un tableau d'ensemble.

Etant donné le but spécial qu'il poursuivait, à savoir de

donner simplement aux laïques pieux un guide détaillé pour
l'étude des livres de l'Ancien Testament, considérés avant
tout au point de vue de l'édification, M. Gautier devait forcément

rester fidèle à l'ancienne méthode qui fait prédominer
l'analyse littéraire sur la synthèse historique, et cela d'autant

plus que, comme on l'a remarqué, à une histoire
proprement dite de la littérature hébraïque appartiendraient
maints éléments qui n'auraient pas une place organique dans

une Introduction à l'Ancien Testament.
Nous nous demandons cependant si, dans la suite des

temps, on n'en viendra pas, dans l'intérêt de l'édification
autant que dans celui de la vérité scientifique, à briser, autant
que faire se pourra, les cadres traditionnels que l'Eglise a

hérités de la synagogue, pour rapprocher et grouper les
éléments dispersés çà et là, — disjecta membra, — dans le

1 Voir, pour l'application de cette méthode, les Psaumes choisis, traduits et

expliqués par Gunkel, Göttingue, 1905.



138 H. TRABAUD

recueil sacré, et qui ont entre eux de l'affinité, de façon à les
rendre plus accessibles et plus facilement lisibles à l'ensemble

des fidèles. C'est vraiment trop leur demander que d'exiger
qu'ils se retrouvent dans l'enchevêtrement d'éléments
disparates que constituent un trop grand nombre de livres de

l'Ancien Testament, et si des travaux comme celui de M. G.

peuvent les y aider, ils n'atteindront jamais qu'une élite.
Nous reviendrons, du reste, sur ce point dans la conclusion
de la présente étude.

Une méthode beaucoup plus conservatrice, à laquelle en
revanche M. G. eût pu se rallier, consiste à étudier
successivement la littérature historique et législative, la littérature
poétique et didactique, enfin la littérature prophétique. Ce

plan est, on le sait, celui de nos Bibles françaises, qui dérivent

du canon alexandrin ; il a l'avantage de grouper les

livres, comme ont entendu le faire les auteurs de ce canon,
par ordre de matières. Cornili l'a adopté1, en plaçant toutefois
à la fin les livres poétiques et didactiques, qu'il donne dans

l'ordre suivant : Psautier, Lamentations, Job, Proverbes,
Ecclesiaste et Cantique des cantiques ; de même Baudissin 2, en

distinguant, dans ces derniers, ceux d'un contenu essentiellement

lyrique, et ceux d'un contenu essentiellement didactique,

et en plaçant Daniel après les Douze. Une modification

très heureuse de ce système consiste à respecter dans
chacun des groupes, en particulier pour ce qui concerne les

prophètes, l'ordre chronologique3.
Avec Strack, Driver et Staerk, M. G. s'est rangé à un

troisième système, qui consiste à adopter, pour la succession des

livres, le plan de la Bible hébraïque: celle-ci comprend, on le

sait, les trois recueils de la Thorâ (soit du Pentateuque), des

Nebiim, — dont la première série va de Josué aux Bois, en
laissant de côté Buth, et dont la seconde renferme Esaïe, Jérémie,

Ezéchiel et les Douze, — et des Kethoubim, qui embrasse

1 Einleitung in das A. T., 6e éd., Tubingue, 1908.

s Einleitung in die Bücher des A. T., Leipzig, 1901.
3 C'est ainsi que procède M. H. Vuilleumier dans le cours qu'il professe à

l'Université de Lausanne.



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 139

d'abord les Psaumes, les Proverbes et Job, puis les « cinq
rouleaux», à savoir le Cantique des cantiques, Buth, les

Lamentations, l'Ecclesiaste et Esther, enfin les livres de Daniel,
d'Esdras-Néhémie et des Chroniques. Cette division, selon

lui, s'impose dès qu'on tient à se placer sur un terrain historique

et vraiment scientifique. M. G. exprime à ce propos le

regret très senti que les lecteurs de la Bible ignorent
généralement ce qui est relatif au groupement des écrits de l'Ancien

Testament et le vœu qu'un mot d'avertissement, placé
en tête de tout exemplaire de l'Ancien Testament, fasse

connaître au lecteur la table des matières de la Bible hébraïque,
parallèlement à celle de la Bible usuelle. Ce vœu très
légitime risque, hélas I de rester longtemps à l'état de pium desi-

derium, ou plutôt sa réalisation de ne pas servir à grand'-
chose, si l'on en juge d'après le peu de cas que les fidèles et
les Eglises ont fait de la version Segond conforme à l'ordre
hébreu publiée par la Société biblique protestante de Paris,
avec une excellente préface du doyen Sabatier.

Sur un point toutefois M. G. aurait pu s'écarter de l'ordre
du canon hébreu: nous voulons parler de la classification
des prophètes. Il y a trente ans déjà, dans son étude sur la
Lecture des prophètes1, il faisait ressortir qu'il y a eu un
développement graduel et lent de la pensée prophétique. «Pour
la comprendre, ajoutait-il, il faut la suivre pendant le cours
des époques successives, ou même, dans un cercle plus
restreint, durant la vie de tel ou tel de ses organes. La

conséquence qui en découle directement, c'est qu'il faudrait lire
les prophètes dans l'ordre chronologique. Puisque les

prophètes ne sont pas tous contemporains, n'est-il pas désirable
de les étudier dans leur ordre historique et non pas dans

l'ordre traditionnel dans lequel ils sont rangés dans le
canon?... L'étude des prophètes ne doit se faire ni à l'aventure,
ni en suivant une classification traditionnelle, mais avec
méthode, en tenant compte du temps auquel appartient chaque
prophète et des événements dont il fut le témoin. » M. G. n'eût-

1 Chrétien évangélique, 1879, p. 510.



140 H. TRABAUD

il pas grandement facilité à ses lecteurs cette étude des

prophètes, faite d'après les principes qu'il avait si justement
indiqués, s'il avait résolument adopté, pour ce qui les concerne^
l'ordre chronologique? Nous sommes d'autant plus étonné

qu'il ne s'y soit pas résolu, qu'il avait jadis assez vivement
reproché aux auteurs de la Bible annotée de n'être pas entrés
dans cette voie. « Pourquoi, écrivait-il, se priver d'une si belle
occasion de fournir aux lecteurs de l'Ancien Testament un
tableau historique du développement du prophétisme? Pour

nous, il nous semble qu'il eût été opportun à tous égards
d'adopter l'ordre chronologique1. »

Aujourd'hui encore M. G. ne méconnaît pas l'avantage
qu'il y aurait à le faire ; mais il s'est laissé arrêter surtout
par une difficulté qu'il n'avait évidemment pas prévue, et

qui, il faut le dire, est devenue plus grande qu'elle ne l'était
il n'y a pas si longtemps encore, en raison du nombre croissant

de morceaux des livres prophétiques dont on a contesté
l'authenticité. «Ces livres, dit M. G., ne sont pas homogènes;
plusieurs d'entre eux renferment des éléments de provenance

diverse et d'époques différentes. Il faudrait, si l'on adoptait

la marche chronologique, ranger chacun de ces

morceaux, petits ou grands, à la place que son âgé lui assigne.
Il en résulterait un fâcheux endettement. » C'est pourquoi il
lui a paru préférable de traiter en bloc l'ensemble de chaque
livre, et, ajoute-t-il, une fois qu'il en est ainsi, l'ordre biblique

est celui qui s'impose tout naturellement. La difficulté
n'était pourtant pas insurmontable. M. G. eût pu se borner,
comme l'ont fait Beuss, Wildeboer et Kautzsch, dans les

ouvrages que nous avons mentionnés, à traiter à part les

principaux de ces morceaux, sans se croire tenu de séparer ceux,
de moindre importance des livres auxquels ils sont incorporés.
Il lui eût été facile de ranger à tout le moins les petits
prophètes dans l'ordre chronologique, d'autant plus que l'ordre
traditionnel n'est qu'une des différentes manières de les placer

et n'a pas plus de fixité que la position de tout le recueil
des Douze dans le canon hébreu.

1 Chrétien évangélique, 1881, p. 565.



l'introduction a l'ancien testament 141

C'est ce qu'a fait Staerk1, qui a adopté pour eux cette suite

et ce groupement : Amos, Osée, Michée, — Sophonie, Nahum,
Habacuc, — Aggée, Zacharie 1-8, Malachie, — Abdias,
Joël, Zacharie 9-14 (littérature eschatologique). * Il a sorti
Jonas de leur milieu, où il s'est fourvoyé, et l'a placé avec

raison après Buth et Esther dans le chapitre consacré aux
«cinq rouleaux», qu'il donne dans un ordre légèrement
différent de celui de la Bible hébraïque: d'abord (après les

« grands écrits », à savoir les Psaumes, les Proverbes et

Job), les « petits écrits », soit le Cantique, l'Ecclesiaste et

Esther, puis les trois «nouvelles religieuses» dont nous
venons de parler (Buth, Esther et Jonas).

Comme la plupart des auteurs d'Introductions, et pour
une raison facile à comprendre, M. G. s'écarte de l'ordre du
canon hébreu en faisant passer la Chronique avant le livre
d'Esdras-Néhémie, qui en est la continuation.

Si l'adoption de cet ordre a pour bon effet de mettre en

dernier lieu les livres les plus récents, elle a l'inconvénient
de donner pêle-mêle, sous le nom d'Hagiographes, les écrits
les plus disparates, qui ont été, en partie, placés les uns à

côté des autres pour des motifs purement liturgiques et que
rien ne rapproche, si ce n'est qu'ils sont en général
postérieurs à la Thorâ et aux Nebiim. On paraît même avoir séparé
Buth et Esther des livres historiques, —auxquels ils avaient
d'ailleurs été joints mal à propos, — et les Lamentations du
livre de Jérémie, pour avoir ensemble les cinq « rouleaux »

des fêtes.

Après l'Ancien Testament hébreu, M. G. examine plus
sommairement les livres Apocryphes et les principaux
Pseudépigraphes, et il a d'autant plus raison de le faire que la
barrière qui sépare plus d'un de ces écrits des autres livres
du recueil sacré est purement artificielle et vient simplement
du fait qu'il n'a pas été publié sous un pseudonyme le
faisant passer pour plus ancien qu'il n'est en réalité.

D'ailleurs, comme le fait remarquer Cornili, ces livres
ressortissent à la science de l'Ancien Testament, et leur impor-

1 Die Entstehung des A. T. Leipzig, collection Göschen, 1905.



142 H. TRABAUD

tance exceptionnelle pour l'histoire du siècle de Jésus-Christ,
voire même pour celle de la religion chrétienne, ne permet
pas de les laisser de côté.

Certains*auteurs font précéder l'Introduction dite spéciale,
soit l'étude de chacun des écrits de l'Ancien Testament, de

l'Introduction générale, qui comprend l'histoire du canon,
celle du texte et celle des versions. Avec Kuenen, Strack
et Cornili, M. G. a préféré suivre la marche inverse. Il semble,

en effet, plus logique de s'occuper des livres eux-
mêmes avant de traiter de leur union en un corps, de leur
reconnaissance comme livres saints, et de l'histoire de leur
conservation. Pour l'étude de chacun d'eux, M. G. procède
d'abord à l'analyse de son contenu, puis il recherche quel est

l'époque possible de la rédaction, quelle est la personnalité
de l'auteur, sa nationalité, etc. ; enfin, il examine les

modifications ultérieures introduites dans l'ouvrage et ses destinées

comme partie intégrante du recueil. Cela fait pour toute
la série des écrits, il envisage historiquement la collection
dans son ensemble, sa formation graduelle et les discussions
auxquelles elle a donné lieu1.

Si, dans le plan général de l'ouvrage, l'Introduction
particulière précède l'Introduction générale, M. G. détache cependant

de l'histoire du texte, — dont il forme d'habitude le

commencement, — pour le placer en tête, le chapitre sur
l'écriture hébraïque, la connaissance de son contenu étant
nécessaire à l'intelligence de la suite de l'exposé ; il y traite
de l'ancienneté de cette écriture, du passage des vieux
caractères phéniciens aux caractères araméens, de la méthode
de l'alphabet sémitique, de la vocalisation, enfin du système
des points-voyelles et de son interprétation.

1 M. G. insère ici un court résumé de l'histoire de la discipline, d'Augustin et

de Jérôme, ou plutôt de Junilius et de Cassiodore à Hupfeld, — le premier auteur

qui en ait tracé le plan, — en passant par Richard Simon, J.-D. Michaelis, Eichhorn,

etc., et donne l'indication des manuels et traités d'Introduction qui ont été

publiés depuis lors. Il y aurait lieu, surtout pour des lecteurs de langue française,
de compléter cette dernière par celle de la traduction, par A. Pierson, de l'His-
fOire critique des livres de l'A. T., de Kuenen, Tome Ier. Les livres historiques,.
1866. Tome II. Les livres prophétiques, 1879.



l'introduction a l'ancien testament 143

M. G. fait précéder ces données de renseignements sur la
langue de l'Ancien Testament: il commence par justifier le
terme de « langues sémitiques » par lequel on désigne le

groupe auquel l'hébreu se rattache, pour en indiquer ensuite
les quatre branches, donne sur ces langues quelques notions
générales, puis s'occupe plus spécialement de l'araméen,
enfin, avec plus de détails, de l'hébreu lui-même, de son
origine, de ses transformations jusqu'au moment où il est

devenu une langue savante, et de son étude, soit chez les juifs,
soit chez les chrétiens jusqu'à nos jours.

Ces considérations paraissent au premier abord un hors-
d'œuvre ; mais certaines d'entre elles tout au moins ne sont

pas inutiles : elles aident à comprendre tel détail que donne
M. G. dans la suite, ainsi les divergences existant entre les

traductions courantes en ce qui concerne l'emploi des temps
du verbe, passé ou futur, ou encore les variations de sens

d'un même vocable quand on passe d'une source à l'autre du

Pentateuque.

PBEMIÈBE PABTIE

LA LOI (THORA) OU LE PENTATEUQUE

I

Les documents : étude analytique.

La première partie de l'Introduction spéciale s'ouvre par
une étude analytique des documents qui sont entrés dans la

composition du Pentateuque. Cette entrée en matière ne nous
paraît pas très heureuse. Il nous semble qu'à la place de

M. G. nous aurions plutôt, pour préparer les voies et mieux
ménager la transition entre le point de vue traditionnel et le

point de vue historico-critique, commencé par l'historique
de la question, qui clôt cette partie de son ouvrage (chap. 4).

Ensuite, surtout dans une étude destinée aux laïques, il eût
valu la peine de consacrer, aussi au début, quelques pages à

la discussion de la question si longtemps controversée de la
mosaïcité de la Thorâ. M. G. aurait pu y faire rentrer celles



144 H. TRABAUD

de son livre qui traitent de l'activité littéraire de Moïse d'après
l'Ancien et le Nouveau Testament1, en les détachant de l'histoire

de la critique avec laquelle elles ne font pas nécessairement

corps. Après l'examen des prétendues preuves
scripturaires avancées en faveur de la mosaïcité du Pentateuque,
il aurait pu énumérer les présomptions défavorables à l'opinion

traditionnelle et indiquer comment on a été amené à

reconnaître le caractère composite du Pentateuque et à y

distinguer différentes sources, à savoir par la découverte,
dans son texte, d'obscurités, de confusions, d'omissions, de

passages tronqués, de contradictions, de répétitions, de récits
parallèles, d'antichronismes, de renvois les uns aux autres
de morceaux se faisant suite quoique séparés, etc. Après
avoir ainsi déblayé le terrain, M. G. aurait été mieux placé

pour aborder l'étude des documents. Ensuite il pouvait, ce

nous semble, les analyser sans anticiper sur ce qu'il dit plus
loin, avec les explications nécessaires 2, en indiquant d'emblée

et ex abrupto la date et le lieu de leur composition, et
le mode de leur combinaison.

M. G. les compare ingénieusement aux quatre Evangiles
et montre, par la citation d'un fragment du Diatessarôn de

Tatien, comment ils ont pu être amalgamés au point de ne

plus former qu'une seule et même narration. Les deux plus
anciens, nous dit-il, le Iahviste et l'Elohiste, essentiellement
narratifs, portent le cachet populaire : le premier a été composé

vers 850 en Juda, le second vers 750 en Ephraim. Le
Deutéronome, avec lequel ils ont été combinés, après avoir
été réunis pour former l'écrit prophétique (JE), a été rédigé
sous Manasse dans un cercle de lettrés poursuivant un but
pédagogique et réformateur. Le Document sacerdotal (P) est

dû à Esdras et apparaît au milieu du cinquième siècle. Peu

après prend naissance notre Pentateuque, ensuite de la combinaison

de P avec JED.
M. G. avait deux moyens de combiner, comme il l'a fait,

l'analyse du contenu du Pentateuque avec celle de chacune

i §§ 89 à 96.
â Pag. 162, 178, 203, 201 et 212.



l'introduction a l'ancien testament 145

de ses sources. Il pouvait, suivant la méthode de Driver, les

embrasser toutes ensemble, en suivant une seule fois l'ordre
des matières dans les cinq livres et en indiquant, à propos de

chaque morceau, à quelle source il se rattache ou de quels
éléments il se compose s'il s'y trouve deux ou trois sources
mélangées. Ce système a l'avantage de permettre au lecteur, dans

ce dernier cas, de se rendre immédiatement compte du mode

de compilation des rédacteurs successifs du Pentateuque, et
de distinguer d'emblée les matériaux disparates dont ils ont
fait parfois une véritable mosaïque, et le caractère composite
de certains textes. M. G. a préféré suivre séparément chacune
des sources à travers tout le Pentateuque, et ainsi il permet
au lecteur de rattacher plus facilement les uns aux autres, la
Bible à la main, leurs morceaux respectifs. Il envisage
cependant simultanément le lahviste et l'Elohiste dans les

quatre livres où ils se rencontrent, — la Genèse, l'Exode, les

Nombres et, dans une mesure beaucoup moindre, le Deutéronome,

— plutôt que de les traiter à part, parce que leurs
ressemblances sont plus grandes que leurs différences, et

que, comme ils ont pendant un certain temps formé un seul

ouvrage, dans nombre de cas il est difficile de déterminer ce

qui appartient à J et ce qui vient de E. Pour la distinction
de ce qui revient à chacune des sources, M. G. est en général
d'accord avec Driver et Strack.

Si l'on peut parler du lahviste et de l'Elohiste comme de

sources ou documents quand on les envisage dans leurs
rapports avec l'œuvre ultérieure qui s'appelle le Pentateuque,
il ne faut pas perdre de vue qu'avant de jouer ce rôle ils ont
existé pour eux-mêmes à l'état de livres indépendants, et si
l'on veut chercher à préciser davantage, ces livres nous
apparaissent comme des collections, ou plutôt des groupements
systématiques de traditions, de récits relatifs à l'histoire des

ancêtres d'Israël depuis l'origine du peuple jusqu'à la mort
de Moïse. — Pour aider le lecteur à débrouiller plus facilement

cet écheveau, dont on n'a pu et dont on ne pourra
probablement jamais démêler tous les fils, nous répartissons
ci-dessous, d'après les données de M. G., ce qui revient soit

théol. et phil. 1910 10



146 H. TRABAUD

à J soit à E, partout où ces sources sont nettement distinctes
l'une de l'autre, puis nous indiquerons les morceaux où
elles sont plus ou moins étroitement combinées entre elles.

Il faut rattacher au lahviste le second récit de la création,
celui de la chute, l'histoire de Caïn et d'Abel, la généalogie
des Caïnites (avec le chant de Lémec), l'une des narrations
du déluge, — celle qui parle des fils de Dieu et des filles des

hommes, des géants, des animaux purs et impurs, d'un
déluge de quarante jours, du corbeau et de la colombe, des

holocaustes de Noé sur un autel, — la scène de l'ivresse de
Noé et de la malédiction de Canaan, une partie du tableau
ethnographique de Gen. 10, le chapitre relatif à la tour de
Babel et, dans ce qui suit la préhistoire, les morceaux concernant

la migration d'Abraham en Canaan, sa séparation d'avec

Lot, son établissement près d'Hébron, la fuite d'Agar, les

visiteurs célestes à Mamré, l'intercession d'Abraham en
faveur de Sodome, la ruine des villes de la Plaine, la
délivrance de Lot et ses destinées ultérieures (origine des Moabites

et des Ammonites), Bebecca demandée en mariage pour
Isaac, Ketoura et sa descendance, la naissance d'Esaü et de

Jacob, les faits et gestes d'Isaac (entre autres son aventure
chez Abimélec, roi de Guérar), Dina et les Sichémites, Juda
et Thamar, les débuts de Joseph en Egypte, le second voyage
des fils de Jacob dans ce pays, l'établissement de Jacob à

Gosen, son enterrement, la fuite de Moïse au pays de Madian,
son mariage, son entrevue avec Pharaon et l'aggravation de

maux qui en résulte pour les Israélites, le passage de la mer
Bouge, les eaux de Mara, l'ambassade auprès du roi d'Edom
et la victoire sur le roi d'A rad.

En outre, c'est probablement J qui a conservé (Gen. 49) le

poème connu sous le nom de « bénédiction » de Jacob, où la

part du lion est faite à Juda. Si, comme le relève M. G., il la

partage avec Joseph, cela vient, suppose-t-on, de ce que le

passage relatif à celui-ci a été retouché d'après le morceau
correspondant de Deut. 33 (E).

J a, d'autre part, consigné (Ex. 34) une brève série de lois



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 147

d'ordre religieux et cérémoniel qu'on a cru pouvoir ramener
à dix ou douze articles et qui se retrouvent en termes presque
identiques dans le recueil de lois, dit Livre de l'Alliance, des

chapitres 21 à 23 de l'Exode (E).
« Au chap. 12 de l'Exode, dit M. G., nous avons (v. 21 à 27)

un texte concernant la célébration de la Pâque qui est de

provenance indéterminable ; quelques-uns l'attribuent à J. »

Nous avons bien affaire, en effet, à un parallèle iahvistique des

v. 1-13 du même chapitre (P). On n'attribue pas sans hésitation

ce morceau à J, en dépit de similitudes d'expressions qui
font penser à cette source, parce qu'il ne s'harmonise pas très
bien avec la narration iahvistique des plaies et qu'il l'allonge,
semble-t-il, inutilement. On en a conclu, ou qu'il appartient
à une couche secondaire (J2), ou, avec plus de raison, semble-

t-il, que J, qui avait à sa disposition des matériaux plus
anciens, a utilisé ici une tradition spéciale concernant la
Pâque et l'a incorporée tant bien que mal à son récit. Ajoutons

que, comme nous le verrons, ce passage a été amplifié
vers la fin (v. 25-27 a) par le rédacteur deutéronomistique.

Pour ne pas arriver à un résultat trop complexe, M. G. n'a

pas enregistré les petites retouches faites à un texte
provenant d'un document et empruntées au texte d'une autre
source. Il n'a, par exemple, pas noté que, dans Gen. 40, on
trouve des retouches supposant, pour raccorder le récit élo-

histique avec celui de J, que Joseph était prisonnier ; que le

chap. 41 renferme plusieurs doublets venant du lahviste et
même un verset de P (46), relatif à l'âge de Joseph lorsqu'il
se présenta devant Pharaon ; que, dans le chap. 42, outre le
v. 2 a, les v. 4 6-7 (où Jacob est appelé Israël) et 27, 28 (qui
anticipent sur ce qui est dit au v. 35, de sorte qu'on a deux
fois la découverte de l'argent dans les sacs) ont la même
origine iahvistique. M. G. indique, en revanche, qu'au chap. 43

(J), les v. 14 et 23 b, qui font allusion à Siméon, sont de E ;

en effet, l'accusation d'espionnage formulée 42 : 9-14 (E) par
Joseph contre ses frères, et qui a pour conséquence
l'emprisonnement de Siméon, n'est pas supposée 43 : 1-7 (J). Enfin
le chap. 45 n'est pas aussi exclusivement de E que le pré-



148 H. TRABAUD

cèdent ne l'est de J ; on y rencontre plus d'un doublet. C'est

ainsi que Joseph se fait deux fois reconnaître à ses frères.
J a donc ici, comme dans les chap. 41 et 42, été pris en
considération par le Jehoviste1.

Un peu plus loin, dans le récit du chap. 48 (adoption par
Dieu et bénédiction par Jacob d'Ephraim et de Manasse), que
M. G. attribue tout entier à E, sauf les v. 3-7, et qui paraît bien

provenir pour l'essentiel de cette source, J est très probablement

représenté aux v. 13,14,17-19 et peut-être dans d'autres
encore ; car, alors même que les deux narrations ne peuvent
pas être très nettement distinguées, on y a découvert une
double trame. M. G. rapporte à P les v. 3-7 ; le v. 7, qui se

détache du contexte, ne paraît pas appartenir à ce dernier
document. On a émis à son sujet diverses hypothèses et,
jusqu'à plus ample informé, nous devons tenir son origine
pour incertaine ; il ne suffit pas qu'il fasse allusion à un
passage iahvistique (Gen. 35 : 20) pour qu'on soit autorisé à le

rattacher à J, comme on a voulu le faire.
Nous retrouvons encore très probablement J dans le chap.

36 de la Genèse (v. 15-19, 31-39), que M. G. attribue à P et

qui est une compilation de tout ce que le rédacteur de

l'Hexateuque a trouvé, dans différentes sources, sur les clans
et les princes des Edomites et des Khorites ; seuls les v. 6-8

et 40-43 peuvent être avec certitude ramenés au Document
sacerdotal. Plusieurs des généalogies qui y sont groupées
font double emploi et ne sauraient par conséquent émaner
de la même plume.

Il se trouve, d'autre part, quelques éléments iahvistiques
dans le chap. 16 de l'Exode, sur la manne et les cailles, que
M. G. déclare entièrement de P, sauf le v. 4. Il faut y ajouter
en tout cas le v. 5 et les v. 29 et 30 ; d'aucuns considèrent
encore comme venant de J les v. 25-28. J ne mentionne ici
que la manne et ne fait pas dispenser les cailles en même

temps qu'elle; celles-ci ne suivent que plus tard (Nomb.
11 : 31 ss.), quand le peuple est rassasié de la manne.

1 C'est ainsi qu'on désigne le rédacteur de JE, en prenant les consonnes de

lahvé et les voyelles d'Elohim.



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 149

M. G. déclare iahvistique le fragment Ex. 20 : 22-26, qui
concerne le culte des faux dieux et la construction des autels.

Il est, croyons-nous, préférable de le rattacher à E, comme
on le fait pour le Livre de l'Alliance, qui suit immédiatement
ces ordonnances et dans lequel on peut le faire rentrer.
L'emploi du nom de lahvé au v. 22 est le fait du rédacteur
deutéronomistique ; celui-ci a remanié le commencement de

ce vieux texte, dont l'introduction primitive devait être celle

qui ouvre maintenant le Décalogue : « Alors Elohim prononça
ces paroles » (20 : 1 ; cf. v. 19 ss.). Par contre, Ex. 23 : 14-19,

qui fait en partie double emploi avec 22 : 29, paraît
emprunté au chap. 34. Ce serait donc plutôt ce morceau de la

législation rituelle du Livre de l'Alliance qui reviendrait à J ;

les v. 17 à 19 sont en tout cas tirés du lahviste.
Avant d'en finir avec cette source, relevons, après M. G.,

le fait que l'histoire de Juda et de Thamar, renfermée au
chap. 38 de la Genèse, interrompt mal à propos celle de

Joseph, et signalons un autre morceau iahvistique qui n'est

pas non plus à sa place : nous voulons parler de Gen. 47 :

13-26, sur la politique agraire de Joseph devenu administrateur
de l'Egypte, péricope qui coupe non moins malheureusement
le récit de l'établissement de Jacob dans le pays de Gosen,
mais qui fait, en revanche, très bien suite au chap. 41, après
lequel il faut la placer.

L'Elohiste commence avec Abraham. S'il renfermait des

données relatives aux temps antérieurs1, elles ont totalement
disparu. Les premières traces s'en trouvent au chap. 15 de la

Genèse, mais il n'entre vraiment en scène qu'au chap. 20,

qui, pour le dire en passant, nous reporte plusieurs chapitres
en arrière : il n'est, en effet, pas naturel que Sara, avant
d'être enlevée par Abimélec, apparaisse (18 :11) comme déjà

1 On peut inférer de Josué 24, chapitre tiré de cette source, qu'elle était
remontée au moins jusqu'à l'époque où le peuple d'Israël séjournait à Kharan. Il
se peut que le commencement en ait été supprimé pour céder la place à ceux de

J et de P.



150 H. TRABAUD

vieille et hors d'état d'avoir des enfants L Tandis que, dans
la Genèse, ce document ne paraît avoir été conservé que sous
forme d'extraits, il constitue la base de JE dans l'Exode et
dans les Nombres. E fournit, de son côté, les morceaux
suivants : séjour d'Abraham à Guerar, maternité de Sara, sevrage
d'Isaac et fuite d'Agar avec Ismael, sacrifice d'Isaac, pérégrinations

de Jacob en Canaan après son arrivée à Sichern,
histoire de l'échanson et du panetier, songes de Pharaon, élévation

de Joseph au poste de premier ministre, famine en
Canaan et premier voyage des fils de Jacob en Egypte,
réconciliation de Joseph avec ses frères, retour de ceux-ci auprès
de leur père, mort de Joseph, naissance de Moïse, son adoption

par la fille de Pharaon, meurtre d'un Egyptien, bataille
contre Amalek, visite de Jéthro à Moïse et organisation
judiciaire, murmures à Tabeéra, démêlés d'Aaron et de Marie

avec Moïse, serpent d'airain, enfin, dans le Deutéronome,
quelques courts passages, dont deux méritent de nous arrêter

: d'abord 10 : 6-7, qui interrompt brusquement le fil d'un
discours et qui n'est pas à sa place ; il y est question de quatre
des étapes des Israélites dans le désert, dont deux sont
indiquées dans l'ordre inverse de celui où les place P (cf. Nomb.
33 : 31), et de la mort d'Aaron à Moséra. Or P le fait mourir
sur le mont Hor, sept stations plus loin (Nomb. 20 : 28 ;

24 : 37-39). On en a conclu qu'il s'agissait d'un fragment
d'un catalogue élohistique des stations, qui figurait primitivement

dans Nomb. 21, mais en fut retranché parce qu'il
contredisait les données de P, pour être ensuite réintroduit
à une mauvaise place.

De même au chap. 27 du Deutéronome : les v. 5-7 a se

détachent du contexte ; il y est parlé de l'érection d'un autel

pour les holocaustes et pour les sacrifices d'actions de grâces,
tandis que dans ce qui précède, comme dans ce qui suit, il
s'agit d'une inscription des textes de la loi sur des pierres et

d'une cérémonie qui s'y rapporte. « Ces versets, dit M. G.,

proviennent-ils peut-être de J ou de E ou bien d'une source
1 On constate un phénomène du même genre au chap. 26, qui, selon toutes

probabilités, doit être placé, pour une raison semblable, avant 24 : 21.



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 151

deutéronomistique autre que celle utilisée dans l'ensemble du
chap. 27 C'est ce qu'il est malaisé de discerner. » M. G. en

parle cependant ailleursJ comme des éléments élohistiques
de ce chapitre. Ces versets appartiennent, en effet, probablement,

à la source E comme préparation à Jos. 8 : 30-31, où
l'on voit Josué exécuter l'ordre de construire, sur le mont
Ebal, un autel de pierres brutes. On a aussi supposé que leur
place primitive était dans le chap. 20 de l'Exode, après le

v. 25, où ils compléteraient très bien les instructions données

pour la construction d'un autel de pierres. Dans ce cas, ils
se rattacheraient aussi à E, auquel, comme nous l'avons vu
plus haut, est afférent le fragment Ex. 20 : 22-26.

E donne en outre le Décalogue et, dans le recueil législatif
d'Ex. 21-23, appelé le Livre de l'Alliance à cause du passage
24 : 17, il a réuni, sans ordre marqué et sans lien apparent,
plusieurs groupes d'ordonnances morales, sociales et, dans

une moindre mesure, rituelles.
On a longtemps admis, — et M. G. partage encore cette

manière de voir, — que E avait conservé le poème qui
célèbre le passage de la mer Bouge (Ex. 15 : 1-19), en y ajoutant

les v. 20 et 21, dont le premier porte, semble-t-il, sa

marque. Mais certains indices montrent que ce poème
suppose la connaissance de J et de E, qu'il leur est par conséquent

postérieur et qu'il a été introduit tardivement, peut-
être par le rédacteur deutéronomistique, dans son contexte
actuel.

E a-t-il enfin incorporé à son œuvre, comme l'admet aussi

M. G., la « bénédiction » de Moïse (Deut. 33)? Il faut distinguer

dans ce morceau le noyau du poème (v. 6-25) du cadre

qui l'entoure (v. 2-5, 26-29), et dont les deux fragments, qui
se soudent parfaitement l'un à l'autre, constituent ensemble

un psaume de louange à l'adresse de lahvé, sans rapport
étroit avec les paroles concernant chacune des tribus. Ce

psaume se rapproche d'hymnes du même genre qui sont

parmi les compositions les plus récentes du Psautier et il n'est

pas non plus sans analogie avec le « cantique de Moïse » de

« Pag. 78, 195 et 263.



152 H. TRABAUD

Deut. 32, qui, par exemple, donne, comme lui, à Israël le nom
de Ieschouroun. Il date dès lors au moins de la fin de l'exil :

le glorieux secours de lahvé dans le passé y apparaît comme
une garantie pour le salut assuré dans un prochain avenir.
Cependant une origine plus tardive encore, admise par Steuernagel,

n'est pas exclue. En tout cas, si le v. 4 a n'est pas
une glose, il indique une rédaction postérieure à l'introduction

de la Thorâ, qui peut être soit le Deutéronome, soit le
Code sacerdotal.

Quant à la « bénédiction » proprement dite, tout ce qu'on
peut dire c'est qu'elle doit émaner du royaume du Nord et

que son auteur appartenait peut-être au cercle des
prêtres. Comme le relève M. G., elle se distingue de celle de

Jacob (Gen. 49 J) par l'importance prépondérante qu'elle
attribue à Joseph et par le rôle sacerdotal qu'elle assigne à

Lévi. M. G. y signale en outre par erreur l'omission totale
non seulement de Siméon, mais aussi d'Isacar. Or ce dernier
est expressément mentionné au v. 18 après Zàbulon, alors
même que la suscription du comma où il figure, suscription
ajoutée après coup, comme toutes celles du poème, ne
mentionne que ce dernier. Il n'y a pas de différence sensible, sur
ce point, entre le testament de Moïse et celui de Jacob, où

ces deux tribus voisines se succèdent dans le même ordre.
On aura remarqué que J et E racontent chacun de leur côté

la fuite d'Agar, en la plaçant toutefois l'un avant, l'autre
après la naissance d'Ismaël. D'autre part, le récit élohistique
du séjour d'Abraham à Guerar (Gen. 20) fait pendant à celui
de J, qui place la même scène en Egypte (Gen. 12 : 10-20), et
le chap. 26 (v. 1-11) raconte un épisode de la vie d'Isaac qui
rappelle d'une manière frappante la double scène de l'enlèvement

de Sara. Même ressemblance, ajouterons-nous, entre
Gen. 21 : 22 s. (E) et Gen. 26 : 19 s. (J), malgré les

divergences que présentent entre eux ces deux morceaux, dont
l'un raconte l'alliance d'Abraham, l'autre celle d'Isaac avec
Abimélec, roi de Guerar, après l'aplanissement des difficultés
survenues entre eux au sujet du forage de puits ; le second
semble même être à la base du premier.



l'introduction a l'ancien testament 153

Ailleurs encore la dualité des sources explique fort bien
certains points de vue quelque peu divergents, par exemple
dans l'histoire de la multiplication des troupeaux de Jacob

(cf. 30 : 27-43 J avec 31 : 4-13 E), dans la double étymologie
du nom de la ville de Mahanayim, etc.

Le lahviste et l'Elohiste sont plus ou moins étroitement
combinés dans les morceaux concernant le pacte de lahvé
avec Abraham (tel qu'il est rapporté Gen. 15), le sacrifice
qu'offre le patriarche et les promesses qu'il reçoit, Jacob béni

par Isaac1, le songe de Jacob à Béthel, son séjour chez Laban,
son mariage avec Léa et Bachel, la naissance de ses enfants,
son enrichissement graduel, sa fuite clandestine, son retour
en Canaan, sa lutte mystérieuse à Peniel2, sa rencontre avec
Esau, son arrivée à Sichern, Joseph vendu par ses frères,
l'émigration de Jacob en Egypte, Ephraim et Manasse bénis

par leur aïeul3, l'oppression des Israélites par Pharaon, la
vocation de Moïse,- les dix plaies, l'exode4, les premières
étapes du voyage dans le désert et la colonne de nuée, le
rocher d'Horeb, la proclamation de la loi et le pacte sinaï-

tique, le veau d'or, la demande de Moïse à Hobab, le Kénite,
et le départ du Sinai sous la direction de l'arche, les

murmures à Kibroth-Hattaava, les cailles et l'effusion de l'esprit

sur les soixante-dix anciens, l'envoi des émissaires chargés

d'explorer le pays de Canaan, la révolte des Bubénites
Dathan et Abiram contre Moïse, le serpent d'airain, la défaite
des Amoréens et la conquête de leur territoire, — avec
d'antiques fragments poétiques dont le premier est emprunté au
« Livre des guerres (ou batailles) de l'Eternel5 », — Balaam,

1 La combinaison des deux sources dans Gen. 27, que M. G. attribué tout entier
à J, résulte d'une série de variantes qui s'y rencontrent.

9 Gen. 32 : 24-32. Même observation que pour Gen. 27.
3 Voir plus haut p. 148.
4 Ex. 12 : 31-39. Ici aussi nous nous rangeons à l'avis des commentateurs qui

admettent deux sources plutôt qu'une seule (E), comme le fait M. G.

5 Morceau rapporté à E, de même que la presque totalité du récit, tandis que
le chant des « poètes » sur Hesbon et sur Moab l'est, toutefois avec un point
d'interrogation, à J.



154 h. trabaud

l'idolâtrie de Baal-Peor, le partage du pays à l'orient du Jourdain,

enfin la mort de Moïse.
Au chap. 37 de la Genèse, qui raconte la manière dont les

frères de Joseph se débarrassèrent de lui, M. G. reproduit
séparément, à titre d'exemple, les textes de J et de E qui,
quoique combinés, ont été conservés intacts. Dans l'une des

sources (J), c'est Juda, du moins d'après le texte primitif, qui
intervient en faveur de Joseph et celui-ci est vendu à des

Ismaélites ; dans l'autre (E), ce rôle est dévolu à Buben, qui
conseille à ses frères de le jeter dans une citerne d'où il est

tiré à l'insu des fils de Jacob par des marchands madianites
en passage. Ensuite J parlait primitivement d'un « homme
égyptien » qui acheta Joseph, tandis que E le fait entrer au
service de Potiphar, eunuque de Pharaon.

Bien qu'il ne soit souvent pas facile de reconnaître ce qui
vient de E et ce qui vient de J, M. G. ne distingue pas moins
toujours ce qui est afférent à l'une et à l'autre de ces sources,
à l'exception du chap. 15 de la Genèse, du chap. 13 de l'Exode
(v. 3-22) et du livre des Nombres en entier, où le départ des

éléments iahvistiques et élohistiques est plus difficile à

effectuer que dans la Genèse et dans l'Exode.
Dans le chap. 15 de la Genèse, M. G. a renoncé à séparer

J et E parce qu'ils sont trop étroitement unis; il est cependant

possible, et même utile, de faire la distinction entre les

deux sources, celles-ci n'étant absolument confondues qu'aux
v. 1 et 12 : les v. 2 a, 3, 4, 6, 9-11, 17, 18 a viennent de J,
tandis que les v. 2 b (Eliézer) et 5 indiquent clairement les

premières traces de E. A côté de cela, plusieurs versets sont
de la main d'un rédacteur postérieur, qui a écrit 7, 8,13-16,
18 0-21.

Passons au chap. 13 de l'Exode, que M. G. déclare également

impossible à décomposer par l'analyse d'une façon
suffisamment sûre. La question se pose tout d'abord de savoir
s'il est entièrement de JE, comme l'admet M. G., à l'exception

des deux premiers versets (qui sont de P). Il comprend,
en effet, deux morceaux très distincts : 1° un texte de loi sur
les pains sans levain et sur les premiers-nés (v. 3-16), qui,



l'introduction a l'ancien testament 155

comme le relève M. G., inaugure, avec le fragment 12 : 21-27,
la série d'ailleurs peu nombreuse des morceaux législatifs
incorporés dans J et E ; 2° des données historiques sur le
commencement du voyage d'Israël au désert (v. 17-22). Pour
commencer par ce dernier passage, on est assez d'accord

pour attribuer à E les v. 17-19, où il est question du détour
qu'Elohim fait faire au peuple du côté de la mer Bouge, et à

J les v. 21-22, relatifs à la colonne de fumée et à la colonne de

feu. Le v. 20, qui indique le départ des Israélites de Succôth
et leur arrivée à Etham, est de la plume de l'auteur sacerdotal

(cf. Nomb. 33 : 6-8 et Ex. 15 : 22 J).

Quant aux ordonnances sur les maççôth et les premiers-
nés, le noyau en est ordinairement, pour la seconde avec
moins de certitude que pour la première, attribué à J, dans

lequel on peut s'attendre à trouver une loi sur les maççôth,
d'après ce que cette source rapporte 12 : 34 et peut-être aussi

v. 39. Mais le texte primitif paraît avoir été retravaillé plus
d'une fois, peut-être d'abord par le rédacteur de l'écrit
prophétique (JE), ensuite par le rédacteur de D. On trouve
même dans ce morceau une telle abondance de tournures
deutéronomistiques que, sous sa forme actuelle, il ne peut
finalement être considéré que comme l'œuvre de cet
écrivain. Après le retranchement de ce qui lui appartient, il ne

reste, en effet, plus guère que les v. 3 b, 4, 6, 7,10,12,13, qui
paraissent déjà résulter d'un remaniement1.

Dans les Nombres, enfin, on peut sans peine faire le départ
entre les deux documents aux chap. 11 et 12. Dans le chap. 11,
le récit iahvistique de l'envoi des cailles est augmenté de la
narration élohistique de l'institution des soixante-dix anciens
(v. 14, 16,17, 24 b-30); les v. 1-3, qui traitent des murmures
du peuple et du feu du ciel qui le châtia à Tabeéra, sont
probablement aussi élohistiques. De même le chap. 12, — où il
est question des murmures de Moïse et d'Aaron, pour deux
raisons bien différentes, contre Moïse, et de leur suite pour
Marie, qui est frappée de la lèpre, — est entièrement élohis-

' Voir Baentsch, Exodus-Leviticus, 1900, p. 109, 110.



156 h. trabaud

tique. On peut en dire autant de 21 : 4-9 (serpent d'airain),
tandis que 20 : 14-21 (hostilité du roi d'Edom) et 21 : 1-3
(attaque du roi d'Arad) ressortissent à J l.

U est également facile de distinguer J et E dans l'histoire
de Balaam (chap. 22-24). Dans le chap. 22, les deux
documents sont, il est vrai, étroitement enchevêtrés, avec une
forte prédominance de E, jusqu'au v. 21 ; mais à partir de ce

verset, et jusqu'au v. 35, nous avons un assez long fragment
iahvistique. Comme le fait remarquer M. G., l'un des récits
(E) plaçait avant le départ de Balaam l'autorisation définitive
donnée par Dieu d'accompagner les chefs moabites, ignorait
l'incident de l'ânesse et admettait que le voyage s'était passé

sans empêchement. L'autre, au contraire (J), faisait partir
Balaam sans permission et faisait intervenir en chemin
l'ange de lahvé ; c'est donc dans J que Balaam ne consulte

pas la divinité.
Le chap. 23, jusqu'au v. 25, est considéré comme entièrement

élohistique, le chap. 24 comme iahvistique du v. 2 au

v. 19. Le contenu des oracles de ces deux chapitres présentant,

malgré tout ce qui les différencie, des points de contact
surprenants (cf. en particulier 23 : 21 s. et 24 : 7 s.), il est

presque certain que nous avons là deux remaniements d'un
même poème. Les oracles du chap. 24 paraissent plus
anciens que ceux du chap. 232, ceux du moins qui concernent

Israël. Car, comme le remarque M. G., tandis que, des

paroles de Balaam, les unes se rapportent assez bien à la

situation, les autres n'y sont guère rattachées. Ces oracles
obscurs et difficiles à interpréter soulèvent maints problèmes
concernant leur origine, leur date, leur mode de composition,

leurs remaniements éventuels, et M. G. ajoute en note
qu'on peut faire plusieurs curieux rapprochements entre eux
et 1 Sam. 15 (guerre de Saul avec les Amalécites). Dans les

1 Nous avons rattaché plus haut ces divers morceaux à leurs sources respectives.

2 Cf. en particulier l'image hardie de 24 : 5 b et la coloration spécifiquement
théocratique de 23 : 9, 21, 23 en regard de l'allusion si claire à la domination et

aux exploits de David 24 : 17-19.



l'introduction a l'ancien testament 157

Schriften des A. T. in Auswahl, Gressmann les a sortis du

livre des Nombres pour les placer après ce chapitre. Nous

avons l'impression qu'ils sont un des morceaux qui ne
rassortent pas assez dans le contexte où ils se trouvent et qui
gagneraient à être traités à part.

L'œuvre de J et celle de E ne s'arrêtaient point à la mort
de Moïse ; nous en retrouvons des extraits dans le livre de

Josué et il n'est point improbable que leur influence se soit
étendue sur les livres historiques subséquents (Juges, Samuel,
Bois).

Plusieurs passages sont dus à la plume du rédacteur qui a

combiné J et E et qui a dû à mainte reprise les raccorder;
M. G. n'indique comme tel que Deut. 34 : 10-12, conclusion
qui pourrait cependant provenir aussi du Deutéronomiste.

Après avoir terminé l'étude des deux documents du
Pentateuque qu'il qualifie de populaires, M. G. aborde l'examen
des deux sources qui méritent le nom de lettrées ; la plus
ancienne, qui est localisée dans le cinquième volume de la
Thorâ, est le Deutéronomiste. Elle donne, dans les chap 12-

26 du Deutéronome, une législation essentiellement religieuse.
Dans cette charte, ce n'est pas l'élément cérémoniel qui
prédomine et les préoccupations politiques et sociales occupent
une grande place1. Le noyau central est introduit par un
discours placé dans la bouche de Moïse et servant d'exorde à

l'énoncé de la législation (4 : 44 à chap. 11). M. G. note que
certains faits y sont énumérés, de façon que ce discours, avec
ses vues rétrospectives, peut fournir quelques indications
utiles au point de vue de la reconstitution des événements

historiques dans leur enchaînement et servir de source parallèle

à celles que fournissent, sur les quarante ans au désert,
les autres documents du Pentateuque.

A cet exorde correspond, aux chap. 28-30, un autre discours
animé du même souffle et faisant l'office de péroraison. Le

grand exorde, comme on peut appeler les chap. 5-11, est

1 Dans l'analyse qu'en donne M. G. s'est glissée une faute d'impression. Page

80, 7me ligne, il faut lire indigents au lieu de indigènes.



158 H. TRABAUD

précédé, chap. 1-4, d'un petit exorde essentiellement narratif-
L'un et l'autre exorde paraissent avoir été destinés, chacun
de son côté, à servir d'introduction au noyau central ou à

telle portion de ce noyau.
Tandis que J et E nous ont été conservés sous forme de

fragments disséminés d'un bout à l'autre du Pentateuque,
l'œuvre du Deutéronomiste s'est perpétuée jusqu'à nous sous

une forme compacte et localisée dans le cinquième volume
de ce recueil. Cependant « il ne serait pas impossible que
certains éléments deutéronomistiques, en très petite quantité
d'ailleurs, aient été introduits çà et là dans les quatre
premiers livres ». On a signalé, par exemple, comme renfermant
« peut-être » des traces de cette nature, Gen. 18 : 19, où il
est question de l'élection d'Abraham, choisi par lahvé, « afin
qu'il ordonne à ses fils et à sa maison après lui de garder la
voie de l'Eternel en pratiquant la droiture et la justice » ;

Ex. 13: 3-16, texte relatif à la Pâque et aux premiers-nés, qui,
comme nous l'avons vu, doit être, dans la rédaction actuelle,
attribué au Deutéronomiste lui-même ; Nomb. 21 : 33-35, qui
rapporte la défaite d'Og, roi de Basan, dont le territoire est

resté en dehors des premières conquêtes d'Israël à l'orient
du Jourdain et ne fut occupé que plus tard par des clans ma-
nassites '.

A ces passages cités par M. G. et qui, à nos yeux, portent
très visiblement la marque du style et de la pensée du
Deutéronomiste, il convient d'ajouter Gen. 26 : 3 6-5, qui montre
Isaac béni parce qu'Abraham a gardé les commandements de
Dieu ; Ex. 12 : 25-27 a, sur le devoir d'observer la Pâque et
d'en expliquer la signification aux enfants ; Ex. 15 : 25 6-26,
indiquant que lahvé donna au peuple, à Mara, un statut et

un droit et l'engagea à écouter sa voix en lui promettant la

1 Cf. Jug. 5:16, qui suppose qu'à l'époque de Débora la tribu de Manasse était

encore tout entière à l'ouest du Jourdain ; Nomb. 32 : 39-41 indique, par conséquent,

des conquêtes bien postérieures à la mort de Moïse. Il est, au reste, à

remarquer que l'occupation du pays de Basan est un des objets favoris du
Deutéronomiste qui, à côté de cela, insiste fortement sur le règlement, par Moïse lui-
même, de la situation à l'est du Jourdain.



l'introduction a l'ancien testament 159

santé et la guérison ; Ex. 19 : 3-8, où Israël est appelé à devenir

la seghoulâ de lahvé et à être pour lui une nation sainte ;

Ex. 20 : 5 b, 6 (motif donné au deuxième, ou plutôt aux deux

premiers commandements du Décalogue), 12 b (promesse
ajoutée au cinquième)l ; v. 22, 23 (lahvé parlant aux Israélites
du haut des cieux et leur interdisant de se faire des dieux
d'or et d'argent)2 ; Ex. 22 : 21 b ; 32 : 9 b (leur rappelant
qu'ils ont été étrangers au pays d'Egypte) ; Ex. 22 : 22-24 (sur
les veuves et les orphelins à ne pas opprimer); 23 :11 b, 12b,
qui donnent un sens humanitaire à l'année et au jour de

relâche ; v. 23-25 b, 29, 30, 31 6-33 ; 33 :1 6-3 ; 34 : 10 6-13, 15,

16, 24, sur l'expulsion et l'extermination des Cananéens et
l'interdiction de faire alliance avec eux. On remarquera que
l'empreinte deutéronomistique est plus marquée qu'ailleurs
dans les chap. 19-23 et 34 de l'Exode, qui renferment les

morceaux législatifs de E et de J.

C'est sans doute à ces derniers textes que pense M. G.

quand il dit plus loin, à propos du style du Deutéronomiste,
que déjà dans certaines portions de J et de E (dans l'Exode),
on trouve comme une sorte d'acheminement et de préparation

à sa façon de parler. Il y a, croyons-nous, plus que cela ;

on ne peut, en tout cas, faire moins que de rapporter ces

passages au rédacteur, contemporain du Deutéronomiste, qui
a combiné J et E et qui ne l'a probablement pas fait en une
seule fois, si tant est qu'il faille voir dans leur réunion le
fruit d'une œuvre individuelle et non pas plutôt celui d'une
œuvre collective renfermant des éléments secondaires.

Le Document sacerdotal a fourni le cadre ou, si l'on veut,
la charpente de l'ensemble. C'est la source dont le plan est

le plus systématique et l'organisme le plus complet. Le carac-

1 Ex. 20 :10 b, l'expression « dans tes portes » est particulière au Deutéronome,

dans lequel elle revient 29 fois. Pour Steuernagel, le Décalogue tout entier est un
document deutéronomistique.

2 Si ce texte n'a pas été complètement rédigé par D, il a été, en tout cas,

comme nous l'avons dit plus haut, fortement remanié par lui ou plutôt par un

rédacteur deutéronomistique s'inspirant de lui.



160 H. TRABAUD

tère méthodique de P se révèle dès l'abord dans sa manière
de grouper ses données relatives aux origines et à l'âge

patriarcal. Il les a, en effet, réunies en un certain nombre de

sections munies chacune de son titre, dont le mot important
est celui de Thôledôth, expression difficile à traduire exactement

et qui équivaut à peu près à « générations » ou «

postérité, descendance, généalogie ». Toutefois le passage énonçant

les Thôledôth d'Abraham a disparu et celui indiquant
les Thôledôth des cieux et de la terre a été transféré du
commencement à la fin du récit de la création.

Il résulte de l'analyse du contenu de P qu'il est combiné
avec J dans l'histoire du déluge, — où il fournit les détails

sur la construction de l'arche, assigne au déluge une durée
de décroissance de cent cinquante jours, formule les

préceptes dits noachiques et sanctionne l'alliance de Dieu avec
Noé par le signe de l'arc-en-ciel, — dans le tableau ethnographique

de Gen. 10, dans le récit des démêlés des fils de Jacob

avec les Sichémites, — où P présente les faits d'une manière
plus favorable à ces derniers que la version de J et, d'après
M. G., soulignerait d'autant plus la violence criminelle des

fils de Jacob d, — dans celui de l'enterrement de Jacob, —

que P fait inhumer à Macpéla, tandis que J parle à ce propos

de l'aire d'Atad, — enfin dans celui du passage de la
mer Bouge. Nous ferons remarquer que ce dernier récit
renferme toutefois quelques traces de E : c'est déjà cette source
qui, avant P, parle d'eaux dressées en murailles aux deux
côtés des Israélites, alors que dans J il n'est question que
d'un vent violent qui refoula la mer. De même dans Gen. 34,

1 D'après une autre interprétation, telle n'aurait pas été l'intention de l'auteur
du récit le plus récent. S'il transforme l'enlèvement et la violence dont Dina a

été l'objet dans J en une simple demande en mariage, c'est parce qu'il ne peut
admettre qu'une fille de Jacob ait pu subir un traitement aussi ignominieux, et
s'il fait intervenir, en lieu et place de Siméon et Lévi qui vengent sur Sichern

l'outrage fait à leur sœur, tous les fils de Jacob, représentant le peuple entier,

pour empêcher, par un massacre général, la conclusion du connubium avec les

païens, ce n'est pas pour les charger. Au point de vue de la haine des étrangers

qui est un des traits caractéristiques du judaïsme postexilique, leur conduite leur
est, au contraire, imputée à honneur.



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 161

E est à la base de P, qui l'a toutefois absorbé au point de le

rendre méconnaissable.
P a été amalgamé avec JE dans les morceaux suivants

(nous n'indiquons que les principaux) : plaies d'Egypte, —
au nombre de sept dans J, de cinq seulement dans E et dans

P, qui ont dû toutefois être tronqués, ainsi que J, lors de

leur combinaison, de sorte que ces chiffres ne doivent être

envisagés que comme un minimum ; envoi des douze

explorateurs, — dont l'expédition, d'après JE, ne dépasse pas les

environs d'Hébron, tandis que, d'après P, elle s'est poursuivie

quarante jours durant et a atteint la Galilée septentrionale

; révolte de Coré, Dathan et Abiram, — où les données

relatives au premier de ces personnages, qui est un lévite,
proviennent de P ; idolâtrie de Baal Peor, en Moab, — où
P met en scène une femme madianite (cf. Nomb. 31), tandis

que JE parle des filles de Moab ; établissement des tribus
de Buben et de Gad à l'orient du Jourdain et conquêtes des

Manassites en Galaad.

M. G. relève le fait que, Gen. 5, la généalogie des Séthites
ressemble d'une manière frappante à celle des Caïnites (ch. 4

J) ; les sept noms de celle-ci se retrouvent dans celle-là dans

un ordre quelque peu différent et avec de légères modifications

de forme1. La seconde est évidemment une variante de

la première.
Au chap. 17, nous avons la version sacerdotale, faisant

pendant à celle de JE (chap. 15), du pacte conclu entre Dieu
et Abraham, avec le signe de la circoncision et le changement

des noms du patriarche et de sa femme.
Gen. 14 : 19, la destruction des villes de la Plaine et le

salut de Lot sont racontés en un seul verset, qui constitue,
de son côté, un récit tout à fait suffisant, quoique bref, des

événements.
Gen. 28 : 1-5, P motive le départ de Jacob se rendant chez

Laban, à Padan-Aram, par le désir de ne pas prendre
femme parmi les Cananéennes, comme l'avait fait Esaù, tan-

1 Quelques-uns sont même identiques dani les deux tables.

THÉOL. ET PHIL. 1910 11



lb'/ä H. TRABAUD

dis que, dans J, le ressentiment d'Esaü frustré de son droit
d'aînesse est la cause déterminante du séjour de Jacob à

Charan.
Au chap. 35, P rattache à l'arrivée de Jacob à Béthel, à son

retour de Padan-Aram, deux faits qui, d'après J et E, ont
leur place ailleurs : le nom d'Israël donné à Jacob, qui, dans
J, reçoit cette appellation à la suite de sa lutte mystérieuse
près du gué du Jabbok, et le nom de Béthel donné au lieu où
lahvé était apparu à Jacob (cf. 28 : 19).

M. G. relève la haute importance d'Ex. 6 : 2-8 : ce passage
révèle pourquoi jusqu'ici le Document sacerdotal s'est
systématiquement abstenu d'employer en parlant de Dieu le nom
de lahvé. Pour lui, en effet, c'eût été un anachronisme que
d'introduire prématurément une appellation qu'il considère
comme inconnue avant la vocation de Moïse. P postule bien
l'identité du Dieu des patriarches avec le Dieu qui, à partir
de Moïse, a pris un nom nouveau. « Je suis lahvé, est-il dit ;

je suis apparu à Abraham, à Isaac et à Jacob comme El-Schad-
daï, mais je n'ai pas été connu d'eux sous mon nom de
lahvé. » Nous avons donc ici dans P l'équivalent, le parallèle
du récit de la vocation de Moïse qu'on trouve dans Ex. 3-4

d'après JE et c'est aussi à partir de ce dernier passage que
E, après avoir de même évité de se servir du nom de lahvé,
se met à l'employer couramment, après en avoir donné
l'interprétation.

Nous ferons encore remarquer que les éléments sacerdotaux

du chap. 16 de l'Exode sont un pendant de l'histoire
prophétique (J) de l'envoi de la manne et des cailles et que
ce chapitre parle d'événements postérieurement racontés
Nomb. 11. Il anticipe d'autre part sur ce qui suit en supposant

l'existence du sabbat, du sanctuaire, de l'arche et des
tables de la loi.

Ex. 17 :1-7 (JE) suppose de même l'arrivée à Horeb et a un
doublet encore plus compliqué (JEP) dans Nomb. 20 : 1-13 ;
Meriba renvoie en effet à Kadès, qui reçoit le même nom

pour la même raison.
Et pour ajouter à ces textes narratifs parallèles un ou deux



l'introduction a l'ancien testament 163

textes historico-législatifs, nous dirons encore que les v. 1 et
2 d'Ex. 13, ordonnant la consécration à lahvé des premiers-
nés, sont un parallèle sacerdotal des v. 11 s. Ensuite, d'après
le contexte actuel, l'ordonnance des v. 3-10 sur la fête des

pains sans levain apparaît comme la promulgation de celle
de 12 : 14 20, qui appartient aux couches secondaires de P ;

mais, en fait, il s'agit aussi de deux textes parallèles, et, qui
plus est, exclusifs l'un de l'autre, celui-ci instituant une
assemblée solennelle, ou « sainte convocation », le premier et le

septième jour de la fête des pains sans levain combinée avec
la Pâque, tandis que celui-là ne prévoit qu'une « fête »

pour le septième jour. De même, les v. 1-13 d'Ex. 12 (institution

de la Pâque) sont un parallèle des v. 21-27, qui, s'il ne
les contredit ni ne les exclut, n'y correspond cependant pas
exactement, ne mentionnant ni l'hysope et le bassin, ni
l'interdiction de sortir de sa maison, dont parle le v. 22.

A titre d'exemple de la narration de P, M. G. donne en
note la vie d'Abraham, reconstituée par le rapprochement
des passages qui le concernent. Dans ce texte, il faut placer
Gen. 19 : 29 avant 16 : 1 et peut-être aussi 12 : 4 6 vers la fin
du v. 5 (avant « et ils arrivèrent au pays de Canaan »).

M. G. constate, à propos des femmes d'Esaü, dont les

noms se trouvent dans deux textes présentant entre eux une
divergence irréductible (cf. Gen. 26 : 34, 35 ; 28 : 9 et 36 : 2-
5), que les informations de P ont été puisées à diverses
sources.

Les chap. 35-40 de l'Exode paraissent avoir été composés à

une époque plus tardive que les chap. 25-30, auxquels ils
correspondent, et par des mains différentes. Certains indices
porteraient à croire qu'ils n'ont reçu leur forme définitive
qu'après la rédaction de la version des Septante.

Dans le Lévitique, comme ailleurs dans P, on rencontre
des traces de groupements antérieurs et d'une pluralité de

sources législatives agglomérées par l'auteur du document.
Aux chap. 4 et 5, il est malaisé de discerner clairement la
différence entre le sacrifice pour le « péché » et le sacrifice

pour F« infidélité ». On ne sait auquel des deux s'appli-



164 H. TRABAUD

quent les treize premiers versets du chap. 51. Au chap. 19,
le plus remarquable du livre, on trouve des échos très nets
du Décalogue et il y a trace de deux groupements indépendants

l'un de l'autre.
Dans les Nombres, il est difficile de déterminer quelle

peut être l'ancienneté de la formule de bénédiction
liturgique renfermée au chap. 6 : 22-27. Le catalogue des stations
du chapitre 33, incorporé par P à son œuvre, paraît avoir
une origine à part et ne s'harmonise complètement avec

aucun des récits que nous possédons sur le séjour au désert.
Pour terminer, relevons encore, après M. G., le désordre

dans lequel se trouvent certaines lois rituelles de P : aux chap.
25-27 de l'Exode, l'arche, la table des pains de proposition, le
chandelier d'or, l'autel des holocaustes, le parvis, l'huile des

lampes du tabernacle sont entre autres choses successivement
décrits ; plus loin viennent (30 : 1-10) les ordres concernant
l'autel des parfums, dont la place serait plus haut, à côté de

la table des pains et du chandelier (25), puis (30 :17-21), ceux
qui se rapportent à la cuve d'airain, lesquels devraient être
rattachés à la description du parvis (27).

Le chap. 30 de l'Exode apparaît ainsi comme une sorte

d'appendice ou de complément réglant des questions omises

précédemment et y ajoutant de nouvelles stipulations. Mais
ce n'est pas tout : le chap. 8 des Nombres débute par quelques

versets (1 à 4) sur l'arrangement des lampes, qui sont
encore un post-scriptum à la description des ustensiles du
tabernacle.

Le chap. i4 de la Genèse est de provenance énigmatique.
Il présente quelques caractères qui le rapprocheraient de P,
mais, à d'autres égards, il en diffère essentiellement ; on doit
dès lors le laisser en dehors de la répartition du Pentateuque
entre les quatre sources.

(A suivre.)
1 II nous semble qu'il faut les rattacher à ce qui précède plutôt qu'aux sacrifices

pour 1'« infidélité », dont il ne serait ainsi question qu'à partir du verset 14.


	L'introduction à l'ancien testament : dans sa phase actuelle

