
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1910)

Heft: 1-2

Artikel: Science et religion

Autor: Eucken, Rodolphe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379868

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SGIENGE ET RELIGION

RODOLPHE EUCKEN,
Professeur à léna.

(Traduction de Robert Favre1.)

Bien ne marque l'époque actuelle d'une empreinte plus
caractéristique que la science; rien n'a pénétré plus
profondément dans la trame de la vie moderne. C'est elle qui,
aujourd'hui, juge en dernier ressort du bien ou du mal fondé
de toutes nos entreprises. Bacon déjà (1564-4626) prophétisait
en termes enthousiastes l'avènement d'un « règne de la
philosophie et des sciences ». Ce règne, préparé par un travail
séculaire, est arrivé ; il nous enveloppe les uns et les autres
avec une irrésistible puissance. Lorsque le christianisme entre
en conflit avec la science nouvelle, il subit une secousse iné-

1 Cette étude est extraite d'un volume intitulé : Beiträge %ur Weiterentwicke-

lung der christlichen Religion (Munich, 1905, J.-F. Lehmann, éditeur), dont le

but est de marquer, dans un langage accessible aux hommes cultivés de notre

époque, « la place de la religion dans la vie moderne, et d'en favoriser le

développement ». Cet ouvrage est dû à la collaboration de plusieurs savants et

penseurs de l'Allemagne contemporaine, représentant diverses branches de la science.

Voici les titres de quelques-uns des travaux contenus dans cette publication :

Religion et moralité, par W. Herrmann (Marbourg); l'Ancien-Testament à la
lumière des recherchess modernes, par H. Gunkel (Berlin) ; l'essence du

christianisme, par G. Wobbermin (Berlin) ; la religion et l'école, par W. Rein (léna),
etc. Nous remercions M. le professeur Eucken, ainsi que l'éditeur des Beiträge, de

ce qu'ils ont bien voulu autoriser la traduction du présent travail.



SCIENCE ET RELIGION 107

vitable et violente; ce conflit ne se produit pas seulement ici
ou là, à propos de tel ou tel résultat particulier ; il tient à

tout l'ensemble des tendances et des conceptions modernes.
Si la religion se montre incapable de subir victorieusement
l'épreuve de la science, elle cessera d'occuper le centre de la
vie pour n'être plus considérée que comme un facteur accessoire

ou comme une vaine imagination.
Dans les questions de cet ordre, en effet, il n'existe pas de

moyen terme ; plus les prétentions étaient élevées, plus leur
chute est profonde et irrémédiable lorsqu'elles viennent à

s'effondrer ; les solutions évasives, les atténuations, les

compromis ne sauvent pas la situation. Quelle que soit la mesure
de vérité accessible à l'esprit humain, il est un devoir qui
ne saurait être mis en doute ; c'est celui de l'honnêteté, de

la véracité. Nulle part ce devoir ne s'impose à nous avec une
plus impérieuse évidence que dans les problèmes qui font
l'objet de cette étude.

Notre propos est d'examiner comment, à la suite du
mouvement scientifique, la situation s'est insensiblement modifiée,

et jusqu'à quel point l'esprit nouveau est en contradiction

avec la religion sous sa forme traditionnelle. Nous nous
demanderons si les attaques auxquelles la religion est actuellement

en butte portent atteinte, par delà sa forme contingente,

à son essence la plus intime, ou si peut-être les négations

les plus catégoriques et les plus brutales elles-mêmes
ne pourraient pas, en fin de compte, être utilisées comme

moyens en vue d'une rénovation religieuse sur une base plus
large et plus solide. Ce ne serait pas la première fois que ce

phénomène pourrait être constaté. Il est arrivé souvent,
l'histoire en fait foi, qu'un mouvement a abouti à des résultats

entièrement différents de ceux qu'avaient escomptés ses

promoteurs ; ce qui était destiné à construire a agi dans le

sens de la ruine, tandis qu'inversement ce qui visait à
détruire s'est révélé puissance de renouvellement et de
rajeunissement.

Pour plus de clarté, nous diviserons notre enquête en trois
parties ; nous examinerons successivement la religion dans



108 ROBERT FAVRE

ses rapports avec les sciences naturelles, avec l'histoire, avec
la psychologie. Pour terminer, nous jetterons un coup d'œil
sur le problème dans son ensemble.

I

La religion et les sciences naturelles.

Sur aucun point le conflit entre la science et la religion
n'éclate avec plus d'évidence que lorsqu'il s'agit de la nature-
La religion, sous sa forme traditionnelle, est inextricablement
liée avec une façon de se représenter l'univers que la science
moderne envisage comme absolument insoutenable.

A mesure que la nature se révélait à nous sous un aspect

nouveau, nos relations avec elle subissaient une modification
correspondante, et les fondements les plus profonds de la
conviction religieuse se trouvaient ébranlés. La conception
de la nature qui se trouve impliquée dans le christianisme
ecclésiastique correspond encore à l'opinion naïve qui envisage

l'homme comme le centre de l'univers, confond nos
perceptions sensibles avec l'essence des choses, projette dans le
monde extérieur, avec une candeur enfantine, nos impressions

et nos désirs personnels. L'antiquité grecque, à l'apogée
de son développement, avait transformé cette façon naïve de

considérer les choses en une image totale et harmonique de

l'univers, dont le charme esthétique peut être encore éprouvé
lors même qu'elle apparaît avec évidence comme
scientifiquement insoutenable. A ce point de vue, la nature, dans son

ensemble, forme un système homogène et bien ordonné, un
cosmos plein de vie ; le centre fixe de ce système est la terre ;

autour de celle-ci, incrustés dans des sphères de cristal
transparent, — un mouvement planant librement dans

l'espace semblait inconcevable, — évoluent les astres, de la lune
aux étoiles fixes, compris tous ensemble dans une seule et

unique sphère. Fermée à l'extérieur, cette sphère universelle
est, à l'intérieur, strictement ordonnée; chaque élément y a
sa place fixe et sa fonction déterminée ; les mouvements, ceux
des astres en particulier, ne s'y poursuivent pas à l'infini,



SCIENCE ET RELIGION 109

mais ils reviennent de temps à autre à leur point de départ,
observant ainsi un rythme régulier au sein même du
changement. Tandis que les individus surgissent et disparaissent,
les formes des êtres vivants demeurent immuables d'éternité
en éternité.

Cet ensemble merveilleux est animé jusque dans ses moindres

détails. Il est vrai qu'une réflexion plus développée avait
dépassé l'ancienne conception mythologique qui voyait des

dieux et des esprits dans les arbres, dans les sources, dans

les montagnes et dans les airs, mais elle avait modifié cette

conception plutôt qu'elle ne l'avait abandonnée. Même à

l'apogée de la civilisation grecque, la nature est considérée

comme un domaine où s'agitent des forces et des aspirations
intimes ; les éléments se cherchent et se fuient les uns les

autres ; le feu aspire à monter, la pierre à descendre ; de bas

en haut, à travers la multiplicité des formes, circule comme
un courant de plasticité vivante, jusqu'à l'homme, qui constitue

le sommet auquel aboutit la nature entière. Du lieu
élevé où il se trouve, son regard plonge dans les profondeurs
du monde qui l'environne, et il se retrouve lui-même dans

ce qui, en apparence, lui est le plus étranger. De cette façon,
les relations de l'homme avec la nature immense sont
aisément définies ; une facile et joyeuse communication de forces

s'opère de l'un à l'autre.
Cette façon de se représenter la nature domine, en somme,

les esprits jusqu'au dix-septième siècle. Le christianisme ne
l'a pas abandonnée, mais l'a transposée dans le domaine
religieux. La divinité qui trône au-dessus du monde est la
source de toute vie ; le monde est l'œuvre de sa sagesse et de

sa bonté, un témoignage rendu à sa magnificence. En vertu
de sa relation avec Dieu, l'homme est élevé au-dessus de

l'existence purement terrestre et animale; c'est autour de sa

personne que gravitent tous les événements ; ce qu'il fait ou
ne fait pas, sa chute et sa restauration, décident des destinées

de l'univers. La nature inférieure elle-même semble

pleine d'allusions au drame émouvant dont la vie et la
passion du Bédempteur forment le centre. Cette manière de se



110 ROBERT FAVRE

représenter la nature a quelque chose d'intime et de

pénétrant, mais elle est entièrement subjective et dépourvue de
caractère scientifique ; elle ouvre la porte aux superstitions
les plus grossières, comme le montrent les égarements de la
sorcellerie.

Le labeur infatigable des sciences naturelles modernes,
tour à tour par d'audacieuses conquêtes et par de
minutieuses vérifications, a ruiné de fond en comble cette image
du monde, et l'a remplacée par une autre, qui en diffère
complètement. On peut distinguer, dans ce travail de

désagrégation, trois phases principales, dont chacune vient
confirmer et renforcer celle qui l'a précédée : la révolution
astronomique qui se rattache à Copernic, au xvie siècle; la
constitution des sciences naturelles exactes, au xvne, sous
Galilée et Descartes ; l'avènement de l'évolutionnisme
scientifique, dont le représentant le plus illustre est Darwin, au
xixe. C'est ainsi que les relations de l'homme avec la
nature se sont graduellement modifiées. Tout d'abord, le
domaine dans lequel se meut son existence se trouve ramené à

d'infimes et misérables proportions, en face du monde infini
qui se déploie au regard de son intelligence ; puis la nature,
dans son immensité, acquiert une pleine indépendance
relativement à l'homme, et repousse toute immixtion d'éléments
animés comme une intolérable falsification ; enfin, cette
même nature fait un pas de plus : elle s'efforce d'attirerà elle
l'homme tout entier et de le métamorphoser en un être purement

naturel. Nous allons voir jusqu'à quel point les
représentations religieuses traditionnelles sont atteintes par ces

transformations.
Toutes les conséquences du bouleversement opéré par

Copernic ne se sont nettement dégagées que peu à peu ; mais
dès le début une violente résistance aux idées nouvelles s'est

manifestée, non seulement dans le monde catholique, mais
aussi du côté protestant. Cette résistance s'explique aisément ;

la représentation de l'ensemble des choses qui servait de

base aux anciennes convictions religieuses et les rapprochait
de l'homme, se trouvait bouleversée de fond en comble. L'es-



SCIENCE ET RELIGION 111

pace libre qui, jadis, par delà les étoiles, ouvrait ses perspectives

à l'imagination religieuse, s'était évanoui ; l'opposition
entre le ciel et la terre, si intimement liée au dogme chrétien
(qu'on se rappelle le récit de l'Ascension) avait disparu ;

intérieurement à l'espace, plus de lieu désormais pour un
au-delà. Laplace avait-il tort lorsque, en présence de Napoléon,

se plaçant au point de vue purement astronomique, il
qualifiait d'hypothèse superflue la croyance en une divinité?
Tandis que, d'abord, le soleil était tenu pour le centre de

l'univers, et qu'ensuite, par delà le système solaire, mondes

sur mondes se révélaient à des distances vertigineuses, la
demeure du genre humain était réduite à des dimensions de

plus en plus minuscules. N'était-il pas contraire à toute
vraisemblance que ce qui se passe sur notre planète insignifiante,
infime grain de poussière au sein de l'infini, décidât des

destinées de l'univers incommensurable? — que le satellite
d'une étoile fixe quelconque formât le centre spirituel de

l'ensemble des choses? Tel est cependant le rôle que le
christianisme traditionnel assignait à la terre dans ses doctrines
capitales de la création et du jugement, du péché et de la

grâce. Peut-il se maintenir et s'affirmer encore comme
puissance universelle dès le moment où il ne représente plus que
des événements particuliers à un atome de l'univers

Cependant, quelque importante et grosse de conséquences
qu'ait été la transformation dont nous venons de parler, elle

concerne l'étendue, plutôt que l'agencement interne de la
nature. Ce dernier domaine, à son tour, devait subir une
révolution profonde par suite de la constitution des sciences

naturelles exactes qui se rattache à Galilée (1564-1642) et à

Descartes (1596-1650). A ce nouveau point de vue, il s'agit
d'éliminer d'emblée et entièrement de la nature tous les
éléments animés ; d'en bannir les forces, impulsions et buts

internes; de reconnaître l'impuissance de l'âme à mouvoir
et à modifier à sa guise les objets matériels. Le monde
extérieur tout entier est ramené à des mouvements complexes de

masses inanimées ; les qualités variées que la nature semble

présenter au spectateur apparaissent comme importées par



112 ROBERT FAVRE

l'âme dans les choses, et comme étrangères à l'essence de

ces choses elles-mêmes. L'ancienne conception se disloque et

s'effondre à mesure que la pensée scientifique pénétre plus
avant, jusqu'aux plus petits éléments, et s'efforce de découvrir

les modes d'action les plus simples de ces éléments,
c'est-à-dire les lois naturelles. Plus ces recherches prennent
de consistance, plus la structure interne de la nature apparaît

simple, au travers de l'immense et multiple variété des

phénomènes, et plus aussi ces phénomènes apparaissent
reliés entre eux par des rapports de causalité rigoureux, en

sorte qu'il devient de plus en plus manifeste que l'ensemble
des choses forme un tout fermé.

Le conflit entre l'esprit nouveau et l'enseignement de

l'Eglise est surtout aigu à propos de la question du miracle,
prétendue violation des lois naturelles en vue de buts
religieux. Jusqu'alors une telle prétention n'avait pas soulevé la
moindre difficulté, surtout pas dans le monde chrétien. Bien

que l'on se rendît compte de la régularité des phénomènes
naturels, cette régularité était considérée moins comme
l'expression de la nature même des choses que comme un
ordre établi par Dieu, une « habitude de l'action divine ».

Or, de telles « habitudes » pouvaient fort bien être suspendues,

à l'occasion, en faveur d'un but extraordinaire à

atteindre, en sorte que le miracle se présentait, au point de

vue de la religion, comme quelque chose de tout à fait
naturel.

La situation devient tout autre dès le moment où les lois
de la nature sont envisagées comme inhérentes aux choses,

comme étant l'expression de leur essence propre, et où, en
même temps, la multiplicité infinie des phénomènes se laisse

réduire à un petit nombre de formes simples, toujours les

mêmes. Dès lors, le miracle est en contradiction avec l'essence
même des choses, et la moindre exception admise sur un
point particulier équivaut à la négation de l'ordre général de

la nature. C'est là ce qu'affirme ouvertement le courageux
et loyal Spinoza (1632-1677). Une nature sans miracles lui
paraît bien plus grande, bien plus digne d'un Etre suprême,



SCIENCE ET RELIGION 113

qu'un ordre de choses exposé à de soudaines interruptions.
Ce point de vue, d'abord violemment combattu, et flétri sous
le nom d'athéisme, devait rencontrer un assentiment toujours
plus général, si bien que les miracles sensibles, utilisés
naguère comme un appui pour la foi, sont devenus de plus en

plus pour elle un fardeau.
Or il se trouve qu'aucune religion n'associe plus intimement

le miracle à la substance de son enseignement que le

christianisme ; il se présente dans son ensemble comme un
ordre surnaturel ; la vie du Bédempteur, en particulier, de

sa naissance à sa résurrection, est remplie d'éléments
miraculeux. Partant de ce point central, le doute gagne de proche
en proche, et ébranle une portion toujours croissante de

l'édifice religieux.
La question du miracle ne marque, au reste, que le point

culminant du conflit entre l'esprit scientifique et l'esprit
religieux. Si la nature constitue un domaine indépendant,
autonome, sans aucune relation avec l'âme, il en résulte qu'elle
poursuit son cours inéluctable sans le moindre souci de

l'heur ou du malheur de l'homme ; qu'elle manifeste une
indifférence absolue à l'égard de nos destinées personnelles.
L'eau et le feu, les tremblements de terre et les ouragans
exercent leurs ravages sans aucune acception de personnes,
sans tenir aucun compte des valeurs morales. La théologie
traditionnelle, sur ce point, se tirait d'affaire, non sans
ingéniosité, en voyant le doigt de Dieu dans le fait qu'une même

infortune était dispensée à l'un à titre de châtiment, à l'autre
à titre de bénédiction. Mais lorsque cette façon d'entendre le
rôle de la Providence est à son tour atteinte par le doute, on
se demande si la religion pourra offrir encore à l'homme la
consolation et le secours qu'auparavant il cherchait en elle?
N'aura-t-elle pas perdu précisément ce qui lui donnait sa

valeur et sa raison d'être?
Sans se laisser arrêter pas de tels scrupules, les sciences

de la nature poursuivent leur marche en avant, et le nombre
de leurs adhérents va sans cesse en augmentant. Cependant,

jusqu'au milieu du xixe siècle, un domaine demeure réservé
THÉOL. ET PHIL. 1910 8



114 ROBERT FAVRE

qui oppose à l'interprétation scientifique une résistance en

apparence invincible : le domaine de la vie organique, et plus
particulièrement, au degré le plus élevé de son développement,

celui de la civilisation humaine (menschliche Bildung).
Ici, les faits qui s'offrent à l'observation présentent un tel
caractère de délicatesse, de complexité et de convergence,
qu'il semble impossible de les ramener à l'action purement
mécanique d'éléments inanimés. L'homme religieux pouvait
toujours se retrancher dans ce domaine comme dans une
forteresse inexpugnable, et s'y fortifier dans la conviction
qu'une raison souveraine dirige toutes choses vers un but.
C'est alors que survient la doctrine moderne de l'évolution,
représentée surtout par Darwin, qui introduit, ici encore,
l'explication naturelle. Les formes des êtres vivants participent

au mouvement universel ; la civilisation la plus haute
est le résultat d'un insensible devenir, dont l'origine s'évanouit

dans la nuit du passé. Ce qui constitue le ressort de ce

mouvement, ce ne sont pas des forces internes, agissant du
dedans au dehors ; c'est le conflit des êtres vivants, dans la
lutte pour l'existence ; c'est la sélection des plus aptes qui,
s'opérant insenisblement, sans aucune idée de finalité, au
travers de périodes illimitées, aboutit à des résultats appropriés

aux circonstances. Sans doute, aujourd'hui encore,
dans la doctrine évolutionniste, bien des points demeurent
obscurs et sont l'objet de vives controverses, mais la discussion

se poursuit exclusivement sur le terrain scientifique;
il saute aux yeux que le domaine de la vie est acquis désormais

à l'explication naturelle, en sorte que la religion doit
renoncer à son dernier point d'appui.

La transformation dont nous parlons ne déploie pas seulement

ses conséquences dans une sphère spéciale ; c'est toute
notre manière de comprendre la vie qui se trouve modifiée,
puisque les concepts naturels prennent désormais possession
du domaine intime de la vie de l'âme. L'homme tout entier se

trouve incorporé dans la nature ; ce sont donc les instincts
naturels, et plus spécialement l'instinct de conservation, qui
domineront toute sa manière d'être et lui imprimeront un



SCIENCE ET RELIGION 115

cachet déterminé. Plus rien qui soit vrai en soi, bon en soi,

ne saurait agir sur nous ; les mobiles de notre conduite ne

sont que des moyens suggérés par l'instinct de conservation;
leur utilité dans la lutte pour l'existence constitue leur exclusive

raison d'être. En raison même de leur portée utilitaire,
ces mobiles doivent s'adapter sans cesse à nouveau aux
circonstances changeantes, en sorte qu'ils sont soumis à d'incessantes

transformations. Ainsi disparaît toute vérité éternelle,
ayant sa valeur en soi ; la conception éthique de l'existence
est remplacée par une conception biologique pour laquelle
rien d'absolu n'existe, rien qui possède une valeur intrinsèque.

Ce point de vue n'est compatible avec aucune religion,
et avec la religion chrétienne moins qu'avec toute autre,
puisqu'elle se propose précisément d'élever l'homme bien
au-dessus de la nature, de renouveler son être intime, de

faire pénétrer en lui une vérité éternelle.

Il ne s'agit pas, dans ce que nous venons de voir, d'opinions

et de tendances purement individuelles, mais d'une
transformation dans la mentalité générale à laquelle personne,
à la longue, ne saurait se soustraire. La misérable apologétique

courante qui s'efforce de présenter la situation comme
moins grave qu'il ne paraît au premier coup d'œil, qui insiste
avec un empressement de mauvais aloi sur les lacunes de la
science moderne, se met en quête des possibilités les plus
lointaines et les plus invraisemblables en vue de maintenir
l'ancien point de vue par opposition au nouveau, ou à côté
du nouveau, — cette apologétique-là n'est plus ici d'aucun
secours. Tout esprit non prévenu qui, abstraction faite des

points spéciaux, embrasse du regard la situation dans son
ensemble, répudiera de telles tentatives, qui ne font qu'éluder

ou obscurcir le problème, et reconnaîtra honnêtement,
loyalement, le fossé profond qui sépare le point de vue
religieux du point de vue scientifique.

Mais s'il se voit forcé d'admettre que les positions de la

religion traditionnelle sont intenables en face de la science



116 ROBERT FAVRE

moderne, s'ensuit-il que ce soit la fin de toute religion
quelconque? Cette conclusion ne serait légitime que si le domaine
des sciences naturelles représentait la réalité totale et
dernière ; s'il était si solidement fondé en lui-même, si
hermétiquement clos de toutes parts, que nous ne puissions nous en

échapper par aucune issue. Or les doutes les plus sérieux
s'élèvent à cet égard, non seulement du côté de la religion,
mais aussi du côté de la science elle-même.

Il suffit, pour que ces doutes surgissent devant notre
esprit, que nous examinions avec soin l'origine de la
représentation du monde telle qu'elle résulte de la science
moderne. Cette représentation, comme le montrent les développements

qui précèdent, ne s'impose pas à nous tout achevée,
sans que nous ayons aucune part dans sa genèse ; elle n'est

pas donnée dans l'intuition sensible immédiate, mais elle
doit en être extraite par un travail énergique ; elle est, en

un mot, un produit de l'activité de l'esprit. Le monde
nouveau n'a pas été découvert achevé de toutes pièces ; il a été

construit par les efforts de l'homme. Comment un tel travail
pourrait-il s'accomplir sans manifester, dans son élaboration
et dans ses résultats, la constitution de l'esprit humain Plus
nous poursuivons cette idée, plus il ressort clairement que
toute cette image de la nature est à la fois une expérience et
une création de l'âme : nous n'avons pas des choses une
vision immédiate ; nous ne les voyons qu'au travers de notre
organisation mentale. Ce sont précisément les sciences
naturelles modernes, avec leurs analyses et leurs synthèses,
l'enchevêtrement et la complexité de leurs déductions, qui
fournissent la démonstration la plus frappante de la grandeur
de l'esprit de l'homme.

Ce rôle essentiel, primordial, que nous attribuons à l'activité

de l'esprit n'est pas une simple fantaisie de philosophes ;

il correspond à l'orientation générale de la pensée moderne,
qui prend son point de départ dans le sujet, et procède en

allant, non point du monde à l'homme, mais de l'homme au
monde. Les complications inextricables que soulève la vie
réelle nous ont poussés à un examen plus rigoureux de nous-



SCIENCE ET RELIGION 117

mêmes, età la suite de cet examen, nous avons été contraints
de transporter de plus en plus le centre de gravité de nos
connaissances de l'objet dans le sujet.

Nous tenons Descartes pour le père de la philosophie
moderne parce qu'il pose le moi pensant comme axiome
fondamental, à l'abri de tous les doutes, et qu'il part de cet
axiome pour construire le système du monde. Si Kant, malgré
ia lourdeur de son appareil dialectique, continue à exercer
sur nous une influence prépondérante, c'est qu'il a développé
cette attitude du sujet avec une rigueur systématique admirable,

et qu'il en a appliqué les conséquences à toutes les

doctrines spéciales, à toutes les notions de l'esprit, avec
une énergie sans exemple. Ce qui ressort avec évidence du

système kantien, c'est que le simple fait de partir du sujet
modifie du tout au tout l'ancienne conception du monde; le

plan d'ensemble prend le pas sur l'exécution de détail, la

pensée sur la sensibilité; l'image du monde tout entière,
supportée par un échafaudage logique, se trouve transposée
en idéalité. L'espace lui-même, forme fondamentale des
phénomènes naturels, devient un problème complexe, et la
matière apparaît, non plus comme une donnée immédiate des

sens, mais comme un résultat du travail de l'esprit.
Toutes les fois que le regard, au lieu de considérer les seuls

résultats, s'attache au processus de la connaissance ; toutes
les fois que, dans les recherches ayant la nature pour objet,
le chercheur n'est pas perdu de vue, on voit apparaître la

méthoque critique. Ce point de vue s'accorde parfaitement
avec les sciences naturelles; il est, en revanche, radicalement
incompatible avec le naturalisme, qui consiste à identifier la

nature sensible avec la réalité ; le reproche que ses partisans
adressent à ce dernier, c'est de ne pas tenir compte, dans sa

représentation du monde, de l'esprit pensant qui la produit
et la supporte, et de s'abaisser, par conséquent, au niveau
d'une conception antécritique des choses. Pour la philosophie

critique, l'image que la science nous donne de la nature
ne saurait être identifiée avec la réalité au sens absolu du
mot ; elle n'en constitue qu'un mode particulier; elle ne re-



118 ROBERT FAVRE

présente qu'une vue partielle de l'univers. Qu'il y ait encore
quelque chose d'autre à côté de cette réalité-là, c'est ce dont
témoigne l'existence même des sciences naturelles,
puisqu'elles ne sont possibles qu'en tant que création de l'esprit
qui pense, qui perçoit et classe les phénomènes.

Les sciences naturelles elles-mêmes impliquent donc un
surplus vis-à-vis de la nature. Il n'est guère probable que ce

surplus, qui rend seul la nature intelligible, s'épuise dans

cette fonction ; on peut s'attendre à ce qu'il déploie une activité

sui generis. En fait, il en est bien ainsi. La vie
spécifiquement humaine, avec les caractères particuliers qu'elle
présente ; tout ce qui se trouve contenu dans la notion de

culture, renferme un élément nouveau par rapport à la

nature, à savoir le déploiement d'une vie intérieure autonome,
l'élaboration d'un monde intérieur qui embrasse et relie
toute diversité. Dans ce nouveau domaine, la vie ne circule
pas d'un point à un autre ; elle ne s'épuise pas à opposer un
point à un autre point, mais on voit apparaître une vie
collective à laquelle ont part les individus isolés ; par là ils sont
élevés non seulement au-dessus de tous les intérêts purement
naturels de conservation, mais encore au-dessus de toute
l'existence humaine au sens étroit du terme.

Nous aspirons à la vérité, à une vérité qui échappe aux
fluctuations des opinions individuelles et dont la valeur soit
indépendante de toute adhésion humaine ; qui, loin d'être
subordonnée à nos intérêts égoïstes, soit capable de les
surmonter et de les juger, de les fléchir et de les briser. Une
telle vérité existe ; elle domine notre humanité plus sûrement
que, dans l'ancienne conception des choses, le ciel des étoiles
fixes ne déployait au-dessus de la sphère terrestre sa coupole
étincelante.

L'idée du bien se présente à notre esprit et se sépare nettement

de celle de l'utile. Tandis que celle-ci ne dépasse pas
les limites de l'existence naturelle, sert à ses fins, se modifie
sans cesse au gré des circonstances, la notion du bien nous
élève bien au-dessus de nos intérêts mesquins ; les affirmations

qui s'y trouvent impliquées relèvent d'un monde nou-



SCIENCE ET RELIGION 119

veau, car elles possèdent une valeur indépendante des

circonstances du moment et servent de critère pour juger de

tout ce qui est dans le temps. Sur le terrain auquel
appartiennent ces valeurs, nous voyons apparaître toute une activité

de l'esprit qui relie les hommes les uns aux autres : la
science et l'art, le droit et la morale ; la vie collective s'élève,
d'un contact purement physique, à une communion
spirituelle, comme dans l'Etat et dans la société humaine. Par
l'amour et le travail, l'individu échappe à l'étroitesse d'une
existence isolée et stérile ; par suite de ses relations avec

ses semblables d'une part, avec les choses de l'autre, il
parvient à une existence incomparablement plus large et plus
riche; en accédant à la personnalité, il se trouve transporté
dans un nouveau centre de l'être. Aucune époque n'a
contribué plus énergiquement que la nôtre à favoriser cet essor
de la vie au-dessus de l'existence terre à terre ; à accentuer,
dans leur indépendance caractéristique, les tendances d'ordre
supérieur dont l'ensemble constitue le monde de l'esprit. La
lutte courageuse contre les instincts égoïstes, l'émancipation
du travail de l'esprit relativement aux opinions et aux intérêts

individuels, sont un des traits distinctifs du temps où

nous sommes.
D'une manière générale, on voit se prolonger les lignes de

la réalité qui, franchissant les bornes de la nature, aboutissent

à un monde nouveau. Le naturalisme ne peut méconnaître

ce fait qu'en se bornant à considérer les individus
isolés, tels qu'ils se présentent immédiatement aux regards.
Dans ces conditions, les faits de l'ordre spirituel disparaissent

à tel point derrière les manifestations de l'instinct de

conservation physique et social, qu'ils peuvent sembler
n'être que des phénomènes secondaires et accessoires. Mais

la vie de l'esprit est davantage qu'un phénomène limité aux
seuls individus ; si elle était entièrement répartie et
disséminée entre eux, elle serait incapable de manifester les
relations internes, la puissance d'organisation et de direction
dont elle fait preuve en réalité. Avec un semblable éparpille-
ment comme point de départ, l'existence d'un monde de la



120 ROBERT FAVRE

pensée commun à tous les hommes devient absolument
inintelligible. S'il nous est difficile de discerner ce qu'il y a
de grand et de nouveau dans la constitution de ce monde

par lequel nous nous trouvons intérieurement unis ; si ce
monde nous apparaît comme allant de soi, c'est que nous
avons grandi dans son sein; c'est qu'il nous enveloppe dès

l'enfance d'une atmosphère familière. En fait, sans la
puissance de cohésion qui s'y manifeste, toute entente entre les

individus, tout échange de pensées, toute harmonie entre les

esprits, deviendraient impossibles ; la culture n'aurait plus
d'âme; elle serait dépourvue de sens; l'individu lui-même
ne posséderait plus aucune vie intérieure digne de ce nom ;

il ne pourrait pas devenir une personnalité ; son existence se

résoudrait en phénomènes purement isolés.
Si nous embrassons d'un coup d'œil l'ensemble de la situation

et que, dans notre observation de l'homme, nous ne

perdions pas de vue le contenu de sa vie intérieure, la
transformation capitale qui s'opère dans la sphère de notre
existence humaine ne saurait être mise en doute. La vie de l'esprit

n'est pas un simple surplus relativement à la nature ;

elle marque l'avènement d'un ordre de choses nouveau ; en
elle apparaît un nouveau mode de la réalité ; après avoir
commencé par être intimement associée au développement
naturel et par servir à ses fins, elle en devient indépendante
et se construit son propre règne. Quelle que soit la valeur
plus ou moins grande que lui attribue l'individu, ce règne
est le domaine propre de la culture ; ce n'est qu'en partant
de là que les sciences naturelles modernes sont parvenues à

se constituer.
La constatation de ce nouveau mode de la réalité transforme

essentiellement l'aspect général du monde. Désormais,
en effet, la nature ne peut plus être identifiée avec la totalité
des choses ; elle n'est plus qu'un degré d'existence, au delà

duquel le développement universel se prolonge et se poursuit.

Nous autres, modernes, nous tenons, il est vrai, pour
certain, que les deux domaines ne sont pas juxtaposés, comme
des règnes séparés, mais que l'un procède de l'autre et se déve-



SCIENCE ET RELIGION 121

loppe en relation intime avec lui ; mais la nature nous révèle
la présence, en elle, d'une profondeur. Si elle n'était autre
chose qu'un aggrégat d'éléments inanimés, comme le veulent
les sciences exactes, on ne comprendrait pas que la vie de

l'esprit ait pu s'en dégager.
De quelque côté que l'on envisage le problème, on aboutit

à ce résultat que le monde est incomparablement plus vaste

que la nature, et que ce n'est pas en partant de la nature que
le monde de l'esprit se découvre à |nous, mais, inversement,
en partant de l'esprit que la nature devient accessible à notre
expérience. Une transformation analogue à celle que subit
l'astronomie en passant de Ptolémée à Copernic s'accomplit
ainsi dans le développement général de la culture. L'impression

sensible, d'abord identifiée avec la réalité, passe au
second plan ; l'activité de l'esprit apparaît comme le domaine

propre de la vie et comme la condition première de l'observation

scientifique du monde. C'est à l'esprit que tout aboutit;
c'est de lui que tout procède. En tant qu'êtres spirituels,
nous ne voyons pas le monde du dehors au dedans, mais du
dedans au dehors ; le fait est incontestable. Mais ce point
d'observation, qui correspond à celui de Copernic, doit être
conquis et maintenu par un effort sans cesse renouvelé, de

même qu'en astronomie le sentiment populaire restera
toujours naïvement fidèle à Ptolémée.

Tout cela laisse subsister, dans son état de fait, et sans la
modifier en rien, l'image de la nature telle qu'elle résulte des

travaux scientifiques modernes ; mais la nature tout entière
se trouve incorporée dans un ensemble plus vaste,
expérimentée d'un point de vue plus élevé, en sorte que le sens

qui s'en dégage est totalement transformé. L'infini dans

l'espace n'a plus rien qui puisse effrayer ou déprimer, dès

l'instant où la vie de l'esprit lui oppose un autre infini,
auquel chaque individu peut obtenir une part directe. Le
caractère inanimé de la nature ne signifie plus que l'âme doive
disparaître entièrement du monde, mais simplement qu'un
certain aspect partiel de la réalité peut en faire abstraction.
L'évolution ne ravale pas l'homme au niveau d'une créature



122 ROBERT FAVRE

purement naturelle, puisque la vie de l'esprit, à laquelle il
participe, n'est pas un simple produit de la nature, mais

qu'elle marque l'avènement d'un degré nouveau et supérieur
de l'évolution universelle.

Il faut reconnaître que, même lorsque nous nous élevons
ainsi intérieurement au-dessus de la nature, bien des doutes
et des obscurités subsistent ; l'indifférence, en particulier,
que manifeste la vie naturelle à l'égard des fins les plus
hautes de l'esprit, demeure une énigme impénétrable.
Néanmoins, tous les doutes ne sauraient ébranler jusqu'au fond
celui qui a pris conscience de l'autonomie de la vie de l'esprit,
et qui a compris que là est le point de départ de toute
recherche ayant le monde pour objet. En ce qui concerne la
religion, elle doit, il est vrai, renoncer à l'ancienne représentation

du monde, et soumettre son contenu traditionnel à

une revision complète. Sera-t-elle, par là, nécessairement
diminuée et amoindrie? Ce serait le cas si ce qu'elle est

appelée à abandonner en fait d'évidence sensible et de proximité

subjective ne pouvait en aucune manière être compensé

par le déploiement d'une énergie spirituelle plus grande.
Mais à supposer possible une telle compensation, la religion
verrait son horizon s'élargir indéfiniment ; elle se trouverait
affranchie des limitations étroites que lui avaient imposées
les contingences humaines; elle aurait donc tout à gagner.
Est-ce le cas en réalité? Cette question nous conduit en dehors
des sciences naturelles, dans le domaine où se déploient à

grands traits l'activité et la puissance propres de l'esprit : le

domaine de l'histoire. Voyons si l'étude de l'histoire est de

nature à dissiper nos doutes et à nous affermir dans la

religion.
(A suivre.)


	Science et religion

