Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1909)

Heft: 1-2

Artikel: La connaissance religieuse d'apres Calvin : étude d'histoire et de
dogmatique

Autor: Lobstein, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379849

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA
CONNAISSANCE RELIGIEUSE D’APRES CALVIN

Etude d’histoire et de dogmatique

PAR

P. LOBSTEIN

A MONSIEUR E. MENEGOZ

Professeur a la Faculté de théologie protestante de Paris.

Hommage de confraternité religieuse et théologique.

Le probléme de la connaissance religieuse : conditions dans les-
quelles il se pose. — Comment Luther fut amené 4 le traiter. —
Inconséquences de la pensée de Luther : la notion évangélique
de la foi et la conception scolastique de l’autorité. — Position
analogue de Calvin.

1. Le caractéere expérimental el pratique de la connaissance
religieuse. — Axiome sur lequel repose la théorie calviniste de
la connaissance religieuse : impuissance radicale de I'homme na-
turel a saisir les choses divines. — Les sciences humaines et la
connaissance religieuse : caractére théorique et objectif de celles-
1a, nature pratique et subjective de celle-ci. — Connaitre Dieun
religieusement, c¢’est le connaitre dans son rapport avec le sujet
religieux. — La connaissance religieuse et la vie religieuse :
pour connaitre la vérité, il faut vivre dans la vérité. — L’indivi-
dualisme religieux. — Mode de propagation de la connaissance
religieuse. — Son caractére téléologique.

IL. Le facteur objectif de la connaissance religieuse. — Néces-
sité d’une révélation divine. — Mode de la révélation divine: la
nature, la loi et les prophétes, la personne et 'ceuvre de Jésus-
Christ, la parole de Dieu. — La parole de Dieu et 1'Ecriture



5% P. LOBSTEIN

sainte. — L’Ecriture sainte et le témoignage du Saint-Esprit. —
Un nouveau probleme.

II1. Les condilions subjectives de la connaissance religieuse.
— Elles sont d’ordre moral et spirituel : le réveil de la conscience,
la régénération du cceur et de la vie. — La connaissance reli-
gieunse et la foi évangélique ; origine et nature de celle-ci. — Cor-
rélation entre I'Evangile, message du salut, et la foi, don du
ceeur. — Double déviation de la pensée réformatrice de Calvin :
identification de la parole de Dieu avec la Bible infaillible ; con-
fusion de la foi et de la croyance. — Connexion de cette double
erreur ; son explication historique. — Retour a l'intellectualisme.
— Contradiction intime et irréductible entre ce catholicisme
transposé et le principe évangélique de la foi personnelle.

IV. L’objet propre de la connaissance religieuse. — Dieu dans

son rapport avec le sujet auquel il se révéle. — Le Dieu créa-
teur : la connaissance religieuse de la création. — La Providence:
confiance chrétienne et connaissance religieuse; la priere. — Les

attributs divins : toute-puissance, justice, sagesse, honté. — Jésus-
Christ : double série d’affirmations ; foi religieuse et croyance
dogmatique.

V. Les limites infranchissables de la connaissance religieuse.
— Nécessité psychologique de I'anthropomorphisme en matiére
religieuse. — Caractére et but des anthropomorphismes renfermés
dans I'Heriture sainte. — Le Dieu révélé et le Dieu caché. —
Double écueil a éviter : la curiosité présomptueuse qui ose scru-
ter les mystéres de la divinité, et 'inertie spirituelle qui néglige
les lumiéres de la révélation. — Moyens d’éviter cet écueil : s’en
tenir & la vérité qu’enseigne la parole de Dieu. — Le témoignage
religieux de la volonté divine et la formule dogmatique de I’auto-
rité scripturaire. — Contradiction persistante entre la tradition
scolastique et le principe évangélique.

VI. Conclusion. — Coup d’ceil rétrospectif et jugement final. —
Nécessité d’opter entre le principe autoritaire de la scolastique et
le principe spirituel de 'Evangile. — Le programme religieux de
la Réforme et la théologie symbolo-fidéiste.

Les grandes époques de foi et de vie chrétienne ne sont
géneralement pas celles qui donnent naissance a des théories
critiques ou dogmatiques de la connaissance religieuse. Loin
d’étre des créations immédiates et spontanées de ’ame qui



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D’APRES CALVIN 5%}

croit et adore, ces théories sont le produit d’une reflexion
qui suit parfois de loin 1’éclosion de la piété, les réveils de
la conscience individuelle ou collective, les manifestations
libres et primesautiéres de la religion. De méme que la poésie
et I'éloquence précédent les regles formulées par les gram-
mairiens et les rhéteurs, 'inspiration religieuse est antérieure
au travail de la science et aux définitions de 1’école. Ce n’est
quaprés 'dge héroique des initiateurs, aprés I’ére des pro-
phétes et des apdtres que paraissent les scribes, les rabbins,
les docteurs : aux ceuvres vivantes des grands inspirés ils
appliquent les procédés de leur analyse, de leurs classifica-
tions et de leurs systémes. Tel le géologue, qui, aprés ’ex-
tinction graduelle du volean, s’efforce de décrire et de clas-
ser les blocs de la lave refroidie.

Le protestantisme ne fait pas exception a une loi qu’attes-
tent de concert la psychologie et I'histoire. Comment Luther
fut-il amené a réformer I’Eglise, & renouveler la piéte et la
morale, & susciter un mouvement dont il était loin de soup-
conner la portée et de prévoir les conséquences? Est-ce en
élaborant un systéeme dogmatique ou une théorie de la con-
naissance qui pat lui servir de levier pour déplacer ’'axe du
monde religieux et spirituel de son temps ? En aucune facon.
Tout le monde sait que la grande révolution s’opéra tout
d’abord dans les intimes profondeurs de sa conscience. Le
drame qui se déroula dans la cellule du moine d’Erfurt prit
naissance dans les luttes et les angoisses d'une 4me aux prises
avec le sentiment du péché et avec la crainte des jugements
de Dieu ; il trouva son bienheureux dénouement, non dans
la découverte d’une vérité théorique et spéculative, mais dans
une délivrance spirituelle et morale, dans la certitude d’une
pleine et parfaite réconciliation avec Dieu, dans la paix et la
joie du pardon et du salut. La triomphante expérience de la
grace de Dieu en Jésus-Christ fut pour le réformateur le point
de départ d’une vie nouvelle, qui se retrempait incessamment
a la source d’eu elle procédait, c’est-a-dire ’Evangile incarné
dans la personne et I’ceuvre du Sauveur.

Une fois en possession de cet inestimable trésor, Luther



b6 P. LOBSTEIN

entreprit de mettre en valeur les richesses qu’il avait recues
gratuitement et qu’il entendait distribuer gratuitement a ses
fréeres. En accomplissant cette mission libératrice, ce minis-
tére de redressement, de consolation et d’espérance, le chré-
tien dut faire ceuvre de théologien. Docteur en théologie,
professeur a 'université de Wittemberg, il se sentait appelé
non-seulement & témoigner de ce qu’il avait vécu, souffert et
conquis, mais aussi a4 dégager de ces expériences les ensei-
gnements qu’elles renfermaient et & les éclairer de la lumiére
de la parole de Dieu. Dans le cours de ce travail il fut amené
a préciser la nature de la foi évangélique, & en déterminer
les caractéres et la valeur, & la distinguer de la simple
croyance théorique, de la frigida opinio des docteurs, ou de
I’obéissance passive a ’autorité de I'Eglise. 1l se trouva qu’en
se livrant & ces réflexions Luther posa, occasionnellement et
le plus souvent sans intention systématique, une série de
principes qu’il suffit de grouper et de coordonner pour en
tirer une théorie singuliérement originale et nouvelle de la
connaissance religieuse. Implicitement contenue dans la no-
tion de la foi, cette théorie ne fut jamais constituée par
Luther d’'une maniere indépendante et sous 'empire de préoc-
cupations didactiques : il la pratiqua et 'appliqua sans en
avoir rigoureusement formulé les termes ni tiré logiquement
les conséquences. Cela est si vrai que les principes nouveaux,
corollaires de la notion évangélique de la foi, n’arrivérent
jamais & éliminer complétement les habitudes et les procédés
que 'ancien moine devait &4 la philosophie et & la théologie
du moyen age : la méthode scolastique, essentielle & la reli-
gion d’autorite, coexistait dans son esprit avec la méthode
évangélique, issue de la foi libre et personnelle de ’enfant de
Dieu.

L’essai a été fait plus d’une fois de réduire en un corps de
doctrines les principes de la connaissance religieuse, épars
dans les ouvrages du réformateur saxon?!. Un travail pareil n’a

1 Voyez surtout H. Scnurtz, Luthers Ansicht von der Methode und den Grenzen
der dogmatischen Aussagen iiber Gott (Zeitschrift fiir Kirchengeschichte, heraus-
gegeben von TH. BRIEGER, t, IV, 1881, p. 77-104).



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D’APRES CALVIN 57

pas été tenté sur P'oeuvre de Calvin ; mais la théologie fran-
caise posséde une étude qui, tout en embrassant un sujet
plus vaste, renferme de précieuses indications sur le principe
et la méthode de la connaissance religieuse d’apres Calvin.
Dans une thése extrémement remarquable, un des plus bril-
lants éléves de la Faculté de théologie protestante de Paris,
M. Charles Leliévre a essayé de montrer que la maitrise de
I’Esprit est I'idée fondamentale du systeme de Calvini. Quelle
est I'influence de cette notion sur les doctrines calvinistes de
la justification par la foi et de I'Ecriture sainte, des sacre-
ments et de la prédestination ? Dans quelle mesure le réfor-
mateur a-t-il été fidéle & son principe et dans quelle mesure
s’en est-1l écarté? Quelle est la solution que Calvin fait entre-
voir en révélant 4 la conscience protestante la religion de
I’esprit et en préparant ’avénement de la théologie de I’esprit r
Tel est I'objet de 'enquéte a la fois historique et dogmatique
gu’ouvrit, avec une superbe vaillance, le jeune critique, qui
s’inspirait du symbolisme de Sabatier et du fidéisme de
Ménégoz non moins que de la notion calviniste du témoi-
gnage intérieur de I’Esprit. Nous estimons que, dans ses
grandes lignes, la démonstration de M. Leliévre est irréfu-
fable. Mais sa these, & laquelle nous aurons plus d’une fois.
I'occasion de nous reporter, ne rend pas inutile une étude:
plus directe et plus compléte sur la connaissance religieuse
d’aprés Calvin. Non point que le réformateur ait créé de
toutes pieces une théorie de la connaissance religieuse ; mais
comme Luther, dont il a profondément subi 'influence, il a.
appliqué, dans une large mesure, une méthode nouvelle, une
meéthode vraiment évangélique, a la connaissance de la vérité
chrétienne. Comme chez Luther, cette théorie et cette mé-
thode ne sont pas arrivées a s’afiranchir complétement du
joug de l'intellectualisme scolastique ; elles ont méme ren-
contré chez Calvin, un obstacle plus sérieux et plus difficile
a vaincre. L’auteur de l'Institution chrétienne n’a pas, vis-

1 La maitrise de I'Esprit, essai cr_i,_ti_que sur le principe fondamental de la

théologie de Calvin, Paris 1901, — Cf. M. PANMER, Le fémoignage de U'Esprit,
essai sur ['histoire du dogme dans la théologie réformée, Paris 1893.



58 P. LOBSTEIN

a-vis de ’Ecriture sainte, la liberté dont use souvent son
illustre prédécesseur; plus soumis a la lettre des documents
bibliques, il en vint souvent & confondre la foil religieuse, la
fiducta cordis, avec la croyance au témoignage scripturaire,
tant il est vrai que le principe nouveau, le ferment de I’Evan-
gile ne réussit pas a pénétrer du premier coup la matiére
trop longtemps morte que ’Eglise rajeunie avait héritée des
institutions du passé !

Essavons de recueillir et de coordonner les principes essen-
tiels de Calvin sur ce grave et délicat sujet. Nous nous bor-
nerons a relever les aspects vraiment nouveaux et originaux
de la pensée du réformateur, ceux qu’il a indiqués ou déve-
loppés a la suite de Luther ou d’accord avec lui. Quant aux
éléments empruntés & la tradition scolastique, il suffira de
les noter en passant, sans y insister; bien qu’ils occupent
une place considérable dans le systéme de Calvin, ils ne mé-
ritent pas d’étre étudiés en eux-mémes. Nous aurons soin
de laisser le plus souvent la parole au réformateur, en nous
appliquant a4 grouper et & éclairer de leur vrai jour les
déclarations les plus caractéristiques renfermées dans ses
ouvrages 1.

‘L’axiome sur lequel reposent toutes les affirmations de
Calvin relatives & la connaissance religieuse, c’est 'incapa-
cité radicale et la fonciére impuissance de ’homme naturel.
La chute n’a pas seulement asservi sa volonté, elle a altéré
son jugement. Cette conséquence déplorable tient & ce que
la connaissance de Dieu n’est pas chose purement théorique,
mais expérience pratique, engageant toute la personnalité
humaine, sollicitant toutes les énergies de sa conscience et de
son ceeur, mettant en branle toutes les facultés de son étre
spirituel. Sans doute le pécheur conserve 'organe par lequel

! Toutes nos citations se rapportent & la grande édition critique du Corpus
‘Reformetorum; nous nous permettrons d’en moderniser légérement 1'ortho-
graphe.



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D’APRES CALVIN 59

il saisit les réalités du monde visible, il n’a pas perdu la com-
préhension des choses terrestres, il lui est possible de con-
naitre ce qui tombe sous ses sens et méme ce qui reléve des
sciences humaines; sa raison est capable de s’élever tres
haut dans 'ordre naturel, mais il n’en est pas de méme dela
connaissance de Dieu!. Bien que celle-ci soit aussi « natu-
rellement enracinée en 'esprit humain », elle est « ou étouffée
ou corrompue partie par la sottise, partie par la malice » de
notre cceur 2. « Notre raison et intelligence ne s’étend point
plus loin qu’aux choses d’ici-bas et qui concernent la vie pré-
sente; mais quand nous voulons monter jusques au royaume
des cieux et nous enquérir de ce qui appartient a la vie éter-
nelle, 14 nous défaillons et y sommes tout aveugles... Si nous
voulons savoir ce qui nous compeéte, demandons a Dieu qu’il
nous le révele par son saint esprit, car il faut 14 venir... Les
hommes ne se doivent point fier en leur sens propre, ni s’at-
tribuer un esprit tant aigu et subtile, qu’ils comprennent la
raison des ceuvres de Dieu.... Nous pouvons bien avoir
quelque appréhension des choses qui sont ici-bas, et combien
gu’elles soient obscures, tant y a que Dieu nous les révéle,
et ceste cognoissance la s’appelera de nature, pour ce que nous
voyvons que tous en sont participans, encore que ce ne soit
point en mesure égale. Mais quand il est question de connaitre
que c’est de Dieu ou de ses jugements, 1a il faut que tous
les sens humains s’esblouissent, et d’autant plus que les
hommes penseront s’élever, il faudra qu’ils soient abattus
et confus. » (34, 509-511.)

Dans la sphére ainsi déterminée et limitée aux choses de
Dieu, la connaissance religieuse ne se réalise pas a l'aide des
facultés théoriques ou spéculatives, elle ne procede pas &
I'instar des sciences dont l'objet est toujours hors du moi,
elle n’aspire pas a la possession d’une vérité impersonnelle,

{ « Il est vrai que nous pourrons bien apercevoir que Dieu conduit et gouverne
tout, mais ce ne sera pas de notre sens naturel, il faut que notre foi ait ici son
reégne, il faut que nous regardions plus loin qu’aux choses présentes et visibles »
(84, 385).

2 [nstit., liv. 1, chap. 3-4.



60 P. LOBSTEIN

indépendante des dispositions intimes du sujet ; elle ne saisit
pas Dieu comme un phénomene du monde extérieur ou
comme un théoréeme démontrable par une argumentation
rationnelle. Dieu ne se révele que dans la conscience du
croyant, par la piété et la foi de celui qui est accessible aux
manifestations du divin. « A parler droitement, nous ne
disons pas que Dieu soit connu, out il n’y a ni religion ni
piéié.... De quoy servira-t-il de connaistre un Dieu avec lequel
nous n’ayons que faire? Plutot la cognoissance que nous
avons de luy doit en premier lieu nous instruire & le crain-
dre et révérer, puis nous enseigner et conduire a chercher
de luy tous biens et luy en rendre la louange. Et de fait,
comment Dieu peut-il nous venir en pensée que nous ne
pensions quant et quant, veu que nous sommes sa facture,
que de droit naturel et de création nous sommes sujets a son
empire, que notre vie luy est due, que tout ce que nous en-
treprenons et faisons se doit rapporter a luy.... D’autre part,
il est impossible d’apercevoir clairement quel est Dieu, sans
le connaistre source et origine de tous biens; dont les hommes.
seroyent incités d’adhérer a4 luy et y mettre leur fiance, si-
non que leur propre malice les destournat de ce qui est
bon et droit. » (Institution 1, 2, 1-2.)

On voit que sur ce point Calvin parle comme Luther. L'un
et 'autre réformateur insistent sur le caractére pratique et
subjectif de la connaissance religieuse. « Ce n’est point le
tout que nous ayons une chose en nostre cerveau, mais il
faut qu’elle nous soit imprimée au cceur. Ceste doctrine n’est
point spéculative (comme on dit) comme sont les sciences:
humaines: car 14 c’est assez d’avoir concu ce qui en est,
mais de ceste-ci, il faut qu’elle soit enracinée en nos coeurs.
Or regardons maintenant si nous avons une telle persuasion
de la volonté de Dieu, que nous n’ayons besoin que tous les-
jours on nous la recorde et monstre.... Il faut que toute ar-
rogance soit mise bas et que nous tendions & estre enseignés.
de Dieu. » (C. R. 35, 125.)

Cette connaissance pratique et vivante de Dieu sensible au
ceeur et affirmé par I’énergie de la volonté, est bien différente-



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D’APRES CALVIN 61

de la science qu'enseigne I’école; elle ne s’apprend pas aux
pieds des docteurs scolastiques, Rome et la papauté en igno-
rent et en méconnaissent la vertu salutaire et la divine ef-
ficacité. La théologie des Papistes n’est que « vent et en-
flure. » Elle « desséche au lieu de repaistre. » « Quand il
n’y aurait en la Papauté nulle doctrine mauvaise de soy et
qui fut pleinement fausse, si est-ce néanmoins qu’il faut
détester un tel style qu’ils ont controuvé, car par ce
moyen ils ont perverti le vray style et naturel de la parole
de Dieu.» (C. R. 33, 709-710.) Loin d’étre une « nue et seule
connaissance de Dieu ou intelligence de ’Ecriture, laquelle
voltige au cerveau sans toucher le coceur, telle qu’a coutume
d’estre l'opinion des choses lesquelles nous sont confir-
mées par quelque probable raison » (22, 47), la connais-
sance religieuse a son siége et son organe dans les facultés
affectives et les énergies spirituelles de J'dme humaine.
Aussi prend-elle naissance dans les profondeurs de la cons-
-cience, pour se développer et s’affermir au milieu des épreu-
ves, des luttes et des tentations de I'existence journaliére. La
vie de tous les héros de la foi est la perpétuelle et éloquente
illustration de cette simple et élémentaire vérité. « Job n’est
point un spéculatif, mais il est un vrai praticien des choses
dont il parle, c’est-a-dire des jugements de Dieu. Et de fait
sans cette expérience icl, nous ne pouvons pas cognoistre ni
Dieu, ni sa main, ni sa vertu, ni sa justice, ni rien qui soit.
Il est vrai que tous ne seront pas examinés comme Job, ¢’est-
a-dire d’une telle rigueur, mais il faut que nous venions a
I’épreuve, ou nous n’aurons que de vaines spéculations. Si
Dieu ne nous a ajournés quelquefois et que nous ayons senti
ce qu’il en est de nos péchés et de la mort éternelle, que
nous ayons connu que nous sommes destitués de salut et
que nous sommes forclos de toute espérance quant a nous,
jamais nous ne saurons traiter & la vérité que c’est de Dieu,
nous ne saurons pas (dis-je) un seul mot de luy, oui d’affec-
tion. Car ces babillards qui s’en jouent, il est vrai qu’il au-
ront assez belle apparence, ils auront leurs fanfares devant
les hommes, mais il n’y aura nulle fermeté. Voulons-nous



62 P. LOBSTEIN

donc parler de Dieu & bon escient et comme nous devons? Ii
est besoin que nous ayons été exercés auparavant et que nous
soyons venus & la pratique, c’est-ad-dire qu’il nous ait pressés,
afin que nous cognoissions que c’est de luy et de nous. »
(33, 625.)

Cette connaissance qui s’acquiert par la pratique, qui ne
se résout pas en paroles, mais se traduit en actes!, ne s’en
tient pas & la simple croyance a I'existence de Dieu; il ne lui
suffit pas d’affirmer que Dieu est; elle implique et suppose
un rapport entre le sujet religieux et I'objet de sa foi, rap-
port dans lequel se réveélent & ’ame religieuse toutes les ri-
chesses el toutes les graces que le Pére céleste communique
a ses enfants. « Par ces paroles « je crois en Dieu, » nous ne
sommes pas seulement enseignés de croire que Dieu est,
mais plustot de cognoistre qu’il est notre Dieu et nous confére
d’estre au nombre de ceux auxquels il promet qu’il sera Dieu
et lesquels il recoit pour son peuple. » (22, 52-53, cf. 22, 33,
35-36.) « Ce n’est pas le tout de confesser qu’il y a un Dieu,
mais il faut le connaitre tel qu’il est, lui réservant son hon-
neur et tout ce qui lui appartient, car si je ravis 4 Dieu une
partie de sa gloire pour m’en revétir, qui suis-je?... Il est
besoin, quand on nous parle de Dieu, qu’il nous soil qualifié,
c’est-a-dire qu’on le sente quel il est. Kt voild pourquoi
I’Ecriture sainte tant souvent lui adjoint des titres, ne se
contentant pas de son nom simple, mais 'inlitulant Tout
puissant, Tout sage, Tout juste, lui seul qui a immortalité en
soi, apres qu’il a tout créé, qu’il gouverne tout. A quel pro-
pos est-ce que cela est dit, sinon pour réveiller les hommes
qui sont par trop stupides et n’honorent point Dieu selon
qu’il est digne? Bref, autant de fois que I'’Ecriture sainte

1 Cf. 33, 396 : « Ce passage a plus besoin d’étre bien médité que d’étre bien
exposé¢ de paroles. Nous voyons que le tout git en pratique. » — Institution chré-
tienne 111, 6, 4: « Ce n’est pas une doctrine de langue que I’Evangile, mais de
vie: et ne se doit pas seulement comprendre d’entendement et de mémoire,
comme les autres disciplines, mais doit posséder entiérement I'ime et avoir son
sitge et réceptacle au profond du cceur, autrement il n’est pas bien recu.... »
(Lire tout le paragraphe.)



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D’APRES CALVIN 63.

honore Dieu, c’est pour nous reprocher notre ingratitude et
stupidité, que nous ne lui rendons pas ce qui lui est di,
mais le dépouillons de sa vertu et de sa gloire en tant qu’en
nous est, si pour le moins nous le tenons pour tel qu’il est,.
pour l'adorer et nous humilier devant lui, et 'exalter et le-
magnifier comme il le mérite. » (34, 639, 408.)

Connaitre Dieu religieusement, ce n’est pas savoir ce qu’il.
est en lui-méme et rendre compte des propriétés de son es-
sence et des modes de son action, ¢’est le connaitre dans son:
rapport avec nous, c’est étre instruit de ses intentions & notre
égard, c’est répondre & ces intentions en entrant en com-
munion avec lui, en nous livrant & son action, en nous.
confiant & sa bonlé toute puissante et & sa sainte charité.
¢« Dieu veut que nous le connaissions étre notre seul Dieu,
qu’il a en soi toute plénitude de biens, qu’il est notre Pére; et.
que nous ne fassions plus de discours, comme les hommes
sont enclins & voltiger, qu’ils se feront toujours des dieux
nouveaux. lls confesseront bien qu’il y a un Dieu souverain,
mais cependant ils ne se peuvent reposer du tout sur lui, ils-
sont en doute et en branle: et qu’est-ce que Dieu? quel est-
il ? Voila donc notre Dieu qui veut nous retirer de toutes
imaginations extravagantes et veut que nous ayons un arrét
posé et rassis, pour dire: Seigneur, tu as créé le ciel et la
terre, tu as toutes choses en ta main et sous ton empire,
c’est & toi que tout honneur est du, c’est & toi qu’appartient
toute puissance. Voila pour un item. Mais il nous faut venir
au second, c’est que nous le connaissions étre notre pére,
tellement que nous soyons assurés qu’il nous aime et qu’il a
soin de notre salut. Car si nous n’avions que cela, c’est assa-
voir de le connaitre Dieu, ce serait pour nous laisser tou-
jours en frayeur; et méme la majesté de Dieu nous épou-
vante de soi: que nous tacherons de fuir au lieu de nous ap-
procher de lui, jusques & tant qu’il nous ait certifi¢ de sa
bonté paternelle. Ainsi donc le principal est, aprés lui avoir
attribué toute puissance et vertu, que nous sachions qu’il
nous a recus et adoptés pour son peuple, et qu’il nous veut.
tenir en sa garde, tellement que nous puissions dire notre



6k P. LOBSTEIN

vie étre du tout heureuse, d’autant qu’il nous a séparés
d’avec le reste du monde, et qu’il nous a voulu donner ce
privilége, que nous le puissions invoquer, pour avoir notre
recours a lui, pour avoir pleine fiance que jamais il ne nous
oubliera, qu’il ne nous pourvoye de toutes choses qui sont
requises non seulement pour cette vie terrienne, mais pour
notre salut éternel. Voila donc quelle est la vraie connais-
sance de Dieu: ainsi, quand nous ne venons point 14, nous
sommes sourds, nous sommes aveugles, nous sommes insen-
sés. Concluons toujours que jusques & tant que nous ayons
appris d’adorer notre Dieu, de nous assujettir pleinement &
luipour faire hommage & sa majesté, qu’aussi nous ayons pris
tout notre contentement et repos en sa grice et en son amour
paternel pour nous y appuyer du tout, et pour conclure que
notre salut est assuré en lul; si nous n’avons connu cela,
¢’est signe que nous n’avons rien connu, et que nous som-
mes toujours pauvres bétes. » (28, 501-502.)

Ainsi comprise, la connaissance religieuse est inséparable
de la vie religieuse, celle-1a procede de celle-ci; nous ne
pouvons saisir la vérité divine que dans la mesure ol nous
vivons de la vie divine. Dans un intéressant passage d’un
sermon sur I’harmonie évangélique, Calvin exprime cette
idée sous une forme originale et pittoresque. En commentant
la parole de Dieu, « heureux ceux qui sont nets de cceur,
car ils verront Dieu », il se livre & un développement qu’il
vaut la peine de transcrire in extenso : la page qu’on va lire
est inspirée et dominée par une pensée que Vinet a exprimée
sous bien des formes : pour connaitre la vérité, il faut vivre
dans la vérité. « G’est une question superflue de disputer
profondément en quelle sorte nous pouvons voir Dieu. Car,
puisque son essence est spirituelle, nous ne le pouvons pas
contempler de nos veux qui sont corporels, et on n’attribue
point proprement aux esprits la vue. Mais nous savons en
premier lieu que les Anges, qui n’ont point de corps, ne lais-
sent pas de contempler la majesté de Dieu.... Or, maintenant
il est vrai que nous ne pouvons pas voir Dieu, car il nous
faudrait étre semblable a lui, comme dit saint Jean en sa



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D’APRES CALVIN 65

canonique, et nous en sommes bien loin. Ainsi donc, d’avoir
jouissance de ce regard dont il est ici parlé, cela ne peut étre
devant le dernier jour, quand nous serons conformés a la
gloire de Dieu. Et comment sera-t-il possible que nos corps
ayent quelque similitude & la majesté infinie de Dieu, vu que
c¢’est une essence spirituelle? Or, de nous enquérir trop soi-
gneusement de cela, ce serait passer notre mesure. Regar-
dons de cheminer seulement, et quand nous aurons accompli
notre course, Dieu nous montrera quel il fait en son Royaume.
Il y en a beaucoup aujourd’hui qui voudraient savoir, par
une curiosité non moins impertinente que sotte, quelle sera
en Paradis la gloire des fidéles, ¢’ils seront assis ou debout,
s’ils se proméneront, s’ils jouiront des créatures d’ici bas,
quel en sera l'usage et & quoi tout cela servira. Bref, ils vou-
dront s’Tamuser a telles spéculations qui sont de nul profit, et
voudront aller par toutes les chambres de paradis pour savoir
quel il fait, et cependant ils ne se soucient point d’en appro-
cher. Or nous sommes en chemin: marchons, marchons
donc cependant que nous sommes en ce monde. Et quand
nous serons parvenus a notre héritage, alors nous connai-
trons que c’est. Et de fait si cet homme voulait acheter
quelque maison, et qu'elle fat & dix lieues loin, et que la-
dessus il s’assit pour dire : « Ho, je veux savoir de quoi cette
» maison est batie, quelle commodité il v a, en quelle contrée
» elle est située », et cependant qu’il n’en voultit point ap-
procher, quelle moquerie serait-ce? Ainsi donc que nous
apprenions de profiter de plus en plus en la connaissance de
Dieu, afin de I'adorer purement, et mettre notre fiance en lui,
de 'invoquer en toutes nos nécessités. » (46, 799-800.)

(est parce qu’elles relévent de 'expérience pratique et se
connaissent par un acte de la volonté et du sentiment, que
les vérités de 'ordre religieux, embrassées el affirmées par
la conscience, ont un accent personnel et direct et se propa-
gent par la voie de la contagion spirituelle et morale. On se
rappelle que Luther, interprétant les propositions doctrinales
du symbole apostolique, donne & chacune d’elles une signifi-
cation individuelle, afin d’en faire sentir la portée pratique,

THEOL. ET PHIL. 1909 5



66 P. LOBSTEIN

c’est-a-dire la valeur religieuse et morale!. Comme Luther,
Calvin, pleinement convaincu de la subjectivitée de la con-
naissance religieuse, veut que le chrétien ne se contente pas
d’affirmer, d’'une maniére générale, les vérités de la religion
chrétienne ; il veut que la foi dise « moi » et s’applique per-
sonnellement les commandements et les promesses de la pa-
role divine. Dans « I'Institution puérile de la doctrine chré-
tienne faite par maniére de dialogue » I’enseignement reli-
gieux que Calvin donne & son catéchumeéne est entiérement
dominé par la préoccupation d’appliquer personnellement &
son éléve la vérité a laquelle il Vinitie; il s’adresse directe-
ment & sa conscience et le met en demeure de prendre pos-
session de la doctrine qu’il s’agit de professer et de confesser;
I’enfant doit en saisir non seulement le sens général, mais la
signification individuelle et 'usage immediat. Le maitre ne
se contente pas d’entendre son éléve lui réciter que « Dieu
est le souverain et perpétuel bien, qu’il a créé toutes choses,
que sa puissance et son action sont épandues en tous lieux »;,
1l lui demande aussitot : « Mais quel profit apporte cette
foi laquelle tu as de Dieu? » La méme question se pose &
propos des autres articles du symbole : « Quel fruit s’ensui-
vra en toi de cette foi?... Quelle utilité as-tu de cette
foi et profession ?... Quel fruit recois-tu de ceci? » (C. R. 22,
103-105). Y a-t-il 14 un simple procédé pédagogique, pra-
tiqué par le catéchiste pour stimuler 'attention de son éléve ?
Nullement. Cet appel direct a I'expérience personnelle du
fidele est le corollaire de sa conception du caractére pratique
de la connaissance religieuse. Dans ses sermons, Calvin tient
~le méme langage que dans son Catéchisme. Ecoutez plutot.
« Quand je voudrai connaitre que Dieu est bon et libéral, il
ne faut point seulement que je regarde a ce qu’il fait a tous
hommes indifféremment, mais il faut que j’entre en moi, et
que je pense a toul le cours de ma vie, et que je note les
biens que j’ai sentis de la main de Dieu. Alors il faudra que
je sois comme transporté par-dessus le monde pour dire:

Voir surtout la seconde partie du petit catéchisme de Luther.



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D' APRES CALVIN 67

« Eh, Seigneur, si je veux comprendre ta bonté, c¢’est un abime
» siprofond que je n’en puis venir a bout. Car quand je prends
» une petite portion des signes et témoignages que tu m’en as
» donnés, me voila confus : comment donc, Seigneur, parvien-
» drai-je jusques au bout? » Voild comment il faut que chacun
en son endroit note bien les griaces qu’il a recues de Dieu
en privé. » (35, 236; cf. 34, 130)... « Qu’aurons-nous gagne,
quand nous aurons connu subtilement que c’est de 'essence:
de Dieu et de sa majesté glorieuse, et cependant que nous
ne comprendrons pas ce que nous devons sentir de lui par
expérience et ce qu’il nous déclare? comme quand il est dit
qu’il habite en nous, et que nous vivons en lui et yavons
notre étre et mouvement, que sa miséricorde remplit toutes
choses, que nous sommes soutenus par sa bonté, que nous
avons de clarté autant qu’il nous en donne et non plus, que
c’est & lui de remédier a toutes nos corruptions, que nous ne
pouvons avoir un seul grain ni goutte de justice sinon d’au-
tant que noftis la puisons de lui qui en est la fontaine. Si donc
nous n’avons ces choses connues, que nous profitera-t-il de
savoir qu’il y a un Dieu qui contient toutes choses et d’avoir
quelque appréhension de sa majesté ? » (C. R. 33, 372. Voir
aussi 33, 392 1.)

On aura remarqué la tournure téléologique qu’a prise tout
naturellement la pensée de Calvin. Affirmer le caractére sub-
jectif et pratique de la connaissance religieuse, assigner &
celle-ci un role personnel et une portée expérimentale, cela
revient a dire que ce qui importe au croyant ce n’est pas
Iexplication théorique de l'origine de l'univers, mais 'atti-
tude & prendre et la conduite a tenir. Cette conduite, cette
attitude depend de la signification que nous attachons &
I'ensemble des choses, du jugement de valeur que nous por-

1 Cf. 34, 524 : « La vraie sagesse n’est point spéculative : comme nous voyons
que plusieurs se tourmentent et travaillent beancoup pour savoir ceci et cela et
ne savent pourquoi, il n’y a nulle fermeté. Si on leur demande : Eh bien, quand
vous aurez compris les choses qui sont du Ciel cachées, que sera-ce ? Quel profit
aurez-vous ! Il est certain qu’il n’y en aura point, et ils n’en seront pas meil-
leurs. »



63 ‘ P. LOBSTEIN

tons sur elles. Il va sans dire que Calvin n’a pas clairement
formulé cette distinction entre la raison théorique et la raison
pratique ; mais s’il n’a pas posé la question en ces termes, il
n’en est pas moins vrai que l'intérét spirituel qui détermine
sa pensee et qui lul dicte ses paroles ne gravite pas autour
d’'une explication scientifique du monde et de ses lois, mais
repose uniquement sur une base morale et religieuse, c’est-
a-dire subjective et téléologique.

11

Essayons maintenant d’analyser avec plus de précision
cette connaissance religieuse dont nous avons déterminé le
caractére essentiellement pratique et expérimental.

Elle renferme deux éléments que l'abstraction doit distin-
guer, mais qui, dans la réalite et la vie, sont corrélatifs et
inséparablest.

Le premier de ces éléments est le facteur objectif d’une
révélation divine & ’dme humaine. La nécessité de cette ré-
vélation découle du fait de 'incapacité radicale de 'homme
naturel, de son impuissance & s’élever 4 la vérité religieuse,
a la saisir et & se 'approprier. « Il est besoin que Dieu par-
lant & nous se montre et nous donne quelque appréhension
vive de sa majesté & ce que nous le craignions » (35, 489).
« Nous ne concevons rien de Dieu, sinon ce qu’il nous donne »
(33, 418). Dieu veut que nous le connaissions « selon qu’il se
déclare & nous » (33, 917; 35, 303; 35, 211). « Nous regar-
dons comme en passant et a la 1égére les témoignages que
Dieu nous donne de sa majesté. Or si nous avions nos esprits
bien posés pour noter ce que Dieu nous montre, afin de nous
émouvoir a I’honorer comme il appartient, il ne nous fau-
drait point sortir hors de nous, car nous trouverions assez
d’avertissements de ce que Dieu peut et de ce qu’il veut
aussi ; nous verrions et sa bonté et sa vertu en nous, sans

1 « Quel est le fondement de notre foy? Ce sont les promesses gratuites que
Dieu nous donne. Mais cependant ’expérience que nous avons de sa bonté est
pour confirmer ce (ue nous savons déja de sa parole.» (35, 242-243.)



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D’APRES CALVIN 69

aller plus outre. Et c’est ce que saint Paul dit (Act. 17: 28) :
que d’autant que nous vivons en lui et y avons notre mou-
vement et essence, nous sommes assez convaincus. Nouvrons
point les yeux : si est-ce que Dieu nous contraint de tater
qu’il habite en nous, et s’y démontre en telle sorte qu’il
faut bien que nous lui fassions hommage. Mais quoi ?
Cependant nous allons & 'étourdie, et il ne faudrait qu'un
ongle du petit doigt, par maniére de dire, pour nous rete-
nir en l'obéissance de Dieu, si nous étions bien avisés et
que nous eussions bonne discrétion. Mais nous passons outre
et ne faisons point grand cas des ceuvres de Dieu » (35, 473).
Etrange aveuglement, car c’est dans ses ceuvres que Dieu se
manifeste 1, et il n’est pas nécessaire d’attendre des miracles
extraordinaires pour percevoir sa présence et son action. Le
cours naturel des choses suffit & révéler Dieu el a faire naitre
dans les Ames les sentiments d’adoration, d’obéissance et de
reconnaissance qui sont dus & I’Eternel 2. « CPest une ingra-
titude vilaine que si Dieu fait tous les jours miracles, par
cela nous soyons comme hébétés et que nous n’y pensions
plus. Ainsi donc, combien que ce soient des choses ordi-
naires de pleuvoir, de gréler, et que les tempétes s’émeuvent
selon lordre de la nature, que nous ne laissions pas de bien
noter toutes ces choses et de regarder par le menu comme
notre Seigneur déploie les trésors infinis de sa vertu et de sa
majesté, afin qu’il soit adoré de nous » (35, 312). « Qul est
donc cause que nous sommes ainsi abrutis et que nous ne
connaissons pas ce qui est de Dieu? Et c’est d’autant que

1 34, 431 : « Apprenons toutefois et quantes que les. ceuvres de Dieu nous
seront mises au-devant, que c’est afin que nous connaissions sa majesté et que
nous lui rendions la louange dont il est digne. »

2 Surla révélation de Dieu dans la nature voyez Instifution chréf. liv. I, chap. 5,
cf. 34, 297 : « Quand Dieu parle & nous et se déclare ainsi pleinement pour nous
rendre témoignage de sa majesté et nous montre le chemin pour venir a lui, et
la-dessus qu’il nous présente comme des sceaux authentiques au soleil et & la
lune, pour nous ratifier ce qu’il a dit de bouche (comme la nous en voyons
approbation par effet), je vous prie, ne serons-nous pas coupables au double, si
ce regard-1a ne nous émeut, et que nous ne soyons enseignés d’adorer ce grand
Dieu et sa majesté incompréhensible pour nous humilier sous icelle ? »



70 P. LOBSTEIN

nous ne regardons pas a ce qul nous est tout visible et patent.
Chacun dira pour s’excuser: « Oh, je ne suis point clere, je
» n’ai point été & 'école. » Oui bien, mais il faudrait ap-
prendre seulement des bétes brutes: la terre qui ne parle
point, les poissons qui sont muets, ceux-l4 pourront nous
enseigner de Dieu, non pas tout ce qui en est, mais pour en
donner quelque intelligence. Or est-il ainsi que nous sommes
du tout hébétés : il faut donc conclure qu’il ne tient qu’a
notre ingratitude et que nous ne daignons pas ouvrir les
yeux pour contempler ce que Dieu nous montre.... Ce bel
ordre que nous voyons entre le jour et la nuit, les étoiles
que nous voyons au ciel, et tout le reste, cela nous est comme
une peinture vive de la majesté de Dieu. Et de fait, combien
que les étoiles ne parlent point, si est-ce qu’en se taisant
elles crient si haut qu’il ne faudra point d’autres témoins
contre nous au dernier jour.... Il n’y a point d’excuse d’igno-
rance aux hommes, quand ils voudront alléguer qu’ils n'ont
point connu Dieu et que c’était une chose trop haute pour
eux. Que n’allaient-ils a I’école des bétes ? Car elles leur eus-
sent été docteurs suflisants : il n’y a ni ane ni boeuf qui ne
nous puisse apprendre que c’est de Dieu. Les bétes se sont-
elles créées d’elles-mémes? Ne voit-on pas bien cela? Or
quand il est dit que Dieu a tout fait, n’avons-nous point a
regarder & quel fin c’est qu’il a appliqué tout & notre usage?
Cela ne montre-t-il point que nous lui sommes obligés tant
et plus? Qu’est-ce de tout ce qu’il nous a donné par dessus
tout le reste des créatures? Quand il s’est montré ainsi libéral
envers nous, faut-il qu’il ait déployé ses richesses pour les
jeter comme en la boue ? N’est-ce pas raison que nous fassions
valoir cette bonté qu’il nous a fait sentir ?... Nous ne pouvons
point jeter la vue ni haut ni bas, que Dieu ne se présente
de tous cotés. En quelle sorte? J’ai dit que sa gloire est par-
tout visible. Kt la gloire de Dieu, en quoi consiste-t-elle ? En
sa vertu, en sa bonté, en sa sagesse et justice » (33, 570-573)....
« Le principal est de le connaitre tel qu’il se montre, Pére
et Sauveur, nous appuyer sur sa honté, voire réduisant en
sa meémoire les témoignages que nous en avons déja sentis,



~

LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D’APRES CALVIN 71

afin que cela nous donne courage de le chercher comme il
faut. Et alors ne doutons point que nous ne 'ayons bientot
trouvé ; méme il n’attendra point que nous fassions longs
circuits, car il viendra au-devant de nous » (35, 243).

Celte grace prévenante de Dieu qui cherche et recueille,
pour la sauver, sa créature pécheresse et malheureuse, Calvin
la contemple dans la personne et 'ceuvre de Jésus-Christ
{28, 9781); cependant, le plus souvent, le réformateur cher-
che et trouve la révélation salutaire et rédemptrice de Dieu
dans sa parole, témoignage de sa volonté et de ses intentions
a l’égard de ses élus. « Nous connaissons principalement
Dieu sous les vertus par lesquelles il se communique & nous
et principalement quand il nous déclare sa volonté, quand il
nous enseigne quel il est et qu’il nous montre comme nous
devons cheminer et comme notre vie doit étre réglée: voila
comme nous sommes prochains de lui, quand nous souffrons
d’étre enseignés par sa parole, quand nous connaissons :
« Voila Dieu qui parle & nous et qui se déclare familiérement,
» afin que nous venions & lui et que nous nous v arrétions 2»....
Notre souverain bien, ¢’est que Dieu nous soit prochain, et
nous a lui. Kt comment cela se fera-t-il et par quel moyen ?
(’est quand de son coté il descend & nous, qu’il nous donne
sa parole et nous rend témoignage qu’il veut habiter au milieu

1 Cf. 47, 150-151 : Utrumque conjungi debet, nullam haberi posse Christi
notitiam, donec pater illuminet suo spiritu qui natura caeci sunt: et tamen frustra
quaeri Deum nisi preesente Christo, quoniam altior est dei majestas quam ut ad
eamn hominum sensus pertingant. Imo exitialis erit abyssus quee putabitur esse Dei
cognitio extra Christum... Tunc innotescit nobis Deus, quum in Christum credi-
mus. Deum enim invisibilem tunc cernere quasi in speculo vel in viva et expressa
imagine incipimus... 29, 170 : « Apprenons de connaitre le Dien vivant ainsi
qu’il se manifeste & nous, et de tenir tous nos sens captifs, et puisque en notre Sei-
gneur Jésus-Christ il s’est révélé en toute perfection, que nous ne cherchions point
d’autre connaissance que celle-la, que nous n’en déclinions ni d’un cdté ni
d’autre. » — 28, 578 : « Diew se déclave suffisamment @ nous, quand nous avons
témoignage que Jésus-Christ est mort et ressuscité; car en vertu de celfe pa-
role-ld nous connaissons que les enfers n’ont plus nulle puissance sur nous, et
‘NOUS CONNAISSOns aussi que les cieux nous sont ouverts. »

2 Voyez aussi 35, 21’1 ; « Nous n"avons nulle science, sinon que Dieu ait parlé et
‘que sa parole nous éclaire. »



72 P. LOBSTEIN

de nous ; et quand nous recevons cette parole-1a, c’est autant
comme si nous recevions Dieu, que nous lui fissions hom-
mage afin qu’il régnat sur nous. Puisque ainsi est donc que
Dieu nous est présent par le moyen de sa parole, nous voyons
qu’il ne nous pourrait advenir plus grand malheur, sinon
quand Dieu nous laisse errer en nos phantasies?, et qu’il ne
nous gouverne pas, et que nous n’avons pas la doctrine de
salut par laquelle il nous attire a soi. Et au contraire, que le
trésor le plus grand et le plus inestimable que nous ayons,
c’est que Dieu nous gouverne, que nous soyons enseignés de
sa volonté, que nous ayons certain témoignage qu’il nous
veut recueillir & soi comme son peuple » (34, 230-232)... « Si
Dieu retire sa parole, et que nous ne sachions ce qu’il de-
mande de nous, et bref que nous n’ayons nul témoignage de sa
volonté, nous pourrons alors nous enqueérir comme gens per-
plexes: « Hélas! que devons-nous faire? qui est-ce qui montera
» par-dessus les nues ? qui est-ce qui descendra aux abimes?
» qui est-ce qui passera la mer?» Et pourquoi? Il n’y a plus
de doctrine par laquelle Dieu nous donne une régle certaine
et infaillible. Quand donc nous serons ainsi destitués, nous
voilda comme éperdus, il n’y a plus ni chemin, ni sentier;
bref nous ne pouvons discerner, combien que les homines
g’attribuent grande prudence, et qu’ils cuident étre assez
sage pour se régir en toute leur vie, si est-ce qu’ils sont pau-
vres bétes, jusques a tant que Dieu leur ait montré sa volonté.
Voila donc pour un item. Or il y a encore plus, que si Dieu
n’approchait de nous, que nous n’aurions nul moyen de venir
a lui. Qui est-ce qui nous a donné des ailes pour monter
jusques au ciel ? Et comment serons-nous si habiles de passer
outre les abimes ? Combien que nous pourrons savoir tous
les secrets de nature, nous pourrons tracasser ca et 1a par-
tout le monde, nous pourrons méme surmonter les cieux en-
haut, et cependant nous n’aurons pas le principal, c’est de

1 35, 233 : « Quand nous ne connaissons point Dieu tel qu’il se montre envers
nous, et que nous ne prisons point les grices que nous avons recues de sa main,
quand nous ne venons pas & lui en cette qualité, il n’y a que feintise en nous et
nensonge. »



LA CONNAISSANCE RELIGIRUSE D’APRES CALVIN 73

connaitre la vérité de Dieu, car elle surmonte tout esprit
humain. Ainsi donc apprenons que Dieu par sa bonté infinie,
voyant que nous n’avons nul moyen de nous approcher de
lui, il nous v donne un facile accés, et méme il descend ici
bas pour se conformer & notre rudesse et infirmité. Nous.
voyons, par maniére de dire, qu’il bégaye avec nous; car il ne
parle point d’une facon si haute, comme elle conviendrait &
sa gloire infinie et & sa majesté ; mais ’Ecriture sainte a un
langage rude et grossier, et Dieu parle en felle sorte qu’il
n’y a point d’excuse pour nous, si nous ne ’entendons faci--
lement. Puisqu’ainsi est done, usons de cette bonté admi--
rable, laquelle Dieu nous a montrée, et tenons-nous aicelle ;.
et cependant aussi connaissons notre ignorance, afin de nous
humilier ; car voilda qui est cause que si peu de personnes
profitent en UEcriture sainte, c’est qu’ils sont outrecuidants,.
ils sont préoccupés d’une telle fantaisie d’étre bien sages et
bien aigus. Or, étant ainsi enivrés, ils méprisent toujours la
parole de Dieu. Pour cette cause humilions-nous, sachant
que Dieu s’appelle le maitre des humbles et des petits, afin
que nous ne venions point ouir sa parole étant enflés de gran-
deur, ayant quelque folle fantaisie d’étre assez habiles gens.
pour discerner, que toute notre prudence soit de lul obéir,
et de connaitre (quand il s’abaisse ainsi & nous) qu’il ne faut
point que nul s’éléve. Et d’autant que nous n’avons point les
ailes pour monter en haut, gardons-nous d’attenter cela : car
ce sera notre ruine, chacun se rompra le col quand on voudra
monter tant peu que ce soit. Or maintenant notons que cette
promesse emporte aussi une condamnation pour ceux quiau-
ront eu les oreilles battues de la parole de Dieu et cependant
seront demeurés endurcis et n’auront rien profité : comme-
tous les jours 'Evangile se préche, auquel la loi est contenue,
et si nous sommes du rang de ceux dont parle saint Paul,
que nous apprenions toujours et jamals ne parvenions a
droite science, pensons-nous que cela soit excusable devant
Dieu ? Il est bien certain que non. 1l faudra donc que tout ce-
que nous aurons jamais oui de la parole de Dieu vienne en
compte et que nous soyons redargués d’ingratitnde, pource:



T4 P. LOBSTEIN

qu’'un tel trésor sera péri sans qu’il nous ait profité. Nous
n’avons oui sermon en toute notre vie, que Dieu ne nous al-
légue au dernier jour: « Comment? Combien avez-vous pro-
» fité? » Alors nous n’aurons point oui une lecture, que cela
nous soit ramentu [rappelé]. Avisons bien cependant que
notre Seigneur prendra la peine de nous enseigner, qu’il
nous envoie gens qui nous exposent sa parole, et puis qu’il
se montre si familier & nous, que de notre cdté nous soyons
aussi attentifs de la recevoir, et embrasser la doctrine qu’il
nous montre, et que nous y soyons confirmés de plus en plus.
Et n’alléguons point d’obscurité ni hauteur, je dis, comme
font les Papistes qui font un bouclier de leur ignorance, que
I'Ecriture est trop haute et trop protonde. Il est vrai que
I’Ecriture sainte est bien trop haute pour nous, mais c’est
d’autant que nous sommes enveloppés en des ténébres obs-
cures : or l'office de Dieu est de nous illuminer.... Avisons que
quand nous ne serons point difficiles de nous laisser régir a
nolre Dieu, qu’il nous enseignera fidélement par sa parole,
tellement que nous sentirons qu’elle est prochaine de nous.
Or il est vrai que ceci n’est jamais accompli, jusques & tant
que notre Seigneur nous enseigne par son saint Esprit, aprés
que sa parole nous aura été préchée par la bouche des
hommes » (28, 573-575). 1l y a, dans ce long passage, emprunté
au 171¢ sermon de Calvin sur le Deutéronome, différents
€léments qu’il importe de débrouiller et de tirer au clair. Ils
n'ont pas tous la méme valeur : les uns sont dominés par le
principe scolastique d’une autorité extérieure, les autres
s'inspirent de l'esprit libre et libérateur de I’Evangile se
légitimant a la conscience. Fixons avec précision les termes
du probléme.

Pour que I’homme puisse connaitre les choses de Dieu et
saisir la vérité religieuse, il faut que Dieu vienne au-devant
de lui, subvenant & son incapacité el & son impuissance,
s'accommodant a ses facultés faibles et bornées, I'éclairant
de la lumiére qui lui fait défaut et dont il ne saurait se pas-
ser. La révélation indispensable au pécheur, Dieu I'offre dans
sa parole. Facteur objectif de la connaissance religieuse,



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D APRES CALVIN %o

cette parole est le temoignage de la volonté salutaire et ré-
demptrice du Seigneur. Le réformateur P'entend dans un
sens large et général, puisqu’il appelle « parole de Dieu » le
sermon ou la lecture qui, au dernier jour, condamnera le
chrétien infidéle ; mais la parole divine, c’est aussi et surtout
I’Ecriture sainte, « régle certaine et infaillible » de la « doc-
trine » chrétienne. Cette identification de la Parole de Dieu
et de I'Ecriture sainte est familiére & Calvin, elle forme une
des 1dées maitresses de sa théologie, elle entraine des consé-
quences funestes, puisqu’elle fait dévier la pensée protestante
vers une conception voisine de la scolastique. D’autre part,
Calvin enseigne que Dieu « illumine », qu’il enseigne par
son saint Esprit aprés que la parole a été préchée par les
hommes. « La doctrine, quand nous en avons seulement les
oretlles battues, est une chose morte, jusqu’a ce que Dieu se
soit révelé tellement que nous le connaissions quasi a vue
d’ceil. Et comment cela se fait-il? Journellement quand
I’Evangile se préche. Car il faut que 1a Dieu parle & nous en
deux sortes. Il parle & nous par le moyen d’'un homme, celui
qul est constitué ministre pour nous enseigner; et puis il
parle & nous par la vertu de son Esprit, quand nous sommes
touchés 14 dedans que la doctrine nous profite, que nous
avons les coeurs perces. Car sans cela aussi la voix s’écoule,
ce n’est qu’un son inutile. Il y en a beaucoup qui journelle-
ment ouiront parler de ’Evangile, il leur sera préché, et ils
en seront tant plus endurcis. Et c¢’est ce qui est dit au pro-
phete Isaie (6, 9-10): Va & ce peuple et parle a eux, ils ver-
ront des veux et ouiront des oreilles, mais ils n’entendront
point. Et pourquoi? Parce qu’ils ont un cceur endurei, qui
ne peut étre amolli, quoi qu’il en soit. Nous voyons donc que
si Dieu ne besogne par sa gréice, les hommes demeureront
toujours obstinés. Etainsi il faut que Dieu, en parlant 4 nous,
se révéle, et qu’il se déclare, et que nous le voyions. Et com-
ment? Non point d’une vue corporelle, mais que nous sen-
tlons sa majesté, en sorte que nous soyons instruits a lui por-
ter révérence, et nous remettre du tout entre ses mains, afin
qu’il ait toute autorité et empire par-dessus nous » (35, 488).



76 P. LOBSTEIN

Les paroles que U'on vient de lire nous mettent en présence
d’un nouveau probléme. Comment faut-il se représenter le
rapport du témoignage extérieur de la parole ou de I’écriture
sainte et du témoignage intérieur du Saint-Esprit? Le role
de I'Esprit consiste-t-il uniquement & donner la certitude
que la vérité biblique est la vérité, ¢’est-a-dire & transformer
la vérité objective en vérité subjective ? Ou bien I'Esprit est-il
lui-méme le principe de la révélation, et communique-t-il
la vérité par le témoignage ?

Pour examiner cette question avec quelque chance de
succes, il sera bon d’élargir notre enquéte. Apres avoir mis
en lumiere le facteur objectif de la connaissance religieuse,
il faut en étudier les conditions subjectives. C’est alors seule-
ment qu’il nous sera possible de porler un jugement sur ia
relation de I'un et de Pautre élément. '

111

S'il est vrai que la connaissance religieuse est pratique
dans son principe et son essence, si elle fait appel aux fa-
cultés de I’étre moral, si elle ne peut se produire que par
I'activité personnelle du sujet sentant et voulant, si elle sup-
pose et réclame une décision intérieure, un acte de volonté,
un don du ceeur, il s’ensuit que les conditions requises pour
saisir la vérité chrétienne sont d’un autre ordre que celles
quimplique et exige la connaissance scientifique. Tandis que
le savant s’applique & éliminer rigoureusement de son ceuvre
et de ses conclusions ses sentiments personnels et sa volonté
propre, le croyant ne saisit Dieu que dans sa conscience et
par sa conscience. Dieu ne peut se révéler a cette conscience
que dans la mesure ol elle se livre 4 laction d’en-haut. Le
réveil de la conscience, la nouvelle naissance, la régénération
du cceur et de la vie, restent & jamais la porte étroite par
laquelle il faut passer pour prendre connaissance des choses
de Dieu. Calvin est profondément pénétré de cette vérite,
dont I’élémentaire mais souveraine importance échappa de
plus en plus aux théologiens scolastiques de lorthodoxie
protestante.



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRES CALVIN 77

Laissons la parole au réformateur, et ne craignons pas de
multiplier les textes, pour embrasser sa pensée dans toute
son ampleur et pour I’envisager sous tous ses aspects.

« Il nous faut cheminer en humalité, et si Dieu ne veut
point étre connu en perfection, malis seulement en partie,
tenons-nous a ce qu’il lui plait. Cependant que nous ne fas-
sions poinil des borgnes ou des aveugles 4 notre escient, mais
souffrons que Dieu se déclare & nous, et quand il se déclare,
apres I'avoir connu, que nous Uadorions, que nous lui rendions
la gloire qu'il mérite » (35, 304). « Selon que Dieu nous purge
de loutes nos vanités charnelles et de toute cette pesanteur que
nous sentons en nous, 1l nous rend plus idoines (aptes) a le
contempler. Et ainsi nous avons (en connaissant la débilité
de nos esprits) & prier Diew qu’il nous reforme de plus en
plus, afin que nous profitions et croissions aussi en sa con-
naissance » (39, 30b). « kn somme, toute la vraie sagesse des
hommes est de se rendre doctles @ Dieu et de s’assujettir plei-
nement & ce qui leur est proposé en son nom et en son auto-
rité » (35, 122). « A quoi est-ce que Dieu tend quand il nous
propose sa parole ? C’est de nous tenir en bride, et nous faire
cheminer en sa crainte et en son obéissance, et puis que nous
ayons du tout notre fiance en lui, que nous 'invogquions, vu
que nous sommes destitués d’esprit de sagesse, de justice, de
vertu et de vie» (33, 711). « Si la facon d’enseigner était
subtile et haute dans I’Ecriture sainte, qu’il n’y eat que les
gens lettrés qui pussent y mordre, nous serions reculés et la
plupart prendraient occasion de dire : « Hélas! et que puis-
je faire? Je n’ai point été & 1'école, et Dieu ne daigne pas
se déclarer sinon & gens de lettres. Mais quand nous voyons
que Dieu nous méche les morceaux et nous appattelle comme
de petits enfants, et se conforme & notre rudesse, et qu’il
nous taille les choses en telle facon que les plus petits et les
plus ignorants méme en peuvent avoir leur part et leur droit
(comme on dit), je vous prie, ne devons-nous point prendre
tant plus de courage pour sentir el comprendre que c’est de
Dieu, et nous consoler en cette bonté si grande qu’il montre
envers nous? Car s’il n’avait un soin inestimable de notre



~

78 P. LOBSTEIN

salut, il ne daignerait pas descendre si bas; mais quand il
veut s’abaisser en ses créatures et que, voyant ce qui nous
est propre, il se montre & nous tel que nous le pouvons con-
cevoir, en cela n’apercevons-nous pas combien il nous aime
et comme il procure notre salut? » (35, 311). — « Rendons-nous
dociles, et il est certain que Dieu de son coté ne souffrira pas
que nous demeurions en suspens, que nous ayons nos esprits
égarés, et que nous allions comme aveugles en tdtonnant. Il
y a une pleine ceriitude de science, quand nous serons bons
écoliers de Dieuw et que nous lui serons point rebelles »
(28, 574). « Le soleil est aussi clair pour les aveugles que pour
les autres, mais ils n'ont point la capacité de recevoir la
clarté que le soleil leur apporte. Ainsi donc en est-il de nous »
(28,576). — «Il faut que toutes nos phantasies soient mises bas
et que nous écoutions Dieu parler, et qu’il ait toute maitrise
sur nous de nous montrer le chemin qu’il veut que nous
suivions » (34, 319). — « Il ne se faut point €bahir si Dieu ne
fait point sentir son secours et sa grace & ceux qui... ne lui
rendent nulle obéissance et ne le requieérent point en telle
qualité comme ils le doivent » (35, 244). — « Les hommes ne
peuvent droitement chercher Dieu, sinon quand ils le con-
naissent tel qu’ils le doivent avoir senti par expérience »
(35, 234). — « Les oreilles, pourquoi nous sont-elles données,
sinon pour ouir et écouter et recevoir ce que Dieu nous dira?
Il est vrai que nous-mémes ne serons point capables de ce
faire, sinon que Dieu nous éclaire ; mais si est-ce que si nous
venons avec toute humilité pour ouir ce qu'on nous propose
au nom de Dieu, que nous lui demandions qu’il nous gou-
verne par son saint esprit, afin que nous ne soyons poinl
abusés de mensonge, il montrera qu’il ne nous a point crée
les oreilles en vain, et que c’est afin que nous l’écoutions
pour recevoir ce qu’il nous propose, en toule crainte et révé-
rence... Le Saint-Esprit nous exhorte d’écouter Diew quand il
parle & nous, d’étre diligents & recevoir la doctrine du salut,
ne doutant point qu’il ne la fasse valoir en nous, quand nous
aurons les oreilles dressées et bien disposées pour écouter ce
qu’il nous dira» (33, 575). — « 1l n’y a point de difficulté que



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D’APRES CALVIN 79

la foi ne soit une clarté du Saint-Esprit par lagquelle nos en-
tendemens soienl éclairés et nos ceceurs confirmés en une cer-
taine persuasion, laguelle soit assurée la volonté de Dieu étre
tant certaine qu’il ne puisse accomplir point ce que par sa
sainte parole il a promis qu’il ferait » (22, 48). — « I’homme
sensuel, dit saint Paul, ne comprend point les secrets de Dieu,
comme il est dit que les biens que Dieu a apprétés la-haut
aux élus sont si excellents, qu’il n’y a ni ceil qui les puisse
voir, ni esprit qui les puisse comprendre. Puisqu’ainsi est
donc, apprenons de prier Diew gu’il nous illumine par son
Saint-Esprit, et qu’il nous fasse monter jusque par-dessus les
cieux, voire en vertu de la foi (car notre sens naturel n’y
pourra jamais parvenir) el quand nous aurons cela, nous
pourrons avoir cette modestie pour ne point passer la mesure
de notre foi » (35, 483). — « Prions Dieu qu’il nous fasse
sentir la vertu de sa parole, c’est assavoir que c’est une for-
teresse invincible, que nous connaissions cela par expérience
et, de fait, il ne tiendra qu’a nous... Comment connaitra-t-on
que cette vérité est si forte, et ou se montre sa vertu sinon
en nous ? Comme de fait quand il est dit que « la parole de
» Dieu demeure a jamais », ce n’est pas a dire qu’elle soit la
au ciel tant seulement, mais elle est au cceur des fidéles,
comme saint Pierre nous montre que, combien nous sovons
agités de beaucoup de tempétes et de tourbillons en ce
monde, toutefois notre foi ne doit jamais étre ébranlée » (33,
326-7). — « Il nous faut venir & ce que dit saint Paul dans
la premiére aux Corinthiens (2, 11), c’est assavoir que Dieu
nous a donné de son Esprit, par lequel nous connaissons et
comprenons ce qui surmonte toute notre capacité. Combien
done que nous ne sovons point conseillers de Dieu, toutefois
si nous a-t-il fait la grace et cet honneur de nous révéler ce
qui nous est inconnu et caché. Comment cela? 11 n’y a nal
gui connaisse ce qui est en 'homme, que U'esprit qui habite
en lui, dit saint Paul, mais 'esprit qui habite en Dieu nous
est donné. Voila donc comme nous sommes faits participants
des choses qui étaient du tout séparées de nous et desquelles
nous ne pouvions nullement approcher. Voild une grace



20 P. LOBSTEIN

singuliére et que nous devons bien estimer, c’est assavoir
que notre Seigneur nous ait illuminés, nous qui étions pau-
vres aveugles. Et combien que nous ne comprenions point les
choses d’ici-bas, siest-ce que nous sommes élevés par-dessus
les cieux, et ce que les anges ont en admiration nous est
“connu et révélé. Ne voila point un honneur inestimable ? Or
saint Paul disant « que cela se fait quand I’Esprit nous est
» donné », n’exclut pas la parole, car quand Dieu veut nous
réveéler ses secrets, il ne nous envoie pas seulement des ins-
pirations, mais il parle & nous. Au reste, ce n’est point sans
-cause que saint Paul attribue cela a ’Esprit; car nous aurons
beau lire et écouter, nous ne profiterons rien, si ce n’est que
Dieu nous ouvre l'esprit, afin que nous entendions ce qu’il
nous déclare de sa bouche. Tant y a qu’il nous faut conjoindre
I’Esprit avec la parole, c’est-a-dire que nous sachions que
notre Seigneur nous a déployé les trésors de sa sagesse infinie,
~quand il nous a donné sa loi et enseigné sa loi par ses pro-
phétes, et surtout en I’Evangile. Mais de notre coté connais-
sons aussi qu’il nous ouvre les yeux, afin que ce qui est
contenu en ’Ecriture sainte ne nous soit fait comme un lan-
gage éfrange, mais que cela nous soit familier, d’autant que
notre sens ne parviendrait jamais jusque-la. » (33, 719-720.)
Oserons-nous appliquer & ces paroles I'instrument d’une
-analyse précise et minutieuse? Il faut 'essayer, sans toute-
fois se dissimuler que nos procédés d’investigation sont inca-
pables de pénétrer jusqu’au fond mystérieux de la vie reli-
gieuse; la psychologie de l’école ne saurait emprisonner
dans ses cadres les merveilleuses richesses de la conscience
chrétienne et de la révélation évangélique; nos tentatives
d’explication et de classification sont & tout moment déroutées
par les réalités spirituelles qui les dépassent. Mais souve-
nons-nous que les pensées exprimeées par Calvin dans ses
sermons, ses commentaires ou son Institution chrétienne,
sont, elles aussi, une traduction humaine de la vie et de la
vérité divine. A ce titre, elles tombent sous le controle de la
critique et sont susceptibles d’étre examinées a l'aide des
principes et des méthodes a la portée de la théologie.



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRES CALVIN 81

Calvin ne laisse aucun doute sur les dispositions intérieures
qui sont la condition indispensable de toute connaissance
religieuse véritable et féconde. Loin d’étre le monopole d’une
élite intellectuelle, ces conditions sont accessibles au plus
humble chrétien. Elles sont d’ordre moral, non d’ordre théo-
rique et scientifique. Ce ne sont pas « les gens lettrés », les
savants et les docteurs qui, de par leurs études, sont capables
de connaitre et de recevoir la vérité qui sauve. Ceux-la sont
sourds et aveugles comme le reste des humains. Ce qui exclut
les hommes du royaume de la vérité divine, ce qui les rend
incapables de comprendre et de s’assimiler la seule chose
nécessaire, ce n’est pas un défaut de l'intelligence, ¢’est un
vice du ceeur. L’égoisme, 'orgueil, I'ingratitude, l'infidélité,
la désobéissance, la sensualité, le péché sous toutes ses
formes, voila I'obstacle qu’il faut écarter, 'ennemi qu’il faut
vaincre. « Cheminer en humilité, en crainte et en obéissance»,
purifier son cceur de toute « vanité charnelle », renoncer a
sa volonté mauvaise, placer sa confiance en Dieu, 'invoquer
au jour de la détresse, le prier et lul rendre grices, ’adorer
toujours et le glorifier jusqu’a la fin, voila le seul moven de
le connaitre, ou plutot, 'aimer et le servir ainsi, c¢’est le con-
naitre, car c’est entrer en rapport avec lui, c’est pénétrer
dans sa communion, ¢’est avoir part & sa vie, c’est prendre
possession de tous les biens dont il est la source permanente
et le souverain dispensateur: pardon et courage, paix et joie,
force et patience. Tous ces trésors, ’homme ne saurait ni les
conquérir par ses efforts, ni les mériter par ses vertus, ni les
réaliser par sa volonté et son travail. Ils sont un don de la
grace divine. C’est dire que la connaissance de Dieu, partage
des ceeurs purs et des ames fidéles, est elle-méme une ceuvre
divine, un fruit de 'Evangile, une révélation du Saint-Esprit.
Née du témoignague de Dieu en nous, & 'ouie de la bonne
nouvelle du pardon et du salut, la connaissance religieuse,
identique avec la foi, implique le don du coeur & Dieu et
correspond au don de Dieu dans I’Evangile. Elle est doncun
acte essentiellement moral qu’accomplit la volonté touchée
et affranchie par la grace, soutenue et inspirée par le Saint-

 THEOL. ET pHIL. 1909 6



82 P. LOBSTEIN

Esprit. La certitude qui fonde et consacre cette connaissance
est une évidence intérieure, effet de la révélation incarnée
en Jésus-Christ et acclamée par la conscience.

Telles sont, d’aprés Calvin, les conditions subjectives de la
connaissance religieuse. Elles sont inséparables du facteur
objectif qui les détermine et leur sert d’appui. Il y a corré-
lation intime et vivante entre I’Evangile et la foi, comme
entre la cause et l'effet. Sans doute, cette foi n’existe pas
sans quelque croyance, et le sentiment ne va pas sans 'idée;
mais, ce qui est d’ordre intellectuel dans le sentiment et
dans la foi n’est pas ce qui en fail la valeur salutaire et ce
qui en constitue le caractere spécifiquement chrétien: ce
qui importe, ¢’est Dieu sensible au cceur qui se donne a lui.

Il n’est pas douteux qu’en interprétant ainsi les citations
transcrites plus haut nous ne rendions exactement la pensée
de Calvin. Seulement il n’est pas moins vrai que cette inter-
prétation ne rend pas toute la pensée du réformateur. Pour
la saisir dans son intégrité, il faut la compléter dans deux
directions, qui marquent un double écart de la voie royale
et droite indiquée et suivie par Calvin lui-méme, chaque fois
que des influences étrangéres ne viennent pas fausser 'orien-
tation de sa pensée.

La nature de la foi est déterminée par son objet. Cet objet,
selon Calvin, c’est Dieu se révélant par son esprit et dans
sa parole, c’est Jésus-Christ « revétu de son Evangile ». Ainsi
concu, 'objet de la foi fait de celle-ci un rapport de personne
a personne. La foi, réveillée dans I’ame par une manifestation
divine, par une force d’en haut, est I'acte de confiance et
d’abandon que nous avons essayé de décrire a la suite du
réformateur et en nous aidant de ses indications et de son
témoignage.

Mais Calvin ne reste pas fidéle & ce point de vue intérieur
et moral. A maintes reprises, il fait de I’Ecriture sainte
I’objet propre et direct de la foi; il érige ainsi I’Ecriture en
code inspiré, en autorité extérieure et légale. Or, un objet
pareil appartient & l'ordre intellectuel ; destiné & entrainer
Passentiment, il ressortit au domaine de la raison théorique.



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D APRES CALVIN 83

Deés lors la foi se résout en croyance, elle se transforme en
une adhésion de l'intelligence a une formule doctrinale, la
fiducia in voluntate devient une notitia in intellectu.
Quelques-uns des plus importants chapitres du premier
livre de 1'Institution chrétienne répandent une vive lumiére
sur la confusion regrettable qui procéde de la combinaison
de la notion évangélique et protestante de la foi avec la no-
tion scolastique et intellectualiste de la croyance. Ces chapi-
tres nous permettent de déterminer les motifs auxquels obéit
Calvin et les raisons qui ’engagerent dans cette voie, con-
traire aux prémisses religieuses qu’il avait puisées dans
I’Evangile. La conception de la foi, envisagée comme croyance,
et la conception de I’Ecriture, convertie en corps de doctrines,
sont essentiellement solidaires ; I'une et 'autre idée s’appel-
lent et se correspondent. S’il est vrai que croire, ¢’est tenir
pour exact et correct un fait ou une idée, il faut que cette
idée et ce fait se trouvent consignés dans un document qui
en garantisse 'authenticité. D’autre part, si la Bible est un
recueil d’oracles divins et de régles infaillibles, il s’ensuit
que la seule attitude du fidéle consiste & courber son intelli-
gence sous le joug de cette lol souveraine, seule capable et
digne de commander & sa raison et de gouverner sa vie. Rien
de plus logique et de plus conséquent que ces deux theéses,
elles finiront toujours par tomber ou par se relever en-
semble. _
Ce qui, chez Calvin, les appuie et les maintient, & I’en-
contre méme de sa notion plus spirituelle et plus libre de la
foi et de I'autorité, c’est la nécessité ou il se voyait de faire
face & deux adversaires qu’il croyait ne pouvoir combattre
qu’a laide de ces deux armes : la Bible infaillible et la
croyance intégrale. D’une part, Rome invoquait contre la
Réforme le témoignage de sa tradition formulée par les Con-
ciles et placée sous la sanction du pape; d’autre part, les
Anabaptistes, les Libertins, les sectes en appelaient a I'inspi-
ration directe et immeédiate de ’Esprit, & I'illumination inté-
rieure, affranchie de tout controle et de toute entrave. Ou
trouver, en présence de ces attaques de droite et de gauche,



84 P. LOBSTEIN

le terrain solide, la base d’opération qui put servir d’appui
et de retraite contre les uns et les autres ? L’Ecriture sainte,
acceptée comme l'expression & la fois suffisante et parfaite
de la volonté divine, apparut & Calvin comme le talisman
divin, destiné et propre a réduire a néant les objections sor-
ties des deux camps ; seulement ce remede ne pouvait étre
efficace qu’ala condition qu’on en fit 'usage voulu : il g’agis-
sait de « croire » ce que dit la Bible. « Pour étre éclairés et
adressés en la vraie religion, il nous faut commencer par la
doctrine céleste, et que nul ne peut avoir seulement un petit
gotut de saine doctrine poursavoir que c’est de Dieu, jusques a
ce qu’il ait été a cette école, pour étre enseigné par I’Ecriture
sainte : car de la proceéde le commencement de toute droite
intelligence, voire nous recevons révéremment tout ce que
Dieu y a voulu testifier de soy.... Il a été nécessaire que Dieu
eut ses registres authentiques, pour y coucher sa vérite, afin
gu’elle ne périt point par oubli, ol ne s’évanouit par erreur,
ou ne fit corrompue par I'audace des hommes.... Pour ce que
Dieu ne parle point journellement du ciel et qu’il n’y a que
les seules Ecritures ou il a voulu que sa vérité fut publiée
pour étre connue jusques en la fin, elles ne peuvent avoir
pleine certitude envers les fideles & autre titre, sinon quand
ils tiennent pour arrété et conclu qu’elles sont venues du
ciel, comme g’ils oyaient 14 Dieu parler de sa propre bouche »
(Inst. chrét. 1, 6, 2-3; 7, 1). Rien de plus clair et de plus
catégorique que ces paroles. Elles renferment une déclara-
tion de principes reposant sur l'autorité des Ecritures: la
religion chrétienne est céleste et divine, parce qu’elle vient
de Dieu qui l'a promulguée dans la Bible. Il faut donc y
adhérer avec une obéissance entiére, il faut ’accepter dans
son ensemble et dans tous ses détails.

En formulant avec cette netteté la régle souveraine, en
établissant avec tant de puissance l'autorité sous laquelle
tons doivent se courber, Calvin n’a pas conscience de la con-
tradiction intime et irréductible qui régne entre ce catholi-
cisme transposé et le principe évangélique de la foi person-
nelle et libre. Il en a si peu conscience que les chapitres



LA CONNAISSANCE RELIGIKEUSE D’ APRES CALVIN 85

auxquels sont empruntées les citations précédentes sont
ceux-la mémes qui parlent avec une émouvante éloquence du
témoignage intérieur du Saint-Esprit. S’il a été incontesta-
blement le patron du dogme de l'infaillibilité¢ de la Bible,
code surnaturel de la vérité chrétienne, il a été en méme
temps 'interpréte du principe subjectif et du critére interne,
qui trouve le fondement de 'autorité du canon scripturaire
dans Pattestation intime de I'Esprit : on connait 'admirable
chapitre qui montre « par quels témoignages il faut que
PEcriture nous soit approuvée, 4 ce que nous tenions son
autorité certaine, assavoir du Saint-Esprit : et que ¢’a été une
impiété maudite de dire qu’elle est fondée sur le jugement
de 'Eglise. » (Inst. chrét. 1, 7).

Il a été question plus haut de la différence radicale qui
existe entre les deux notions que Calvin ne craint pas de
confondre avec une sincérité qui ne s’est jamais démentie.
La foi, disions-nous, appartient & 'ordre religieux et moral,
la croyance reléve de la sphére intellectuelle. Pour faire acte
de foi, c’est-a-dire de confiance et d’abandon a Dieu, il faut
étre inspiré par I’Esprit de Dieu; une inspiration pareille
n’est pas nécessaire pour faire acte de croyance. Tenir pour
authentiques et réelles les traditions renfermées dans le
Pentateuque ou les Evangiles, admettre qu’il v a trois per-
sonnes dans 'unique et inaltérable essence divine, souscrire
au symbole de Chalcédoine qui enseigne que la personne du
Christ participe de la nature divine et de la nature humaine,
professer toutes les doctrines enseignées par l'Eglise, cela
est possible & 'homme naturel et inconverti; pour y arriver,
il suffit d’imposer silence aux objections de sa raison, de
meéconnaitre les lois de la logique, de faire le sacrifice de son
intelligence ; une opération pareille est essentiellement diffé-
rente de « la vraye foi, qui est celle que le Saint-Esprit scelle
en nos coeurs » (Inst. 1,7, 5) : elle suppose la correction des
croyances doctrinales, elle n’exige pas le don du cceur &
Dieu. Que Calvin n’ait pas distingué la foi et 'orthodoxie, le
blicher de Servet suffirait 4 le prouver1, mais que ['on trouve

1 Voyez Particle de M. MEnEGoz sur Calvin et le Symbole « quicumque » dans



86 P. LOBSTEIN

dans les écrits du réformateur tous les éléments qui condui-
sent a celte distinction capitale, ¢’est ce qui ressort de nos
recherches précédentes sur le caractére pratique de la con-
naissance religieuse, sur son facteur objectif et ses conditions
subjectives; c’est ce qu’il nous reste & établir plus solidement
encore, en étudiant avec détail I'objet propre et les limites
infranchissables de la connaissance religieuse.

v

Le probléme de I'objet propre de la connaissance religieuse
est implicitement résolu dans une série de pages de Calvin
communiquées au lecteur. La plupart des citations consa-
crées au caractére subjectif, pratique, expérimental de la
connaissance religieuse renferment une réponse claire et dé-
cisive & la question soulevée. 1l nous suffira donc de com-
pléter ce qui a été dit plus haut, en apportant de nouveaux
témoignages que nous emprunterons de préférence, non &
I’ Institution chrétienne de Calvin, mais a ses ouvrages géne-
ralement moins connus.

L’objet propre de la connaissance religieuse, c¢’est Dieu
saisi dans son rapport avec le sujet auquel il se réveéle.
« Nous regardons Dieu, quand il se montre Pére et Sauveur
par effet et qu’il nous en donne lexpérience toute notoire »
(34, 132). Qu’il s’agisse du Dieu créateur ou de la providence
divine, de la puissance ou de la justice de Dieu, dans tous
les cas, le réformateur reste fidéle au point de vue religieux
qui caractérise sa conception générale. Qu’on en juge par les
déclarations suivantes.

La doctrine de la création a souvent préoccupé «les sub-

I'Eqlise libre, 1898, No 1 (Publications diverses sur le fidéisme, p. 276-278). Le
fait historique, rappelé par M. BEnoir, est parfaitement exact (Opera Calvini,
cf. Réform., t. VII, p. XXX-Xxxx1v, 289-340 ; t. X, [I, 82-128), mais les conclusions
qu’il en tire dépassent singuliérement les prémisses qu’il invoque. J'ose renvoyer
a4 mon étude sur La christologie traditionnelle et la foi protestante, 1894,
p. 20-21; sur le fond de la question M. MENEGoz n’a malheureusement que trop
raison. — Voy. E. F. BAERLER, Petrus Caroli und Johannes Calvin (Jahrb. fiir
Schweizergeschichte, Band 29 [1905], p. 41-169.)



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D’APRES CALVIN 87

tils, c’est-a-dire ceux qui cuident étre bien sages en leur
cerveau. » Les philosophes nous en «parlent d’'une autre
facon » que Dieu qui « a connu ce qui pouvait nous mieux
édifier. Gar il n’est pas question de tenir ici école de disputes
subtiles; mais il est question de nous apprendre combien
nous sommes tenus a Dieu, de nous exercer en ces deux ar-
ticles, c’est assavoir que nous ayons honte de nous et de ce
qui nous est propre, que nous soyons confus en regardant
gque c’est de notre nature. Et puis de 'autre coté, que nous
soyons ravis, connaissant la bonté et la grace de Dieu, quand
il nous a faits tels que nous sommes d’un si beau et excel-
lent artifice. Voila, dis-je, ot il nous faut appliquer notre
étude, et non point s’enquérir par le menu et subtilement
des causes, des raisons et des moyens qui sont en la création
des hommes... Dieu donne aux philosophes de regarder et
spéculer beaucoup de choses, qui ne seront point apprises
du commun mortel et des idiots (gens simples), mais ici
Dieu ne nous a pas voulu appeler en telle école. Quoi donc? Il
nous a voulu déclarer ce qui nous était profitable pour notre
salut...afin que nous n’ayons nulle excuse, ni grande, ni petite,
ni les clercs, ni les ignorants et simples gens. Car, si Dieu
traitait les choses pas trop subtilement, les grands clercs cui-
deraient qu’ils auraient acquis une telle science par leur
étude ou parce qu’ils auraient été plus sages. Or, Dieu met
ici les choses en tel sens qu’il ne faut pas beaucoup philo-
sopher aprés ou il ne faut point de grandes spéculations,
tellement que les idiots ne peuvent dire : « Oh, je n’al point
été a I’école. » Il ne faut point avoir ni lettres nigrand savoir
pour comprendre ce qui est ici dit. Voilda donc comme les
grands clercs seront tous plus & condamner, s§’ils n’aper-
coivent point ce qui doit étre connu des plus rudes; et ceux
aussi qui n’ont point étudié n’auront nulle excuse pour se
couvrir, d’autant que Dieu met ici ce qui nous doit étre
connu a tous.» (33, 487-488). A la lecture de ces déclarations
si nettes et si catégoriques sur la foi au Dieu créateur, on ne
sera plus tenté de voir dans Calvin le docteur intellectualiste
et le théoricien a outrance qu’a imagine la tradition.



38 P. LOBSTEIN

Le réformateur n’est pas moins clair et explicite lorsqu’il
parle de la Providence. « Nous voyons des fantastiques les-
quels, quand ils parlent de la providence de Dieu; ce n’est
sinon pour ’entortiller dans des spéculations qui sont si
lourdes que c’est pitié, et n’en rapporient nulle édification.
Ils diront assez: « Dieu change, Dieu remue » mais quoi? ce
n’est pas pourétre édifié en sa crainte. Or, il est ainsi que quand
I’Ecriture sainte nous traite de la providence de Dieu, elle
veut que la nous connaissions sa puissance. Et en quelle
sorte la connaitrons-nous et & quel propos? C’est pour adorer
celui qui nous tient en sa main, et qui a tout empire et en la
vie et en la mort; c’est que nous lui soyons sujets, vu qu’il a
toute autorité par-dessus nous. L’Ecriture d’autre coté nous
montre que Dieu est sage quant & ce régime du monde. Il
n’est pas question donc de dire: « Dieu fait ce que bon lui
semble, et nous ne savons point si c’est bien ou mal, » mais
au contraire confessons que tout ce qu’il fait est bien, encore
que nous n’en sachions les raisons, que nous adorions cette
sagesse secréte.... Avisons donc de nous retirer sous sa pro-
tection, ne doutant point que s’il a toutes créatures en sa
main, voire jusqu’aux petits passereaux qui sont de petite
valeur et estime, jamais il ne nous mettra en oubli, non point
seulement en tant que nous sommes ses créatures, formées a
son image, mais que nous sommes ses enfants, ainsi qu’ilnous
a adoptés par notre Seigneur Jésus-Christ. » (33, 602. 604).—
Il ne suffit pas d’étre « convaincu par raison que Dieu est
par-dessus l'ordre de nature, chose qui se démontre évi-
demment » ; il faut en étre «touché »; Dieu «veut que nous
sentions qu’il est prochain. Voild donc & quoi nous devons
penser quand le ciel se trouble, que les nuées se font en I'air,
qu’il y a des pluies et changements de temps, c’est assavoir
que notre Seigneur se déclare par ce moyen-la & nous, et
qu’il nous attire & soi, voyant que nous n’'y pensons pas
assez. » (34, 432-433). Cette connaissance religieuse de la Pro-
vidence divine a besoin d’étre conquise et maintenue a I’en-
contre de tous les doutes de notre cceur naturel; elle n’est
pas une science théorique, apprise une fois pour toutes par



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRES CALVIN 89

I'intelligence et confiée & la garde de la mémoire; elle se ré-
sout en confiance filiale, en obéissance & la volonté de Dieu;
elle est un acte moral, accompli non par notre volonté
propre, mais par la vertu du Saint-Esprit. « Nous sommes
toujours en doute et en branle, il n’y a nulle fermeté en
nous, et encore que nous ayons entendu que Dieu gouverne
tout, que son empire est souverain, qu’on nous en ait assuré,
que cela nous ait été réitéré plusieurs fois, nous ne laissons
pas d’avoir toujours des fantaisies qui obscurcissent nos
esprits, nous entrons en des spéculations je ne sais quelles,
et puis nous sommes agités de beaucoup de troubles qui
nous viennent, et étant ainsi saisis de nos vaines fantaisies,
nous ne savons que c’est de nous fier en Dieu et nous ap-
puyer sur sa vertu.» Il faut que le Saint- Esprit nous
« éveille, et que nous apprenions de magnifier mieux la
gloire de notre Dieu, voire connaissant que tout ce qui a
accoutumé de nous épouvanter n’est rien au prix de lui,
d’autant qu’il se pourra assujettir et Satan et le monde el ce
qui est contraire & notre salut, il faudra méme que tout cela
s’adonne a son service quand il voudra. » (29, 195-196).
L’expression la plus fidéle et la plus compléte de cette con-
fiance obéissante et libre, de ce religieux abandon & la Provi-
dence, c’est la priere. Par elle nous prenons possession de
tous les biens spirituels que Dieu nous offre, par elle nous
faisons I'expérience de sa puissance et de sa bonté, par elle
nous arrivons a la certitude vivante et personnelle de la Pro-
vidence divine. « Par oraison, nous cherchons et trouvons
les trésors, lesquels sont montrés et enseignés & notre [oi en
I’Evangile. Or, combien I'exercice de prier est nécessaire et
en combien de manieres il nous est utile, on ne le pourrait
assez expliquer par paroles. Ce n’est pas certe sans cause
que le Pére céleste témoigne que toute 'assurance de notre
salut consiste en I’invocation de son nom (Joél 2 : 32), vu que
par icelle nous requérons et obtenons la présence tant de sa
providence, par laquelle il se montre vigilant & penser a
nous, que de sa vertu, par laquelle il nous défende et sou-
lage hotre imbécillité et défaut, qu'aussi de sa bonté, par la-



90 P. LOBSTEIN

quelle il nous regoive en grice, nonobstant que nous soyons
chargés de péchés, et pour bref parler, vu que par icelle
nous l'appelons, afin qu’il se déclare entiérement nous étre
présent. De 14 revient un singulier repos & nos consciences.
Car apres avoir exposé a notre Seigneur la nécessité qui
nous serrait de pres, nous avons suffisamment ot nous re-
poser, entant que nous entendons que rien n’est caché de
notre misére, & celui duquel la bonne volonté envers nous
nous est certaine, et le pouvoir de nous aider indubitable. »
(Inst. chrét. 3, 20, 2)1.

Faut-il, aprés avoir traité de ’objet de la connaissance re-
ligieuse dans son acception la plus vaste, descendre au
détail? Si le Dieu créateur, le Seigneur qui conserve et gou-
verne le monde se fait connaitre non par le raisonnement et
la démonstration théorique, mais par I'action de son esprit
qui touche le ceeur et le rend capable de prier, d’adorer, de
 se donner, il en est de méme de chacun des attributs divins.
Pour les percevoir, pour en étre assuré et joyeux, le chrétien
n’est point appelé & s’élever a la divinité par la voie discur-
sive de la dialectique ou par !’effort sublime de la spécu-
lation. Croire au Dieu juste, a I’Eternel tout puissant, au
Pére céleste plein de bonté et de miséricorde, ce n’est pas
professer une théorie philosophique ou dogmatique sur
I’Etre supréme, sur les propriétés de son essence, sur les
modalités de son action; ce n’est pas adhérer & une croyance
ou réciter une formule, « ce n’est point assez que nous pro-
testions que Dieu est juste, mais le principal est, quand ce
vient a4 la pratique, que nous trouvions bon tout ce qu’il
fait, que nous soyonsvolontiers sujets & sa puissance, que s’il
nous afflige nous n’entrions pas en procés contre lui, que
nous ne soyons point dépités qu’il gouverne autrement que
notre désir ne porte. » (35, 193. Voy. aussi 33, 200.) « Quand
nous aurons connu la puissance de Dieu pour nous anéantir
sous lui, et confesser que c’est bien raison qu’il domine sur

1 Voy. aussi 28, 606-608 ; 29, 179-180. 189. 192 ; 30, 196. 201-202.



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D’APRES CALVIN N

nous et qu’il y ait toute autorité et que nous lui obéissons,
voire non par force, mais d’un esprit débonnaire et paisible,
voild une vraie confession que Dieu est tout puissant....
Comment c’est que la puissance de Dieu\ doit étre connue de
nous, c’est afin que nous ne doutions point qu’il ne fasse
tout ce qu’il aura conclu, non point empruntant conseil de
nous, mais pour ce qu’il est la fontaine de toute sagesse, c’est
a lui d’assigner ce qui est bon de faire, car tout cela est tel-
lement en sa main que rien ne le peut empécher qu’il n’ac-
complisse tout ce qu’il a ainsi avisé. Geci sera mieux entendu
par la pratique. Ceux qui causent de la puissance de Dieu
sans propos ni raison, viendront chercher des choses extra-
vagantes. Kt pourquoi Dieu ne fait-il ceci, vu qu’il est tout
puissant? Voire, mais est-ce a nous de lui faire jouer des
tours ca et 1a? C’est & lui d’ordonner, et puis c’est a lui de
faire. Cependant ceux-l4 méme ne prennent point garde
d’attribuer & Dieu toute vertu, quand il est question d’es-
pérer en lui. Et ¢’élait 14 ot il nous fallait appliquer la puis-
sance de Dieu, c’est qu’il ne faillira point & nous tenir pro-
messe, et que st notre salut est en sa main, nous sommes
assurés que nul mal ne nous peut advenir; ¢’il nous a en sa
protection, nous serons aussi tout persuadés que nous serons
invincibles contre nos ennemis. Voila, dis-je, ou il nous fal-
lait méditer la puissance de Dieu; comme il nous est montré
quand il est dit que nul ne nous ravira de la main de Jésus-
Christ, lequel nous a pris en sa garde. Et pourquoi? Car le
Pére qui nous a commis & lui est plus fort que tous. Pour-
quoi est-ce et & quel propos que Jésus-Christ nous propose
la puissance invincible de Dieu son Pére? C’est afin que nous
soyons paisibles; ne doutant point qu’il nous sauvera, voire
quelques efforts que Satan fasse et machine contre nous. Car
Dieu est tout-puissant. En cela voyons-nous qu’il nous faut
conjoindre la puissance de Dieu avec sa bonne volonté, voire
telle qu’il nous la déclare par sa parole. Quand nous aurons
cela, nous ne lacherons point la bride & beaucoup de spé-
culations extravagantes, et aurons aussi de quoi repousser



R P. LOBSTEIN

les moqueries de ceux qui se voudraient jouer de la vertu de
Dieu comme d'une pelottel. » (35, 478-480. Cf. 34, 962; 29,
484; Institut. chrét. I, 16, 3-4; I, 5 passim; I, 14, 4.) « Avec
la puissance de Dieu il faut que sa justice, sa bonté, sa sa-
gesse soient comprises. Et pourquoi? A ce que nous soyons
instruits & le craindre, & cheminer en son obéissance; et
d’autre coté, que nous puissions nous reposer en lui, ayant
de si beaux témoignages de son amour, que nous le puis-
sions invoquer, étant assurés qu’il nous regarde et qu’il a
pitié de nous, el que nous sommes sous sa protection, que
recourant & lui quand nous sommes destitués de conseil, il
nous instruit par son saint Esprit. » (35, 315-316; cf. 35, 319-
320. 167168 ; 34, 529-531.)

Le Dieuen qui Calvin met sa confiance, celui qu’il invoque
et qu’il glorifie, partant celui qui est I'objet de sa connais-
sance religieuse, c’est le Dieu de la conscience et de I’Evan-
gile, celui qui, aprés avoir parlé a Moise et aux prophétes,
s’est pleinement révélé dans son fils unique. Mais Calvin,
comme les autres réformateurs, adresse indifféremment son
hommage au Pere céleste et & celul qui en est la parfaite
image et la supréme manifestation. La piété, la priére, 'ado-
ration, les actions de graces des fideles, vont a Jésus-Christ,
dont la divinité est 'affirmation souveraine de la foi chré-
tienne et larticle essentiel de la docirine protestante. Il
faut avouer que, sur ce point, il n’est pas facile de distin-
guer entre l'intérét religieux qul inspire et domine la chris-
tologie de Calvin et la formule dogmatique qui sert d’ex-
pression a sa foi. I’un et 'autre se confondent si compléte-
ment que, le plus souvent, un triage est impossible; le fond
et la forme sont indissolublement unis. Qu’on lise, dans
IInstitution chrétienne, les chapitres sur la Trinité (I, 13)
ou sur la personne et I’ceuvre de Jésus-Christ (II, 12-17), et
I’on constatera aisément que les idées originales et réforma-
trices de Luther, dont nousavons signalé la trace dans main-
tes déclarations de Calvin sur Dieu, n’ont pas marqué dune

1 On trouvera d’autres passages caractéristiques de Calvin sur le méme sujet
cités dans nos FEfudes sur la doctrine chrétienne de Diew, 1907, p. 113-115.



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D’APRES CALVIN 93

empreinte tres profonde la théorie christologique du réfor-
mateur de Genéve. Le doctrinarisme scripturaire qui regne
dans ces pages, que le blicher de Servet éclaire d’un sinistre
reflet, n’est pas moins rigide que les définitions et les syllo-
gismes de la scolastique du moyen age. Il semble que le
programme, esquissé par Mélanchthon dans ces paroles cé-
lébres: « Connaitre Christ, ¢’est connaitre ses bienfaits?, »
ait été a jamais oublié.

Il n’en est rien cependant. En dépit de ces apparences, le
réformateur encore asservi & la tradition catholique, n’a pas
entiéerement étouffé la voix du Réformateur, apotre du pur
évangile de Jésus-Christ. Telle est la puissance du principe
évangélique de la foi et du salut par la foi, qu’il agit, au
travers de l'épaisse cuirasse des formules traditionnelles,
sur le cceur de cette christologie que 'on croyait irrémédia-
blement figée dans les moules el les cadres du passé. Le carac-
tere subjectif et pratique, expérimental et vivant de la foi au
Sauveur s’affirme en dépit de la métaphysique des Conciles
et se fait jour dans des témoignages qu’il faut accueillir avec
d’autant plus de gratitude qu’ils sont plus rares et plus in-
volontaires. Si 'Institution chrétienne ne fournit guére d’in-
dications dans ce sens2, on trouvera, dans d’autres ouvrages
de Calvin, des passages qui placent la connaissance reli-
gieuse du Christ dans le méme jour et sur le méme terrain
que la connaissance religieuse de Dieu. De méme que celle-

| Préface des Loci de 1521, voyez aussi Confession d’Augsburg 11, 3,§ 31-32;
Apologie, 11, 46-101; 111, 33; XII, 72. On trouvera sur ce point des citations
caractéristiques de Luther et des autres réformateurs dans quelques-unes de nos
études christologiques, Le bilan dogmatique de Vorthodoxie régnante, 1891,
p. 18-19; La christologie traditionnelle et la foi protestante, 1894, p. 35-40.

2 Je rappellerai cependant I'importante déclaralion dans laquelle Calvin re-
proche aux docteurs catholiques d’aveir dépouillé le Sauveur de sa vertn et
dignité, puisqu’ils ne savent pas « & quoi tendent » les attributs du Sauveur,
quels sont « la fin et I'usage de ces noms. » (II, 15.) Peut-étre y aurait-il lieu de
montrer que les plus anciennes éditions de 'Instifution, celles de 1536 et de
1539, n’enseignent pas avec la méme rigueur que celle de 1559, le monopole
métaphysique du Christ. Calvin établit entre I'ceuvre du Sauveur et la conscience

des fidéles un rapport téléologique de solidarité, qui reproduit une des pen-
sées les plus neuves et les plus fécondes de Luther.



94 P. LOBSTEIN

ci est I'expérience de I’action divine, c’est-a4-dire de la puis-
sance et de la sagesse, de la sainteté et de I'amour du Pére
céleste, ainsi la divinité du Christ se révéle au croyant par
les effets rédempteurs et régénérateurs de son ceuvre et de
sa personne.

« Comme le Pére miséricordieux nous offre son Fils par
la parole de I'’Evangile, ainsi nous l'embrassons par foi et
le reconnaissons comme & nous donné... Les seuls f[idéles
jouissent de Christ, lesquels le recoivent étant & eux envoyé,
ne le rejettent point leur étant donné et le suivent étant ap-
pelés de lui.» (22, 461. Voy. aussi 28, 288. 292). « Quiconque
doute de son salut, celui-la déclare qu’il ne tient rien de ce
que nous confessons, que Jésus-Christ a son empire sou-
verain au ciel et en la terre, que Dieu gouverne le monde par
lui, qu’il fait que toutes créatures plient le genou devant lui
pour lui faire hommage, bref nous ne connaissons point que
Jésus-Christ soit ressuscité, mais nous le venons anéantir et
abolir en tant qu’en nous est la vertu du Saint-Esprit, qui
s’est déclarée en sa résurrection. » (28, 581.) Cela revient &
dire que connaitre le Seigneur ressuscité, c’est avoir part a
la vie immortelle et glorieuse qu’il a mise en évidence par
son triomphe sur la mort et qu’il communique & tous ceux
qui se donnent & lui. Si I'on pouvait douter du sens de la
« confession » de Calvin, les paroles quisuivent de prés celles
que nous venons de transcrire léveraient toute hésitation.
« Voila la substance de la foi. Or il faut que nous ayons cette
foi-la au cceur et en la bouche. Il est vrai que ce serait peu
de chose de parler des graces et des bénéfices que notre
Seigneur Jésus-Christ nous a apportés; nous en verrons
beaucoup qui en babilleront assez, et cependant de quoi leur
profite-t-il, sinon de plus grande considération ? Ce n’est pas
donc beaucoup que d’avoir au bout de la langue une con-
fession devant les hommes, mais il faut que la racine soit au
ceeur, il faut, dis-je, que nous ayons la vertu de la mort et

1 Entre la plus ancienne e)cplicatiori qu’a donnée LUTHER du deuxiéme article
du Credo et celle que renferme I'Instruction el confession de foi de CALVIN
(15637), la concordance s’étend parfois jusqu’aux expressions. Cf, C. R. 22, 52-56.



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D’APRES CALVIN 95

de la résurrection de notre Seigneur Jésus-Christ imprimée
en nous. » (28, 582.) «Il n’est point question d’honorer notre
Seigneur Jésus-Christ, quand on lui fera beaucoup d’agios et
de cérémonies, mais quand on s’assujettit simplement & la
doctrine en laquelle il veut étre connu et en laquelle aussi
il se montre a nous face a face. » (51, 3311.) Cette « obéissance
4 la doctrine chrétienne » n’est pas, selon Calvin, une
simple adhésion de l'intelligence & une formule doctrinale,
mais un acte de confiance, une soumission de la volonté au
Dieu saint el miséricordieux, manifesté en Jésus-Christ.
Aussi le réformateur résume-t-il son enseignement christo-
logique dans ces fortes et substantielles paroles: « Ce que
nous avons dit de notre Seigneur Jésus, se doit rapporter &
ce but (le latin porte : ad unum hunc scopum) qu’étant
damnés, morts et perdus en nous-mémes, nous cherchions
absolution, vie et salut en lui.» (Inst. II, 16, 1.) Voy. aussi
I, 16, 11. Est-ce la le langage d’un docteur scolastique, en
quéte de formules correctes pour établir indiscutablement
son orthodoxie ? J’estime plutot que cette phrase qui forme
la conclusion de la doctrine des fonctions médiatrices du
Sauveur, est un témoignage rendu aux « bienfaits » de Celui
qui manifeste sa gloire divine dans les effets salutaires et
bénis de son ceuvre et de sa personne? Ce qui achéve de
confirmer cette interprétation, c’est la vigueur avec laquelle
Calvin repousse les définitions subtiles, imaginées par la fan-
taisie spéculative d’un Osiander, de méme que Mélanchthon,
glorifiant les bienfaits du Christ, condamnait les réveries
métaphysiques des anciens Péres et des docteurs scolas-
tiques: non quod isti docent ejus naturas, modos incarna-
tionis contueri. « C’est & bon droit que saint Paul, apreés avoir
parlé du vrai office de Jésus-Christ, prie qu’il donne esprit

1 Cf. 48,12 : « Discamus... Christum neque in ceelo neque in terra aliter quam
fidle quaerendum esse... » 48, 196 : « Ubi cognoscitur Christus, evangelii summam
nobis constare. »

2 Yoy. II, 13, 1: « D’un nombre infini (de témoignages) qu’on pourrait amasser
il nous est utile de choisir principalement ceux qui peuvent servir & édifier nos
dmes en fol et vraie fionce de salut. »



96 P. LOBSTEIN

d'intelligence aux siens pour leur faire comprendre quelle
est la longueur, hautesse, largeur et profondeur, assavoir la
charité de Christ, laquelle est par-dessus toute science
(Ephés. 3, 16-19), comme si de propos délibéré il barrait nos
esprits entre des treillis, pour les empécher de décliner tant
soit peu que ce soitca et la quand il est fait mention de Christ,
mais les exhorter & se tenir a la grice de réconciliation qu’il
nous a apportée. » (Inst. chrét. 11, 12, 5.)

v

Le passage qu’on vient de lire ajoute un dernier trail aux
caractéres qui distinguent la connaissance religieuse d’aprés
les principes de Calvin. Le réformateur est profondément
pénétré de la nature inadéquate et essentiellement symbo-
lique de nos conceptions, et il a une vive et claire conscience
des limites infranchissables imposées @ notre connaissance
des choses divines. Il importe de laisser immédiatement la
parole & Calvin lui-méme et de mettre les lecteurs en pré-
sence de textes qui leur permettront de formuler un juge-
ment.

En parlant du langage biblique qui préte a4 Dieu des sen-
timents humains et qui dit de lui qu’il se repent et se met
en colére, 'auteur de I'Institution s’exprime de la maniére
suivante : « Ce mot de Repentance a un méme sens que toutes
les autres formes de parler, lesquelles nous décrivent Dieu
humainement. Car pource que notre infirmité n’attouche
point & sa hautesse, la description qui nous en est baillée se
doit soumettre & notre capacité pour éire entendue de nous.
Or le moyen est quil se figure non pas tel qu’il est en soi, mais
tel que nous le sentons. Combien qu’il soit exempt de toute
perturbation, 1l se dit étre courroucé contre les pécheurs.
Partant comme quand nous oyons que Dieu est courroucé,
nous ne devons pas imaginer qu’il y ait quelque commotion
en lui, mais plutot que cette locution est prise de notre sen-
timent, pource qu’il montre apparence d’une personne cour-
roucée, quand il exerce la vigueur de son jugement, ainsi



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRES CALVIN 97

sous le vocable de Pénitence, nous ne devons concevoir si-
non une mutation de ses ceuvres, pource que les hommes en
changeant leurs ceuvres témoignent qu’elles leur déplaisent.
Partant comme tout changement entre les hommes est cor-
rection de ce qui déplait, et la correction vient de pénitence,
pour cette cause le changement que fait Dieu en ses ceuvres,
est signifié par ce mot de Pénitence. Combien que cependant
son conseil ne soit point renversé, ni sa volonté tournée, ni
son affection changée, mais ce qu’il avait de toute éternité
pourvu, approuveé, décrété, il le poursuit constamment sans
varier, combien qu’il y apparaisse auregard des hommes une
diversité subite. » (Institution chrétienne I, 17, 13). — A
maintes reprises, Calvin rappelle que 'anthropomorphisme
est une des formes nécessaires et essentielles de la pensée et
du langage religieux. Cela n’empéche pas le réformateur de
condamner sévérement les moines anthropomorphistes de
I’ancienne Eglise. (Voy. 9, 86. 206; 40, 53.) — Comment
parle-t-il des anges, par lesquels « Dieu besogne pour gouver-
ner les choses humaines? Il faut que Dieu descende pour étre
compris de nous, c’est-a-dire qu’il ne se montre point selon
sa gloire, qui est infinie, mais selon qu’il voit quel est notre
sens, qu’il s’y accomode. Bref, jamais nous ne connaitrons
Dieu tel qu’il est, mais nous le connaitrons en telle mesure
qu’il lui plaira de se manifester & nous selon qu’il connait
qu’il nous est utile pour notre salut. Or cette facon de parler
que nous voyons ici, quand il est dit que les Anges ont com-
paru devant Dieu comme en un jour solennel, est prise des
Rois de ce monde, lesquels tiendront leurs états et leurs as-
sises... L’Ecriture nous a voulu accomparer Dieu aux princes
terriens... » (33, 57-568.) — L’Eternel demande & Satan d’ou il
vient, ce qu’il fait, s’il a vu son serviteur Job. Mais quoi? dit
t:alvin & ce propos, d’autant que nous ne comprenons point
ces choses en notre rudesse et en une si petite mesure,
comme elle est en notre sens, il faut qu’il y en ait une décla-
ration qui nous soit convenable. Et en cela nous voyons la
bonté de Dieu, de ce qu’il se conforme & nous, d’autant que
nous ne pouvons point parvenir & lui, que nous ne pouvons

THEOL. ET PHIL. 1909 7



98 P. LOBSTEIN

pas monter si haut, il se rend familier, il est comme transfi-
guré afin que nous connaissions ce qui nous est bon et
propre. » (33, 62-63.) — Par cette accommodation & notre
«rudesse! », Dieu n'entend pas nous donner une définition
adéquate de son étre, il veut réveiller en nous des sentiments
conformes & notre destination et en harmonie avec les
devoirs qui nous incombent. Ce dernier point de vue est
particulierement remarquable. Le réformateur fait preuve
d’'une intelligence fine et profonde de la vraie nature du
symbole religieux. [’Ecriture ou, comme dit Calvin, le Saint-
Esprit n’est nullement préoccupé de la correction parfaite
de l’'idée, de sa conformité rigoureuse avec l'objet qu’ex-
prime 'anthropomorphisme; ce qui importe, c’est que le fi-
dele puise, dans l'expression dont se sert l'auteur sacré,
une émotion féconde et salutaire, un principe de conduite,
un motif d’action joyeuse ou de filiale soumission.

Quelques exemples mettront en pleine lumiere la pensée

1.85: 311: « Si la facon d’enseigner était subtile et haute en I'Ecriture sainte,
qu'il n’y efit que les gens lettrés qui y pussent mordre, nous serions reculés, et
la plupart prendrait occasion de dire : « Hélas! et que puis-je faire ? Je n’ai point
été a 1’école, et Dieu ne daigne pas se déclarer sinon a gens de lettres. » Mais
quand nous voyons que Dieu nous miche les morceaux et nous appatelle comme
des petits enfants, et se conforme a notre rudesse, et qu’il nous baille les choses
en telle fagon que les plus petits et les plus ignorants méme en peuvent avoir
leur part et leur droit, je vous prie, ne devons-nous pas prendre tfant plus de
courage pour sentir et comprendre ce qu’est de Dieu et nous consoler en cette
bonté si grande qu’il montre envers nous? Car s’il n’avait un soin inestimable de
notre salut, il ne daignerait pas descendre si bas; mais quand il veut s’abaisser
en ses créatures et que, voyant ce qui nous est propre, il se montre a nous tel
que nous le pourrons concevoir, en cela n’apercevons-nous pas combien il nous
aime et comme il procure notre salut?» — Calvin ne craint pas d’appliquer cette
idée de ’accommodation divine aux sacrements de la nouvelle alliance. « Comme
au Baptéme nous voyons-ld de I'eau, en la céne, nous voyons du pain et du vin,
et pourquoi est-ce que notre Seigneur Jésus-Christ, qui est 'image vive de Dieu
son Pére, auquel habite toute plénitude de divinité, pourquoi est-ce qu’il se dé-
clare & nous en des choses corruptibles et en ces éléments du monde? Clest &
cause de notre infirmité, voyant que nous ne pouvons pas parvenir a sa vertu
spirituelle. Voild pourquoi il nous figure ses grices sous les éléments visibles,
et méme ici nous devons contempler la vertu céleste de son Esprit. » (29, 168-

169).



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D APRES 99

du réformateur. Il est dit au Deutéronome, que « Dieu se ré-
jouira en bien envers les Israélites, comme il s’est réjoui en-
vers leurs péres.» (30, 9.) « Voila, observe Calvin, une facon de
parler qui emporte beaucoup. Il est vrai que Dieu n’est point
sujet & nos passions pour se réjouir & la guise des hommes,
il 0’y a rien de semblable en lui; mais il parle ainsi pource
qu’il ne peut assez exprimer I'amour qu’il nous porte, sinon
par telles similitudes. » Le but de ces similitudes n’est pas
de nous initier aux insondables mystéres de la divinité: « il
ne faut point avoir des imaginations si lourdes, de penser
que Dieu soit ému de passions d’un coté et d’autre. » L’an-
thropomorphisme dont se sert I'Ecriture tend &4 « ce que
nous soyons tellement ravis de l'amour divin, que nous ne
désirions rien plus que de nous ranger a notre Dieu, comme
c’est aussi & quoi il prétend.... Et c’est afin d’amollir la du-
reté de nos coeurs, c’est afin de nous enflammer tellement
que nous ayons un autre zele que nous n’avons pas... Al'op-
posite, quand nous lui mettons barre & ’encontre, qu’il ne
peut user de ses graces envers nous et les déployer comme
il serait appareillé de son coté, il dit que nous contristons
son Saint-Esprit. Voilda comme le prophéte Isaie en parle: Ils
ont contristé ’Esprit de Dieu, dit-il. Non pas que Dieu soit
sujet & se dépiter, comme j’ai dit, mais c’est pour rendre les
hommes tant plus coupables, et pour leur faire avoir horreur
de leur malice, quand ils lui auront été ainsi rebelles et
qu’ils ne pourront souffrir qu’il leur fasse du bien. » (28, 567-
568.) Ne ressort-il pas de ces déclarations que les termes
bibliques qui attribuent a Dieu la joie ou la tristesse n’ex-
priment pas, si j'ose dire, les états d’Ame de la divinité, mais
traduisent le rapport que ’Ame croyante ou la volonté rebelle
soulient avec Dieu ? L’Ecriture sainte ne renferme pas une
psychologie transcendante de I’étre divin, mais elle rend té-
moignage & lesprit de Dieu se révélant dans Pesprit de
I'homme.

Faut-il citer d’autres preuves et de plus amples témoi-
gnages? Qu’on lise [attentivement le commentaire de Job 2:
2-3: « Dieu n’a que faire d’interroger Satan. Toutes choses



100 P. LOBSTEIN

lui sont présentes; mais pource que nous ne comprenons
point cela, il faut que nous ayons quelques facons de parler
qui nous soient plus familiéres, et que Dieu ne se montre pas
tel qu’il est en son essence infinie (car nous en serions en-
gloutis) mais qu’il se montre tel que nous le concevons et
tel que nous le pouvons porter. Et en cela voyons-nous sa
grande bonté envers nous, d’autant que quand nous ne pou-
vons point parvenir a lui, il descend ici-bas afin que nous le
connaissions, voire autant qu’il nous est utile; car nous se-
rions accablés, si nous présumions entrer en sa grande ma-
jesté. Si nous ne pouvons regarder le soleil que nos yeux n’en
soient éblouis, je vous prie, comment contemplerons-nous
lagloire de Dieu en sa perfection? Il estimpossiblejusqu’a ce
que nous soyons reformés, comme dit saint Jean, que nousle
verrons tel qu’il est, quand nous serons semblables & lui
(1 Jean 3 : 2). Maintenant contentons-nous d’étre de ses en-
fants, et d’avoir la grace deson adoption scellée en nos cceurs
par le Saint-Esprit. Et puis connaissons-le en I'image en
laquelle il se montre & nous. » Quel est, dans le cas présent,
cette image que nous présente le livre de Job? C'est celle de
I’Eternel conversant avec Satan qui répond au Seigneur : « Je
viens de circuire et roder par la terre. » Qu’est-ce & dire? Si
« Dieu n’a que faire d’interroger Satan», si cette scéne céleste
ne nous apprend rien sur l'essence de Dieu et sur le mode
de son action, quelle est la valeur et la portée de « 'image
en laquelle Dieu se montre & nous? » Elle ne nous commu-
nique pas une connaissance objective, mais veut faire sur
nous une impression subjective, elle nous rappelle a la vigi-
lance et & la confiance en Dieu. « Or, tant y a qu’ici nous
voyons ce qui a été touché, que Satan ne cesse (comme dit
saint Pierre) de faire ses circuits, comme un lion bruyant,
qu’il cherche toujours nouvelle proie. Puis qu’ainsi est,
faisons bon guet, et soyons sur nos gardes; car aprés que
saint Pierre nous a ainsi menacés, 1l ajoute : « Résistez-lui
constamment en foi.» Or par cela il nous montre qu’il ne
faut point que nous soyons effrayés, encore que Satan ait
une telle vertu et qu’il soit appelé le prince du monde, que



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRES CALVIN 101

nous ne craignions point, dis-je, d’étre abimés par lui,
moyennant que nous soyons armés de foi. Car nous aurons
assez de force, et nous serons assurés de la victoire, quand
nous serons appuyeés en Dieu et en la grace de notre Seigneur
Jésus-Christ. » (33, 110-111.)

La parenté étroite qui régne entre l'anthropomorphisme
dont Vesprit humain ne saurait se passer et les limites im-
posées & nolre connaissance religieuse, est indiquée dans le
passage précédent avec une clarté parfaite. Calvin revient
souvent & cette idée; son symbolisme est une des formes de
son agnosticisme. « Nous savons la folle curiosité qui est
aux hommes. Ils veulent toujours contempler Dieu en son
essence. Or ils ne peuvent. D’autant plus donc nous faut-il
étre attentifs a ces facons de parler qui sont conformes &
notre infériorité. Voici Dieu qui nous est visible: mais en
quelle sorte? Il habite en son palais. Voulons-nous done
approcher de lui? Le voulons-nous connaitre selon que notre
capacité le porte? Venons & ce palais, et n’y entrons pas
d’une audace furieuse pour comprendre tous les secrets de
Dieu, car s’1l habite en un palais, il faut bien qu’il ait autant
de puissance pour le moins qu’aurait un roi du monde qui
n’est qu'une creéature caduque. Ainsi donc contentons-nous
de voir ce palais de Dieu si excellent, pour adorer sa ma-
jesté; et s’il lui plait d’approcher de nous, il faut bien que
nous venions au-devant de lui avec toute revérence et que
nous ne passions point notre mesure. Voila, dis-je, ce que
nous avons a retenir de cette facon de parler, quand ces nuées
sont appelées « les piliers du palais de Dieu» (Job 36 : 29), et
est dit qu’elles soutiennent son pavillon ou qu’elles sont 14
conjointes comme une partie. Car c’est afin qu’il nous suffise
de gouter que c’est la majesté de Dieu autant qu’il nous la
déclare par ses ceuvres. » (35, 309.) L’image qgu’explique
Calvin en la commentant sert a la fois & voiler une vérité re-
ligieuse trop haute pour l'intelligence des mortels, et a ren-
dre cette vérité assez sensible pour inspirer aux fidéles la
« révérence » due a la « majesté » de Dieu.

En effet, la révélation divine, toujours proportionnée 3 la



102 P. LOBSTEIN

capacité religieuse et morale de ceux qui en sont l’objet, ne
va pas sans une occultation également déterminée par les
besoins et les infirmités de la nature humaine. « Dieu nous
révele ce qui nous est bon et propre, mais il faut qu’il se
réserve beaucoup de choses obscures. Pourquoi? Car nous
sommes encore trop débiles pour monter si haut. » (35,
481.) La réside la haute importance de la notion du Dieu
caché. « Dieu n’exerce pas ses jugements de telle sorte
qu’on les puisse observer et qu'on puisse dire: Voila Dieu
“qui besogne. Nenni, mais souvent il sera comme caché. »
(34, 383.) L’agnosticisme qui découle de cette affirmation
capitale, revét, chez Calvin, un caractére essentiellement
religieux; & vrai dire, cet agnosticisme finit par se résoudre
en humilité, et 'humilité n’est possible que si elle se con-
fond avec la confiance. Il est peu de pensées qui se rencon-
trent plus fréquemment dans les ouvrages du grand réfor-
mateur; il en est peu qu’il ait reproduites sous des formes
a la fois plus variées et plus impressives. « Dieu se manites-
tant & nous en partie veut que nous ne soyons enseignés
que de ce qui nous est bon el propre, mais si est-ce
qu’il connait notre capacité. Dieu donc nous révéle sa vo-
lonté selon notre portée; cependant il se réserve a soi ce
que nous ne comprendrions pas, parce qu’il surmonte notre
entendement. Quand nous aurons retenu cette lecon, nous
aurons beaucoup profité pour un jour. Voilad Dieu qui a pris
la charge et Poffice de nous enseigner: eh bien! il ne faut
pas la-dessus que nous soyons laches & I’écouter; puisqu’il
nous fait la grace d’étre notre maitre, ¢’est pour le moins
que nous lui soyons écoliers et que nous soyons attentifs &
ce qu’il nous dira. Mais cependant notons quand il fait office
de maitre envers nous, que ce n’est pas pour nous révéler
toutes choses dont nous pourrions douter et dont nous pour-
rions nous enquérir. Quoi donc? ece qu’il connait étre en
édification, c’est-a-dire ce qu’il connait nous étre utile. »
(35, 62-63.) — Mais il convient d’ignorer avec soumission
tout ce que Dieu trouve bon de dérober & notre connaissance



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D’APRES CALVIN 105

actuelle; si notre esprit naturellement impatient et curieuxt
doit prendre conscience des limites qui lui sont imposées,
il faut, d’autre part, accepter avec une joyeuse reconnais-
sance tous les enseignements qu’il plait au Seigneur de nous
donner. Négliger les vérités qui sont & notre portée, fermer
les yeux & la lumiére de la révélation divine, ¢’est commettre
une faute non moins grave que de chercher & soulever ou &
déchirer le voile qui nous cache la vérité parfaite et absolue.
La présomption et I'orgueil des « fous enragés qui disent:
je veux tout savoir et ne rien ignorer », est aussi condam-
nable que l'indifférence ou la paresse de ceux qui, sans
écouter ce qu’ils doivent connaitre, se hatent de dire: Oh,
je n’en crois rien, car cela surmonte ma portée. Vilain cra-
paud, que tu oses ainsi blasphémer & l’encontre de Dieu,
d’autant qu’il ne te vient point rendre compte de tout ce
qu’il fait, et qui ne daignes recevoir ce qui t’est caché, et
que tu ne peux comprendre par ta bétise? (35, 63. 65-66)....
« Il faut que nous soyons réprimés non-seulement en nos
langues, mails en toutes nos affections. Non pas que nous
puissions tout faire, que nous ne sentions toujours quelque
cupidité frétillante de nous enquérir par trop et de disputer
contre Dieu, mais il faut batailler et que cela soit mis bas.
Et c’est la sobriéié & laquelle il faut que tous fidéles se ré-
duisent par I’Evangile, pour donner gloire simplement a
Dieu, confessant qu’ils ne savent rien. Mais il y a l'autre
facon de parler qui est bonne et sainte, qu’il faut qu’ils sui-
vent, c’est assavoir qu’ils demandent & Dieu qu’il lesinstruise.
Car nous en voyons beaucoup qui se nourrissent en leur
bétise, et quand on tachera de les amener & la vérité, ils n’en
veulent point approcher, ils s’abrutissent pour n’en savoir
rien et sont 14 du tout hébétés. Il faut donc que nous par-
lions, voire interrogeant Dieu, c’est-a4-dire lui demandant
qu’il nous instruise, aprés avoir confessé que nous ne sa-
vons rien, que nous sommes vides de toute clarté, de toute

1 33, 160: « Nous croyons que les hommes aimeraient mieux s’enquérir qu'on
fait en paradis, que de savoir quel est le chemin d’y parvenir. »



104 P. LOBSTEIN

intelligence et raison, qu’en notre esprit il n’y a que ténéhres
et mensonges. Aprés donc avoir confessé cela, que nous ve-
nions interroger Dieu: Seigneur, qu’il te plaise de nous
déclarer ce qui nous est bon de connaitre. » (35, 485-486)1...
« Les hommes se trompent de se vouloir enquérir de tout,
ils se rompent le col en volant si haut; ¢’est voler sans ailes
comme on dit. Ainsi donc qu’ils apprennent 4 se contenter
de ce qu’il plaira a Dieu de révéler. Voila pour un item. Et
puis pour le second que nous sachions bien ce que Dieu nous
montre et en quoi il veut qu'un chacun de nous s’exerce,
c’est que nous sachions ce qui nous peut édifier en sa crainte.
Car il ne veut point que nous soyons sages pour étre spécu-
latifs et pour voltiger en l’air, mais pour connaitre comme
nous avons a vivre, qu’il y ait sagesse conjointe avec la con-
naissance de régler notre vie comme il appartient. » (34, 514.)

Comment éviter le double écueil que Calvin ne se lasse
pas de signaler aux chrétiens, I'indiscréte et orgueilleuse
curiosité qui aspire & scruter les insondables profondeurs
de Dieu, et l'inertie indifférente de la conscience qui ne
cherche pas a s’instruire et & connaitre la volonté divine? Il
faut apprendre docilement « en I'école de Dieu » et s’en tenir
a ce qu’il daigne nous révéler. Car c’est lui-méme qui nous
éclaire dans la mesure ou cela nous est utile. « De com-
prendre les secrets de Dieu est un don spécial, c’est un
trésor qui nous est fermé jusques a ce que Dieu vienne par
sa pure bonté nous illuminer et qu’il nous en distribue
ce que bon lui semble ...Il nous faut regarder a Dieu tou-
jours; mais en premier lieu nous lui devons demander qu’il
nous donne les yeux. Et cependant aussi nous le devons con-
templer au miroir qu’il nous présente, c¢’est assavoir en sa
parole et puis en ses ceuvres, et cheminer en telle sobriété,
que nous ne veuillions point nous enquérir plus qu’il ne
nous est licite et qu’il ne nous le permet. Il y a donc une
facon de regarder Dieu qui est bonne et sainte, c’est que
nous le contemplions d’autant qu’il lui plait se manifester a

1 Voy. aussi 35, 397-399; 33, 201-202; 35, 387-388. 472-473; 34, 441-442;
33, 237-238; 34,255-256 ; 34, 522523 33, 533-534; 33, 159161,



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D’APRES CALVIN 105

nous, et, nous défiant de notre intelligence, que nous lui de-
mandions d’étre illuminés par son saint Esprit et que nous
n’ayons point une curiosité trop grande ni présomption de
savoir plus qu’il ne nous permet.... Puisque Dieu s’est dé-
claré & nous, selon qu’il savait nous étre propre et utile pour
notre salut, tenons-nous & cette connaissance qu’il nous en
donne, et n’allons point nous égarer ni ca ni la. » (34, 512;
35, 245.)

Cette révélation, qui nous dispense avec mesure les vérités
dont nous avons besoin et qui nous cache celles que nous
ne pouvons pas encore supporter, cette parole que le Saint-
Esprit scelle dans les cceurs et éclaire de sa divine lumiére,
se confond, pour CGalvin, avec la Bible. « Nous ne savons
croire sinon ce qui nous a été montré de Dieu : il faut donc
l1a venir que notre foi soit fondée sur la Parole de Dieu et que
I’Ecriture sainte soit toute notre sagesse. » (35, 484.) — Sou-
vent, dans les ouvrages de Calvin, l'identification de la parole
ou de la volonté de Dieu avec I'Ecriture est entendue dans
un sens géneéral; elle implique un jugement de valeur qui
ne porte que sur le caractere religieux et moral des livres
saints, sur leur efficacité pratique, sur leur vertu édifiante
et sanctifiante. Ainsi comprise, la pensée de Calvin est juste,
heureuse et féconde. Qui ne souscrirait aux paroles sui-
vantes? « Dieu seul connait bien ce qui nous est propre et
utile. Et ainsi qu’il nous suffise d’étre enseignés en son école,
d’apprendre ce qu’il nous montre. Au reste, que nous con-
naissions sa volonté ainsi qu’elle est contenue en I’Ecriture
sainte. Et cependant que nous ne soyons point si ingrats de
rejeter le bien que Dieu nous veut faire et qu’il nous offre,
que nous soyons la attentifs et que nous mettions peine de
nous dépouiller de toutes nos affections mauvaises, et que
nous souffrions tellement d’étre enseignés de notre Dieu, que
nous soyons édifiés en ce qu’il nous montre, que nous y pro-
fitions de plus en plus et que nous désirions d’y étre con-
firmés tout le temps de notre vie.» (34, 520. Comp. 35,
242-343.) — Cependant Calvin ne se maintient pas toujours
sur le terrain purement expérimental, ou plutot la révélation



106 P. LOBSTEIN

chrétienne qui s’est légitimée a sa conscience et qu’il a em-
brassée par la foi, prend, & ses yeux, une forme plus pré-
cise et plus étroite; elle n’est pas seulement un témoignage
de la sagesse et de I'amour de Dieu, la manifestation de la
volonté divine s’exprimant dans les documents de ’ancienne
et de la nouvelle alliance, elle se transforme en une autorité
dogmatique qui s’impose & l'intelligence, en une régle qui
veut étre obéie par la volonté. Des lors I'Ecriture sainte ap-
parait de nouveau au fidéle comme le code inspiré et infail-
lible, dontil faut tenir pour véritable et authentique chaque
article et chaque lettre, en sorte que la foi s’identifie avec la
croyance, et que I'on n’est chrétien qu’a la condition de sa-
crifier son intelligence sur l'autel d’une obéissance aveugle
et d’une soumission sans bornes. Ainsi reparait I'intellectua-
lisme funeste que nous avons rencontré a chacun des tour-
nants d’une route qui, en apparence, nous eloignait de I'an-
cienne scolastique, mais qui, aprés d’audacieuses montées et
d’heureuses perspectives sur de nouveaux horizons, nous
ramene en arriére et nous fait revenir a notre point de départ.
Alors s’évanouissent les apercus originaux et profonds
qu'avait ouverts le réformateur sur les régions encore inex-
plorées du symbolisme religieux; alors s’éteignent les lueurs
prophétiques et les pressentiments révélateurs de la foi
chrétienne, fille libre et joyeuse de I’Evangile du salut ; alors
lagnosticisme spirituel, fait d’humilité et de confiance, finit
par se réduire & une adhésion docile & la formule rigide de
la doctrine scripturaire. La théorie de la connaissance reli-
gieuse qui, sur les pas de Luther, ou plutdt sous 'inspiraton
de la religion de I’Esprit, s’engageait dans des voies pleines
d’avenir et riche de promesses, abjure ses sainies hardiesses
et rentre dans les ornieres de la religion d’autorité et de
I’ancienne scolastique. Ce n’est pas la peine de 'y suivre;
ce serait reproduire les errements de I’école que maintes fois
le réformateur paraissait avoir abandonnés, mais avec les-
quels il n’avait pas su rompre sans retour.



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D’APRES CALVIN 107

VI

En recueillant les traits esquissés dans les pages qui pré-
cedent et en essayant d’en faire la synthése, nous nous sou-
viendrons de ce que nous avons dit au début de cette étude.
Calvin n’a jamais éprouvé le besoin ni émis la prétention de
constituer une théorie de la connaissance religieuse. Comme
Luther, il ne fit qu’aborder accidentellement, ou plutot indi-
rectement ce probléme. Pour fixer la nature et le caractére
de la foi chrétienne au sens évangélique, pour combattre la
notion scolastique de 'autorité infaillible de I’Eglise et de la
tradition, pour revendiquer les droits de la conscience éclairée
par le témoignage du Saint-Esprit, il fut amené & formuler
guelques principes dont il ne mesura pas toute la poriée et
dont il ne songea pas a tirer les derniéres conséquences. Ces
principes se trouvent mélés a une série de théses empruntées
4 la théologie du passe.

De 14 les incohérences et les contradictions que présentent
les idées de Calvin sur la connaissance religieuse. Il affirme
le caractére expérimental et pratique de la connaissance de
Dieu: selon lui, elle n’est pas indépendante des dispositions
intimes du sujet, elle sollicite toutes les énergies de son étre
moral, elle engage sa personne et sa conscience, elle se réa-
lise par un acte de foi, par le don du cceur qui n’est possible
que sous l'action du Saint-Esprit, au prix d’une nouvelle
naissance et d'une vie consacrée & Dieu. D’autre part, Calvin
fait de cette méme connaissance, une fonction théorique ; il
I'identifie avec I'idée compléte et exacte que nous pouvons
nous former des choses divines a I’école de ’Ecriture sainte;
elle est le résultat d'une opération intellectuelle, d’une ad-
hésion de la pensée a la doctrine biblique, d’'une soumission
de la raison a l'autorité d’'un code inspiré. Dans ces con-
ditions, la foi ne se distingue plus de la croyance, et 'ortho-
doxie correcte et rigoureuse est & la fois la condition, la ga-
rantie et le critére d’un christianisme vivant et authentique.

De méme, Calvin est profondément pénétré du caractére



108 P. LOBSTRHIN

relatif et symbolique de nos conceptions religieuses, 1l sait
que Dieu accommode ses révélations & nos facultés et a nos
besoins spirituels; il répete que nous ne connaissons pas
Dieu dans son essence transcendante, mais uniquement dans
le rapport qu’il soutient avec nous, il ne veut s’enquérir que
des vérités manifestées par les effets salutaires ou redouta-
bles de la présence et de I'action de I’Eternel. Et cependant,
malgré cette sage et humble réserve, il agit comme ¢’il lui
était permis et possible de pénétrer jusqu’au fond du sanc-
tuaire; il oublie que nous ne connaissons que fragmentaire-
ment et que nous ne plongeons nos regards que dans un mi-
roir obscur et imparfait ; il maintient et canonise les formules
christologiques et trinitaires des Péres et des conciles, il
précise la doctrine de la prédestination avec une rigueur
que n’a pas atteinte 'esprit subtil et profond d’Augustin, il
place tous ces dogmes sous la sanction d’une autorité impla-
cable. L’apotre de I'Esprit, l'interpréte de I’Evangile, le
héraut de la foi libre et forte se fait inquisiteur et bourreau.

Assurément nous ne reprocherons pas & Calvin de n’avoir
pas formulé le probléme de la connaissance religieuse dans
des termes qui nous sont familiers aujourd’hui, ni de ne
Iavoir pas envisagé sous ’angle tracé par la pensée contem-
poraine. Les conquétes de la psychologie moderne nous ont
mis en présence de questions dont le réformateur ne soup-
connait pas I'existence. Il serait puéril de chercher dans ses
ceuvres la réponse 4 des problémes qui n’existaient pas pour
lui. Il serait plus absurde encore de s’étonner qu’il ait pu
ignorer des vérités qui aujourd’hui nous semblent élémen-
taires. Mais on commettrait une ceuvre non moins grave en
se dissimulant les incohérences et les contraditions de ses
idées sur la connaissance religieuse.

Aussi bien ces contradictions et ces incohérences s’expli-
quent-elles sans peine. Elles ne sont qu’un cas particulier
qui rentre dans 'ensemble de la théologie de Calvin et de
celle de tous les réformateurs.

En effet, on peut observer chez chacun d’eux un double
courant religieux et dogmatique. L’'un de ces courantis nous



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D’APRES CALVIN 109

entraine vers le passé, vers la religion d’autorité, dont Rome
est le fidele organe et la gardienne vigilante et sévere; 'autre
en nous ramenant a I’Kvangile, nous porte vers I'avenir et
nous garantit le progres, a la condition que nous mainte-
nions P'orientation donnée par 'Esprit et par la foi libre et
joveuse de nos péres spirituels. Les courants se rencontrent
dans la conscience de nos réformateurs et existent chez eux,
sans qu’ils se doutent de I'antinomie irréductible qui régne
entre I'un et 'autre. Aujourd’hui cette contradiction éclate
aux yveux des observateurs les plus superficieis. 11 faut opter
entre le principe autoritaire de la scolastique et le principe
spirituel de I’'Evangile.

Les notions de Calvin sur la connaissance religieuse souf-
frent du dualisme latent qui travaille tout le systeme de la
théologie calvinienne. Il y a, dans ce que nous n’osons pas
appeler son programme, un double élément dont nous avons
constaté la présence persistante et invariable. Qu'on s’en
tienne résolument & la partie spirituelle et évangélique de ce
programme, que 'on dégage de la scolastique autoritaire du
théologien intellectualiste ’ame libre et féconde du réfor-
mateur religieux, qu’en suivant les indications fournies par
lui-méme on cesse de confondre la croyance et la foi, qu’on
se souvienne du caractére relatif et symbolique de tous nos
dogmes, et 'on rentrera dans le grand courant de la tradi-
tion protestante, inaugurée par Luther et développée par le
plus glorieux de ses collaborateurs.

On peut affirmer sans présomption que la théologie mn-
derne a fait son choix; elle s’est engagée avec une entiére
décision dans la voie frayée par la fol souverainement indé-
pendante et vraiment religieuse de nos réformateurs. Des
points les plus opposés de I'’horizon théologique un nombre
sans cesse grandissant de travailleurs se rencontrent sur la
base large et solide d’'un consensus religieux et dogmatique.
Sans parler des pays de langue allemande et anglaise, la
théologie évangélique de France n’obéit pas & un autre mot
d’ordre. Elle rallie sous le drapeau du symbolo-fidéisme tous
les esprits qui aspirent et collaborent & un renouvellement



110 P. LOBSTEIN

de la dogmatique traditionnelle. Ne nous y trompons point:
ce que 'on désigne sous ce terme inélégant et barbare, mais
singuliérement commode et expressif, n’est pas un mouve-
ment accidentel, caprice individuel d’'un docteur ou mode
passagere d’'une école; il est le produit naturel et nécessaire
de I’évolution scientifique issue des principes religieux de la
Réforme ; il est 'application fidéle et conséquente d’un pro-
gramme dont les lignes maitresses ont été tracées par Luther
et Galvin; il est l'interprete docile et rigoureux de la fol
protestante, de cette fiducia cordis qui se nourrit de la moelle
de ’Evangile et qui s’appuie sur le seul fondement qui de-
meure, Jésus-Christ, le méme, hier, aujourd’hui, éternel-
lement.




	La connaissance religieuse d'après Calvin : étude d'histoire et de dogmatique

