
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1909)

Heft: 1-2

Artikel: La connaissance religieuse d'après Calvin : étude d'histoire et de
dogmatique

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA

CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN

Etude d'histoire et de dogmatique

PAR

P. LOBSTEIN

A MONSIEUR E. MENEGOZ
Professeur à la Faculté de théologie protestante de Paris.

Eommage de confraternité religieuse el théologique.

Le problème de la connaissance religieuse : conditions dans

lesquelles il se pose. — Comment Luther fut amené à le traiter. —

Inconséquences de la pensée de Luther : la notion évangélique
de la foi et la conception scolastique de l'autorité. — Position
analogue de Calvin.

I. Le caractère expérimental et pratique de la connaissance
religieuse. — Axiome sur lequel repose la théorie calviniste de

la connaissance religieuse : impuissance radicale de l'homme
naturel à saisir les choses divines. — Les sciences humaines et la
connaissance religieuse : caractère théorique et objectif de celles-

là, nature pratique et subjective de celle-ci. — Connaître Dieu
religieusement, c'est le connaître dans son rapport avec le sujet
religieux. — La connaissance religieuse et la vie religieuse :

pour connaître la vérité, il faut vivre dans la vérité. —
L'individualisme religieux. — Mode de propagation de la connaissance
religieuse. — Son caractère téléologique.

IL Le fadeur objectif de la connaissance religieuse. — Nécessité

d'une révélation divine. — Mode de la révélation divine : la
nature, la loi et les prophètes, la personne et l'œuvre de Jésus-

Christ, la parole de Dieu. — La parole de Dieu et l'Ecriture



54 P. LOBSTEIN

sainte. — L'Ecriture sainte et le témoignage du Saint-Esprit. —
Un nouveau problème.

III. Les conditions subjectives de la connaissance religieuse.
— Elles sont d'ordre moral et spirituel : le réveil de la conscience,
la régénération du cœur et de la vie. — La connaissance
religieuse et la foi évangélique ; origine et nature de celle-ci. —
Corrélation entre l'Evangile, message du salut, et la foi, don du

cœur. — Double déviation de la pensée réformatrice de Calvin :

identification de la parole de Dieu avec la Bible infaillible ;

confusion de la foi et de la croyance. — Connexion de cette double

erreur ; son explication historique. — Retour à l'intellectualisme.
— Contradiction intime et irréductible entre ce catholicisme
transposé et le principe évangélique de la foi personnelle.

IV. L'objet propre de la connaissance religieuse. — Dieu dans

son rapport avec le sujet auquel il se révèle. — Le Dieu créateur

: la connaissance religieuse de la création. — La Providence:
confiance chrétienne et connaissance religieuse ; la prière. — Les
attributs divins : toute-puissance, justice, sagesse, bonté. — Jésus-

Christ : double série d'affirmations ; foi religieuse et croyance
dogmatique.

V. Les limites infranchissables de la connaissance religieuse.
— Nécessité psychologique de l'anthropomorphisme en matière
religieuse. — Caractère et but des anthropomorphismes renfermés
dans l'Ecriture sainte. — Le Dieu révélé et le Dieu caché. —
Double écueil à éviter : la curiosité présomptueuse qui ose scruter

les mystères de la divinité, et l'inertie spirituelle qui néglige
les lumières de la révélation. — Moyens d'éviter cet écueil : s'en

tenir à la vérité qu'enseigne la parole de Dieu. — Le témoignage
religieux de la volonté divine et la formule dogmatique de l'autorité

scripturaire. — Contradiction persistante entre la tradition
scolastique et le principe évangélique.

VI. Conclusion. — Coup d'œil rétrospectif et jugement final. —
Nécessité d'opter entre le principe autoritaire de la scolastique et
le principe spirituel de l'Evangile. — Le programme religieux de

la Réforme et la théologie symbolo-fidéiste.

Les grandes époques de foi et de vie chrétienne ne sont
généralement pas celles qui donnent naissance à des théories
critiques ou dogmatiques de la connaissance religieuse. Loin
d'être des créations immédiates et spontanées de l'âme qui



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 55

croit et adore, ces théories sont le produit d'une réflexion
qui suit parfois de loin l'éclosion de la piété, les réveils de

la conscience individuelle ou collective, les manifestations
libres et primesautières de la religion. De même que la poésie
et l'éloquence précèdent les règles formulées par les
grammairiens et les rhéteurs, l'inspiration religieuse est antérieure
au travail de la science et aux définitions de l'école. Ce n'est
qu'après l'âge héroïque des initiateurs, après l'ère des

prophètes et des apôtres que paraissent les scribes, les rabbins,
les docteurs : aux œuvres vivantes des grands inspirés ils
appliquent les procédés de leur analyse, de leurs classifications

et de leurs systèmes. Tel le géologue, qui, après
l'extinction graduelle du volcan, s'efforce de décrire et de classer

les blocs de la lave refroidie.
Le protestantisme ne fait pas exception à une loi qu'attestent

de concert la psychologie et l'histoire. Gomment Luther
fut-il amené à réformer l'Eglise, à renouveler la piété et la

morale, à susciter un mouvement dont il était loin de

soupçonner la portée et de prévoir les conséquences? Est-ce en
élaborant un système dogmatique ou une théorie de la
connaissance qui pût lui servir de levier pour déplacer l'axe du
monde religieux et spirituel de son temps En aucune façon.
Tout le monde sait que la grande révolution s'opéra tout
d'abord dans les intimes profondeurs de sa conscience. Le
drame qui se déroula dans la cellule du moine d'Erfurt prit
naissance dans les luttes et les angoisses d'une âme aux prises
avec le sentiment du péché et avec la crainte des jugements
de Dieu ; il trouva son bienheureux dénouement, non dans
la découverte d'une vérité théorique et spéculative, mais dans

une délivrance spirituelle et morale, dans la certitude d'une
pleine et parfaite réconciliation avec Dieu, dans la paix et la

joie du pardon et du salut. La triomphante expérience de la
grâce de Dieu en Jésus-Christ fut pour le réformateur le point
de départ d'une vie nouvelle, qui se retrempait incessamment
à la source d'où elle procédait, c'est-à-dire l'Evangile incarné
dans la personne et l'œuvre du Sauveur.

Une fois en possession de cet inestimable trésor, Luther



56 P. LOBSTEIN

entreprit de mettre en valeur les richesses qu'il avait reçues
gratuitement et qu'il entendait distribuer gratuitement à ses

frères. En accomplissant cette mission libératrice, ce ministère

de redressement, de consolation et d'espérance, le chrétien

dut faire œuvre de théologien. Docteur en théologie,
professeur à l'université de Wittemberg, il se sentait appelé
non-seulement à témoigner de ce qu'il avait vécu, souffert et

conquis, mais aussi à dégager de ces expériences les

enseignements qu'elles renfermaient et à les éclairer de la lumière
de la parole de Dieu. Dans le cours dece travail il fut amené
à préciser la nature de la foi évangélique, à en déterminer
les caractères et la valeur, à la distinguer de la simple
croyance théorique, de la frigida opinio des docteurs, ou de
l'obéissance passive à l'autorité de l'Eglise. Il se trouva qu'en
se livrant à ces réflexions Luther posa, occasionnellement et
le plus souvent sans intention systématique, une série de

principes qu'il suffit de grouper et de coordonner pour en

tirer une théorie singulièrement originale et nouvelle de la
connaissance religieuse. Implicitement contenue dans la
notion de la foi, cette théorie ne fut jamais constituée par
Luther d'une manière indépendante et sous l'empire de

préoccupations didactiques : il la pratiqua et l'appliqua sans en
avoir rigoureusement formulé les termes ni tiré logiquement
les conséquences. Cela est si vrai que les principes nouveaux,
corollaires de la notion évangélique de la foi, n'arrivèrent
jamais à éliminer complètement les habitudes et les procédés

que l'ancien moine devait à la philosophie et à la théologie
du moyen âge : la méthode scolastique, essentielle à la
religion d'autorité, coexistait dans son esprit avec la méthode
évangélique, issue de la foi libre et personnelle de l'enfant de

Dieu.
L'essai a été fait plus d'une fois de réduire en un corps de

doctrines les principes de la connaissance religieuse, épars
dans les ouvrages du réformateur saxon4. Un travail pareil n'a

1 Voyez surtout H. Schultz, Luthers Ansicht von der Methode und den Grenzen

der dogmatischen Aussagen über Gott (Zeitschrift für Kirchengeschichte,
herausgegeben von Th. Brieger, t. IV, 1881, p. 77-104).



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 57

pas été tenté sur l'œuvre de Calvin ; mais la théologie française

possède une étude qui, tout en embrassant un sujet
plus vaste, renferme de précieuses indications sur le principe
et la méthode de la connaissance religieuse d'après Calvin.
Dans une thèse extrêmement remarquable, un des plus
brillants élèves de la Faculté de théologie protestante de Paris,
M. Charles Lelièvre a essayé de montrer que la maîtrise de

l'Esprit est l'idée fondamentale du système de Calvin1. Quelle
est l'influence de cette notion sur les doctrines calvinistes de

la justification par la foi et de l'Ecriture sainte, des
sacrements et de la prédestination Dans quelle mesure le
réformateur a-t-il été fidèle à son principe et dans quelle mesure
s'en est-il écarté? Quelle est la solution que Calvin fait entrevoir

en révélant à la conscience protestante la religion de

l'esprit et en préparant l'avènement de la théologie de l'esprit?
Tel est l'objet de l'enquête à la fois historique et dogmatique
qu'ouvrit, avec une superbe vaillance, le jeune critique, qui
s'inspirait du symbolisme de Sabatier et du fidéisme de

Ménégoz non moins que de la notion calviniste du témoignage

intérieur de l'Esprit. Nous estimons que, dans ses-

grandes lignes, la démonstration de M. Lelièvre est irréfutable.

Mais sa thèse, à laquelle nous aurons plus d'une fois
l'occasion de nous reporter, ne rend pas inutile une étude

plus directe et plus complète sur la connaissance religieuse
d'après Calvin. Non point que le réformateur ait créé de

toutes pièces une théorie de la connaissance religieuse ; mais

comme Luther, dont il a profondément subi l'influence, il a

appliqué, dans une large mesure, une méthode nouvelle, une
méthode vraiment évangélique, à la connaissance de la vérité
chrétienne. Comme chez Luther, cette théorie et cette
méthode ne sont pas arrivées à s'affranchir complètement du
joug de l'intellectualisme scolastique ; elles ont même
rencontré chez Calvin, un obstacle plus sérieux et plus difficile
à vaincre. L'auteur de l'Institution chrétienne n'a pas, vis-

1 La maîtrise de l'Esprit, essai critique sur le principe fondamental de la

théologie de Calvin, Paris 1901. — Cf. M. Pannier, Le témoignage de l'Esprit,
essai sur l'histoire du dogme dans ia théologie réformée, Paris 1893.



58 P. LOBSTEIN

à-vis de l'Ecriture sainte, la liberté dont use souvent son

illustre prédécesseur; plus soumis à la lettre des documents

bibliques, il en vint souvent à confondre la foi religieuse, la

fiducia cordis, avec la croyance au témoignage scripturaire,
tant il est vrai que le principe nouveau, le ferment de l'Evangile

ne réussit pas à pénétrer du premier coup la matière

trop longtemps morte que l'Eglise rajeunie avait héritée des

institutions du passé

Essayons de recueillir et de coordonner les principes essentiels

de Calvin sur ce grave et délicat sujet. Nous nous
bornerons à relever les aspects vraiment nouveaux et originaux
de la pensée du réformateur, ceux qu'il a indiqués ou
développés à la suite de Luther ou d'accord avec lui. Quant aux
éléments empruntés à la tradition scolastique, il suffira de

les noter en passant, sans y insister ; bien qu'ils occupent
une place considérable dans le système de Calvin, ils ne
méritent pas d'être étudiés en eux-mêmes. Nous aurons soin
de laisser le plus souvent la parole au réformateur, en nous
appliquant à grouper et à éclairer de leur vrai jour les

déclarations les plus caractéristiques renfermées dans ses

ouvrages L

I

L'axiome sur lequel reposent toutes les affirmations de

Calvin relatives à la connaissance religieuse, c'est l'incapacité

radicale et la foncière impuissance de l'homme naturel.
La chute n'a pas seulement asservi sa volonté, elle a altéré
son jugement. Cette conséquence déplorable tient à ce que
la connaissance de Dieu n'est pas chose purement théorique,
mais expérience pratique, engageant toute la personnalité
humaine, sollicitant toutes les énergies de sa conscience et de

son cœur, mettant en branle toutes les facultés de son être

spirituel. Sans doute le pécheur conserve l'organe par lequel

1 Toutes nos citations se rapportent à la grande édition critique du Corpus

Reformatorum; nous nous permettrons d'en moderniser légèrement
l'orthographe.



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 59

il saisit les réalités du monde visible, il n'a pas perdu la
compréhension des choses terrestres, il lui est possible de
connaître ce qui tombe sous ses sens et même ce qui relève des

sciences humaines; sa raison est capable de s'élever très
haut dans l'ordre naturel, mais il n'en est pas de même delà
connaissance de Dieu1. Bien que celle-ci soit aussi «

naturellement enracinée en l'esprit humain », elle est « ou étouffée

ou corrompue partie par la sottise, partie par la malice » de

notre cœur2. « Notre raison et intelligence ne s'étend point
plus loin qu'aux choses d'ici-bas et qui concernent la vie
présente; mais quand nous voulons monter jusques au royaume
des cieux et nous enquérir de ce qui appartient à la vie
éternelle, là nous défaillons et y sommes tout aveugles... Si nous
voulons savoir ce qui nous compete, demandons à Dieu qu'il
nous le révèle par son saint esprit, car il faut là venir... Les

hommes ne se doivent point fier en leur sens propre, ni
s'attribuer un esprit tant aigu et subtile, qu'ils comprennent la
raison des œuvres de Dieu.... Nous pouvons bien avoir
quelque appréhension des choses qui sont ici-bas, et combien
qu'elles soient obscures, tant y a que Dieu nous les révèle,
et ceste cognoissance là s'appelera de nature, pour ce que nous

voyons que tous en sont participans, encore que ce ne soit
point en mesure égale. Mais quand il est question de connaître

que c'est de Dieu ou de ses jugements, là il faut que tous
les sens humains s'esblouissent, et d'autant plus que les

hommes penseront s'élever, il faudra qu'ils soient abattus
et confus. » (34, 509-511.)

Dans la sphère ainsi déterminée et limitée aux choses de

Dieu, la connaissance religieuse ne se réalise pas à l'aide des

facultés théoriques ou spéculatives, elle ne procède pas à

l'instar des sciences dont l'objet est toujours hors du moi,
elle n'aspire pas à la possession d'une vérité impersonnelle,

1 « II est vrai que nous pourrons bien apercevoir que Dieu conduit et gouverne

tout, mais ce ne sera pas de notre sens naturel, il faut que notre foi ait ici son

règne, il faut que nous regardions plus loin qu'aux choses présentes et visibles »

(34, 385).
5 Instit liv. I, chap. 3-4.



60 P. LOBSTEIN

indépendante des dispositions intimes du sujet ; elle ne saisit

pas Dieu comme un phénomène du monde extérieur ou

comme un théorème démontrable par une argumentation
rationnelle. Dieu ne se révèle que dans la conscience du

croyant, par la piété et la foi de celui qui est accessible aux
manifestations du divin. « A parler droitement, nous ne
disons pas que Dieu soit connu, où il n'y a ni religion ni
piété.... De quoy servira-t-il de connaistre un Dieu avec lequel
nous n'ayons que faire? Plutôt la cognoissance que nous
avons de luy doit en premier lieu nous instruire à le craindre

et révérer, puis nous enseigner et conduire à chercher
de luy tous biens et luy en rendre la louange. Et de fait,
comment Dieu peut-il nous venir en pensée que nous ne

pensions quant et quant, veu que nous sommes sa facture,
que de droit naturel et de création nous sommes sujets à son

empire, que notre vie luy est due, que tout ce que nous
entreprenons et faisons se doit rapporter à luv.... D'autre part,
il est impossible d'apercevoir clairement quel est Dieu, sans
le connaistre source et origine de tous biens ; dont les hommes

seroyent incités d'adhérer à luy et y mettre leur fiance,
sinon que leur propre malice les destournât de ce qui est
bon et droit. » (Institution I, 2, 1-2.)

On voit que sur ce point Calvin parle comme Luther. L'un
et l'autre réformateur insistent sur le caractère pratique et

subjectif de la connaissance religieuse. « Ce n'est point le

tout que nous ayons une chose en nostre cerveau, mais il
faut qu'elle nous soit imprimée au cœur. Ceste doctrine n'est

point spéculative (comme on dit) comme sont les sciences
humaines : car là c'est assez d'avoir conçu ce qui en est,
mais de ceste-ci, il faut qu'elle soit enracinée en nos cœurs.
Or regardons maintenant si nous avons une telle persuasion
de la volonté de Dieu, que nous n'ayons besoin que tous les

jours on nous la recorde et monstre.... Il faut que toute
arrogance soit mise bas et que nous tendions à estre enseignés
de Dieu. » (C. R. 35, 125.)

Cette connaissance pratique et vivante de Dieu sensible au
cœur et affirmé par l'énergie de la volonté, est bien différente



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 61

de la science qu'enseigne l'école; elle ne s'apprend pas aux
pieds des docteurs scolastiques, Rome et la papauté en ignorent

et en méconnaissent la vertu salutaire et la divine
efficacité. La théologie des Papistes n'est que « vent et
enflure. » Elle « dessèche au lieu de repaistre. » « Quand il
n'y aurait en la Papauté nulle doctrine mauvaise de soy et

qui fût pleinement fausse, si est-ce néanmoins qu'il faut
détester un tel style qu'ils ont controuvé, car par ce

moyen ils ont perverti le vray style et naturel de la parole
de Dieu. » (C. R. 33, 709-710.) Loin d'être une « nue et seule

connaissance de Dieu ou intelligence de l'Ecriture, laquelle
voltige au cerveau sans toucher le cœur, telle qu'a coutume
d'estre l'opinion des choses lesquelles nous sont confirmées

par quelque probable raison » (22, 47), la connaissance

religieuse a son siège et son organe dans les facultés
affectives et les énergies spirituelles de l'âme humaine.
Aussi prend-elle naissance dans les profondeurs de la
conscience, pour se développer et s'affermir au milieu des épreuves,

des luttes et des tentations de l'existence journalière.La
vie de tous les héros de la foi est la perpétuelle et éloquente
illustration de cette simple et élémentaire vérité. « Job n'est

point un spéculatif, mais il est un vrai praticien des choses

dont il parle, c'est-à-dire des jugements de Dieu. Et de fait
sans cette expérience ici, nous ne pouvons pas cognoistre ni
Dieu, ni sa main, ni sa vertu, ni sa justice, ni rien qui soit.
Il est vrai que tous ne seront pas examinés comme Job, c'est-
à-dire d'une telle rigueur, mais il faut que nous venions à

l'épreuve, ou nous n'aurons que de vaines spéculations. Si

Dieu ne nous a ajournés quelquefois et que nous ayons senti
ce qu'il en est de nos péchés et de la mort éternelle, que
nous ayons connu que nous sommes destitués de salut et

que nous sommes forclos de toute espérance quant à nous,
jamais nous ne saurons traiter à la vérité que c'est de Dieu,
nous ne saurons pas (dis-je) un seul mot de luy, oui d'affection.

Car ces babillards qui s'en jouent, il est vrai qu'il
auront assez belle apparence, ils auront leurs fanfares devant
les hommes, mais il n'y aura nulle fermeté. Voulons-nous



62 P. LOBSTEIN

donc parler de Dieu à bon escient et comme nous devons? Il
est besoin que nous ayons été exercés auparavant et que nous

soyons venus à la pratique, c'est-à-dire qu'il nous ait pressés,
afin que nous cognoissions que c'est de luy et de nous. »

(33,625.)
Cette connaissance qui s'acquiert par la pratique, qui ne

se résout pas en paroles, mais se traduit en actes1, ne s'en

tient pas à la simple croyance à l'existence de Dieu ; il ne lui
suffit pas d'affirmer que Dieu est ; elle implique et suppose
un rapport entre le sujet religieux et l'objet de sa foi,
rapport dans lequel se révèlent à l'âme religieuse toutes les
richesses et toutes les grâces que le Père céleste communique
à ses enfants. « Par ces paroles « je crois en Dieu, » nous ne-

sommes pas seulement enseignés de croire que Dieu est,
mais plustôt de cognoistre qu'il est notre Dieu et nous confère
d'estre au nombre de ceux auxquels il promet qu'il sera Dieu
et lesquels il reçoit pour son peuple. » (22, 52-53, cf. 22, 33,
35-36.) ce Ce n'est pas le tout de confesser qu'il y a un Dieu,
mais il faut le connaître tel qu'il est, lui réservant son
honneur et tout ce qui lui appartient, car si je ravis à Dieu une
partie de sa gloire pour m'en revêtir, qui suis-je?... Il est

besoin, quand on nous parle de Dieu, qu'il nous soit qualifié,
c'est-à-dire qu'on le sente quel il est. Et voilà pourquoi
l'Ecriture sainte tant souvent lui adjoint des titres, ne se

contentant pas de son nom simple, mais l'intitulant Tout
puissant, Tout sage, Tout juste, lui seul qui a immortalité en

soi, après qu'il a tout créé, qu'il gouverne tout. A quel propos

est-ce que cela est dit, sinon pour réveiller les hommes

qui sont par trop stupides et n'honorent point Dieu selon

qu'il est digne? Bref, autant de fois que l'Ecriture sainte

1 Cf. 33, 396 : « Ce passage a plus besoin d'être bien médilé que d'être bien

exposé de paroles. Nous voyons que le tout gît en pratique. » — Institution
chrétienne III, 6, 4: « Ce n'est pas une doctrine de langue que l'Evangile, mais de

vie: et ne se doit pas seulement comprendre d'entendement et de mémoire,

comme les autres disciplines, mais doit posséder entièrement l'âme et avoir son

siège et réceptacle au profond du cœur, autrement il n'est pas bien reçu.... »

(Lire tout le paragraphe.)



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 63

honore Dieu, c'est pour nous reprocher notre ingratitude et

stupidité, que nous ne lui rendons pas ce qui lui est dû,
mais le dépouillons de sa vertu et de sa gloire en tant qu'en
nous est, si pour le moins nous le tenons pour tel qu'il est,.

pour l'adorer et nous humilier devant lui, et l'exalter et le

magnifier comme il ie mérite. » (34, 689, 408.)
Connaître Dieu religieusement, ce n'est pas savoir ce qu'il

est en lui-même et rendre compte des propriétés de son
essence et des modes de son action, c'est le connaître dans son

rapport avec nous, c'est être instruit de ses intentions à notre
égard, c'est répondre à ces intentions en entrant en
communion avec lui, en nous livrant à son action, en nous
confiant à sa bonté toute puissante et à sa sainte charité.
« Dieu veut que nous le connaissions être notre seul Dieu,
qu'il a en soi toute plénitude de biens, qu'il est notre Père ; et

que nous ne fassions plus de discours, comme les hommes
sont enclins à voltiger, qu'ils se feront toujours des dieux
nouveaux. Ils confesseront bien qu'il y a un Dieu souverain,
mais cependant ils ne se peuvent reposer du tout sur lui, ils
sont en doute et en branle: et qu'est-ce que Dieu? quel est-

il? Voilà donc notre Dieu qui veut nous retirer de toutes

imaginations extravagantes et veut que nous ayons un arrêt
posé et rassis, pour dire: Seigneur, tu as créé le ciel et la

terre, tu as toutes choses en ta main et sous ton empire,
c'est à toi que tout honneur est dû, c'est à toi qu'appartient
toute puissance. Voilà pour un item. Mais il nous faut venir
au second, c'est que nous le connaissions être notre père,
tellement que nous soyons assurés qu'il nous aime et qu'il a

soin de notre salut. Car si nous n'avions que cela, c'est assavoir

de le connaître Dieu, ce serait pour nous laisser
toujours en frayeur; et même la majesté de Dieu nous épouvante

de soi : que nous tâcherons de fuir au lieu de nous
approcher de lui, jusques à tant qu'il nous ait certifié de sa

bonté paternelle. Ainsi donc le principal est, après lui avoir
attribué toute puissance et vertu, que nous sachions qu'il
nous a reçus et adoptés pour son peuple, et qu'il nous veut
tenir en sa garde, tellement que nous puissions dire notre



64 P. LOBSTEIN

vie être du tout heureuse, d'autant qu'il nous a séparés
d'avec le reste du monde, et qu'il nous a voulu donner ce

privilège, que nous le puissions invoquer, pour avoir notre
recours à lui, pour avoir pleine fiance que jamais il ne nous
oubliera, qu'il ne nous pourvoye de toutes choses qui sont
requises non seulement pour cette vie terrienne, mais pour
notre salut éternel. Voilà donc quelle est la vraie connaissance

de Dieu : ainsi, quand nous ne venons point là, nous
sommes sourds, nous sommes aveugles, nous sommes insensés.

Concluons toujours que jusques à tant que nous ayons
appris d'adorer notre Dieu, de nous assujettir pleinement à

lui pour faire hommage à sa majesté, qu'aussi nous ayons pris
tout notre contentement et repos en sa grâce et en son amour
paternel pour nous y appuyer du tout, et pour conclure que
notre salut est assuré en lui; si nous n'avons connu cela,
c'est signe que nous n'avons rien connu, et que nous sommes

toujours pauvres bêtes. » (28, 501-502.)
Ainsi comprise, la connaissance religieuse est inséparable

de la vie religieuse, celle-là procède de celle-ci ; nous ne

pouvons saisir la vérité divine que dans la mesure où nous
vivons de la vie divine. Dans un intéressant passage d'un
sermon sur l'harmonie évangélique, Calvin exprime cette
idée sous une forme originale et pittoresque. En commentant
la parole de Dieu, « heureux ceux qui sont nets de cœur,
car ils verront Dieu », il se livre à un développement qu'il
vaut la peine de transcrire in extenso : la page qu'on va lire
est inspirée et dominée par une pensée que Vinet a exprimée
sous bien des formes : pour connaître la vérité, il faut vivre
dans la vérité. « C'est une question superflue de disputer
profondément en quelle sorte nous pouvons voir Dieu. Car,
puisque son essence est spirituelle, nous ne le pouvons pas
contempler de nos yeux qui sont corporels, et on n'attribue
point proprement aux esprits la vue. Mais nous savons en

premier lieu que les Anges, qui n'ont point de corps, ne laissent

pas de contempler la majesté de Dieu.... Or, maintenant
il est vrai que nous ne pouvons pas voir Dieu, car il nous
faudrait être semblable à lui, comme dit saint Jean en sa



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 65

canonique, et nous en sommes bien loin. Ainsi donc, d'avoir
jouissance de ce regard dont il est ici parlé, cela ne peut être
devant le dernier jour, quand nous serons conformés à la

gloire de Dieu. Et comment sera-t-il possible que nos corps
ayent quelque similitude à la majesté infinie de Dieu, vu que
c'est une essence spirituelle? Or, de nous enquérir trop
soigneusement de cela, ce serait passer notre mesure. Regardons

de cheminer seulement, et quand nous aurons accompli
notre course, Dieu nous montrera quel il fait en son Royaume.
Il y en a beaucoup aujourd'hui qui voudraient savoir, par
une curiosité non moins impertinente que sotte, quelle sera

en Paradis la gloire des fidèles, s'ils seront assis ou debout,
s'ils se promèneront, s'ils jouiront des créatures d'ici bas,

quel en sera l'usage et à quoi tout cela servira. Bref, ils
voudront s'amuser à telles spéculations qui sont de nul profit, et
voudront aller par toutes les chambres de paradis pour savoir
quel il fait, et cependant ils ne se soucient point d'en approcher.

Or nous sommes en chemin : marchons, marchons
donc cependant que nous sommes en ce monde. Et quand
nous serons parvenus à notre héritage, alors nous connaîtrons

que c'est. Et de fait si cet homme voulait acheter

quelque maison, et qu'elle fût à dix lieues loin, et que là-
dessus il s'assît pour dire : « Ho, je veux savoir de quoi cette
» maison est bâtie, quelle commodité il y a, en quelle contrée
» elle est située », et cependant qu'il n'en voulût point
approcher, quelle moquerie serait-ce Ainsi donc que nous
apprenions de profiter de plus en plus en la connaissance de

Dieu, afin de l'adorer purement, et mettre notre fiance en lui,
de l'invoquer en toutes nos nécessités. » (46, 799-800.)

C'est parce qu'elles relèvent de l'expérience pratique et se

connaissent par un acte de la volonté et du sentiment, que
les vérités de l'ordre religieux, embrassées et affirmées par
la conscience, ont un accent personnel et direct et se propagent

par la voie de la contagion spirituelle et morale. On se

rappelle que Luther, interprétant les propositions doctrinales
du symbole apostolique, donne à chacune d'elles une signification

individuelle, afin d'en faire sentir la portée pratique,
THÉOL. ET PHIL. 1909 5



66 P. LOBSTEIN

c'est-à-dire la valeur religieuse et morale1. Comme Luther,
Calvin, pleinement convaincu de la subjectivité de la
connaissance religieuse, veut que le chrétien ne se contente pas

d'affirmer, d'une manière générale, les vérités de la religion
chrétienne ; il veut que la foi dise « moi » et s'applique
personnellement les commandements et les promesses de la
parole divine. Dans « l'Institution puérile de la doctrine
chrétienne faite par manière de dialogue » l'enseignement
religieux que Calvin donne à son catéchumène est entièrement
dominé par la préoccupation d'appliquer personnellement à

son élève la vérité à laquelle il l'initie ; il s'adresse directement

à sa conscience et le met en demeure de prendre
possession de la doctrine qu'il s'agit de professer et de confesser;
l'enfant doit en saisir non seulement le sens général, mais la

signification individuelle et l'usage immédiat. Le maître ne
se contente pas d'entendre son élève lui réciter que « Dieu
est le souverain et perpétuel bien, qu'il a créé toutes choses,

que sa puissance et son action sont épandues en tous lieux » ;

il lui demande aussitôt : « Mais quel profit apporte cette
foi laquelle tu as de Dieu?» La même question se pose à

propos des autres articles du symbole : « Quel fruit s'ensuivra

en toi de cette foi?... Quelle utilité as-tu de cette
foi et profession Quel fruit reçois-tu de ceci? » (C. R. 22,
103-105). Y a-t-il là un simple procédé pédagogique,
pratiqué par le catéchiste pour stimuler l'attention de son élève?
Nullement. Cet appel direct à l'expérience personnelle du
fidèle est le corollaire de sa conception du caractère pratique
de la connaissance religieuse. Dans ses sermons, Calvin tient
le même langage que dans son Catéchisme. Ecoutez plutôt.
« Quand je voudrai connaître que Dieu est bon et libéral, il
ne faut point seulement que je regarde à ce qu'il fait à tous
hommes indifféremment, mais il faut que j'entre en moi, et

que je pense à tout le cours de ma vie, et que je note les

biens que j'ai sentis de la main de Dieu. Alors il faudra que
je sois comme transporté par-dessus le monde pour dire :

Voir surtout la seconde partie du petit catéchisme de Luther.



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 67

« Eh, Seigneur, si je veux comprendre ta bonté, c'est un abîme
» si profond que je n'en puis venir à bout. Car quand je prends
» une petite portion des signes et témoignages que tu m'en as

» donnés, me voilà confus : comment donc, Seigneur, parvien-
» drai-je jusques au bout? » Voilà comment il faut que chacun

en son endroit note bien les grâces qu'il a reçues de Dieu

en privé. » (35, 236; cf. 34,130)... « Qu'aurons-nous gagné,

quand nous aurons connu subtilement que c'est de l'essence
de Dieu et de sa majesté glorieuse, et cependant que nous
ne comprendrons pas ce que nous devons sentir de lui par
expérience et ce qu'il nous déclare? comme quand il est dit
qu'il habite en nous, et que nous vivons en lui et y avons
notre être et mouvement, que sa miséricorde remplit toutes
choses, que nous sommes soutenus par sa bonté, que nous
avons de clarté autant qu'il nous en donne et non plus, que
c'est à lui de remédiera toutes nos corruptions, que nous ne

pouvons avoir un seul grain ni goutte de justice sinon d'autant

que nous la puisons de lui qui en est la fontaine. Si donc
nous n'avons ces choses connues, que nous profitera-t-il de

savoir qu'il y a un Dieu qui contient toutes choses et d'avoir
quelque appréhension de sa majesté » (C. R. 33, 372. Voir
aussi 33,392'.)

On aura remarqué la tournure téléologique qu'a prise tout
naturellement la pensée de Calvin. Affirmer le caractère
subjectif et pratique de la connaissance religieuse, assigner à

celle-ci un rôle personnel et une portée expérimentale, cela
revient à dire que ce qui importe au croyant ce n'est pas
l'explication théorique de l'origine de l'univers, mais l'attitude

à prendre et la conduite à tenir. Cette conduite, cette
attitude dépend de la signification que nous attachons à

l'ensemble des choses, du jugement de valeur que nous por-

1 Cf. 34, 524 : « La vraie sagesse n'est point spéculative : comme nous voyons

que plusieurs se tourmentent et travaillent beaucoup pour savoir ceci et cela et

ne savent pourquoi, il n'y a nulle fermeté. Si on leur demande : Eh bien, quand

vous aurez compris les choses qui sont du Ciel cachées, que sera-ce Quel profit
aurez-vous Il est certain qu'il n'y en aura point, et ils n'en seront pas
meilleurs. »



68 P. LOBSTEIN

tons sur elles. Il va sans dire que Calvin n'a pas clairement
formulé cette distinction entre la raison théorique et la raison

pratique ; mais s'il n'a pas posé la question en ces termes, il
n'en est pas moins vrai que l'intérêt spirituel qui détermine
sa pensée et qui lui dicte ses paroles ne gravite pas autour
d'une explication scientifique du monde et de ses lois, mais

repose uniquement sur une base morale et religieuse, c'est-
à-dire subjective et téléologique.

II

Essayons maintenant d'analyser avec plus de précision
cette connaissance religieuse dont nous avons déterminé le
caractère essentiellement pratique et expérimental.

Elle renferme deux éléments que l'abstraction doit distinguer,

mais qui, dans la réalité et la vie, sont corrélatifs et

inséparables1.
Le premier de ces éléments est le facteur objectif d'une

révélation divine à l'âme humaine. La nécessité de cette
révélation découle du fait de l'incapacité radicale de l'homme
naturel, de son impuissance à s'élever à la vérité religieuse,
à la saisir et à se l'approprier. « II est besoin que Dieu parlant

à nous se montre et nous donne quelque appréhension
vive de sa majesté à ce que nous le craignions » (35, 489).
« Nous ne concevons rien de Dieu, sinon ce qu'il nous donne »

(33, 418). Dieu veut que nous le connaissions « selon qu'il se

déclare à nous » (33, 917; 35, 303; 35, 211). « Nous regardons

comme en passant et à la légère les témoignages que
Dieu nous donne de sa majesté. Or si nous avions nos esprits
bien posés pour noter ce que Dieu nous montre, afin de nous
émouvoir à l'honorer comme il appartient, il ne nous
faudrait point sortir hors de nous, car nous trouverions assez

d'avertissements de ce que Dieu peut et de ce qu'il veut
aussi ; nous verrions et sa bonté et sa vertu en nous, sans

1 « Quel est le fondement de notre foy? Ce sont les promesses gratuites que
Dieu nous donne. Mais cependant l'expérience que nous avons de sa bonté est

pour confirmer ce que nous savons déjà de sa parole. » (35, 242-243.)



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 69

aller plus outre. Et c'est ce que saint Paul dit (Act. 17 : 28) :

que d'autant que nous vivons en lui et y avons notre
mouvement et essence, nous sommes assez convaincus. N'ouvrons
point les yeux : si est-ce que Dieu nous contraint de tâter
qu'il habite en nous, et s'y démontre en telle sorte qu'il
faut bien que nous lui fassions hommage. Mais quoi
Cependant nous allons à l'étourdie, et il ne faudrait qu'un
ongle du petit doigt, par manière de dire, pour nous retenir

en l'obéissance de Dieu, si nous étions bien avisés et

que nous eussions bonne discrétion. Mais nous passons outre
et ne faisons point grand cas des œuvres de Dieu » (35, 473).

Etrange aveuglement, car c'est dans ses œuvres que Dieu se

manifeste1, et il n'est pas nécessaire d'attendre des miracles
extraordinaires pour percevoir sa présence et son action. Le

cours naturel des choses suffit à révéler Dieu et à faire naître
dans les âmes les sentiments d'adoration, d'obéissance et de

reconnaissance qui sont dus à l'Eternel2. « C'est une ingratitude

vilaine que si Dieu fait tous les jours miracles, par
cela nous soyons comme hébétés et que nous n'y pensions
plus. Ainsi donc, combien que ce soient des choses
ordinaires de pleuvoir, de grêler, et que les tempêtes s'émeuvent
selon l'ordre de la nature, que nous ne laissions pas de bien
noter toutes ces choses et de regarder par le menu comme
notre Seigneur déploie les trésors infinis de sa vertu et de sa

majesté, afin qu'il soit adoré de nous » (35, 312). « Qui est

donc cause que nous sommes ainsi abrutis et que nous ne
connaissons pas ce qui est de Dieu? Et c'est d'autant que

1 34, 431 : « Apprenons toutefois et quantes que les œuvres de Dieu nous

seront mises au-devant, que c'est afin que nous connaissions sa majesté et que

nous lui rendions la louange dont il est digne. »

2 Sur la révélation de Dieu dans la nature voyez Institution chrét. liv. I, chap. 5,

cf. 34, 297 : « Quand Dieu parle à nous et se déclare ainsi pleinement pour nous

rendre témoignage de sa majesté et nous montre le chemin pour venir à lui, et

là-dessus qu'il nous présente comme des sceaux authentiques au soleil et à la

lune, pour nous ratifier ce qu'il a dit de bouche (comme là nous en voyons

approbation par effet), je vous prie, ne serons-nous pas coupables au double, si

ce regard-là ne nous émeut, et que nous ne soyons enseignés d'adorer ce grand
Dieu et sa majesté incompréhensible pour nous humilier sous icelle t »



70 P- LOBSTEIN

nous ne regardons pas à ce qui nous est tout visible et patent.
Chacun dira pour s'excuser : (t Oh, je ne suis point clerc, je
» n'ai point été à l'école. » Oui bien, mais il faudrait
apprendre seulement des bêtes brutes : la terre qui ne parle
point, les poissons qui sont muets, ceux-là pourront nous
enseigner de Dieu, non pas tout ce qui en est, mais pour en

donner quelque intelligence. Or est-il ainsi que nous sommes
du tout hébétés : il faut donc conclure qu'il ne tient qu'à
notre ingratitude et que nous ne daignons pas ouvrir les

yeux pour contempler ce que Dieu nous montre.... Ce bel

ordre que nous voyons entre le jour et la nuit, les étoiles

que nous voyons au ciel, et tout le reste, cela nous est comme
une peinture vive de la majesté de Dieu. Et de fait, combien

que les étoiles ne parlent point, si est-ce qu'en se taisant
elles crient si haut qu'il ne faudra point d'autres témoins
contre nous au dernier jour.... Il n'y a point d'excuse d'ignorance

aux hommes, quand ils voudront alléguer qu'ils n'ont
point connu Dieu et que c'était une chose trop haute pour
eux. Que n'allaient-ils à l'école des bêtes? Car elles leur
eussent été docteurs suffisants : il n'y a ni âne ni bœuf qui ne

nous puisse apprendre que c'est de Dieu. Les bêtes se sont-
elles créées d'elles-mêmes? Ne voit-on pas bien cela? Or

quand il est dit que Dieu a tout fait, n'avons-nous point à

regarder à quel fin c'est qu'il a appliqué tout à notre usage?
Cela ne montre-t-il point que nous lui sommes obligés tant
et plus? Qu'est-ce de tout ce qu'il nous a donné par dessus

tout le reste des créatures? Quand il s'est montré ainsi libéral
envers nous, faut-il qu'il ait déployé ses richesses pour les

jeter comme en la boue N'est-ce pas raison que nous fassions
valoir cette bonté qu'il nous a fait sentir?... Nous ne pouvons
point jeter la vue ni haut ni bas, que Dieu ne se présente
de tous côtés. En quelle sorte? J'ai dit que sa gloire est
partout visible. Et la gloire de Dieu, en quoi consiste-t-elle En

sa vertu, en sa bonté, en sa sagesse et justice ii (33,570-573)....
« Le principal est de le connaître tel qu'il se montre, Père
et Sauveur, nous appuyer sur sa bonté, voire réduisant en
sa mémoire les témoignages que nous en avons déjà sentis,



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 71

afin que cela nous donne courage de le chercher comme il
faut. Et alors ne doutons point que nous ne l'ayons bientôt
trouvé ; même il n'attendra point que nous fassions longs
circuits, car il viendra au-devant de nous » (35, 243).

Cette grâce prévenante de Dieu qui cherche et recueille,
pour la sauver, sa créature pécheresse et malheureuse, Calvin
la contemple dans la personne et l'œuvre de Jésus-Christ
(28, 578 i) ; cependant, le plus souvent, le réformateur cherche

et trouve la révélation salutaire et rédemptrice de Dieu
dans sa parole, témoignage de sa volonté et de ses intentions
à l'égard de ses élus. « Nous connaissons principalement
Dieu sous les vertus par lesquelles il se communique à nous
et principalement quand il nous déclare sa volonté, quand il
nous enseigne quel il est et qu'il nous montre comme nous
devons cheminer et comme notre vie doit être réglée : voilà
comme nous sommes prochains de lui, quand nous souffrons
d'être enseignés par sa parole, quand nous connaissons :

« Voilà Dieu qui parle à nous et qui se déclare familièrement,
» afin que nous venions à lui et que nous nous y arrêtions2»
Notre souverain bien, c'est que Dieu nous soit prochain, et

nous à lui. Et comment cela se fera-t-il et par quel moyen?
C'est quand de son côté il descend à nous, qu'il nous donne

sa parole et nous rend témoignage qu'il veut habiter au milieu

1 Cf. 47, 150-151 : Utrumque conjungi debet, nullam haberi posse Christi

notitiam, donec pater illuminet suo spiriti! qui natura caeci sunt: et tarnen frustra

quaeri Deum nisi prœsente Christo, quoniam altior est dei majestas quam ut ad

earn hominum sensus pertingant. Imo exitialis erit abyssus quœ putabitur esse Dei

cognitio extra Christum... Tunc innotescit nobis Deus, quum in Christum credi-

mus. Deum enim invisibilem tunc cernere quasi in speculo vel in viva et expressa

imagine incipimus... 29, 170 : «Apprenons de connaître le Dieu vivant ainsi

qu'il se manifeste à nous, et de tenir tous nos sens captifs, et puisque en notre

Seigneur Jésus-Christ il s'est révélé en toute perfection, que nous ne cherchions point
d'autre connaissance que celle-là, que nous n'en déclinions ni d'un côté ni
d'autre. » — 28, 578 : « Dieu se déclare suffisamment à nous, quand nous avons

témoignage que Jésus-Christ est mort et ressuscité; car en vertu de cette

parole-là nous connaissons que les enfers n'ont plus nulle puissance sur nous, et

nous connaissons aussi que les cieux nous sont ouverts. »

2 Voyez aussi 35, 211 : « Nous n'avons nulle science, sinon que Dieu ait parlé et

que sa parole nous éclaire. »



72 P. LOBSTEIN

de nous ; et quand nous recevons cette parole-là, c'est autant
comme si nous recevions Dieu, que nous lui fissions

hommage afin qu'il régnât sur nous. Puisque ainsi est donc que
Dieu nous est présent par le moyen de sa parole, nous voyons
qu'il ne nous pourrait advenir plus grand malheur, sinon
quand Dieu nous laisse errer en nos phantasies1, et qu'il ne

nous gouverne pas, et que nous n'avons pas la doctrine de

salut par laquelle il nous attire à soi. Et au contraire, que le

trésor le plus grand et le plus inestimable que nous ayons,
c'est que Dieu nous gouverne, que nous soyons enseignés de

sa volonté, que nous ayons certain témoignage qu'il nous
veut recueillir à soi comme son peuple » (34, 230-232)... « Si

Dieu retire sa parole, et que nous ne sachions ce qu'il
demande de nous, et bref que nous n'ayons nul témoignage de sa

volonté, nous pourrons alors nous enquérir comme gens
perplexes : « Hélas I que devons-nous faire? qui est-ce qui montera
» par-dessus les nues? qui est-ce qui descendra aux abîmes?
» qui est-ce qui passera la mer? » Et pourquoi Il n'y a plus
de doctrine par laquelle Dieu nous donne une règle certaine
et infaillible. Quand donc nous serons ainsi destitués, nous
voilà comme éperdus, il n'y a plus ni chemin, ni sentier ;

bref nous ne pouvons discerner, combien que les hommes
s'attribuent grande prudence, et qu'ils cuident être assez

sage pour se régir en toute leur vie, si est-ce qu'ils sont pauvres

bêtes, jusques à tant que Dieu leur ait montré sa volonté.
Voilà donc pour un item. Or il y a encore plus, que si Dieu

n'approchait de nous, que nous n'aurions nul moyen de venir
à lui. Qui est-ce qui nous a donné des ailes pour monter
jusques au ciel? Et comment serons-nous si habiles de passer
outre les abîmes? Combien que nous pourrons savoir tous
les secrets de nature, nous pourrons tracasser ça et là
partout le monde, nous pourrons même surmonter les cieux en-

haut, et cependant nous n'aurons pas le principal, c'est de

1 35, 233 : « Quand nous ne connaissons point Dieu tel qu'il se montre envers

nous, et que nous ne prisons point les grâces que nous avons reçues de sa main,
quand nous ne venons pas à lui en cette qualité, il n'y a que feintise en nous et

mensonge. »



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D APRES CALVIN l'a

connaître la vérité de Dieu, car elle surmonte tout esprit
humain. Ainsi donc apprenons que Dieu par sa bonté infinie,
voyant que nous n'avons nul moyen de nous approcher de

lui, il nous y donne un facile accès, et même il descend ici
bas pour se conformer à notre rudesse et infirmité. Nous

voyons, par manière de dire, qu'il bégaye avec nous ; car il ne

parle point d'une façon si haute, comme elle conviendrait à

sa gloire infinie et à sa majesté ; mais l'Ecriture sainte a un
langage rude et grossier, et Dieu parle en telle sorte qu'il
n'y a point d'excuse pour nous, si nous ne l'entendons
facilement. Puisqu'ainsi est donc, usons de cette bonté admirable,

laquelle Dieu nous a montrée, et tenons-nous à icelle;
et cependant aussi connaissons notre ignorance, afin de nous
humilier ; car voilà qui est cause que si peu de personnes
profitent en l'Ecriture sainte, c'est .qu'ils sont outrecuidants,
ils sont préoccupés d'une telle fantaisie d'être bien sages et
bien aigus. Or, étant ainsi enivrés, ils méprisent toujours la

parole de Dieu. Pour cette cause humilions-nous, sachant

que Dieu s'appelle le maître des humbles et des petits, afin

que nous ne venions point ouir sa parole étant enflés de grandeur,

ayant quelque folle fantaisie d'être assez habiles gens

pour discerner, que toute notre prudence soit de lui obéir,
et de connaître (quand il s'abaisse ainsi à nous) qu'il ne faut
point que nul s'élève. Et d'autant que nous n'avons point les

ailes pour monter en haut, gardons-nous d'attenter cela : car
ce sera notre ruine, chacun se rompra le col quand on voudra
monter tant peu que ce soit. Or maintenant notons que cette

promesse emporte aussi une condamnation pour ceux qui
auront eu les oreilles battues de la parole de Dieu et cependant
seront demeurés endurcis et n'auront rien profité : comme
tous les jours l'Evangile se prêche, auquel la loi est contenue,
et si nous sommes du rang de ceux dont parle saint Paul,
que nous apprenions toujours et jamais ne parvenions à

droite science, pensons-nous que cela soit excusable devant
Dieu Il est bien certain que non. Il faudra donc que tout ce-

que nous aurons jamais ouï de la parole de Dieu vienne en

compte et que nous soyons redargues d'ingratitude, pource



74 P. LOBSTEIN

qu'un tel trésor sera péri sans qu'il nous ait profité. Nous
n'avons ouï sermon en toute notre vie, que Dieu ne nous
allègue au dernier jour: « Comment? Combien avez-vous pro-
» fité? » Alors nous n'aurons point ouï une lecture, que cela

nous soit ramentu [rappelé]. Avisons bien cependant que
notre Seigneur prendra la peine de nous enseigner, qu'il
nous envoie gens qui nous exposent sa parole, et puis qu'il
se montre si familier à nous, que de notre côté nous soyons
aussi attentifs de la recevoir, et embrasser la doctrine qu'il
nous montre, et que nous y soyons confirmés de plus en plus.
Et n'alléguons point d'obscurité ni hauteur, je dis, comme
font les Papistes qui font un bouclier de leur ignorance, que
l'Ecriture est trop haute et trop profonde. Il est vrai que
l'Ecriture sainte est bien trop haute pour nous, mais c'est
d'autant que nous sommes enveloppés en des ténèbres
obscures : or l'office de Dieu est de nous illuminer.... Avisons que
quand nous ne serons point difficiles de nous laisser régir à

notre Dieu, qu'il nous enseignera fidèlement par sa parole,
tellement que nous sentirons qu'elle est prochaine de nous.
Or il est vrai que ceci n'est jamais accompli, jusques à tant
que notre Seigneur nous enseigne par son saint Esprit, après

que sa parole nous aura été prêchée par la bouche des

hommes » (28, 573-575). Il y a, dans ce long passage, emprunté
au 171e sermon de Calvin sur le Deutéronome, différents
éléments qu'il importe de débrouiller et de tirer au clair. Ils
n'ont pas tous la même valeur : les uns sont dominés par le

principe scolastique d'une autorité extérieure, les autres
s'inspirent de l'esprit libre et libérateur de l'Evangile se

légitimant à la conscience. Fixons avec précision les termes
du problème.

Pour que l'homme puisse connaître les choses de Dieu et
saisir la vérité religieuse, il faut que Dieu vienne au-devant
de lui, subvenant à son incapacité et à son impuissance,
s'accommodant à ses facultés faibles et bornées, l'éclairant
de la lumière qui lui fait défaut et dont il ne saurait se passer.

La révélation indispensable au pécheur, Dieu l'offre dans

sa parole. Facteur objectif de la connaissance religieuse,



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 75

cette parole est le témoignage de la volonté salutaire et
rédemptrice du Seigneur. Le réformateur l'entend dans un
sens large et général, puisqu'il appelle « parole de Dieu » le

sermon ou la lecture qui, au dernier jour, condamnera le
chrétien infidèle; mais la parole divine, c'est aussi et surtout
l'Ecriture sainte, «. règle certaine et infaillible » de la «

doctrine » chrétienne. Cette identification de la Par-oie de Dieu
et de l'Ecriture sainte est familière à Calvin, elle forme une
des idées maîtresses de sa théologie, elle entraîne des

conséquences funestes, puisqu'elle fait dévier la pensée protestante
vers une conception voisine de la scolastique. D'autre part,
Calvin enseigne que Dieu « illumine », qu'il enseigne par
son saint Esprit après que ia parole a été prêchée par les

hommes. « La doctrine, quand nous en avons seulement les

oreilles battues, est une chose morte, jusqu'à ce que Dieu se

soit révélé tellement que nous le connaissions quasi à vue
d'œil. Et comment cela se fait-il? Journellement quand
l'Evangile se prêche. Car il faut que là Dieu parle à nous en
deux sortes. U parle à nous par le moyen d'un homme, celui
qui est constitué ministre pour nous enseigner; et puis il
parle à nous par la vertu de son Esprit, quand nous sommes
touchés là dedans que la doctrine nous profite, que nous
avons les cœurs percés. Car sans cela aussi la voix s'écoule,
ce n'est qu'un son inutile. Il y en a beaucoup qui journellement

ouïront parler de l'Evangile, il leur sera prêché, et ils
en seront tant plus endurcis. Et c'est ce qui est dit au
prophète Isaïe (6, 9-10) : Va à ce peuple et parle à eux, ils
verront des yeux et ouïront des oreilles, mais ils n'entendront
point. Et pourquoi? Parce qu'ils ont un cœur endurci, qui
ne peut être amolli, quoi qu'il en soit. Nous voyons donc que
si Dieu ne besogne par sa grâce, les hommes demeureront
toujours obstinés. Et ainsi il faut que Dieu, en parlant à nous,
se révèle, et qu'il se déclare, et que nous le voyions. Et
comment? Non point d'une vue corporeile, mais que nous
sentions sa majesté, en sorte que nous soyons instruits à lui porter

révérence, et nous remettre du tout entre ses mains, afin
qu'il ait toute autorité et empire par-dessus nous » (35,



76 P. LOBSTEIN

Les paroles que l'on vient de lire nous mettent en présence
d'un nouveau problème. Comment faut-il se représenter le

rapport du témoignage extérieur de la parole ou de l'écriture
sainte et du témoignage intérieur du Saint-Esprit? Le rôle
de l'Esprit consiste-t-il uniquement à donner la certitude
que la vérité biblique est la vérité, c'est-à-dire à transformer
la vérité objective en vérité subjective? Ou bien l'Esprit est-il
lui-même le principe de la révélation, et communique-t-il
la vérité par le témoignage

Pour examiner cette question avec quelque chance de

succès, il sera bon d'élargir notre enquête. Après avoir mis
en lumière le facteur objectif de la connaissance religieuse,
il faut en étudier les conditions subjectives. C'est alors seulement

qu'il nous sera possible de porter un jugement sur ia
relation de l'un et de l'autre élément.

III
S'il est vrai que la connaissance religieuse est pratique

dans son principe et son essence, si elle fait appel aux
facultés de l'être moral, si elle ne peut se produire que par
l'activité personnelle du sujet sentant et voulant, si elle
suppose et réclame une décision intérieure, un acte de volonté,
un don du cœur, il s'ensuit que les conditions requises pour
saisir la vérité chrétienne sont d'un autre ordre que celles

qu'implique et exige la connaissance scientifique. Tandis que
le savant s'applique à éliminer rigoureusement de son œuvre
et de ses conclusions ses sentiments personnels et sa volonté

propre, le croyant ne saisit Dieu que dans sa conscience et

par sa conscience. Dieu ne peut se révéler à cette conscience

que dans la mesure où elle se livre à l'action d'en-haut. Le

réveil de la conscience, la nouvelle naissance, la régénération
du cœur et de la vie, restent à jamais la porte étroite par
laquelle il faut passer pour prendre connaissance des choses
de Dieu. Calvin est profondément pénétré de cette vérité,
dont l'élémentaire mais souveraine importance échappa de

plus en plus aux théologiens scolastiques de l'orthodoxie
protestante.



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE o'APRÈS CALVIN 77

Laissons la parole au réformateur, et ne craignons pas de

multiplier les textes, pour embrasser sa pensée dans toute
son ampleur et pour l'envisager sous tous ses aspects.

« Il nous faut cheminer en humilité, et si Dieu ne veut
point être connu en perfection, mais seulement en partie,
tenons-nous à ce qu'il lui plaît. Cependant que nous ne
fassions point des borgnes ou des aveugles à notre escient, mais
souffrons que Dieu se déclare à nous, et quand il se déclare,
après l'avoir connu, quenous l'adorions, que nous luirendions
la gloire qu'il mérite » (35, 304). « Selon que Dieu nous purge
de toutes nos vanités charnelles et de toute cette pesanteur que
nous sentons en nous, il nous rend plus idoines (aptes) à le

contempler. Et ainsi nous avons (en connaissant la débilité
de nos esprits) à prier Dieu qu'il nous reforme de plus en

plus, afin que nous profitions et croissions aussi en sa

connaissance » (35, 305). « En somme, toute la vraie sagesse des

hommes est de se rendre dociles à Dieu et de s'assujettir
pleinement à ce qui leur est proposé en son nom et en son autorité

» (35, 122). « A quoi est-ce que Dieu tend quand il nous
propose sa parole C'est de nous tenir en bride, et nous faire
cheminer en sa crainte et en son obéissance, et puis que nous

ayons du tout notre fiance en lui, que nous l'invoquions, vu
que nous sommes destitués d'esprit de sagesse, de justice, de

vertu et de vie » (33, 711). « Si la façon d'enseigner était
subtile et haute dans l'Ecriture sainte, qu'il n'y eût que les

gens lettrés qui pussent y mordre, nous serions reculés et la

plupart prendraient occasion de dire : « Hélas et que puis-
je faire? Je n'ai point été à l'école, et Dieu ne daigne pas
se déclarer sinon à gens de lettres. Mais quand nous voyons
que Dieu nous mâche les morceaux et nous appattelle comme
de petits enfants, et se conforme à notre rudesse, et qu'il
nous taille les choses en telle façon que les plus petits et les

plus ignorants même en peuvent avoir leur part et leur droit
(comme on dit), je vous prie, ne devons-nous point prendre
tant plus de courage pour sentir et comprendre que c'est de

Dieu, et nous consoler en cette bonté si grande qu'il montre
envers nous? Car s'il n'avait un soin inestimable de notre



78 P. LOBSTEIN

salut, il ne daignerait pas descendre si bas ; mais quand il
veut s'abaisser en ses créatures et que, voyant ce qui nous
est propre, il se montre à nous tel que nous le pouvons
concevoir, en cela n'apercevons-nous pas combien il nous aime
et comme il procure notre salut? » (35,311). — « Rendons-nous

dociles, et il est certain que Dieu de son côté ne souffrira pas
que nous demeurions en suspens, que nous ayons nos esprits
égarés, et que nous allions comme aveugles en tâtonnant. Il
y a une pleine certitude de science, quand nous serons bons

écoliers de Dieu et que nous lui serons point rebelles »

(28,574). « Le soleil est aussi clair pour les aveugles que pour
les autres, mais ils n'ont point la capacité de recevoir la
clarté que le soleil leur apporte. Ainsi donc en est-il de nous »

(28,576). — « Il faut que toutes nos phantasies soient mises bas

et que nous écoutions Dieu parler, et qu'il ait toute maîtrise
sur nous de nous montrer le chemin qu'il veut que nous
suivions » (34, 319). — « Il ne se faut point ébahir si Dieu ne
fait point sentir son secours et sa grâce à ceux qui... ne lui
rendent nulle obéissance et ne le requièrent point en telle
qualité comme ils le doivent s (35, 244). — « Les hommes ne

peuvent droitement chercher Dieu, sinon quand ils le

connaissent tel qu'ils le doivent avoir senti par expérience »

(35, 234). — « Les oreilles, pourquoi nous sont-elles données,
sinon pour ouïr et écouter et recevoir ce que Dieu nous dira?
Il est vrai que nous-mêmes ne serons point capables de ce

faire, sinon que Dieu nous éclaire ; mais si est-ce que si nous
venons avec toute humilité pour ouïr ce qu'on nous propose
au nom de Dieu, que nous lui demandions qu'il nous
gouverne par son saint esprit, afin que nous ne soyons point
abusés de mensonge, il montrera qu'il ne nous a point créé
les oreilles en vain, et que c'est afin que nous l'écoutions

pour recevoir ce qu'il nous propose, en toute crainte et

révérence... Le Saint-Esprit nous exhorte d'écouter Dieu quand il
parle à nous, d'être diligents à recevoir la doctrine du salut,
ne doutant point qu'il ne la fasse valoir en nous, quand nous
aurons les oreilles dressées et bien disposées pour écouter ce

qu'il nous dira » (33, 575). — « Il n'y a point de difficulté que



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 79

la foi ne soit une clarté du Saint-Esprit par laquelle nos en-
tendemens soient éclairés et nos cœurs confirmés en une
certaine persuasion, laquelle soit assurée la volonté de Dieu être

tant certaine qu'il ne puisse accomplir point ce que par sa

sainte parole il a promis qu'il ferait » (22, 48). — « L'homme
sensuel, dit saint Paul, ne comprend point les secrets de Dieu,
comme il est dit que les biens que Dieu a apprêtés là-haut
aux élus sont si excellents, qu'il n'y a ni œil qui les puisse

voir, ni esprit qui les puisse comprendre. Puisqu'ainsi est

donc, apprenons de prier Dieu qu'il nous illumine par son

Saint-Esprit, et qu'il nous fasse monter jusque par-dessus les

cieux, voire en vertu de la foi (car notre sens naturel n'y
pourra jamais parvenir) et quand nous aurons cela, nous

pourrons avoir cette modestie pour ne point passer la mesure
de notre foi » (35, 483). — « Prions Dieu qu'il nous fasse

sentir la vertu de sa parole, c'est assavoir que c'est une
forteresse invincible, que nous connaissions cela par expérience

et, de fait, il ne tiendra qu'à nous... Comment connaîtra-t-on

que cette vérité est si forte, et où se montre sa vertu sinon
en nous? Comme de fait quand il est dit que « la parole de

» Dieu demeure à jamais », ce n'est pas à dire qu'elle soit là

au ciel tant seulement, mais elle est au cœur des fidèles,
comme saint Pierre nous montre que, combien nous soyons
agités de beaucoup de tempêtes et de tourbillons en ce

monde, toutefois notre foi ne doit jamais être ébranlée » (33,

326-7). — « Il nous faut venir à ce que dit saint Paul dans
la première aux Corinthiens (2,11), c'est assavoir que Dieu

nous a donné de son Esprit, par lequel nous connaissons et

comprenons ce qui surmonte toute notre capacité. Combien
donc que nous ne soyons point conseillers de Dieu, toutefois
si nous a-t-il fait la grâce et cet honneur de nous révéler ce

qui nous est inconnu et caché. Comment cela? Il n'y a nul
qui connaisse ce qui est en l'homme, que l'esprit qui habite
en lui, dit saint Paul, mais l'esprit qui habite en Dieu nous
est donné. Voilà donc comme nous sommes faits participants
des choses qui étaient du tout séparées de nous et desquelles
nous ne pouvions nullement approcher. Voilà une grâce



80 P. LOBSTEIN

singulière et que nous devons bien estimer, c'est assavoir

que notre Seigneur nous ait illuminés, nous qui étions pauvres

aveugles. Et combien que nous ne comprenions point les

choses d'ici-bas, si est-ce que nous sommes élevés par-dessus
les cieux, et ce que les anges ont en admiration nous est

connu et révélé. Ne voilà point un honneur inestimable Or
saint Paul disant « que cela se fait quand l'Esprit nous est

» donné », n'exclut pas la parole, car quand Dieu veut nous
révéler ses secrets, il ne nous envoie pas seulement des

inspirations, mais il parle à nous. Au reste, ce n'est point sans

cause que saint Paul attribue cela à l'Esprit ; car nous aurons
beau lire et écouter, nous ne profiterons rien, si ce n'est que
Dieu nous ouvre l'esprit, afin que nous entendions ce qu'il
nous déclare de sa bouche. Tant y a qu'il nous faut conjoindre
l'Esprit avec la parole, c'est-à-dire que nous sachions que
notre Seigneur nous a déployé les trésors de sa sagesse infinie,
quand il nous a donné sa loi et enseigné sa loi par ses

prophètes, et surtout en l'Evangile. Mais de notre côté connaissons

aussi qu'il nous ouvre les yeux, afin que ce qui est

contenu en l'Ecriture sainte ne nous soit fait comme un
langage étrange, mais que cela nous soit familier, d'autant que
notre sens ne parviendrait jamais jusque-là. » (33, 719-720.)

Oserons-nous appliquer à ces paroles l'instrument d'une
analyse précise et minutieuse? Il faut l'essayer, sans toutefois

se dissimuler que nos procédés d'investigation sont
incapables de pénétrer jusqu'au fond mystérieux de la vie
religieuse ; la psychologie de l'école ne saurait emprisonner
dans ses cadres les merveilleuses richesses de la conscience
chrétienne et de la révélation évangélique ; nos tentatives
d'explication et de classification sont à tout moment déroutées

par les réalités spirituelles qui les dépassent. Mais
souvenons-nous que les pensées exprimées par Calvin dans ses

sermons, ses commentaires ou son Institution chrétienne,
sont, elles aussi, une traduction humaine de la vie et de la
vérité divine. A ce titre, elles tombent sous le contrôle de la
critique et sont susceptibles d'être examinées à l'aide des

principes et des méthodes à la portée de la théologie.



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 81

Calvin ne laisse aucun doute sur les dispositions intérieures
qui sont la condition indispensable de toute connaissance

religieuse véritable et féconde. Loin d'être le monopole d'une
élite intellectuelle, ces conditions sont accessibles au plus
humble chrétien. Elles sont d'ordre moral, non d'ordre
théorique et scientifique. Ce ne sont pas « les gens lettrés », les

savants et les docteurs qui, de par leurs études, sont capables
de connaître et de recevoir la vérité qui sauve. Ceux-là sont
sourds et aveugles comme le reste des humains. Ce qui exclut
les hommes du royaume de la vérité divine, ce qui les rend
incapables de comprendre et de s'assimiler la seule chose

nécessaire, ce n'est pas un défaut de l'intelligence, c'est un
vice du cœur. L'égoïsme, l'orgueil, l'ingratitude, l'infidélité,
la désobéissance, la sensualité, le péché sous toutes ses

formes, voilà l'obstacle qu'il faut écarter, l'ennemi qu'il faut
vaincre. « Cheminer en humilité, en crainte et en obéissance»,
purifier son cœur de toute « vanité charnelle », renoncer à

sa volonté mauvaise, placer sa confiance en Dieu, l'invoquer
au jour de la détresse, le prier et lui rendre grâces, l'adorer
toujours et le glorifier jusqu'à la fin, voilà le seul moyen de

le connaître, ou plutôt, l'aimer et le servir ainsi, c'est le
connaître, car c'est entrer en rapport avec lui, c'est pénétrer
dans sa communion, c'est avoir part à sa vie, c'est prendre
possession de tous les biens dont il est la source permanente
et le souverain dispensateur: pardon et courage, paix et joie,
force et patience. Tous ces trésors, l'homme ne saurait ni les

conquérir par ses efforts, ni les mériter par ses vertus, ni les
réaliser par sa volonté et son travail. Ils sont un don de la
grâce divine. C'est dire que la connaissance de Dieu, partage
des cœurs purs et des âmes fidèles, est elle-même une œuvre
divine, un fruit de l'Evangile, une révélation du Saint-Esprit.
Née du témoignague de Dieu en nous, à l'ouïe de la bonne
nouvelle du pardon et du salut, la connaissance religieuse,
identique avec la foi, implique le don du cœur à Dieu et

correspond au don de Dieu dans l'Evangile. Elle est donc un
acte essentiellement moral qu'accomplit la volonté touchée
et affranchie par la grâce, soutenue et inspirée par le Saint-

THÉOL. ET PHIL. 1909 6



82 P. LOBSTEIN

Esprit. La certitude qui fonde et consacre cette connaissance
est une évidence intérieure, effet de la révélation incarnée
en Jésus-Christ et acclamée par la conscience.

Telles sont, d'après Calvin, les conditions subjectives de la
connaissance religieuse. Elles sont inséparables du facteur
objectif qui les détermine et leur sert d'appui. Il y a corrélation

intime et vivante entre l'Evangile et la foi, comme
entre la cause et l'effet. Sans doute, cette foi n'existe pas
sans quelque croyance, et le sentiment ne va pas sans l'idée ;

mais, ce qui est d'ordre intellectuel dans le sentiment et
dans la foi n'est pas ce qui en fait la valeur salutaire et ce

qui en constitue le caractère spécifiquement chrétien : ce

qui importe, c'est Dieu sensible au cœur qui se donne à lui.
Il n'est pas douteux qu'en interprétant ainsi les citations

transcrites plus haut nous ne rendions exactement la pensée
de Calvin. Seulement il n'est pas moins vrai que cette
interprétation ne rend pas toute la pensée du réformateur. Pour
la saisir dans son intégrité, il faut la compléter dans deux

directions, qui marquent un double écart de la voie royale
et droite indiquée et suivie par Calvin lui-même, chaque fois

que des influences étrangères ne viennent pas fausser l'orientation

de sa pensée.
La nature de la foi est déterminée par son objet. Cet objet,

selon Calvin, c'est Dieu se révélant par son esprit et dans

sa parole, c'est Jésus-Christ et revêtu de son Evangile ». Ainsi
conçu, l'objet de la foi fait de celle-ci un rapport de personne
à personne. La foi, réveillée dans l'âme par une manifestation
divine, par une force d'en haut, est l'acte de confiance et
d'abandon que nous avons essayé de décrire à la suite du
réformateur et en nous aidant de ses indications et de son

témoignage.
Mais Calvin ne reste pas fidèle à ce point de vue intérieur

et moral. A maintes reprises, il fait de l'Ecriture sainte

l'objet propre et direct de la foi ; il érige ainsi l'Ecriture en
code inspiré, en autorité extérieure et légale. Or, un objet
pareil appartient à l'ordre intellectuel ; destiné à entraîner
l'assentiment, il ressortit au domaine de la raison théorique.



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D APRES CALVIN 83

Dès lors la foi se résout en croyance, elle se transforme en

une adhésion de l'intelligence à une formule doctrinale, la

fiducia in voluntate devient une notitia in intellectu.
Quelques-uns des plus importants chapitres du premier

livre de l'Institution chrétienne répandent une vive lumière
sur la confusion regrettable qui procède de la combinaison
de la notion évangélique et protestante de la foi avec la
notion scolastique et intellectualiste de la croyance. Ces chapitres

nous permettent de déterminer les motifs auxquels obéit
Calvin et les raisons qui l'engagèrent dans cette voie,
contraire aux prémisses religieuses qu'il avait puisées dans

l'Evangile. La conception delà foi, envisagée comme croyance,
et la conception de l'Ecriture, convertie en corps de doctrines,
sont essentiellement solidaires ; l'une et l'autre idée s'appellent

et se correspondent. S'il est vrai que croire, c'est tenir
pour exact et correct un fait ou une idée, il faut que cette
idée et ce fait se trouvent consignés dans un document qui
en garantisse l'authenticité. D'autre part, si la Bible est un
recueil d'oracles divins et de règles infaillibles, il s'ensuit

que la seule attitude du fidèle consiste à courber son intelligence

sous le joug de cette loi souveraine, seule capable et

digne de commander à sa raison et de gouverner savie. Rien
de plus logique et de plus conséquent que ces deux thèses,
elles finiront toujours par tomber ou par se relever
ensemble.

Ce qui, chez Calvin, les appuie et les maintient, à

rencontre même de sa notion plus spirituelle et plus libre de la
foi et de l'autorité, c'est la nécessité où il se voyait de faire
face à deux adversaires qu'il croyait ne pouvoir combattre
qu'à l'aide de ces deux armes : la Bible infaillible et la

croyance intégrale. D'une part, Rome invoquait contre la
Réforme le témoignage de sa tradition formulée par les Conciles

et placée sous la sanction du pape ; d'autre part, les

Anabaptistes, les Libertins, les sectes en appelaient à l'inspiration

directe et immédiate de l'Esprit, à l'illumination
intérieure, affranchie de tout contrôle et de toute entrave. Où

trouver, en présence de ces attaques de droite et de gauche,



84 P. LOBSTEIN

le terrain solide, la base d'opération qui pût servir d'appui
et de retraite contre les uns et les autres L'Ecriture sainte,
acceptée comme l'expression à la fois suffisante et parfaite
de la volonté divine, apparut à Calvin comme le talisman
divin, destiné et propre à réduire à néant les objections sorties

des deux camps ; seulement ce remède ne pouvait être
efficace qu'à la condition qu'on en fît l'usage voulu : il s'agissait

de « croire » ce que dit la Bible. « Pour être éclairés et
adressés en la vraie religion, il nous faut commencer par la

doctrine céleste, et que nul ne peut avoir seulement un petit
goût de saine doctrine pour savoir que c'est de Dieu, jusques à

ce qu'il ait été à cette école, pour être enseigné par l'Ecriture
sainte : car de là procède le commencement de toute droite
intelligence, voire nous recevons révéremment tout ce que
Dieu y a voulu testifier de soy.... Il a été nécessaire que Dieu
eût ses registres authentiques, pour y coucher sa vérité, afin

qu'elle ne pérît point par oubli, où ne s'évanouît par erreur,
ou ne fût corrompue par l'audace des hommes.... Pour ce que
Dieu ne parle point journellement du ciel et qu'il n'y a que
les seules Ecritures où il a voulu que sa vérité fût publiée
pour être connue jusques en la fin, elles ne peuvent avoir
pleine certitude envers les fidèles à autre titre, sinon quand
ils tiennent pour arrêté et conclu qu'elles sont venues du
ciel, comme s'ils oyaient là Dieu parler de sa propre bouche »

(lnst. chrét. I, 6, 2-3 ; 7, 1). Rien de plus clair et de plus
catégorique que ces paroles. Elles renferment une déclaration

de principes reposant sur l'autorité des Ecritures : la

religion chrétienne est céleste et divine, parce qu'elle vient
de Dieu qui l'a promulguée dans la Bible. Il faut donc y
adhérer avec une obéissance entière, il faut l'accepter dans

son ensemble et dans tous ses détails.
En formulant avec cette netteté la règle souveraine, en

établissant avec tant de puissance l'autorité sous laquelle
tous doivent se courber, Calvin n'a pas conscience de la
contradiction intime et irréductible qui règne entre ce catholicisme

transposé et le principe évangélique de la foi personnelle

et libre. Il en a si peu conscience que les chapitres



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 8o

auxquels sont empruntées les citations précédentes sont
ceux-là mêmes qui parlent avec une émouvante éloquence du

témoignage intérieur du Saint-Esprit. S'il a été incontestablement

le patron du dogme de l'infaillibilité de la Bible,
code surnaturel de la vérité chrétienne, il a été en même

temps l'interprète du principe subjectif et du critère interne,
qui trouve le fondement de l'autorité du canon scripturaire
dans l'attestation intime de l'Esprit : on connaît l'admirable
chapitre qui montre « par quels témoignages il faut que
l'Ecriture nous soit approuvée, à ce que nous tenions son

autorité certaine, assavoir du Saint-Esprit : et que c'a été une

impiété maudite de dire qu'elle est fondée sur le jugement
de l'Eglise. » (lnst. chrét. I, 7).

Il a été question plus haut de la différence radicale qui
existe entre les deux notions que Calvin ne craint pas de

confondre avec une sincérité qui ne s'est jamais démentie.
La foi, disions-nous, appartient à l'ordre religieux et moral,
la croyance relève de la sphère intellectuelle. Pour faire acte
de foi, c'est-à-dire de confiance et d'abandon à Dieu, il faut
être inspiré par l'Esprit de Dieu ; une inspiration pareille
n'est pas nécessaire pour faire acte de croyance. Tenir pour
authentiques et réelles les traditions renfermées dans le

Pentateuque ou les Evangiles, admettre qu'il y a trois
personnes dans l'unique et inaltérable essence divine, souscrire
au symbole de Chalcédoine qui enseigne que la personne du

Christ participe de la nature divine et de la nature humaine,
professer toutes les doctrines enseignées par l'Eglise, cela

est possible à l'homme naturel et inconverti ; pour y arriver,
il suffit d'imposer silence aux objections de sa raison, de

méconnaître les lois de la logique, de faire le sacrifice de son

intelligence ; une opération pareille est essentiellement
différente de « la vraye foi, qui est celle que le Saint-Esprit scelle

en nos cœurs » (lnst. I, 7, 5) : elle suppose la correction des

croyances doctrinales, elle n'exige pas le don du cœur à

Dieu. Que Calvin n'ait pas distingué la foi et l'orthodoxie, le

bûcher de Servet suffirait à le prouverl, mais que l'on trouve
1 Voyez l'article de M. Ménégoz sur Calvin et le Symbole « quicumque » dans



86 P. LOBSTEIN

dans les écrits du réformateur tous les éléments qui conduisent

à cette distinction capitale, c'est ce qui ressort de nos
recherches précédentes sur le caractère pratique de la
connaissance religieuse, sur son facteur objectif et ses conditions
subjectives; c'est ce qu'il nous reste à établir plus solidement

encore, en étudiant avec détail l'objet propre et les limites
infranchissables de la connaissance religieuse.

IV

Le problème de l'objet propre de la connaissance religieuse
est implicitement résolu dans une série de pages de Calvin

communiquées au lecteur. La plupart des citations consacrées

au caractère subjectif, pratique, expérimental de la
connaissance religieuse renferment une réponse claire et
décisive à la question soulevée. Il nous suffira donc de

compléter ce qui a été dit plus haut, en apportant de nouveaux
témoignages que nous emprunterons de préférence, non à

l'Institution chrétienne de Calvin, mais à ses ouvrages
généralement moins connus.

L'objet propre de la connaissance religieuse, c'est Dieu
saisi dans son rapport avec le sujet auquel il se révèle.
« Nous regardons Dieu, quand il se montre Père et Sauveur

par effet et qu'il nous en donne Vexpérience toute notoire »

(34,132). Qu'il s'agisse du Dieu créateur ou delà providence
divine, de la puissance ou de la justice de Dieu, dans tous
les cas, le réformateur reste fidèle au point de vue religieux
qui caractérise sa conception générale. Qu'on en juge par les

déclarations suivantes.
La doctrine de la création a souvent préoccupé « les sub-

YEglise libre, 1898, N° 1 (Publications diverses sur le fidéisme, p. 276-278). Le

fait historique, rappelé par M. Benoît, est parfaitement exact (Opera Calvini,
cf. Reform., t. VII, p. xxx-xxxiv, 289-340; t. X, II, 82-128), mais les conclusions

qu'il en tire dépassent singulièrement les prémisses qu'il invoque. J'ose renvoyer
à mon étude sur La christologie traditionnelle et la foi protestante, 1894,

p. 20-21 ; sur le fond de la question M. Ménégoz n'a malheureusement que trop
raison. — Voy. E. F. Baehler, Petrus Caroli und Johannes Calvin (Jahrb. für

Schweizergeschichte, Band 29 [1905], p. 41-169.)



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 87

tils, c'est-à-dire ceux qui cuident être bien sages en leur
cerveau.» Les philosophes nous en «parlent d'une autre
façon » que Dieu qui « a connu ce qui pouvait nous mieux
édifier. Car il n'est pas question de tenir ici école de disputes
subtiles ; mais il est question de nous apprendre combien
nous sommes tenus à Dieu, de nous exercer en ces deux
articles, c'est assavoir que nous ayons honte de nous et de ce

qui nous est propre, que nous soyons confus en regardant
que c'est de notre nature. Et puis de l'autre côté, que nous

soyons ravis, connaissant la bonté et la grâce de Dieu, quand
il nous a faits tels que nous sommes d'un si beau et excellent

artifice. Voilà, dis-je, où il nous faut appliquer notre
étude, et non point s'enquérir par le menu et subtilement
des causes, des raisons et des moyens qui sont en la création
des hommes... Dieu donne aux philosophes de regarder et

spéculer beaucoup de choses, qui ne seront point apprises
du commun mortel et des idiots (gens simples), mais ici
Dieu ne nous a pas voulu appeler en telle école. Quoi donc? Il
nous a voulu déclarer ce qui nous était profitable pour notre
salut... afin que nous n'ayons nulle excuse, ni grande, ni petite,
ni les clercs, ni les ignorants et simples gens. Car, si Dieu
traitait les choses pas trop subtilement, les grands clercs cui-
deraient qu'ils auraient acquis une telle science par leur
étude ou parce qu'ils auraient été plus sages. Or, Dieu met
ici les choses en tel sens qu'il ne faut pas beaucoup
philosopher après où il ne faut point de grandes spéculations,
tellement que les idiots ne peuvent dire : « Oh, je n'ai point
été à l'école. » Il ne faut point avoir ni lettres ni grand savoir

pour comprendre ce qui est ici dit. Voilà donc comme les

grands clercs seront tous plus à condamner, s'ils
n'aperçoivent point ce qui doit être connu des plus rudes ; et ceux
aussi qui n'ont point étudié n'auront nulle excuse pour se

couvrir, d'autant que Dieu met ici ce qui nous doit être

connu à tous. » (33, 487-488). A la lecture de ces déclarations
si nettes et si catégoriques sur la foi au Dieu créateur, on ne

sera plus tenté de voir dans Calvin le docteur intellectualiste
et le théoricien à outrance qu'a imaginé la tradition.



P. LOBSTEIN

Le réformateur n'est pas moins clair et explicite lorsqu'il
parle de la Providence. «Nous voyons des fantastiques
lesquels, quand ils parlent de la providence de Dieu, ce n'est
sinon pour l'entortiller dans des spéculations qui sont si
lourdes que c'est pitié, et n'en rapportent nulle édification.
Ils diront assez: «Dieu change, Dieu remue» mais quoi? ce

n'est pas pour être édifié en sa crainte. Or, il est ainsi que quand
l'Ecriture sainte nous traite de la providence de Dieu, elle
veut que là nous connaissions sa puissance. Et en quelle
sorte la connaîtrons-nous et à quel propos? C'est pour adorer
celui qui nous tient en sa main, et qui a tout empire et en la
vie et en la mort; c'est que nous lui soyons sujets, vu qu'il a

toute autorité par-dessus nous. L'Ecriture d'autre côté nous
montre que Dieu est sage quant à ce régime du monde. Il
n'est pas question donc de dire : « Dieu fait ce que bon lui
semble, et nous ne savons point si c'est bien ou mal, » mais

au contraire confessons que tout ce qu'il fait est bien, encore

que nous n'en sachions les raisons, que nous adorions cette

sagesse secrète.... Avisons donc de nous retirer sous sa

protection, ne doutant point que s'il a toutes créatures en sa

main, voire jusqu'aux petits passereaux qui sont de petite
valeur et estime, jamais il ne nous mettra en oubli, non point
seulement en tant que nous sommes ses créatures, formées à

son image, mais que nous sommes ses enfants, ainsi qu'il nous
a adoptés par notre Seigneur Jésus-Christ. » (33, 602. 604).—
Il ne suffit pas d'être « convaincu par raison que Dieu est

par-dessus l'ordre de nature, chose qui se démontre
évidemment» ; il faut en être «touché»; Dieu «veut que nous
sentions qu'il est prochain. Voilà donc à quoi nous devons

penser quand le ciel se trouble, que les nuées se font en l'air,
qu'il y a des pluies et changements de temps, c'est assavoir

que notre Seigneur se déclare par ce moyen-là à nous, et

qu'il nous attire à soi, voyant que nous n'y pensons pas
assez. » (34, 432-433). Cette connaissance religieuse de la
Providence divine a besoin d'être conquise et maintenue à

rencontre de tous les doutes de notre cœur naturel ; elle n'est

pas une science théorique, apprise une fois pour toutes par



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 89

l'intelligence et confiée à la garde de la mémoire; elle se

résout en confiance filiale, en obéissance à la volonté de Dieu ;

elle est un acte moral, accompli non par notre volonté

propre, mais par la vertu du Saint-Esprit. « Nous sommes
toujours en doute et en branle, il n'y a nulle fermeté en

nous, et encore que nous ayons entendu que Dieu gouverne
tout, que son empire est souverain, qu'on nous en ait assuré,

que cela nous ait été réitéré plusieurs fois, nous ne laissons

pas d'avoir toujours des fantaisies qui obscurcissent nos
esprits, nous entrons en des spéculations je ne sais quelles,
et puis nous sommes agités de beaucoup de troubles qui
nous viennent, et étant ainsi saisis de nos vaines fantaisies,
nous ne savons que c'est de nous fier en Dieu et nous
appuyer sur sa vertu. » Il faut que le Saint- Esprit nous
« éveille, et que nous apprenions de magnifier mieux la
gloire de notre Dieu, voire connaissant que tout ce qui a

accoutumé de nous épouvanter n'est rien au prix de lui,
d'autant qu'il se pourra assujettir et Satan et le monde et ce

qui est contraire à notre salut, il faudra même que tout cela

s'adonne à son service quand il voudra. » (29, 195-196).

L'expression la plus fidèle et la plus complète de cette
confiance obéissante et libre, de ce religieux abandon à la
Providence, c'est la prière. Par elle nous prenons possession de

tous les biens spirituels que Dieu nous offre, par elle nous
faisons l'expérience de sa puissance et de sa bonté, par elle

nous arrivons à la certitude vivante et personnelle de la
Providence divine. « Par oraison, nous cherchons et trouvons
les trésors, lesquels sont montrés et enseignés à notre foi en

l'Evangile. Or, combien l'exercice de prier est nécessaire et

en combien de manières il nous est utile, on ne le pourrait
assez expliquer par paroles. Ce n'est pas certe sans cause

que le Père céleste témoigne que toute l'assurance de notre
salut consiste en l'invocation de son nom (Joël 2 : 32), vu que
par icelle nous requérons et obtenons la présence tant de sa

providence, par laquelle il se montre vigilant à penser à

nous, que de sa vertu, par laquelle il nous défende et soulage

notre imbécillité et défaut, qu'aussi de sa bonté, par la-



90 P. LOBSTEIN

quelle il nous reçoive en grâce, nonobstant que nous soyons
chargés de péchés, et pour bref parler, vu que par icelle
nous l'appelons, afin qu'il se déclare entièrement nous être

présent. De là revient un singulier repos à nos consciences.
Car après avoir exposé à notre Seigneur la nécessité qui
nous serrait de près, nous avons suffisamment où nous
reposer, entant que nous entendons que rien n'est caché de

notre misère, à celui duquel la bonne volonté envers nous
nous est certaine, et le pouvoir de nous aider indubitable. »

(lnst. chrét. 3, 20, 2)1.

Faut-il, après avoir traité de l'objet de la connaissance
religieuse dans son acception la plus vaste, descendre au
détail? Si le Dieu créateur, le Seigneur qui conserve et

gouverne le monde se fait connaître non par le raisonnement et
la démonstration théorique, mais par l'action de son esprit
qui touche le cœur et le rend capable de prier, d'adorer, de

se donner, il en est de même de chacun des attributs divins.
Pour les percevoir, pour en être assuré et joyeux, le chrétien
n'est point appelé à s'élever à la divinité par la voie discursive

de la dialectique ou par l'effort sublime de la spéculation.

Croire au Dieu juste, à l'Eternel tout puissant, au
Père céleste plein de bonté et de miséricorde, ce n'est pas
professer une théorie philosophique ou dogmatique sur
l'Etre suprême, sur les propriétés de son essence, sur les

modalités de son action; ce n'est pas adhérer à une croyance
ou réciter une formule, « ce n'est point assez que nous
protestions que Dieu est juste, mais ie principal est, quand ce

vient à la pratique, que nous trouvions bon tout ce qu'il
fait, que nous soyons volontiers sujets à sa puissance, que s'il
nous afflige nous n'entrions pas en procès contre lui, que
nous ne soyons point dépités qu'il gouverne autrement que
notre désir ne porte. » (35, 193. Voy. aussi 33, 200.) « Quand
nous aurons connu la puissance de Dieu pour nous anéantir
sous lui, et confesser que c'est bien raison qu'il domine sur

1 Voy. aussi 28, 606-608; 29, 179-180. 189. 192; 30, 196. 201-202.



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 91

nous et qu'il y ait toute autorité et que nous lui obéissons,
voire non par force, mais d'un esprit débonnaire et paisible,
voilà une vraie confession que Dieu est tout puissant....
Comment c'est que la puissance de Dieu\doit être connue de

nous, c'est afin que nous ne doutions point qu'il ne fasse

tout ce qu'il aura conclu, non point empruntant conseil de

nous, mais pource qu'il est la fontaine de toute sagesse, c'est
à lui d'assigner ce qui est bon de faire, car tout cela est
tellement en sa main que rien ne le peut empêcher qu'il
n'accomplisse tout ce qu'il a ainsi avisé. Ceci sera mieux entendu

par la pratique. Ceux qui causent de la puissance de Dieu
sans propos ni raison, viendront chercher des choses

extravagantes. Et pourquoi Dieu ne fait-il ceci, vu qu'il est tout
puissant? Voire, mais est-ce à nous de lui faire jouer des

tours çà et là? C'est à lui d'ordonner, et puis c'est à lui de

faire. Cependant ceux-là même ne prennent point garde
d'attribuer à Dieu toute vertu, quand il est question
d'espérer en lui. Et c'était là où il nous fallait appliquer la
puissance de Dieu, c'est qu'il ne faillira point à nous tenir
promesse, et que si notre salut est en sa main, nous sommes
assurés que nul mal ne nous peut advenir; s'il nous a en sa

protection, nous serons aussi tout persuadés que nous serons
invincibles contre nos ennemis. Voilà, dis-je, où il nous fallait

méditer la puissance de Dieu ; comme il nous est montré
quand il est dit que nul ne nous ravira de la main de Jésus-

Christ, lequel nous a pris en sa garde. Et pourquoi? Car le

Père qui nous a commis à lui est plus fort que tous. Pourquoi

est-ce et à quel propos que Jésus-Christ nous propose
la puissance invincible de Dieu son Père?C'est afin que nous

soyons paisibles, ne doutant point qu'il nous sauvera, voire
quelques efforts que Satan fasse et machine contre nous. Car
Dieu est tout-puissant. En cela voyons-nous qu'il nous faut
conjoindre la puissance de Dieu avec sa bonne volonté, voire
telle qu'il nous la déclare par sa parole. Quand nous aurons
cela, nous ne lâcherons point la bride à beaucoup de
spéculations extravagantes, et aurons aussi de quoi repousser



92 P. LOBSTEIN

les moqueries de ceux qui se voudraient jouer de la vertu de

Dieu comme d'une pelotte1. » (35, 478-480. Cf. 34, 962; 29,

484; Institut, chrét. 1,16, 3-4; I, 5 passim; I, 14, 4.) « Avec
la puissance de Dieu il faut que sa justice, sa bonté, sa

sagesse soient comprises. Et pourquoi? A ce que nous soyons
instruits à le craindre, à cheminer en son obéissance ; et

d'autre côté, que nous puissions nous reposer en lui, ayant
de si beaux témoignages de son amour, que nous le
puissions invoquer, étant assurés qu'il nous regarde et qu'il a

pitié de nous, et que nous sommes sous sa protection, que
recourant à lui quand nous sommes destitués de conseil, il
nous instruit par son saint Esprit. » (35, 315-316; cf. 35, 319-

320. 167-168; 34, 529-531.)
Le Dieu en qui Calvin met sa confiance, celui qu'il invoque

et qu'il glorifie, partant celui qui est l'objet de sa connaissance

religieuse, c'est le Dieu de la conscience et de l'Evangile,

celui qui, après avoir parlé à Moïse et aux prophètes,
s'est pleinement révélé dans son fils unique. Mais Calvin,
comme les autres réformateurs, adresse indifféremment son

hommage au Père céleste et à celui qui en est la parfaite
image et la suprême manifestation. La piété, la prière,
l'adoration, les actions de grâces des fidèles, vont à Jésus-Christ,
dont la divinité est l'affirmation souveraine de la foi
chrétienne et l'article essentiel de la doctrine protestante. Il
faut avouer que, sur ce point, il n'est pas facile de distinguer

entre l'intérêt religieux qui inspire et domine la
christologie de Calvin et la formule dogmatique qui sert
d'expression à sa foi. L'un et l'autre se confondent si complètement

que, le plus souvent, un triage est impossible; le fond
et la forme sont indissolublement unis. Qu'on lise, dans

l'Institution chrétienne, les chapitres sur la Trinité (I, 13)

ou sur la personne et l'œuvre de Jésus-Christ (II, 12-17), et

l'on constatera aisément que les idées originales et réformatrices

de Luther, dont nous avons signalé la trace dans maintes

déclarations de Calvin sur Dieu, n'ont pas marqué d'une
1 On trouvera d'autres passages caractéristiques de Calvin sur le même sujet

cités dans nos Etudes sur la doctrine chrétienne de Dieu, 1907, p. 113-115.



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D APRES CALVIN \)Ó

empreinte très profonde la théorie christologique du
réformateur de Genève. Le doctrinarisme scripturaire qui règne
dans ces pages, que le bûcher de Servet éclaire d'un sinistre
reflet, n'est pas moins rigide que les définitions et les

syllogismes de la scolastique du moyen âge. Il semble que le

programme, esquissé par Mélanchthon dans ces paroles
célèbres : « Connaître Christ, c'est connaître ses bienfaits1,»
ait été à jamais oublié.

Il n'en est rien cependant. En dépit de ces apparences, le

réformateur encore asservi à la tradition catholique, n'a pas
entièrement étouffé la voix du Réformateur, apôtre du. pur
évangile de Jésus-Christ. Telle est la puissance du principe
évangélique de la foi et du salut par la foi, qu'il agit, au
travers de l'épaisse cuirasse des formules traditionnelles,
sur le cœur de cette christologie que l'on croyait irrémédiablement

figée dans les moules et les cadres du passé. Le caractère

subjectif et pratique, expérimental et vivant de la foi au
Sauveur s'affirme en dépit de la métaphysique des Conciles
et se fait jour dans des témoignages qu'il faut accueillir avec
d'autant plus de gratitude qu'ils sont plus rares et plus
involontaires. Si l'Institution chrétienne ne fournit guère
d'indications dans ce sens2, on trouvera, dans d'autres ouvrages
de Calvin, des passages qui placent la connaissance
religieuse du Christ dans le même jour et sur le même terrain
que la connaissance religieuse de Dieu. De même que celle-

1 Préface des Loci de 1521, voyez aussi Confession d'Augsburg II, 3, § 31-32;
Apologie, II, 46-101; III, 33; XII, 72. On trouvera sur ce point des citations

caractéristiques de Luther et des autres réformateurs dans quelques-unes de nos

études christologiques, Le bilan dogmatique de l'orthodoxie régnante, 1891,

p. 18-19 ; La christologie traditionnelle et la foi protestante, 1894, p. 35-40.
2 Je rappellerai cependant l'importante déclaration dans laquelle Calvin

reproche aux docteurs catholiques d'avoir dépouillé le Sauveur de sa vertu et

dignité, puisqu'ils ne savent pas « à quoi tendent » les attributs du Sauveur,

quels sont << la fin et l'usage de ces noms. » (II, 15.) Peut-être j aurait-il lieu de

montrer que les plus anciennes éditions de l'Institution, celles de 1536 et de

1539, n'enseignent pas avec la même rigueur que celle de 1559, le monopole

métaphysique du Christ. Calvin établit entre l'œuvre du Sauveur et la conscience

des fidèles un rapport téléologique de solidarité, qui reproduit une des pensées

les plus neuves et les plus fécondes de Luther.



94 P. LOBSTEIN

ci est l'expérience de l'action divine, c'est-à-dire de la
puissance et de la sagesse, de la sainteté et de l'amour du Père

céleste, ainsi la divinité du Christ se révèle au croyant par
les effets rédempteurs et régénérateurs de son œuvre et de

sa personne.
« Comme le Père miséricordieux nous offre son Fils par

la parole de l'Evangile, ainsi nous l'embrassons par foi et
le reconnaissons comme à nous donné... Les seuls fidèles

jouissent de Christ, lesquels le reçoivent étant à eux envoyé,
ne le rejettent point leur étant donné et le suivent étant
appelés de lui. » (22, 46 L Voy. aussi 28, 288. 292). « Quiconque
doute de son salut, celui-là déclare qu'il ne tient rien de ce

que nous confessons, que Jésus-Christ a son empire
souverain au ciel et en la terre, que Dieu gouverne le monde par
lui, qu'il fait que toutes créatures plient le genou devant lui
pour lui faire hommage, bref nous ne connaissons point que
Jésus-Christ soit ressuscité, mais nous le venons anéantir et
abolir en tant qu'en nous est la vertu du Saint-Esprit, qui
s'est déclarée en sa résurrection. » (28, 581.) Cela revient à

dire que connaître ie Seigneur ressuscité, c'est avoir part à

la vie immortelle et glorieuse qu'il a mise en évidence par
son triomphe sur la mort et qu'il communique à tous ceux
qui se donnent à lui. Si l'on pouvait douter du sens de la
« confession » de Calvin, les paroles qui suivent de près celles

que nous venons de transcrire lèveraient toute hésitation.
«Voilà la substance de la foi. Or il faut que nous ayons cette
foi-là au cœur et en la bouche. Il est vrai que ce serait peu
de chose de parler des grâces et des bénéfices que notre
Seigneur Jésus-Christ nous a apportés ; nous en verrons
beaucoup qui en babilleront assez, et cependant de quoi leur
profite-t-il, sinon de plus grande considération? Ce n'est pas
donc beaucoup que d'avoir au bout de la langue une
confession devant les hommes, mais il faut que la racine soit au

cœur, il faut, dis-je, que nous ayons la vertu de la mort et

1 Entre la plus ancienne explication qu'a donnée Luther du deuxième article
du Credo et celle que renferme l'Instruction et confession de foi de Calvin
(1537), la concordance s'étend parfois jusqu'aux expressions. Cf. C. R. 22, 52-56.



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 95

de la résurrection de notre Seigneur Jésus-Christ imprimée
en nous. » (28, 582.) «Il n'est point question d'honorer notre
Seigneur Jésus-Christ, quand on lui fera beaucoup d'agios et
de cérémonies, mais quand on s'assujettit simplement à la
doctrine en laquelle il veut être connu et en laquelle aussi

il se montre à nous face à face. » (51, 331 '.) Cette « obéissance
à la doctrine chrétienne » n'est pas, selon Calvin, une
simple adhésion de l'intelligence à une formule doctrinale,
mais un acte de confiance, une soumission de la volonté au
Dieu saint et miséricordieux, manifesté en Jésus-Christ.
Aussi le réformateur résume-t-il son enseignement christologique

dans ces fortes et substantielles paroles : « Ce que
nous avons dit de notre Seigneur Jésus, se doit rapporter à

ce but (le latin porte : ad unum hunc scopum) qu'étant
damnés, morts et perdus en nous-mêmes, nous cherchions
absolution, vie et salut en lui.» (lnst. II, 16, 1.) Voy. aussi

II, 16, 11. Est-ce là le langage d'un docteur scolastique, en

quête de formules correctes pour établir indiscutablement
son orthodoxie? J'estime plutôt que cette phrase qui forme
la conclusion de la doctrine des fonctions médiatrices du

Sauveur, est un témoignage rendu aux « bienfaits » de Celui

qui manifeste sa gloire divine dans les effets salutaires et
bénis de son œuvre et de sa personne2. Ce qui achève de

confirmer cette interprétation, c'est la vigueur avec laquelle
Calvin repousse les définitions subtiles, imaginées par la
fantaisie spéculative d'un Osiander, de même que Mélanchthon,
glorifiant les bienfaits du Christ, condamnait les rêveries
métaphysiques des anciens Pères et des docteurs scolastiques

: non quod isti docent ejus naturas, modos incarna-
tionis contueri. « C'est à bon droit que saint Paul, après avoir
parlé du vrai office de Jésus-Christ, prie qu'il donne esprit

1 Cf. 48,12 : « Discamus... Christum neque in cœlo neque in terra aliter quam
fide quserendum esse... » 48, 196 : « Ubi cognoscitur Christus, evangelii summam
nobis constare. »

"2 Voy. II, 13, 1 : « D'un nombre infini (de témoignages) qu'on pourrait amasser

il nous est utile de choisir principalement ceux qui peuvent servir à édifier nos
âmes en foi et vraie fiance de salut. »



96 P. LOBSTEIN

d'intelligence aux siens pour leur faire comprendre quelle
est la longueur, hautesse, largeur et profondeur, assavoir la
charité de Christ, laquelle est par-dessus toute science

(Ephés. 3, 16-19), comme si de propos délibéré il barrait nos

esprits entre des treillis, pour les empêcher de décliner tant
soit peu que ce soitçà et là quand il est fait mention de Christ,
mais les exhorter à se tenir à la grâce de réconciliation qu'il
nous a apportée. » (lnst. chrét. II, 12, 5.)

Le passage qu'on vient de lire ajoute un dernier trait aux
caractères qui distinguent la connaissance religieuse d'après
les principes de Calvin. Le réformateur est profondément
pénétré de la nature inadéquate et essentiellement symbolique

de nos conceptions, et il a une vive et claire conscience
des limites infranchissables imposées à notre connaissance
des choses divines. Il importe de laisser immédiatement la
parole à Calvin lui-même et de mettre les lecteurs en
présence de textes qui leur permettront de formuler un
jugement.

En parlant du langage biblique qui prête à Dieu des

sentiments humains et qui dit de lui qu'il se repent et se met
en colère, l'auteur de l'Institution s'exprime de la manière
suivante : « Ce mot de Repentance a un même sens que toutes
les autres formes de parler, lesquelles nous décrivent Dieu
humainement. Car pource que notre infirmité n'attouche
point à sa hautesse, la description qui nous en est baillée se

doit soumettre à notre capacité pour être entendue de nous.
Or le moyen est qu'il se figure non pas tel qu'il est en soi, mais
tel que nous le sentons. Combien qu'il soit exempt de toute
perturbation, il se dit être courroucé contre les pécheurs.
Partant comme quand nous oyons que Dieu est courroucé,
nous ne devons pas imaginer qu'il y ait quelque commotion
en lui, mais plutôt que cette locution est prise de notre
sentiment, pource qu'il montre apparence d'une personne
courroucée, quand il exerce la vigueur de son jugement, ainsi



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 97

sous le vocable de Pénitence, nous ne devons concevoir
sinon une mutation de ses œuvres, pource que les hommes en

changeant leurs œuvres témoignent qu'elles leur déplaisent.
Partant comme tout changement entre les hommes est
correction de ce qui déplaît, et la correction vient de pénitence,

pour cette cause le changement que fait Dieu en ses œuvres,
est signifié par ce mot de Pénitence. Combien que cependant
son conseil ne soit point renversé, ni sa volonté tournée, ni
son affection changée, mais ce qu'il avait de toute éternité

pourvu, approuvé, décrété, il le poursuit constamment sans

varier, combien qu'il y apparaisse au regard des hommes une
diversité subite. » (Institution chrétienne I, 17, 13). —¦ A
maintes reprises, Calvin rappelle que l'anthropomorphisme
est une des formes nécessaires et essentielles de la pensée et

du langage religieux. Cela n'empêche pas le réformateur de

condamner sévèrement les moines anthropomorphistes de

l'ancienne Eglise. (Voy. 9, 86. 206; 40, 53.) — Comment
parle-t-il des anges, par lesquels « Dieu besogne pour gouverner

les choses humaines? Il faut que Dieu descende pour être

compris de nous, c'est-à-dire qu'il ne se montre point selon

sa gloire, qui est infinie, mais selon qu'il voit quel est notre
sens, qu'il s'y accomode. Bref, jamais nous ne connaîtrons
Dieu tel qu'il est, mais nous le connaîtrons en telle mesure
qu'il lui plaira de se manifester à nous selon qu'il connaît
qu'il nous est utile pour notre salut. Or cette façon de parler
que nous voyons ici, quand il est dit que les Anges ont comparu

devant Dieu comme en un jour solennel, est prise des

B-ois de ce monde, lesquels tiendront leurs états et leurs
assises... L'Ecriture nous a voulu accomparer Dieu aux princes
terriens... » (33, 57-58.) — L'Eternel demande à Satan d'où il
vient, ce qu'il fait, s'il a vu son serviteur Job. Mais quoi? dit
Calvin à ce propos, d'autant que nous ne comprenons point
ces choses en notre rudesse et en une si petite mesure,
comme elle est en notre sens, il faut qu'il y en ait une déclaration

qui nous soit convenable. Et en cela nous voyons la
bonté de Dieu, de ce qu'il se conforme à nous, d'autant que
nous ne pouvons point parvenir à lui, que nous ne pouvons

théol. et phil. 1909 7



98 P. LOBSTEIN

pas monter si haut, il se rend familier, il est comme transfiguré

afin que nous connaissions ce qui nous est bon et

propre. » (33, 62-63.) — Par cette accommodation à notre
«rudesse1», Dieu n'entend pas nous donner une définition
adéquate de son être, il veut réveiller en nous des sentiments
conformes à notre destination et en harmonie avec les

devoirs qui nous incombent. Ce dernier point de vue est

particulièrement remarquable. Le réformateur fait preuve
d'une intelligence fine et profonde de la vraie nature du
symbole religieux. L'Ecriture ou, comme dit Calvin, le Saint-
Esprit n'est nullement préoccupé de la correction parfaite
de l'idée, de sa conformité rigoureuse avec l'objet qu'exprime

l'anthropomorphisme; ce qui importe, c'est que le
fidèle puise, dans l'expression dont se sert l'auteur sacré,

une émotion féconde et salutaire, un principe de conduite,
un motif d'action joyeuse ou de filiale soumission.

Quelques exemples mettront en pleine lumière la pensée

1 35: 311 : « Si la façon d'enseigner était subtile et haute en l'Ecriture sainte,

qu'il n'y eût que les gens lettrés qui y pussent mordre, nous serions reculés, et

la plupart prendrait occasion de dire : « Hélas! et que puis-je faire? Je n'ai point
été à l'école, et Dieu ne daigne pas se déclarer sinon à gens de lettres. » Mais

quand nous voyons que Dieu nous mâche les morceaux et nous appatelle comme

des petits enfants, et se conforme à notre rudesse, et qu'il nous baille les choses

en telle façon que les plus petits et les plus ignorants même en peuvent avoir

leur part et leur droit, je vous prie, ne devons-nous pas prendre tant plus de

courage pour sentir et comprendre ce qu'est de Dieu et nous consoler en cette

bonté si grande qu'il montre envers nous? Car s'il n'avait un soin inestimable de

notre salut, il ne daignerait pas descendre si bas; mais quand il veut s'abaisser

en ses créatures et que, voyant ce qui nous est propre, il se montre à nous tel

que nous le pourrons concevoir, en cela n'apercevons-nous pas combien il nous

aime et comme il procure notre salut?» — Calvin ne craint pas d'appliquer cette
idée de l'accommodation divine aux sacrements de la nouvelle alliance. « Comme

au Baptême nous voyons-là de l'eau, en la cène, nous voyons du pain et du vin,
et pourquoi est-ce que notre Seigneur Jésus-Christ, qui est l'image vive de Dieu

son Père, auquel habite toute plénitude de divinité, pourquoi est-ce qu'il se

déclare à nous en des choses corruptibles et en ces éléments du monde C'est à

cause de notre infirmité, voyant que nous ne pouvons pas parvenir à sa vertu

spirituelle. Voilà pourquoi il nous figure ses grâces sous les éléments visibles,
et même ici nous devons contempler la vertu céleste de son Esprit. » (29, 168-

169).



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS 99

du réformateur. Il est dit au Deutéronome, que « Dieu se

réjouira en bien envers les Israélites, comme il s'est réjoui
envers leurs pères. » (30, 9.) «Voilà, observe Calvin, une façon de

parler qui emporte beaucoup. liest vrai que Dieu n'est point
sujet à nos passions pour se réjouir à la guise des hommes,
il n'y a rien de semblable en lui ; mais il parle ainsi pource
qu'il ne peut assez exprimer l'amour qu'il nous porte, sinon

par telles similitudes. » Le but de ces similitudes n'est pas
de nous initier aux insondables mystères de la divinité: « il
ne faut point avoir des imaginations si lourdes, de penser
que Dieu soit ému de passions d'un côté et d'autre. »

L'anthropomorphisme dont se sert l'Ecriture tend à « ce que
nous soyons tellement ravis de l'amour divin, que nous ne
désirions rien plus que de nous ranger à notre Dieu, comme
c'est aussi à quoi il prétend.... Et c'est afin d'amollir la
dureté de nos cœurs, c'est afin de nous enflammer tellement

que nous ayons un autre zèle que nous n'avons pas... Al'op-
posite, quand nous lui mettons barre à rencontre, qu'il ne

peut user de ses grâces envers nous et les déployer comme
il serait appareillé de son côté, il dit que nous contristons
son Saint-Esprit. Voilà comme le prophète Isaïe en parle: Ils
ont contristé l'Esprit de Dieu, dit-il. Non pas que Dieu soit
sujet à se dépiter, comme j'ai dit, mais c'est pour rendre les

hommes tant plus coupables, et pour leur faire avoir horreur
de leur malice, quand ils lui auront été ainsi rebelles et

qu'ils ne pourront souffrir qu'il leur fasse du bien. » (28, 567-

568.) Ne ressort-il pas de ces déclarations que les termes
bibliques qui attribuent à Dieu la joie ou la tristesse
n'expriment pas, si j'ose dire, les états d'âme de la divinité, mais
traduisent le rapport que l'âme croyante ou la volonté rebelle
soutient avec Dieu L'Ecriture sainte ne renferme pas une
psychologie transcendante de l'être divin, mais elle rend
témoignage à l'esprit de Dieu se révélant dans l'esprit de

l'homme.
Faut-il citer d'autres preuves et de plus amples

témoignages? Qu'on lise [attentivement le commentaire de Job 2 :

2-3: « Dieu n'a que faire d'interroger Satan. Toutes choses



100 P. LOBSTEIN

lui sont présentes; mais pource que nous ne comprenons
point cela, il faut que nous ayons quelques façons de parler
qui nous soient plus familières, et que Dieu ne se montre pas
tel qu'il est en son essence infinie (car nous en serions
engloutis) mais qu'il se montre tel que nous le concevons et
tel que nous le pouvons porter. Et en cela voyons-nous sa

grande bonté envers nous, d'autant que quand nous ne pouvons

point parvenir à lui, il descend ici-bas afin que nous le

connaissions, voire autant qu'il nous est utile; car nous
serions accablés, si nous présumions entrer en sa grande
majesté. Si nous ne pouvons regarder le soleil que nos yeux n'en
soient éblouis, je vous prie, comment contemplerons-nous
lagloire de Dieu en sa perfection?Il est impossible jusqu'à ce

que nous soyons reformés, comme dit saint Jean, que nous le

verrons tel qu'il est, quand nous serons semblables à lui
(1 Jean 3 : 2). Maintenant contentons-nous d'être de ses

enfants, et d'avoir la grâce de son adoption scellée en nos cœurs

par le Saint-Esprit. Et puis connaissons-le en l'image en

laquelle il se montre à nous. » Quel est, dans le cas présent,
cette image que nous présente le livre de Job? C'est celle de

l'Eternel conversant avec Satan qui répond au Seigneur : « Je

viens de circuire et rôder par la terre. » Qu'est-ce à dire? Si

«Dieu n'a que faire d'interroger Satan», si cette scène céleste

ne nous apprend rien sur l'essence de Dieu et sur le mode
de son action, quelle est la valeur et la portée de « l'image
en laquelle Dieu se montre à nous?» Elle ne nous communique

pas une connaissance objective, mais veut faire sur
nous une impression subjective, elle nous rappelle à la
vigilance et à la confiance en Dieu. « Or, tant y a qu'ici nous

voyons ce qui a été touché, que Satan ne cesse (comme dit
saint Pierre) de faire ses circuits, comme un lion bruyant,
qu'il cherche toujours nouvelle proie. Puis qu'ainsi est,
faisons bon guet, et soyons sur nos gardes; car après que
saint Pierre nous a ainsi menacés, il ajoute : « Bésistez-lui
constamment en foi.» Or par cela il nous montre qu'il ne
faut point que nous soyons effrayés, encore que Satan ait
une telle vertu et qu'il soit appelé le prince du monde, que



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 101

nous ne craignions point, dis-je, d'être abîmés par lui,
moyennant que nous soyons armés de foi. Car nous aurons
assez de force, et nous serons assurés de la victoire, quand
nous serons appuyés en Dieu et en la grâce de notre Seigneur
Jésus-Christ. » (33, 110-111.)

La parenté étroite qui règne entre l'anthropomorphisme
dont l'esprit humain ne saurait se passer et les limites
imposées à notre connaissance religieuse, est indiquée dans le

passage précédent avec une clarté parfaite. Calvin revient
souvent à cette idée; son symbolisme est une des formes de

son agnosticisme. « Nous savons la folle curiosité qui est

aux hommes. Ils veulent toujours contempler Dieu en son

essence. Or ils ne peuvent. D'autant plus donc nous faut-il
être attentifs à ces façons de parler qui sont conformes à

notre infériorité. Voici Dieu qui nous est visible: mais en

quelle sorte? Il habite en son palais. Voulons-nous donc

approcher de lui? Le voulons-nous connaître selon que notre
capacité le porte? Venons à ce palais, et n'y entrons pas
d'une audace furieuse pour comprendre tous les secrets de

Dieu, car s'il habite en un palais, il faut bien qu'il ait autant
de puissance pour le moins qu'aurait un roi du monde qui
n'est qu'une créature caduque. Ainsi donc contentons-nous
de voir ce palais de Dieu si excellent, pour adorer sa

majesté; et s'il lui plaît d'approcher de nous, il faut bien que
nous venions au-devant de lui avec toute révérence et que
nous ne passions point notre mesure. Voilà, dis-je, ce que
nous avons à retenir de cette façon de parler, quand ces nuées

sont appelées « les piliers du palais de Dieu » (Job 36 : 29), et
est dit qu'elles soutiennent son pavillon ou qu'elles sont là
conjointes comme une partie. Car c'est afin qu'il nous suffise
de goûter que c'est la majesté de Dieu autant qu'il nous la
déclare par ses œuvres. » (35, 309.) L'image qu'explique
Calvin en la commentant sert à la fois à voiler une vérité
religieuse trop haute pour l'intelligence des mortels, et à rendre

cette vérité assez sensible pour inspirer aux fidèles la

« révérence » due à la « majesté » de Dieu.
En effet, la révélation divine, toujours proportionnée à la



102 P. LOBSTEIN

capacité religieuse et morale de ceux qui en sont l'objet, ne
va pas sans une occultation également déterminée par les
besoins et les infirmités de la nature humaine. « Dieu nous
révèle ce qui nous est bon et propre, mais il faut qu'il se

réserve beaucoup de choses obscures. Pourquoi? Car nous
sommes encore trop débiles pour monter si haut. » (35,

481.) Là réside la haute importance de la notion du Dieu
caché. « Dieu n'exerce pas ses jugements de telle sorte
qu'on les puisse observer et qu'on puisse dire : Voilà Dieu

qui besogne. Nenni, mais souvent il sera comme caché. »

(34, 383.) L'agnosticisme qui découle de cette affirmation
capitale, revêt, chez Calvin, un caractère essentiellement
religieux ; à vrai dire, cet agnosticisme finit par se résoudre
en humilité, et l'humilité n'est possible que si elle se
confond avec la confiance. Il est peu de pensées qui se rencon"
trent plus fréquemment dans les ouvrages du grand
réformateur; il en est peu qu'il ait reproduites sous des formes
à la fois plus variées et plus impressives. « Dieu se manifestant

à nous en partie veut que nous ne soyons enseignés

que de ce qui nous est bon et propre, mais si est-ce

qu'il connaît notre capacité. Dieu donc nous révèle sa

volonté selon notre portée; cependant il se réserve à soi ce

que nous ne comprendrions pas, parce qu'il surmonte notre
entendement. Quand nous aurons retenu cette leçon, nous
aurons beaucoup profité pour un jour. Voilà Dieu qui a pris
la charge et l'office de nous enseigner: eh bienl il ne faut
pas là-dessus que nous soyons lâches à l'écouter; puisqu'il
nous fait la grâce d'être notre maître, c'est pour le moins

que nous lui soyons écoliers et que nous soyons attentifs à

ce qu'il nous dira. Mais cependant notons quand il fait office
de maître envers nous, que ce n'est pas pour nous révéler
toutes choses dont nous pourrions douter et dont nous pourrions

nous enquérir. Quoi donc? ce qu'il connaît être en

édification, c'est-à-dire ce qu'il connaît nous être utile. »

(35, 62-63.) — Mais il convient d'ignorer avec soumission
tout ce que Dieu trouve bon de dérober à notre connaissance



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 10&

actuelle; si notre esprit naturellement impatient et curieux1
doit prendre conscience des limites qui lui sont imposées,
il faut, d'autre part, accepter avec une joyeuse reconnaissance

tous les enseignements qu'il plaît au Seigneur de nous
donner. Négliger les vérités qui sont à notre portée, fermer
les yeux à la lumière de la révélation divine, c'est commettre
une faute non moins grave que de chercher à soulever ou à

déchirer le voile qui nous cache la vérité parfaite et absolue.
La présomption et l'orgueil des « fous enragés qui disent :

je veux tout savoir et ne rien ignorer », est aussi condamnable

que l'indifférence ou la paresse de ceux qui, sans

écouter ce qu'ils doivent connaître, se hâtent de dire: Oh,

je n'en crois rien, car cela surmonte ma portée. Vilain
crapaud, que tu oses ainsi blasphémer à rencontre de Dieu,
d'autant qu'il ne te vient point rendre compte de tout ce

qu'il fait, et qui ne daignes recevoir ce qui t'est caché, et

que tu ne peux comprendre par ta bêtise? (35, 63. 65-66)....
« Il faut que nous soyons réprimés non-seulement en nos
langues, mais en toutes nos affections. Non pas que nous
puissions tout faire, que nous ne sentions toujours quelque
cupidité frétillante de nous enquérir par trop et de disputer
contre Dieu, mais il faut batailler et que cela soit mis bas.

Et c'est la sobriété à laquelle il faut que tous fidèles se

réduisent par l'Evangile, pour donner gloire simplement à

Dieu, confessant qu'ils ne savent rien. Mais il y a l'autre
façon de parler qui est bonne et sainte, qu'il faut qu'ils
suivent, c'est assavoir qu'ils demandent à Dieu qu'il les instruise.
Car nous en voyons beaucoup qui se nourrissent en leur
bêtise, et quand on tâchera de les amener à la vérité, ils n'en
veulent point approcher, ils s'abrutissent pour n'en savoir
rien et sont là du tout hébétés. Il faut donc que nous
parlions, voire interrogeant Dieu, c'est-à dire lui demandant

qu'il nous instruise, après avoir confessé que nous ne
savons rien, que nous sommes vides de toute clarté, de toute

1 33, 160: « Nous croyons que les hommes aimeraient mieux s'enquérir qu'on
fait en paradis, que de savoir quel est le chemin d'y parvenir. »



104 P. LOBSTEIN

intelligence et raison, qu'en notre esprit il n'y a que ténèbres

et mensonges. Après donc avoir confessé cela, que nous
venions interroger Dieu : Seigneur, qu'il te plaise de nous
déclarer ce qui nous est bon de connaître. » (35, 485-486) L..
« Les hommes se trompent de se vouloir enquérir de tout,
ils se rompent le col en volant si haut; c'est voler sans ailes

comme on dit. Ainsi donc qu'ils apprennent à se contenter
de ce qu'il plaira à Dieu de révéler. Voilà pour un item. Et
puis pour le second que nous sachions bien ce que Dieu nous
montre et en quoi il veut qu'un chacun de nous s'exerce,
c'est que nous sachions ce qui nous peut édifier en sa crainte.
Car il ne veut point que nous soyons sages pour être spéculatifs

et pour voltiger en l'air, mais pour connaître comme
nous avons à vivre, qu'il y ait sagesse conjointe avec la
connaissance de régler notre vie comme il appartient. » (34, 514.)

Comment éviter le double écueil que Calvin ne se lasse

pas de signaler aux chrétiens, l'indiscrète et orgueilleuse
curiosité qui aspire à scruter les insondables profondeurs
de Dieu, et l'inertie indifférente de la conscience qui ne
cherche pas à s'instruire et à connaître la volonté divine? Il
faut apprendre docilement « en l'école de Dieu » et s'en tenir
à ce qu'il daigne nous révéler. Car c'est lui-même qui nous
éclaire dans la mesure où cela nous est utile. « De

comprendre les secrets de Dieu est un don spécial, c'est un
trésor qui nous est fermé jusques à ce que Dieu vienne par
sa pure bonté nous illuminer et qu'il nous en distribue
ce que bon lui semble ...Il nous faut regarder à Dieu
toujours; mais en premier lieu nous lui devons demander qu'il
nous donne les yeux. Et cependant aussi nous le devons
contempler au miroir qu'il nous présente, c'est assavoir en sa

parole et puis en ses œuvres, et cheminer en telle sobriété,

que nous ne veuillions point nous enquérir plus qu'il ne
nous est licite et qu'il ne nous le permet. Il y a donc une
façon de regarder Dieu qui est bonne et sainte, c'est que
nous le contemplions d'autant qu'il lui plaît se manifester à

1 Voy. aussi 35,397-399; 33, 201-202; 35, 387-388. 472-473; 34, 441-442;

33, 237-238; 34,255-256 ; 34, 522-523; 33, 533-534; 33, 159-161.



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 105

nous, et, nous défiant de notre intelligence, que nous lui
demandions d'être illuminés par son saint Esprit et que nous
n'ayons point une curiosité trop grande ni présomption de

savoir plus qu'il ne nous permet.... Puisque Dieu s'est
déclaré à nous, selon qu'il savait nous être propre et utile pour
notre salut, tenons-nous à cette connaissance qu'il nous en

donne, et n'allons point nous égarer ni ça ni là. » (34, 512;
35, 245.)

Cette révélation, qui nous dispense avec mesure les vérités
dont nous avons besoin et qui nous cache celles que nous
ne pouvons pas encore supporter, cette parole que le Saint-
Esprit scelle dans les cœurs et éclaire de sa divine lumière,
se confond, pour Calvin, avec la Bible. « Nous ne savons
croire sinon ce qui nous a été montré de Dieu : il faut donc
là venir que notre foi soit fondée surla Parole de Dieu et que
l'Ecriture sainte soit toute notre sagesse. » (35, 484.) —
Souvent, dans les ouvrages de Calvin, l'identification de la parole
ou de la volonté de Dieu avec l'Ecriture est entendue dans

un sens général; elle implique un jugement de valeur qui
ne porte que sur le caractère religieux et moral des livres
saints, sur leur efficacité pratique, sur leur vertu édifiante
et sanctifiante. Ainsi comprise, la pensée de Calvin est juste,
heureuse et féconde. Qui ne souscrirait aux paroles
suivantes? «Dieu seul connaît bien ce qui nous est propre et

utile. Et ainsi qu'il nous suffise d'être enseignés en son école,
d'apprendre ce qu'il nous montre. Au reste, que nous
connaissions sa volonté ainsi qu'elle est contenue en l'Ecriture
sainte. Et cependant que nous ne soyons point si ingrats de

rejeter le bien que Dieu nous veut faire et qu'il nous offre,
que nous soyons là attentifs et que nous mettions peine de

nous dépouiller de toutes nos affections mauvaises, et que
nous souffrions tellement d'être enseignés de notre Dieu, que
nous soyons édifiés en ce qu'il nous montre, que nous y
profitions de plus en plus et que nous désirions d'y être
confirmés tout le temps de notre vie. » (34, 520. Comp. 35,

242-343.)—Cependant Calvin ne se maintient pas toujours
sur le terrain purement expérimental, ou plutôt la révélation



106 P. LOBSTEIN

chrétienne qui s'est légitimée à sa conscience et qu'il a
embrassée par la foi, prend, à ses yeux, une forme plus précise

et plus étroite ; elle n'est pas seulement un témoignage
de la sagesse et de l'amour de Dieu, la manifestation de la
volonté divine s'exprimant dans les documents de l'ancienne
et de la nouvelle alliance, elle se transforme en une autorité
dogmatique qui s'impose à l'intelligence, en une règle qui
veut être obéie par la volonté. Dès lors l'Ecriture sainte
apparaît de nouveau au fidèle comme le code inspiré et infaillible,

dont il faut tenir pour véritable et authentique chaque
article et chaque lettre, en sorte que la foi s'identifie avec la

croyance, et que l'on n'est chrétien qu'à la condition de

sacrifier son intelligence sur l'autel d'une obéissance aveugle
et d'une soumission sans bornes. Ainsi reparaît l'intellectualisme

funeste que nous avons rencontré à chacun des

tournants d'une route qui, en apparence, nous éloignait de

l'ancienne scolastique, mais qui, après d'audacieuses montées et

d'heureuses perspectives sur de nouveaux horizons, nous
ramène en arrière et nous fait revenir à notre point de départ.
Alors s'évanouissent les aperçus originaux et profonds
qu'avait ouverts le réformateur sur les régions encore
inexplorées du symbolisme religieux; alors s'éteignent les lueurs
prophétiques et les pressentiments révélateurs de la foi

chrétienne, fille libre et joyeuse de l'Evangile du salut; alors
l'agnosticisme spirituel, fait d'humilité et de confiance, finit
par se réduire à une adhésion docile à la formule rigide de

la doctrine scripturaire. La théorie de la connaissance
religieuse qui, sur les pas de Luther, ou plutôt sous l'inspiraton
de la religion de l'Esprit, s'engageait dans des voies pleines
d'avenir et riche de promesses, abjure ses saintes hardiesses
et rentre dans les ornières de la religion d'autorité et de

l'ancienne scolastique. Ce n'est pas la peine de l'y suivre;
ce serait reproduire les errements de l'école que maintes fois
le réformateur paraissait avoir abandonnés, mais avec
lesquels il n'avait pas su rompre sans retour.



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 107

VI

En recueillant les traits esquissés dans les pages qui
précèdent et en essayant d'en faire la synthèse, nous nous
souviendrons de ce que nous avons dit au début de cette étude.
Calvin n'a jamais éprouvé le besoin ni émis la prétention de

constituer une théorie de la connaissance religieuse. Comme

Luther, il ne fit qu'aborder accidentellement, ou plutôt
indirectement ce problème. Pour fixer la nature et le caractère
de la foi chrétienne au sens évangélique, pour combattre la
notion scolastique de l'autorité infaillible de l'Eglise et de la

tradition, pour revendiquer les droits de la conscience éclairée

par le témoignage du Saint-Esprit, il fut amené à formuler
quelques principes dont il ne mesura pas toute la portée et

dont il ne songea pas à tirer les dernières conséquences. Ces

principes se trouvent mêlés à une série de thèses empruntées
à la théologie du passé.

De là les incohérences et les contradictions que présentent
les idées de Calvin sur la connaissance religieuse. Il affirme
le caractère expérimental et pratique de la connaissance de

Dieu : selon lui, elle n'est pas indépendante des dispositions
intimes du sujet, elle sollicite toutes les énergies de son être

moral, elle engage sa personne et sa conscience, elle se réalise

par un acte de foi, par le don du cœur qui n'est possible

que sous l'action du Saint-Esprit, au prix d'une nouvelle
naissance et d'une vie consacrée à Dieu. D'autre part, Calvin
fait de cette même connaissance, une fonction théorique ; il
l'identifie avec l'idée complète et exacte que nous pouvons
nous former des choses divines à l'école de l'Ecriture sainte;
elle est le résultat d'une opération intellectuelle, d'une
adhésion de la pensée à la doctrine biblique, d'une soumission
de la raison à l'autorité d'un code inspiré. Dans ces

conditions, la foi ne se distingue plus de la croyance, et l'orthodoxie

correcte et rigoureuse est à la fois la condition, la
garantie et le critère d'un christianisme vivant et authentique.

De même, Calvin est profondément pénétré du caractère



108 P. LOBSTEIN

relatif et symbolique de nos conceptions religieuses, il sait

que Dieu accommode ses révélations à nos facultés et à nos
besoins spirituels; il répète que nous ne connaissons pas
Dieu dans son essence transcendante, mais uniquement dans
le rapport qu'il soutient avec nous, il ne veut s'enquérir que
des vérités manifestées par les effets salutaires ou redoutables

de la présence et de l'action de l'Eternel. Et cependant,
malgré cette sage et humble réserve, il agit comme s'il lui
était permis et possible de pénétrer jusqu'au fond du
sanctuaire; il oublie que nous ne connaissons que fragmentaire-
ment et que nous ne plongeons nos regards que dans un
miroir obscur et imparfait; il maintient et canonise les formules
christologiques et trinitaires des Pères et des conciles, il
précise la doctrine de la prédestination avec une rigueur
que n'a pas atteinte l'esprit subtil et profond d'Augustin, il
place tous ces dogmes sous la sanction d'une autorité implacable.

L'apôtre de l'Esprit, l'interprète de l'Evangile, le

héraut de la foi libre et forte se fait inquisiteur et bourreau.
Assurément nous ne reprocherons pas à Calvin de n'avoir

pas formulé le problème de la connaissance religieuse dans
des termes qui nous sont familiers aujourd'hui, ni de ne
l'avoir pas envisagé sous l'angle tracé par la pensée contemporaine.

Les conquêtes de la psychologie moderne nous ont
mis en présence de questions dont le réformateur ne
soupçonnait pas l'existence. Il serait puéril de chercher dans ses

œuvres la réponse à des problèmes qui n'existaient pas pour
lui. Il serait plus absurde encore de s'étonner qu'il ait pu
ignorer des vérités qui aujourd'hui nous semblent élémentaires.

Mais on commettrait une œuvre non moins grave en
se dissimulant les incohérences et les contraditions de ses

idées sur la connaissance religieuse.
Aussi bien ces contradictions et ces incohérences

s'expliquent-elles sans peine. Elles ne sont qu'un cas particulier
qui rentre dans l'ensemble de la théologie de Calvin et de

celle de tous les réformateurs.
En effet, on peut observer chez chacun d'eux un double

courant religieux et dogmatique. L'un de ces courants nous



LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE D'APRÈS CALVIN 109

entraîne vers le passé, vers la religion d'autorité, dont Rome

est le fidèle organe et la gardienne vigilante et sévère ; l'autre
en nous ramenant à l'Evangile, nous porte vers l'avenir et

nous garantit le progrès, à la condition que nous maintenions

l'orientation donnée par l'Esprit et par la foi libre et

joyeuse de nos pères spirituels. Les courants se rencontrent
dans la conscience de nos réformateurs et existent chez eux,
sans qu'ils se doutent de l'antinomie irréductible qui règne
entre l'un et l'autre. Aujourd'hui cette contradiction éclate

aux yeux des observateurs les plus superficiels. Il faut opter
entre le principe autoritaire de la scolastique et le principe
spirituel de l'Evangile.

Les notions de Calvin sur la connaissance religieuse souffrent

du dualisme latent qui travaille tout le système de la

théologie calvinienne. Il y a, dans ce que nous n'osons pas
appeler son programme, un double élément dont nous avons
constaté la présence persistante et invariable. Qu'on s'en

tienne résolument à la partie spirituelle et évangélique de ce

programme, que l'on dégage de la scolastique autoritaire du
théologien intellectualiste l'âme libre et féconde du
réformateur religieux, qu'en suivant les indications fournies par
lui-même on cesse de confondre la croyance et la foi, qu'on
se souvienne du caractère relatif et symbolique de tous nos
dogmes, et l'on rentrera dans le grand courant de la tradition

protestante, inaugurée par Luther et développée par le

plus glorieux de ses collaborateurs.
On peut affirmer sans présomption que la théologie

moderne a fait son choix ; elle s'est engagée avec une entière
décision dans la voie frayée par la foi souverainement
indépendante et vraiment religieuse de nos réformateurs. Des

points les plus opposés de l'horizon théologique un nombre
sans cesse grandissant de travailleurs se rencontrent sur la
base large et solide d'un consensus religieux et dogmatique.
Sans parler des pays de langue allemande et anglaise, la
théologie évangélique de France n'obéit pas à un autre mot
d'ordre. Elle rallie sous le drapeau du symbolo-fidéisme tous
les esprits qui aspirent et collaborent à un renouvellement



110 P. LOBSTEIN

de la dogmatique traditionnelle. Ne nous y trompons point:
ce que l'on désigne sous ce terme inélégant et barbare, mais

singulièrement commode et expressif, n'est pas un mouvement

accidentel, caprice individuel d'un docteur ou mode

passagère d'une école ; il est le produit naturel et nécessaire
de l'évolution scientifique issue des principes religieux de la
Réforme ; il est l'application fidèle et conséquente d'un
programme dont les lignes maîtresses ont été tracées par Luther
et Calvin ; il est l'interprète docile et rigoureux de la foi
protestante, de cette fiducia cordis qui se nourrit de la moelle
de l'Evangile et qui s'appuie sur le seul fondement qui
demeure, Jésus-Christ, le même, hier, aujourd'hui, éternellement.


	La connaissance religieuse d'après Calvin : étude d'histoire et de dogmatique

