Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 42 (1909)

Heft: 6

Artikel: Augustin et le dogme

Autor: Logoz, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379864

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AUGUSTIN ET LE DOGME

PAR

ED. LOGOZ

pasteur a4 Baulmes (Vaud).

En 390, écrivant contre un rationalisme impie qu’il ne se
flatte nullement de convaincre, Augustin posait en principe
que le christianisme est la seule religion vraie, et que seule
I’Eglise catholique, épandue sur toute la terre, en était I'or-
gane authentique. Puis il définissait la doctrine officielle en
ces termes:

La source de cette religion est ['histoire et la prophétie des
dispensations temporelles de la divine Providence pour le
salut, la réforme et la préparation du genre humain ¢ la vie
éternelle. Celte religion est-elle embrassée par la foi, alors une
vie nouvelle éclét sous Uaction des préceptes divins, purifie
Uame et la rend capable de saisir les réalités spirituelles, qui
ne sont ni passées, ni futures, mais qui jouissent dune im-
muable pérennité: c'est le Dieu unique lui-méme, Pére, Fils
et Saint-Esprit. Dans la mesure ot, dans cette vie, il lui est
permis de comprendre cette Trinité, toute créature ratson=
nable, animale et corporelle admet sans Uombre d’un doute
qu’elle tient de cette Trinité créatrice le principe de son étre,
sa forme et son rang 1.

Cette déclaration est curieuse a plus d’un titre. Par sa date
elle nous montre Augustin aux prises avec le dogme central

1 De vera religione, 1.



526 ED. LOGOZ

de I’Eglise tout au début de sa carriére religieuse. Elle mon-
tre en outre, qu’il avait pour s’y rallier certaines dispo-
sitions mentales, indépendamment de la foi implicite. C’était
Iesprit du temps. Nous avons la en effet, de la part du nou-
veau docteur chrétien, une premiére tentative, peut-étre ina-
vouée, d’interpréter le grand mystére de piété dans le sens
du néoplatonisme et de le rendre accessible & ses contempo-
rains. Sans s’en douter, il obéissait, comme les premiers
ouvriers du dogme, a la loi qui pousse les hommes de haute
culture & situer leur foi religieuse dans leur conception gé-
nérale du monde et & réaliser avec la synthése de leurs con-
naissances 'unité de leur vie morale. On appelait cela il y a
quelque cinquante ans ’accord ou le conflit de la foi et de la
raison; c’est aujourd’hui le duel de la religion et de la
science; au temps d’Augustin et depuis trois siécles déja,
c’était la combinaison de la foi et de la philosophie. Il n’y
a dans ce domaine rien de nouveau sous le soleil et il s’agit
toujours d’incorporer la religion & une explication totale du
monde et de I’histoire. Si la religion dans son essence ne
change pas, 'intelligence de 'univers et de I'histoire se mo-
difie et progresse incessamment. Or la tiche de la théologie
consiste a les mettre au point & un moment donné de I’évo-
lution. Les croyants apeurés et figés dans 'illusion que leur
credo esl ’expression éternellement exacte du christianisme
ont beau répéter que la religion, la science et la philosophie
n’ont rien & démeéler ensemble. C’est 14 une erreur grossieére,
quand ce n’est pas un aveu d’impuissance ou pire encore,
’écho d’une secréte incrédulité. Leurs adversaires sauront
toujours leur rappeler que I'esprit humain n’est pas a com-
partiments étanches.

L’ancien dogme, tel qu’Augustin I’'a formulé ci-dessus, tel
qu’il se survit encore dans le catholicisme et le protestan-
tisme orthodoxe, n’est que la mise au point de la foi chré-
tienne et de la mentalité grecque & I’époque des grands con-
ciles. Le rude labeur de pensée des premiers siécles de
I’Eglise, d’abord provoqué par le mystére de la personne du
Christ, a abouti au dogme central de la Trinité, synthése des



AUGUSTIN ET LE DOGME 527

postulats de la foi et de la philosophie régnante. A ce double
titre, il devait rendre compte de l’existence du monde, de
I'histoire et de la rédemption.

Avant d’étudier I'attitude d’Augustin en face d’une doc-
trine déja revétue du sceau officiel, c’est-a-dire cristallisée et
incontestée, mais si condensée et sia I'étroit dans sa formule
qu’elle laissait toujours_le champ libre aux interprétations,
je voudrais m’arréter un instant au probléme des origines et
apporter quelques précisions & la thése célébre: le dogme
est une adaptation du christianisme a I’esprit grec.

Une histoire détaillée de la genése de la doctrine trinitaire
gerait ici un hors-d’ceuvre. Outre qu’elle se confondrait avec
I’histoire de toute la théologie primitive, elle n’aurait de va-
leur scientifique qu’a la condition d’étre copieusement docu-
mentée et étayée par la critique rigoureuse des textes. Mon
propos se borne 4 résoudre cette question préalable: Com-
ment et sous I'action de quelles idées le monothéisme om-
brageux de I'Evangile s’est-il métamorphosé en ce poly-
théisme subtil que décelent le catholicisme et le protestan-
tisme traditionnel ?

§ 1.

Sommet et aboutissement supréme d’une évolution reli-
gieuse plus que millénaire, Jésus apparait d’abord comme
I’héritier des grands prophetes de sa race. Il demeure dans
leur ligne, et s’il les dépasse souverainement, c’est qu’il les
accomplit. (Mat. 5 : 17.)

Un grand prophéte s’est levé parmi nous et Dieu a visilé
son peuple: voild la premiére impression qu’il fit sur ses
contemporains.

Or le caractére sui generis de la religion de I’Ancien Testa-
ment, ce qui la distingue immédiatement de toute autre,
c’est son monothéisme absolu. Non que le principe de I'unité
divine ait été spontanément insufflé & ’ame de la race par la
monotonie du désert, comme le pensait Renan, ou que I'es-
prit sémite soit monothéiste d’instinct. Quand la tribu hé-
braique émerge des brumes de la préhistoire et commence



598 ED. LOGOZ

son ascension religieuse au souffle révélateur, son mono-
théisme est d’abord tout local. Les Hébreux ne doivent pas
souffrir la cohabitation et la rivalité de plusieurs divinités:
(Exode 20.)

On ne conteste pas encore leur pluralité, mais on leur as-
signe des sphéres d’influence particuliéres, hors desquelles
leurs titres sont sans valeur. Israél a son Dieu, chaque na-

tion voisine a le sien ou les siens. On imagine méme qu’ils
~ peuvent se supplanter. Il parait naturel qu’en changeant de
nationalité ou en émigrant on passe d’un dieu & un autre
(Ruth). Ce monothéisme national n’était donc pas exclusif
du polythéisme. Moloch et Baal sont dieux chacun chez soi,
comme Jahvé est le seul Dieu d’Israél.

On voit que cette sorte de féodalité divine n’a rien de
commun avec les panthéons des races aryennes. Ce mono-
théisme inférieur eut la vie longue. L’histoire religieuse des
monarchies hébraiques n’est que ’histoire de la lutte sécu-
laire de Jéhovah et des dieux étrangers sur la terre d’Israél.
C’est peu & peu, sous I'influence de la révélation prophétique,
que le monothéisme universel dans I’espace et dans le temps
devint le caractére essentiel de la religion juive. A la venue
du Christ cette évolution était depuis longtemps achevée.

Voici un autre trait non moins important & noter. La reli-
glon primitive & laquelle se souda la révélation était & base
nettement anthropomorphique. Les esprits superficiels se
scandalisent de voir ce caractére original persister jusqu’au
terme de I’histoire religieuse d’Israél. Or loin de nuire au dé-
veloppement spirituel de la race, cet anthropomorphisme lui
était infiniment favorable, et méme indispensable. L’établis-
sement de la religion de 'esprit était 4 ce prix. Pour fécon-
der ’ensemencement des germes divins, pour restaurer ou
pour faire éclore dans ’ame de la créature 'image de Dieu,
la religion devait d’abord concevoir Dieu & l'image de
I’homme. Si grossiere que fiit & l'origine cette représenta-
tion du divin, elle était la condition du progrés de la spiri-
tualite. Aussi Dieu n’est-il jamais, chez les Hébreux, la per-
sonnification des forces de la nature, comme en Egypte, en



AUGUSTIN ET LE DOGME 529

Phénicie et en Babylonie. Jahvé se manifeste sans doute dans
la nuée d’orage, dans le vent qui passe, dans les éclats du
tonnerre, la fulgurance des éclairs, et en général dans tous
les phénoménes impressionnants. Il les provoque, les domine
et 8’y cache ; mais il ne se confond jamais avec ses messagers.
L’Eternel est un Dieu vivant, personnel, actif, passionné, un
Dieu fort et jaloux, qui menace et punit, se repent et laisse
fléchir sa justice devant sa miséricorde, fait des serments et
des alliances. Il regarde vivre les hommes, descend sur la
terre et s’y proméne, veille & ses intéréts et aux intéréts de
son peuple.

Cette religion, dominée par l’'idée d’un contrat entre un
souverain et son peuple, pouvait devenir un libre commerce
entre le fidéle et son Dieu, et finalement la révélation d’un
lien filial entre le Pére des esprits et 'enfant de la poudre
prenant conscience de soi comme individualité personnelle.
Avec les grands prophétes cette sublime pénétration s’an-
nonce, et le Dieu d’Esaie est presque le Dieu de Jésus-Christ.
La révélation biblique est ainsi de nature purement reli-
gieuse et morale. Le foyer d’ou elle rayonne se trouve dans
les régions du cceur et de la conscience.

Rien de plus étranger & la philosophie que la religion
juive et le christianisme primitif. 1l est remarquable que les

spéculations cosmogoniques, ces premiers bégaiements de la
~ raison humaine en quéte d’une interprétation de I'univers,
font presque entiérement défaut dans I’Ancien Testament. La,
cosmogonie de la Genése est un récit d’emprunt ou une tra-
dition importée par les ancétres de la race. La piété juive
s’est bornée & l'enrichir d’un sens religieux nouveau. Les
graves problémes des origines ou des rapports de Dieu et du
monde, toutes ces énigmes qui aiguillonnerent si tét la cu-
riosité des sages en Inde et en Grece, émeuvent médiocre-
ment les prophétes hébreux. Si par aventure ils les soup-
connent, ils les tranchent par des affirmations religieuses et
ne les soumettent jamais & des explications intellectuelles.
Le seul livre de ’Ancien Testament ol I'esprit critique pro-
jette quelques lueurs est le livre de Job. Encore est-ce a

THEOL. ET PHIL. 1909 34



530 ED. LOGOZ

propos d’une question morale. Pour résoudre le redoutable
probléme soulevé dans ce drame poignant de la souffrance
du juste, 'auteur demeure d’instinct sur le terrain de I'expé-
rience morale, alors qu’un philosophe grec aurait tenté une
solution métaphysique.

L’Eternel a créé le monde directement, au souffle de sa
bouche; les cieux et la terre sont louvrage de ses mains. 11
agit a la facon d’un ouvrier puissant et gouverne en monar-
que absolu. Si nous voulons comprendre la mentalité naive
des vieux auteurs sacrés, il convient de prendre au sens pre-
mier leur langage réaliste ol nous ne voyons plus que des
symboles nécessaires & la pauvreté de nos moyens d’expres-
sion.

L’idée d’une création ex nihilo est absente des plus anciens
documents de la révélation, et dans le sens ot I'entendent
les dogmaticiens, je crois bien qu’elle est étrangére a toute
la Bible. Les mots que nous traduisons par créer (Njg, ,‘W;y
dans la Genése) signifient proprement faconner, organiser, et
laissent sous-entendre la préexistence d’un substratum cos-
mique.

Le concept du néant qui devait rendre compte de I'exis-
tence du monde matériel en sauvegardant 1’absoluité et la
transcendance du principe créateur, mais qui complique si
étrangement ce qu’il doit expliquer, est de pure origine
grecque. Il repose sur I’hypothése d’un dualisme irréduc-
tible de la matiére et de l'esprit. Le néant fut ce quelque
chose d’obscur, que la raison spéculative des philosophes
chrétiens devait placer a la base du monde créé, et sur quoi
le Créateur agit, si 'on ne voulait pas que la substance du
monde se confondit avec la substance de la divinité.

Le spirituaiisme grec n’avait pas d’autre issue pour échap-
per au panthéisme, qui, de quelque nom qu’il se pare, finit
toujours par donner la main au matérialisme, dés qu’on pose
en principe 'antinomie de la matiére et de I’esprit.

Les hommes de la Bible ne paraissent pas avoir eu la
moindre idée de ce redoutable probléeme.

Leur Dieu est un Dieu tout preés, sensible au coeur, imma-



AUGUSTIN ET LE DOGME 531

nent 4 I'dme du juste comme & 'univers tout entier, qu’il
remplit de sa présence.

Selon la sagesse grecque Dieu est immanent ou transcen-
dant au monde ; pour I’ame religieuse d’Israél, il est I'un et
Pautre.

Cette digression n’est pas le hors-d’ceuvre qu’on pourrait
croire et je ne perds pas de vue ma question préalable:
comment le monothéisme ombrageux de la Bible est-il de-
venu le polythéisme subtil qu'implique le dogme? Nous ve-
nons de poser un jalon. En caractérisant la religion des
nabis d’Israél en opposition au monothéisme métaphysique
des philosophes, nous pouvons prévoir que ces deux courants
spirituels, en mélant leurs eaux au second siécle de notre
ere, féconderaient une mentalité nouvelle, et que de la fusion
de la piété évangélique et de la pensée grecque sortirait le
dogme. Nous aurons tout 41’heure a nous en expliquer avec
plus de précision.

Sans doute j’aurais pu ne pas insister sur le monothéisme
rigoureux des prophétes, car aucun théologien contemporain,
a quelque école qu’il se rattache, ne songerait a fonder la doc-
trine trinitaire sur I'Ancien Testament. Reste le Nouveau
Testament. Ici un scrupule m’arréte : c’est la crainte d’étre
mal compris. On a pu dire des théologiens, et en général de
tous ceux qui disputent sur des matieres abstraites, qu’ils
s’attardent & des querelles de mots. Rien n'est plus vrai.
Soit qu’ils tombent d’accord ou se contredisent, ils sont fré-
quemment complices ou victimes d’insurmontables équi-
voques. Au cours des grandes controverses religieuses des
premiers siécles, par exemple, on a vu des adversaires irré-
conciliables rallier leurs conceptions particuliéres a une for-
mule commune, et donner le spectacle d’une unanimité
illusoire, car sous les mémes termes on peut entendre des
choses différentes et parfois contradictoires. La plupart des
dogmes sont des formules de concorde que la lassitude im-
posa aux désaccords persistants.

Comment en irait-il d’autre facon? Nul ne peut voir Dieu et
vivre, dit un passage célébre de ’Ancien Testament. Cet aveu



532 ED. LOGOZ

d’impuissance conserve toute sa force s’il s’agit de traduire
en langue intelligible cette vision intérieure de Dieu qui
s’appelle la piété chrétienne. Aucune idée de Dieu ne corres-
pond exactement au sentiment qu’elle veut exprimer, et la
religion se survit, non par la permanence des doctrines, mais
par 'engendrement ininterrompu d’états d’dme identiques.
La vie religieuse toutefois, dés qu’elle cesse d’étre indivi-
duelle, ne va jamais sans doctrine, et cela en vertu d’une
double nécessité. Faire du prosélytisme et communiquer sa
foi par la parole implique pour le croyant 'impérieux be-
soin de se 'expliquer d’abord & soi-méme, et de plus, pour
la rendre accessible aux autres, la nécessité interne d’en
montrer la convenance a toutes les aspirations d’une époque.
La genése du dogme ecclésiastique ressemble ainsi au pro-
cessus de condensation d’une nébuleuse dont la piété serait
le noyau solide entrainant a sa suite et cherchant a s’incor-
porer les éléments mouvants fournis par la culture générale
du temps.

Partant du principe que nul, pas méme le génie religieux,
ne saurait sauter hors de son ombre et se soustraire aux in-
fluences du milieu, la critique historique s’est ingéniée & iso-
ler dans les documents originaux du christianisme ce qui
est religieux et ce qui ne l'est pas, ce qui dans I’enseigne-
ment du Christ est apport du passé et ce qui est vraiment
nouveau. Ces recherches compliquées et toujours un peu
vaines ne nous arréleront pas. Notre enquéte peut également
négliger les problémes relatifs aux origines et a I'authenti-
cité des livres du Nouveau Testament. Il s’agit uniquement
dans la présente étude de se mettre au clair sur le sens et la
portée des déclarations de Jésus, touchant sa propre personne
et ses relations avec Dieu. Cela seul nous importe et cette
distinction entre la parole du Christ historique et 'ensei-
gnement des apotres ne surprendra personne, si 'on veut
convenir que celui-ci est déja une interprétation. Les épitres,
celles de saint Paul en particulier, renferment des rudiments
de dogmatique. Sans rien perdre de leur valeur religieuse,
elles ne peuvent prétendre & la valeur documentaire des



AUGUSTIN ET LE DOGME 533

évangiles synoptiques aux yveux de I’historien. Les écrits
joha“nniques eux-mémes, sans en excepter 1’évangile, occu-
pent aussi une place & part. Que cet évangile soit de Jean ou
noni, le Christ qu’il fait parler n’est plus tout a fait celui
des synoptiques, un Jésus vivant dans sa pleine humanité;
c’est un Christ vécu, un étre intermédiaire entre la terre et
le ciel, entre le Messie de la Galilée et le Christ glorifié de
saint Paul. Il est naturel d’accorder une estime particuliére
aux trois premiers évangiles et de chercher dans ces chro-
niques naives le portrait le plus vraisemblable du Christ his-
torique et le témoignage authentique qu’il s’est rendu a soi-
méme.

Le fondateur du christianisme entre en scene & I’dge de
trente ans. Jusqu’alors, saufles merveilleux récits de la nais-
sance et I’épisode de la féte de Paques, sa vie demeure enve-
loppée d’impénétrables ténébres.

Le silence des disciples est & cet égard moins significatif
que celui du Maitre. Pas un mot de lui, pas une allusion ne
projette la moindre lueur sur la jeunesse de celui qui rem-
plira les siécles de son nom et créera une humanité nouvelle.
C’est un inconnu, un étre obscur dont on ne sait rien sinon
qu’il est sorti du petit peuple et qu’il a grandi dans la de-
meure d’un charpentier besogneux.

Tel il est encore quand il apparait brusquement aux cotés
de Jean-Baptiste. Selon toute vraisemblance il avait da se
méler depuis quelque temps déja aux familiers du rude pro-
phete. Celui-ci ’avait reconnu et salué comme un envoyé
d’en haut, au moment du baptéme, sans pourtant avoir de-
viné sa messianité®. La pauvreté de nos sources et informa-
tions ne permet pas de savoir comment Jésus prit conscience
- de sa mission et dans quelle mesure le vif mouvement reli-

1 A la lumiére de I'histoire, les questions d’authenticité qui préoccupent si fort
la critique biblique paraissent oiseuses et insolubles, parce que I'ancienne litté-
rature chrétienne jusque vers I'an 150 a totalement ignoré I'importance de cet
ordre de connaissances. |

2 Mat. 3:11-15; Marc 1 : 7-11 ; Lue 3 : 15-20, comparez avec Mat, 11 : 2-4;
Marc 2 : 18, et Luc 7 ¢ 19.



534 ED. LOGOZ

gieux provoqué par Jean lui facilita la prise de possession de
sa haute dignité. L’arrestation du Baptiste et 'émoi qui en
fut la conséquence dispersérent la petite confrérie des bap-
tisési. Par la s’explique la retraite de Jésus au désert et la
période de courte, mais cruelle incertitude que trahissent
les récits de la tentation. Vite ressaisi et, semble-t-il, avec la
certitude grandissante quoique inavouée encore d’étre Celui
qui devait venir, il gagne la Galilée ol commenca la prédica-
tion du Royaume. Dés lors, sa destinée se déroule, rapide et
tragique. Aprés l'idylle galiléenne, c’est le drame judéen qui
se dénoue sur une croix. Jésus meurt, laissant & une poignée
de disciples, avec le dépot de son enseignement, une impres-
sion de sa personne d’une telle puissance qu’elle devient en
eux un principe de vie nouvelle, et d’'une telle capacité de
rayonnement qu’elle se reproduira indéfiniment au sein de
Phumanité.

Au regard de I’histoire pure, Jésus est un homme dans la
plénitude de notre nature, et sa vie, sauf la perfection mo-
rale qui la magnifie, ne se distingue pas de celle d’un pro-
phete. Quant aux miracles dont il marqua son passage ici-bas,
il est d’'une apologétique caduque d’en faire état pour prou-
ver sa divinité. Remarquables, il est vrai, par leur abondance,
les miracles évangéliques n’ont pas un caractére plus surna-
turel que les signes de puissance attribués aux hommes de
Dieu de I’ancienne alliance (Moise, Elie, Elisée).

L’enseignement du Christ est le prolongement de celui des
prophétes. D’aprés son propre témoignage, il est venu non
pour abolir ou remplacer, mais pour accomplir la loi, c’est-
a-dire les révélations de ses devanciers 2, Rien ici d’absolu-
ment nouveau. Qu’il s’agisse des veérités d’ordre moral ou
des vérités proprement religieuses, il innove moins qu’il ne
prolonge et achéve 'ccuvre des anciens nabis.

Jésus cependant ne veut pas étre réduit & la taille d’un
prophéte. 1l revendique une place et un role incomparable
parmi les envoyés d’en haut. Non content de greffer son

1 Mat. 4 :12; Marc 1 : 14 ; Luc 4: 14.
2 Mat. 5 : 17,



AUGUSTIN ET LE DOGME 53D

message sur les espérances messianiques de ses contempo-
rains et d’accepter le titre de Messie, il s’est fait reconnaitre
en qualité de Fils de Dieu!. Les théologiens d’extréme gauche
et le libéralisme outrancier s’évertuent & infirmer ou a solli-
ter les textes pour faire disparaitre cette prétention inouie.
A ce jeu comme a celui des adversaires du surnaturel, qui
dissolvent les miracles de Jésus au creuset de distinctions
subtiles et d’ingénieuses explications, on ne réussit qu’a mu-
tiler ’Evangile. Les textes sont trop nombreux, en vérite,.
Il y a bien un peu de flottement et un manque déplorable
de précision dans la foule des témoignages rendus a la divi-
nité du Christ par les écrivains du Nouveau Testament.
L’historien impartial n’en peut négliger la valeur documen-
taire. Sous les incertitudes des textes particuliers, il constate
un double fait d’ordre général. C’est d’abord I'impression
vraiment surnaturelle que produisit la personnalité du Christ
sur ses disciples. C’est en outre la nature de la foi qu’il ins-
pire, c’est leur conviction unanime que le péle crucifié du
Calvaire est le Seigneur de gloire, le vainqueur de la mort et
le vivant aux siécles des siécles. Nous sommesici en présence
d’un phénoméne sans égal dans I’histoire. Sans vouloir indi-
quer nos préférences dogmatiques, nous recherchons simple-
ment si la filialité divine revendiquée par Jésus et reconnue
par ses premiers témoins doit étre comprise dans le sens du
dogme trinitaire, tel qu’Augustin nous en a livré la formule
en téte de ce chapitre. Autrement dit, le Christ s’est-il pré-
senté comme lincarnation de Dieu, mais de Dieu dans la
plénitude de ses attributs et tel que I'’Ame moderne le concoit
apres dix-neufsiécles de pensée religieuse ? C’est un probléme
de psychologie ethnique et d’histoire.

Nous disions tout & I’heure que la théologie d’extréme
gauche ne pouvait sans violence éliminer du Nouveau-Testa-
ment les textes relatifs & la divinité de Jésus-Christ. La théo-
logie d’extréme droite n’a pas moins de mal & s’accommoder
des témoignages plus probants encore en sens contraire et

Mat. 16 : 16.



536 ED. LOGOZ

surtout du fait de ’humanité compléte du charpentier de
Nazareth. La théologie tout court est née précisément du be-
soin de comprendre la coexistence de Dieu et de ’nomme
dans une méme personne. Elle s’attelait &4 une tiche impos-
sible. Le probléme que les Péres grecs croyaient avoir résolu
pour jamais s’est finalement montré insoluble. Il l'est en
effet si on lui conserve ses deux prémisses traditionnelles, je
veux dire 1'idée de Dieu et I'idée de 'homme élaborées par
la pensée hellénique. Jésus-Christ -n’a pas fait de théologie.
Le sentiment qu’il avait de son union avec le Pére ne s’est
pas traduit devant sa raison comme un mystére. Il ne s’est
pas demandé comment le Tout-Puissant pouvait le remplir
de sa présence ou le revétir de lumiére et de force; il ne
s’est pas demandé davantage comment un homme de chair
et de sang nouait avec Dieu des relations si intimes. D’aprés
nos sources les plus stres, les évangiles synoptiques, Jésus
n’est pas allé au dela de sa propre expérience religieuse. Le
témoignage qu’il se rend & lui-méme est I'expression d’'un
état d’ame et non d’une doctrine. L’originalité de son Evan-
gile ne git nullement dans la nouveauté de ses vues dans le
domaine moral et religieux; elle est dans la grande expé-
rience inaugurale qu’il apporte a I’humanité. Ce fut, dans une
ame de cristal et par un privilége mystérieux, la révélation
immédiate de la paternité de Dieu & I’égard de 'homme-et de
la filialité de 'homme vis-a-vis de Dieu. Cette relation étant
d’ordre purement religieux, la paternité de Dieu et la filialité
de I’homme ne sauraient s’entendre que dans un sens reli-
gieux. L’'une comme l'autre se réalisent seulement dans
4’union des volontés et des cceurs. La paternité de Dieu se
révéle dans une mystique effusion d’amour protecteur et de
sainte énergie, inspirant au Fils l'abandon de soi dans
Pamour obéissant et une confiance victorieuse de toutes les
contingences de la vie. Cette expérience initiale demeure le
secret de Jésus-Christ et le mystere de sa personne. Elle est
la- gratia: Christi, comme disent les Péres, I'onction divine
qui fit de lui la greffe rédemptrice sur le vieux tronc de I’hu-
manité. Car toute pareille au germe vivant qui a le don de se



AUGUSTIN ET LE DOGME 537

multiplier indéfiniment, I’expérience religieuse de Jésus est
d’une telle fécondité qu’elle va se renouveler dans I'ame des
disciples de génération en génération. Le salut de I'homme
en dépend, et désormais la gratia per Christum sera le fruit
d’'un contact personnel entre le pécheur et le Sauveur, et non
une adhésion & une doctrine religieuse. Premier né entre
plusieurs fréres, Jésus-Christ est Fils de Dieu dans un sens
unique et source vivante de I’humanité restaurée, parce que
toujours et partout la vie chrétienne jaillira de I'impression
produite par sa personne.

I’Evangile suppose ainsi une parenté naturelle entre Dieu
et 'homme, mais une parenté morale. (Parabole de l'enfant
prodigue.) Quant & une parenté métaphysique ou d’essence,
il est inutile de s’en informer auprés de Jésus-Christ. La ré-
ponse a4 une foule de questions que nos habitudes d’esprit
posent avec une force irrésistible et qui font le tourment de
Tame moderne ne trouve aucune place dans son enseigne-
ment. Ce sont précisément les énigmes & propos desquelles
les penseurs chrétiens ont le plus disputé. Quelle est par
exemple I'idée de Dieu qui cadre le mieux avec I'Evangile?
Qu’est-ce que I'homme et qu’est-ce que le monde matériel
dans leurs mutuels rapports avec le Créateur? Les notions
philosophiques engendrées par la réflexion, celle de fini et
d’infini, de mutabilité et d’immutabilité, de transcendance
et d'immanence sont étrangéres & I’Evangile. Nous savons
trés bien ce que Jésus a sentt et vécu; nous ignorons ce qu’il
a pensé. 1l n’a formulé aucune idée de Dieu.

Le Pére est pour lui avant tout I’Etre intérieur, la Person-
nalité toute-puissante qui I'anime, et, comment dirai-je? une
Présence ineffable, un Esprit sensible & I’esprit humain. Ii
est Seigneur du ciel et de la terre, il domine et vivifie toutes
choses sans se confondre avec rien. En nous apprenant a
prier: « Notre Pére qui es aux cieux, » Jésus veut qu’on dis-
cerne l'action continue et méme la présence de Dieu dans la
parure de la fleur, dans I'insouciance instinctive de l'oiseau
aussi bien que dans les drames de ’histoire ou les mouve-
ments de I'ame humaine. Aprés cela ne demandez pas a



538 ED. LOGOZ

I’Evangile de résoudre la contradiction que nous apercevons
ou que nous placons dans le double principe de I'immanence
et de la transcendance de Dieu. Ce n’est plus un probléme
d’ordre religieux, et ce probléme, ni le Christ ni ses disciples
immeédiats ne paraissent I’avoir entrevu. L.’Evangile fait appel
4 la volonté; il est pur sentiment, intuition directe, effusion
de lumiére et de vie, et non matiére & raisonnements com-
pliqués ou a démonstrations intellectuelles.

Aussi ne surprend-on jamais chez Jésus le trouble de
pensée qui décele toujours le désaccord, inévitable entre les
certitudes de l'expérience religieuse et les instances de la
raison quand cette derniére réclame les titres de la foi pour
les passer au crible. C’est avec une égale sérénité que ses
premiers témoins ont affirmé ’humanité évidente et la filia-
lité divine de Jésus, pour traduire l'impression laissée par
sa personnalité et les titres glorieux qu’il avait revendiqués.
Saurons-nous jamais avec précision quelle portée avait pour
eux la notion de Fils de Dieu? Je ne pense pas. Car entre eux
et nous il y a autre chose qu’'une différence de race et la dis-
tance des siécles, il y a I’écart de deux mentalités incapables
de se pénétrer complétement.

Cette conclusion court le risque de créer une équivoque
qu’il importe de dissiper. L’Evangile étant une révélation de
vie dont Jésus-Christ est la source, la piété d’autre part se
réduisant dans son principe 4 une prise de possession mys-
tique de I’dme humaine par I’Esprit de Dieu, le christianisme
s’adapte a toutes les races, & tous les temps et 4 toutes les
ames, s’il est vrai que le besoin religieux ne change pas.
Seule l'interprétation du fait chrétien pourra varier et par
conséquent le dogme qui en est la formule caduque.

Aprés ce préambule il nous reste & voir quels sont les fac-
teurs qui ont présidé al’élaboration de la doctrine chrétienne,
au fil de I’histoire!.

1 Les lecteurs qui croient découvrir le dogme trinitaire tout formé dans I'en-
seignement de Jésus-Christ et des apdtres m’accuseront sans doute d’avoir passé
-comme chat sur braise & travers Ies textes.Je n’en ai pas entrepris la discussion
pour une foule de raisons. D'un c6té je ne fais pas ici une étude de théologie



AUGUSTIN ET LE DOGME 539

§ 2.

Outre son enseignement et ’exemple de sa vie, avons-nous
remarqué, et plus encore que tout cela, Jésus avait laissé au
petit groupe de ses fidéles 'incomparable impression de sa
personne. C’est par 14 que sa mission fut autre chose que le
prolongement du prophétisme hébreu, et qu’il devint le vi-
vificateur d’'une humanité nouvelle. Sa mort lamentable et
Peffondrement des espérances un peu vulgaires que son mes-
sianisme avait fait naitre rendirent plus active encore au
cceeur des disciples cette empreinte du Maitre. D’abord ils ac-
quirent 'inébranlable cer:itude que le sépulecre n’avait pu
garder une telle proie et que la mort n’avait pas de prise sur
la grande victime du sacerdoce. On sentait que I’action mys-
tique qu’il continuait & exereer n’avait rien de commun avec
le souvenir des étres les plus chers ou avec l'influence pos-
thume des sages. Dématérialisée, sa présence était aussi
réelle qu’au temps de son douloureux pélerinage. Sa per-
sonne devenait ainsi un mystére, le mystére de piété dont
parle 'apotre, et qui devait tot ou tard solliciter Pardente
méditation des croyants. La premiére génération chrétienne
s’y exerca déja. La foi était alors une sorte de réve magni-
fique et I’attente fievreuse du trés prochain retour du Christ1.
Les prophéties relatives aux souffrances et a la glorification
du Messie avaient recu leur accomplissement. Maintenant le
plan de Dieu se dévoilait. La tribulation des fideles était
I'effet d’'une volonté supérieure. Au creuset de I’épreuve le
Seigneur épurait son peuple et faisait sortir de la masse im-
pure de I'Israél rebelle la nation sainte, la sacrificature royale,
IIsraél de la nouvelle alliance qui régnerait bientot avec
biblique, et d’autre part j’ai visé a ne pas durcir sous le poids de nos préjugés
dogmatiques ce qui constitue I'Evangile, c’est-a-dire la vie nouvelle en Dieu, cet
état d’ame chrétien qui suppose et supporte avec sérénité des principes en appa-
rence inconciliables. On dira peut-étre que ce n’est pas la faire de I'histoire, fit-
ce en raccourci, mais de 1'impressionnisme. Je ne cache pas que tel fut un pen
mon propos. Car I'impressionisme avec ses lignes sans contours arrétés peut étre

quelquefois plus vrai que I'histoire critique.
1Aet.1: 6;ibid 1 : 17-25.



540 ED. LOGOZ

Christ. La grande crise, le supréme triage qui devait coinci-
der avec 1’établissement du royaume de Dieu approchait.
Saint Paul lui-méme pensait voir ces grandes choses?.
Comme plus tard, vers 1’an 1000, on se désintéressait des
affaires et des intéréts d’un monde qui allait disparaitre en
donnant naissance 4 un ordre de choses nouveau. On méprisa
en particulier la propriété individuelle et on fit un essai de
communisme?. L’enthousiasme pieux, nourri de telles pers-
pectives, enfantait des prodiges de renoncement, et jamais
sans doute les hommes n’approchérent davantage de la per-
fection évangélique. Il s’est toujours formé et il se forme en-
core en marge des grandes Eglises des groupements épheé-
meéres d’ames simples dont les conceptions naives rappellent
celles de la premiére communauté chrétienne. C’est la certi-
tude d’étre le petit troupeau du Seigneur exposé & la fureur
des loups pour un peu de temps; c’est la méme ferveur reli-
gieuse ou la piété la plus pure se marie aux fantaisies d’'une
imagination échevelée. Il y eut ainsi dans I’Eglise primitive
une floraison extraordinaire d’apocalypses, de visions pro-
phétiques du royaume a venir. Dans cette littérature les
idées chrétiennes se distinguent encore malaisément des
idées juives.

L’attente du régne messianique se fondait en effet sur
IAncien Testament. La foi des péres subsistait intacte dans
I’ame des disciples. Leur christianisme était encore un mo-
nothéisme rigoureux, et pour eux, l’alliance de la grice
comme celle de la loi se fondait sur le principe de la théo-
cratie absolue.

En attendant la parousie on éprouvait le besoin de savoir
ce qu’était devenu le Christ, o1 il était réellement, ce qu’il
faisait. Sa présence spirituelle et son action mystique ne
pouvaient suffire & des 4mes simples, incapables de s’élever
4 la pure notion de I’esprit et dont 'imagination était surex-
f(jitée par D’espérance fébrile du Royaume. Les uns se repré-
sentaient le Christ glorifié assis a la droite de Dieu, d’autres

11 Cor.1:7;15:51; Philip. 4: 5; 1 Thess. 1:10; 4 : 15-18.
2 Act. 4: 32-37.



AUGUSTIN ET LE DOGME 541

le faisaient descendre au séjour des morts poursuivant son
ceuvre rédempirice parmi les générations défuntes. Tous en
tout cas l’entrevoyaient couronné de gloire et de puissance.
Dés maintenant il était Seigneur (xvpws). Ce titre correspon-
dait a la dignité dont le Pére 'avait investi en vue de sa
fonction de Messie-Roi et il désignait aussi par anticipation
sa royauté elle-méme. Pour ces premiers croyants restés
juifs a tant d’égards I'idée nationale n’avait rien perdu de sa
vivacité. Le régne de Jésus conservait pour prototype la
royauté davidique. il serait une restauration d’Israél sous
I'égide du parfait Serviteur de Dieu. Christ, ’homme de
Nazareth, le Messie promis et venu dans I’humiliation ac-
complir 'ceuvre du Pére, est bien le Fils de David et le Fils
de Dieu. Mais on ne songeait nullement & l'identifier avec
Dieu. Sa royauté elle-méme n’est pas un héritage de nais-
sance; il I’a conquise par le travail de son ame. Le Pére l'a
élu el choisi, il lui a délégué par grace spéciale une souve-
raineté qui en droit n’appartient qu’au Tres-Haut, comme
autrefois au temps de Saiil et de David.

Nous sommes loin, on le voit, de la Parole faite chair du
prologue de Jean et de la seconde personne de la Trinité.

Toutefois 'idée théocratique et fonciérement juive de la
souveraineté divine déléguée & un représentant visible ne
devait pas servir de point de départ & la christologie adop-
tienne seulement. Elle ne servira pas moins dans la suite la
cause de la théologie adverse. La pensée grecque, en s’éle-
vant de la notion étroite de la théocratie juive a celle d’une
monarchie universelle dans ’espace et dans le temps, fera du
Fils et non du Pere le principe actif et 1’éternel ordonnateur
du monde.

D’aprés les évangiles synoptiques et le livre des Actes, 'en-
seignement des apotres immédiats et du plus ancien groupe
chrétien sur la personne du Christ fut donc un complex de
vues trés imprécises et d’intuitions purement religieuses,
dont la dominante est I'idée d’'un Messie d’origine pleine-
ment humaine, de I'hnomme idéal qui a réalisé & la perfec-
tion la parenté spirituelle de la créature et du Créateur dans



b42 ED. LOGOZ

Pordre moral, le seul ou1 cette parenté soit concevable. Dieu
I’a dés lors élevé & la dignité de Fils, et c’est en cette qualité
qu’il manifestera bientét sa messianité triomphante.

En face de cette christologie s’en élabora une autre qui en
était presque la contre-partie. La premiére se fonde sur 'hu-
manité naturelle et intégrale de Jésus qu’elle exalte jusqu’a
en faire un étre céleste, dépouillé de toutes les contingences
charnelles et revétu d’une nature supérieure par la puis-
sance de son Pére. La seconde postule au contraire la pré-
sence originelle d’un principe surhumain chez le prophéte
de Nazareth. La vie de Jésus ne se présente plus ici comme
une ascension et la conquéte d’une vie supérieure, mais
comme la dégradation temporaire et 'anéantissement d'un
étre divin dans la personne de Jésus. L’ancétre de cette
christologie est saint Paul, ’homme qui, le Maitre excepté,
domine le siécle apostolique. Il surgit brusquement dans
Ihistoire du christianisme, et du premier coup il y joua le
role prépondérant. A peine a-t-il connu Jésus et peut-étre
par oui-dire seulement, d’aprés une allusion fort obscurel.

Au reste, sauf un petit nombre de notes bréves jetées dans
ses lettres et deux lignes du livre des Actes, ses antécédents
nous échappent. Les inductions tirées de nos maigres sour-
ces ne sont que des hypothéses passablement aventureuses
sur la vie et la formation intellectuelle de cette personnalité
d’exception jusqu’au moment ou elle lia sa destinée & celle
de Jésus-Christ dans le monde. Les disciples hésitérent d’a-
bord & accueillir le nouveau converti et & reconnaitre son
apostolat. I1 n’était pas de leur famille. En face de ces Gali-
léens sortis de la plébe, sans culture, dont toute I’éducation
s’était faite aux pieds de Jésus, Saul de Tarse paraissait
d’une classe étrangere et presque d’une autre race. D’ail-
leurs, ce pharisien fanatique et hier encore persécuteur, ce
Juif de la Diaspora grandi au contact de la civilisation grec-
que, ou avait-il connu le Christ et quel Evangile était le
sien ? Saint Paul releva le gant. Il avait son Evangile, égal

11 Cor. 9 : 1.



AUGUSTIN ET LE DOGME b43

sinon supérieur & celui des douze en vérité éternelle, un
Evangile recu par révélation directe du Christ glorifiél.
Force est bien d’admettre que son enseignement se distingue
de celui des témoins de la premiére heure et que son mes-
sage a une originalité propre, puisqu’il 'affirme hautement 2.
Premier en date et chef de file des grands convertis, nature
violente et excessive, il devint chrétien par révolution et
non par évolution lente. Quoiqu’on puisse penser de la crise
mystérieuse qui, sur la route de Damas, abattit cet orgueil-
leux pharisien dans la poussiére, il s’est senti un homme
entiérement renouvelé par l'intervention soudaine dans sa
vie et dans son Ame d’une puissance surnaturelle. Sa doc-
trine (car saint Paul a une doctrine, une jwaag, c’est-a-dire le
propos de se rendre compte de sa foi et de la légitimer) ne
fut dés lors qu’une incessante variation sur un théme uni-
que: Ce n'est plus mot qui vis, mais Ghrist qui vit en mot.
Ici ce n’est plus I'impression laissée par un homme & d’au-
tres hommes, ni la vivante pénétration d’'une ame par une
autre Ame, ni la contagion de l'exemple ou la religion du
souvenir, ni I'empreinte lumineuse d’une vie divine sur
d’autres vies. Saul de Tarse n’a rien éprouvé de cela, a 'in-
verse de ses collégues qui ont vécu dans l'intimité du Christ
historique. Son expérience religieuse est autre: une puis-
sance invisible, active, toujours présente I’a envahi. Son
nom? Cest tour & tour la grace, 'Esprit, 'Esprit de Christ,
I'Esprit de Dieu, Christ ou le Saint-Esprit tout court.

Ces termes étaient déja usuels dans I’Eglise. Or qu’on lise
les épitres du grand apotre ou les autres écrits du Nouveau
Testament, la méme perplexité arréte I’historien §’il s’agit de
formuler I'exacte signification de ces premiéres gnoses chré-
tiennes. Je viens de relire I'ceuvre entiére de celui qu’on &
appelé le premier théologien de I’Eglise. On entrevoit bien
chez lui un effort de pensée et de logique qu’on chercherait
en vain chez les autres auteurs évangéliques. Mais cette
pensée nous déroute par ses inconséquences et nous sentons

1 Gal. 1: 1112,
2 Rom. 2 : 16.



Di4 ED. LOGOZ

que sa logique n’obéit pas aux lois de nos propres cerveaux.
La raison en est que nous introduisons dans les problémes
religieux, de par notre constitution mentale, des préoccupa-
tions ontologiques et métaphysiques qui échappaient aux
croyants primitifs. Saint Paul, par exemple, insiste avec force
sur 'unité et la spiritualité de Dieul. Logiquement le mono-
théisme appelle la subordination du Fils, du Christ-Esprit,
le seul que I'apOtre veuille connaitre et précher?, car dans
I’homme cloué sur la croix il adore l'anéantissement volon-
taire d’'un étre céleste. En maints passages en effet il place
le Rédempteur sous la dépendance du Péere3. Selon la préface
de I’épitre aux Romains, Jésus, issu de race humaine, est de-
venu Fils de Dieu#; il est présentement encore assujetti a
Dieu et siége & sa droite®, au sommet de la création, mais
sans se confondre avec le Créateur. Mais voici, mélées aux
premiéres, toute une série de déclarations qui absorbent le
Fils dans le Péere ou les identifient. Apres avoir dit qu’il y a
un seul Dieu et Pére de qui procédent toutes choses et pour
qui nous sommes, il ajoute: et un seul Seignewr Jésus-Christ
par qui sont toutes choses et nous sommes par luib. 11 est
puissance et sagesse de Dieu, image du Dieu invisible. Enfin
le déconcertant passage aux Colossiens: Toute la plénitude
de la divinité habite corporellement en lui7. Ce sont 14 des
textes qu’il est malaisé de mettre d’accord. Il en est de méme
de la notion et du role du Saint-Esprit. Saint Paul avoue que
le mystere de piété sera toujours une folie pour la sagesse
du monde, mais il ajoute aussitdt que cette folie est la su-
préme manifestation de la sagesse de Dieu. Nous sentons que
les difficultés soulevées par sa gnose et dont certains contra-
dicteurs lui demandaient raison n’existaient pas pour lui, et
que la logique n’inquiétait pas sa foi. Celle-ci se fondait en
effet sur une expérience religieuse d’une telle force qu’elle
avait métamorphosé sa vie. (’était 'expérience d’un Christ

11 Cor. 8:6;Rom.1: 18. — 2 2 Cor. 5: 16.
31 Cor.3:22;1Cor. 11: 4;15:28. — 4 Rom. 1 : 3-4. — 5 Rom. 8 : 2.
6 1 Cor. 8 : 6; Philip. 2 : 6-11, etc. — 7 GCol. 2 : 9.



AUGUSTIN ET LE DOGME H4d

postexistant dont la grace l'avait terrassé. La postexistence
d’un tel étre n’implique-t-elle pas sa préexistence ?

Quoi qu’il en soit, le probleme christologique, tel que saint
Paul l'a posé, déborde déja le cadre des conceptions primi-
tives et amorce les futures spéculations. Son Christ, imma-
nent & l'ame du fidéle et transcendant au monde, est un
Dieu qui s’est anéanti sous une enveloppe humaine pour re-
couvrer enfin ses atiributs divins. Dans I’épitre aux Colos-
siens, avant le texte inquiétant ou la plénitude essentielle de
la divinité du Christ est proclamée?, ’apotre a pris soin de
mettre ses lecteurs en garde contre la philosophie. Il con-
naissait donc la puissance de séduction de la sagesse grec-
que. Un demi-siecle auparavant, le juif-alexandrin Philon,
contemporain de Jésus, avait tenté de réconcilier la révéla-
tion biblique et la philosophie grecque régnante. Celle-ci,
épurée par 'effort créateur des maitres, inclinait vers une
fusion du moralisme panthéiste du stoicisme et de la spécu-
lation platonicienne. Elle obéissait au mouvement général
des esprits et devenait tout doucement une religion appro-
priée aux besoins d’une élite intellectuelle que le poly-
théisme vulgaire ne satisfaisait plus.

La critique impitoyable des écoles scepliques, aux trois
derniers siécles avant I’éere chrétienne, avait eu un effet assez
inattendu 2. En ruinant les audacieux systémes des grands
philosophes, elle avait ramené I’attention sur le probléme de
la connaissance, mis en suspicion les facultés humaines et
préparé la voie & l'idée de révélation. Philon, que la culture
grecque avait détaché du judaisme orthodoxe et de ses formes
nationalistes sans le faire renoncer & la foi des péres, crut
trouver 'accord foncier de la religion de I’Ancien Testament
et de la philosophie naturelle dans la théorie du Joyes. Son
systéme devint ainsi un syncrétisme philosophico-religieux
qui aspirait & résoudre un double probleme, le probléme
meétaphysique des rapports de Dieu et du monde, cher a ’in-

1 Col. 2:9.

2 Nouvelle Académie: Arcésilas (318-244) ; Carnéade (215-130); Enesidéme de
€osse (début de I'ére chrétienne).

THEOL. ET PHIL. 1909 35



b46 ED. LOGOZ

tellectualisme des Hellénes, et le probléme religieux dans le
sens de la révélation biblique. Mais en prenant pour point
de départ de sa spéculation 'axiome du dualisme de Dieu et
du monde, il trahissait déja ’esprit de la révélation au profit
de Platon. Son Dieu est une idée, une abstraction forgée en
opposition avec toute réalité sensible. C’est la notion d’un
étre qui ne serait ni limité, ni fini, ni matériel, ni passager,
ni changeant comme 'univers visible, et qui pourtant doit
le produire et le dominer. Reste & expliquer comment ce
Dieu intervient dans ’espace et dans le temps; comment il
se détermine et devient 'auteur de I'univers sans s’y absor-
ber et tout en conservant son absoluité transcendante. Pla-
ton avait répondu par l'ingénieuse doctrine des idées et du
monde intelligible qui servait de pont entre Dieu et le monde
sensible, celui-ci n’étant que 'ombre projetée sur le néant par
celui-la, et celui-la étant le reflet de I’ldée supréme ou de Dieu.

Aristote & son tour s’attaquait & la grande énigme du pour-
quoi des choses. Son génie réaliste réhabilitait la matiére.
L’idée pure n’a aucune réalité en soi et le monde intelligible
de Platon est une chimere. [.’étre concret est toujours la réa-
lisation d’une forme ou idée dans la matiére. Ces deux prin-
cipes loin d’étre opposés ainsi que le statuait Platon aspirent
a s'unir et de cet attrait ou de cette commune aspiration a
I’étre est sorti l'univers, de toute éternité. Aristote, il est
vrai, était obligé par la logique de son systeme, de supposer
I’existence d’un premier moteur qui mit en branle la ma-
chine universelle. C’est un Dieu-Force plus encore qu’Intel-
ligence supréme.

Le rationalisme du Lycée voisine ainsi avec le panthéisme
du Portique. Zénon et ses disciples n’auront gueére qu’a
mettre en marge de leur philosophie la transcendance inutile
du Dieu d’Aristote et le stoicisme aura vu le jour. Immanent
au monde qui est son corps et dont il est 'ame, Dieu est un
&tre vivant, partout présent, omniscient. Sa Providence bo-
nace et impassible ne s’émeut de rien. Le stoicisme est
presque une religion; il ne manque guére & son Dieu que la
personnalité.



AUGUSTIN ET LE DOGME D47

Quand le platonisme commenca a refleurir aux environs
de I’ére chrétienne, le crédit de la science pure était bien
prés d’étre épuisé. On ne demandait plus guére & la philoso-
phie que des points d’appui pour la morale ou des raisons de
croire. L’élite de la société gréco-romaine s’était ralliée &
I’éthique stoicienne, qui demeure la plus noble expression
des besoins moraux de I’dme antique. Par malheur, la méta-
physique ou, si 'on veut, la dogmatique du Portique était
puérile ou grossiére. On revint donc peu a peu aux brillantes
envolées de la spéculation platonicienne. Sur la base du
pragmatisme moral de I’école stoicienne s’édifiait une nou-
velle sagesse, dont Philon fut & son heure le porte-parole
autorisé. Un vague monothéisme flottait dans les Ames. Mais
puisque la vérité supréme s’était sans cesse dérobée aux re-
cherches les plus audacieuses de ’esprit humain, on avait
fini par conclure que Dieu est suprarationnel et inaccessible,
a4 moins qu’il ne se révélat lui-méme. Philon avait réponse
a tout. Le Dieu du mosaisme, d’apres lui, est ce Dieu loin-
tain, caché, inaccessible et rigide entrevu par les pbhilo-
sophes. Le Joyog issu de ce premier principe en est la Révé-
lation surnaturelle, documentée dans ’Ancien Testament.
L’interprétation allégorique le découvre dans cet Esprit de
Dieu qui couvait sur les eaux primitives, dans la Sagesse des
Proverbes, ete. Il est Fils de Dieu, principe et ame du
monde, et méme le monde lui-méme. Tout cela n’est pas
tres clair.

Mais il faut relever ici deux choses essentielles. D’abord le
role cosmologique attribué au loyes, fils de Dieu. Ensuite
I’idée que la religion est une philosophie révélee.

Saint Paul a-t-il connu Philon ? C’est improbable au dire
des meilleurs historiens. Le oyo; de Philon n’est jamais assi-
milé au Messie et I'idée d’'une rédemption est chez lui tout a
fait secondaire.

D’ailleurs saint Paul et l'auteur du quatrieme évangile
ont trés bien pu emprunter & des sources plus rapprochées
leur notion de la préexistence du Christ. A défaut de philo-
sophie originale, le génie juif avait enfanté toute une littéra-



548 ED. LOGOZ

ture idéaliste dont 'imagination et la piété avaient fait les
frais et qui jouissait d’une autorité presque canonique. Les
auteurs d’apocalypses et les rabbins, dans leur ardeur & exal-
ter les gloires nationales, en vinrent & les doter d’une sorte
d’éternité idéale. Les grands hommes et les choses sacrées
n’ont été que la manifestation concréete de célestes modeles
préexistants dans le plan de Dieu dés le commencement du
monde. Les patriarches, Moise, Elie, le tabernable, le temple,
Jérusalem, le peuple d’Iraél ont ainsi leur double dans les
cieux, a 'abri des contingences terrestres. Le Messie & venir
lui-méme existe déja ou plutdt préexiste réellement. Siméon
ben Lakisch disait que 2000 ans avant la création du monde
la loi existait déja. Dans un écrit juif cité par Origene, on
mettait dans la bouche du patriarche Jacob cette étrange
déclaration :.... Je suis, mot Jacob, le premier-né de tous les
étres vivants que Dieu devait animer 1,

La faveur populaire s’attachait & ces fantaisies pieuses qui
consolaient des tristesses de la servitude et ravivaient I’espé-
rance. Si la terre était dure a fouler, le ciel judéen était doux
a contempler avec ses lumineux fantomes, ses légions
d’anges et la théorie des esprits intermédiaires entre Dieu
et les hommes. Une riche mythologie s’était ainsi formée
depuis la captivité, non par génération spontanée (le sol de
la Palestine était trop aride), mais par I'ensemencement de
germes venus de tous les points de l’horizon griace aux
échanges internationaux. Ainsi, au moment out le mono-
théisme révélé allait s’élancer a la conquéte du monde, il
était lui-méme menacé & son point d’attache. Les disciples
de Jésus n’avaient qu’a suivre un chemin déja ouvert pour
rencontrerle Christ préexistant, un dsurepos ®:0s. 11 n’y a pas en-
core de Trinité au premier siécle, du moins dans le sens du
dogme. Mais le terrain de culture est tout préparé pour cela.
Saint-Paul, le quatrieme évangile (& supposer qu’il soit an-
térieur & ’an 100), la premiere épitre de Pierre et celle aux
Hébreux, I’Apocalypse ont méme commencé les semailles.

1 Yoir Harnack Dogmengeschichte 1, et sa riche documentation; H. Schultz,
Alttestamentliche Theologie, pages 815 et suivantes.



AUGUSTIN ET LE DOGME D49

S'il faut s'étonner de quelque chose, ce n’est pas de linfiltra-
tion des idées de préexistence et de divinité essentielle du
Messie dans quelques écrits sacrés, c’est de 'admirable so-
briété du Nouveau Testament & cet égard.

Parvenu 4 ce point de notre enquéte, avant de quitter le
premier siécle, recueillons nos épis et déposons sur le lien
vide notre premieére javelle.

Les résultats acquis jusqu’ici ou, si ce mot est trop préten-
tieux, les certitudes qui découlent de nos recherches, se ré-
sument dans les propositions suivantes.

Le Dieu unique de ’Ancien Testament est avant tout la
Source de la Vie. La Vie est son essence méme. Quoique la
piété juive ait adoré en Jéhovah l'auteur de toutes choses,
c’est moins la cause supréme que le grand Vivificateur des
créatures que les auteurs sacrés saluent dans le Trés-Haut.
De cette notion maitresse découlent les attributs divins: la
spiritualité en opposition & la chair ou matiére considérée
comme substratum inerte en soi, la personnalité c’est-a-dire
encore la vie 4 sa plus haute expression, la volonté sainte et
la force consciente, enfin et surtout I'idée de révélation. Dieu
se révéle en donnant la vie.

Entre les créatures, ’homme se distingue par l'intensité
et la qualité de la vie qu’il a recue. Outre le souffle de vie
qui anime sa chair, 'Esprit de Dieu lui a communiqué en
propre P'esprit de sagesse et d'intelligence qui le rend ca-
pable de participer & la vie supérieure des Elohim, de rece-
voir la révélation et de communier avec le Dieu-Esprit. Il y
a donc une parenté naturelle entre 'homme et Dieu, mais
une parenté d’ordre spirituel et morall. C’est trop peu dire.
Au sens de la prophétie, cette parenté d’origine est suscep-
tible de devenir plus étroite par la pénétration mutuelle de
Pesprit de ’homme et de 'Esprit de Dieu. L’avénement du
Messie marquerait la réalisation de la pleine harmonie entre
lIa volonté de 'homme et celle du Tout-Puissant.

L’onction divine conférerait & I’Elu, en outre de la perfec-

1 Psaume 8, le texte classique.



550 ED. LOGOZ

tion morale, la faculté d’épanouir les virtualités magnifiques
dans 'ordre de I'intelligence et de la puissance qui permet-
traient & I’homme d’étreindre son réve de grandeur et de
félicité. Chez une race dont la mission fut d’affirmer la su-
prématie de 'ordre moral, il était naturel qu’on cherchéat
dans la sainteté le secret de toutes les supériorités, et spé-
cialement de la puissance surnaturelle qui libérerait la créa-
ture de toutes les fatalités de sa condition. La Judée at-
tendait d’une effusion de I’Esprit-Saint dans un homme
prédestiné, ce que Rome espéra du déploiement de la
force, et ce que notre temps escompte des progrés de la
science. L’idéal ne change pas. C’est toujours 'ambition de
magnifier la Vie humaine, et 'attente d’un Libérateur. Déja
notre génération est & genoux devant les grands chimistes,
ces prophétes du génie miraculeux qui créera la vie et s’en
rendra maitre.

Or Jésus, d’aprés son propre témoignage dans les évangiles
synoptiques, ne s’est pas attribué une grandeur qui excédat
ces virtualités magnifiques de la nature humaine. Il est le
Fils de Dieu pour l'unique et suffisante raison qu’il a été
I’homme parfait, le premier né entre plusieurs fréres.

Trois siécles aprés sa venue, la doctrine orthodoxe, for-
mulée par les représentants officiels de ’Eglise, reconnaissait
dans la personne du Rédempteur une incarnation de Dieu
lui-méme, c’est & dire un étre hors de 'humanité réelle.

Nous venons de prendre position devant le probléme.
Nous avons montré qu’a sa source, mais & sa source seule-
ment, chez le Christ, la religion chrétienne est une affaire
entre I’ame et Dieu. Les certitudes religieuses reposent sur
des expériences sui generis, et non sur les données du savoir
intellectuel. L’Evangile n’est ainsi solidaire d’aucune philo-
sophie ni d’aucune science. Jésus pas plus que ses disciples
immédiats ne semblent avoir eu la moindre préoccupation
des choses que nous rangeons sous ces rubriques. De 14 dé-
coule une conséquence importante. N’étant lié & aucun sys-
téeme particulier, ni & aucune conception scientifique de la
nature, le christianisme pourra s’adapter & n’importe quelle



AUGUSTIN ET LE DOGME bl

philosophie (4 moins qu’elle n’ait un parti-pris irréductible
d’irréligion), 4 toute culture et & toute race, sans en parta-
ger la destinée éphémere et sans rien perdre de sa propre
vertu.

Il s’adapte incessamment et aujourd’hui encore ’effort de la
pensée chrétienne, au dire des esprits les plus clairvoyants,
doit tendre & trouver le parfait accord de I’Evangile avec la
philosophie régnante de I’évolution, c’est-a-dire & élaborer
une dogmatique qui réponde aux éternels besoins des dmes
et aux progres scientifiques de I'esprit humain.

A Nicée, apres trois siécles d’un travail d’abord inconscient,
puis de polémiques passionnées, ’Eglise en promulguant le
dogme trinitaire crut avoir réalisé cet accord. Son erreur sé-
culaire fut des lors de prétendre définitive et immuable une
ceuvre caduque dans son principe.

Il nous reste maintenant a rechercher sous quelles in-
fluences le dogme a pris naissance.

§ 3.

La littérature chrétienne jusqu’a l'apparition de la grande
apologétique sous le régne d’Hadrien (vers 132) frappe par
son extréme pauvreté. Rareté des ceuvres et indigence de
leur contenu. L’Evangile a bien été le grain de moutarde de
la parabole. Avant d’étaler ses rameaux au grand soleil de
P’histoire, il a dit, comme tout germe vivant, pousser une vé-
gétation souterraine et s’enraciner dans le sol. Sur la foi des
affirmations triomphantes des apologétes depuis Justin Martyr
et Origéne, une légende s’est formée qui représente le chris-
tilanisme pareil 4 un torrent irrésistible dont les flots auraient
envahi 'empire avec une rapidité foudroyante. On a vu dans
PEglise une puissance considérable deés le premier siecle. I1
faut en rabattre. Au temps d’Irénée, et avant lui déja,
IPEpouse mystique du Christ était sans doute toto orbe diffusa,
mais les Péres entendaient par la la diffusion en surface et
non en densité. En réalité les communautés tres nombreuses
n’eurent pas de longtemps la force qu’on leur attribue. Les Cé
sars persécuteurs ne s’alarmaient pas tant du nombre des con-



Hb2 ED. LOGOZ

vertis que de I'action menacante de leurs principes qui ébran-
laient les bases de la société antique. Pendant deux ou trois gé-
nérations, le peuple de ’Eglise ne se recruta guére que dans
les basses classes, parmi les travaillés et les chargés, les parias
de P'ordre établi, ceux qui ne comptent pas. Les écrivains
profanes semblent les ignorer et leur silence donne & penser,
malgre les persécutions, que les progrés de la religion nou-
velle passaient inapercus. Au temps d’Origéne, ’épicurien
Celse objectera encore au christianisme, et avec quel dédain!
d’étre une religion d’illettrés et de misérables. Pourquoi pas?
L’Evangile n’a-t-il pas été annoncé aux pauvres d’abord, et
ses radieuses espérances, vivifiées par l'attente d’un boule-
versement mondial, n’offraient-elles pas de justes compen-
sations & tous les Lazares que leur humilité prédisposait 4 la
foi.

Les riches, au contraire, les puissants, les intellectuels, les
gens en place, ceux a qui la vie était clémente, se tenaient
sur la réserve, indifférents ou hostiles, peu soucieux de sous-
crire aux renoncements qu’exigeait le nouveau Dieu et d’é-
changer un présent confortable confre les promesses d'un
avenir incertain. L’affiliation d’une personne de qualité était
célébrée a ’égal d’'un événement.

L’Eglise primitive ne pouvait pas avoir une littérature con-
sidérable et n’en sentait pas le besoin. Héritiere d’Israél re-
belle, elle trouvait dans ’Ancien Testament les divins décrets
qui accréditaient ses revendications de peuple élu et la mes-
sianité de son Chef. Sur cette base canonique s’étayait la
prédication évangélique, d’abord transmise oralement, puis
fixée dans des relations écrites qui devinrent nos Evangiles.
Cela, les lettres de Paul et d’autres écrits attribués aux apo-
tres ou a leurs compagnons d’ceuvre, suffisait & entretenir la
foi des fidéles.

Outre un petit nombre d’ouvrages & peu prés complets,
nous n’avons plus de cette époque que des fragments con-
servés chez les écrivains postérieurs, Clément d’Alexandrie,
Origéne, Tertullien, Irénée, etc.

Telle quelle, cette littérature primitive suffit cependant a



AUGUSTIN ET LE DOGME 5H3

donner une idée du christianisme des communautés. C'est le
prolongement de la foi ardente et naive de la premiére géné-
ration, un enthousiasme religieux qui escompte la réalisation
imminente du réve messianique, 'attente fébrile de la pa-
rousie, une religion trés voisine de celle de nos sabbatistes
actuels, et autres sectes en marge de nos Eglises. Teo telewow
oxavdedov Ayyev, €crit encore Barnabas entre 120-125. Au par-
fum de mystére qui enveloppe ces vieux écrits, & ces confi-
dences voilées 4 I’adresse d’'une minorité traquée pour qui la.
prudence était une question de vie ou de mort, on devine
assez facilement I’'état d’ame des fideles. Quand la fiévre du
martyre cessait de sévir, les Eglises ressemblaient & des so-
ciétés secretes abritant leurs cultes dans les catacombes et
les lieux déserts. Les ceuvres pieuses qui circulaient pour
soutenir la foi ont recu 'empreinte de ces dures nécessités.
Le Pasteur d’Hermas, par exemple, est une grande fantaisie
apocalyptique. L’incertitude qui subsiste au sujet de l'au-
thenticité et de la date de ces ouvrages indique assez qu’il ne
faut pas en serrer le texte de trop prés. Destinés a I'édifi-
cation ou plus rarement & mettre en garde contre I’hérésie
naissante, ils révelent les mouvements de la piété sans laisser
entrevoir les lignes arrétées d’'une doctrine.

Cette piété se résumait dans les affirmations trés fortes et
trés simples d’'un judéochristianisme mitigé: une foi uni-
versaliste qui déplacait au profit du peuple de la nouvelle
Alliance toutes les prérogatives d’Israél, un monothéisme en-
core intact et rigide, grace & l'autorité sans partage de ’An-
cien Testament, seul recueil canonique.

pr‘:ov TRVTOV TLETEUTOY 0Tt Ei¢ ETTLY O 950:;....1 est la formule cou-
rante. Le Dieu créateur du monde est en méme temps le
Pére révélé par Jésus-Christ. Quant & sa spiritualité toujours
affirmée avec insistance, elle n’est point encore concue en
opposition & la matiére. Un Tertullien lui-méme attribuera.
une forme corporelle a la divinité (Tertullien, De anima.)
L’idée d’'une création directe domine cette période. Le Tout-

1 Hermas (évroAy a); 1 Clément 59.



Hb4 ED. LOGOZ

Puissant appelle I'univers a I’dtre e ioyvpw pnpat adrov (Hermas,
Visio I, 3). Deux siecles plus tard cette phrase, qui refuse la
personnalité & la Parole de Dieu aurait été une hérésie mor-
telle.

Si quelque chose menacait alors le monothéisme, c’était
'universelle croyance 4 un prince des démons, 4 une puis-
sance énorme et perverse qui subjugue le monde actuel.
Sous la livrée chrétienne le dualisme persan s’infiltrait par-
tout et se combinait avec la prédication évangélique. Du
point de vue régnant, la rédemption devenait un drame, la
lutte de Dieu et du Diable autour d’'une proie, et le Christ
sera 'amorce tendue 4 Satan pour le prendre au piége. Ce dua-
lisme, trés réel sur le terrain moral, et qui allait étre bientdt
le pivot du systeme manichéen, ne parvint pas toutefois &
ébranler le principe de 1'Unité divine dans les milieux chré-
tiens. L’Etre infernal, en dépit de sa révolte, est une créature
déchue. La certitude de sa défaite finale écartait le danger
du dualisme métaphysique ol s’égarérent les Gnostiques.

Le vrai péril pour le monothéisme élait ailleurs. Il couvait
A l’état latent dans la mentalité des foules récemment con-
verties, dont ’ame pétrie d’hérédités paiennes restait fon-
ciérement polythéiste. Les lettrés eux-mémes, quoique déta-
chés des croyances vulgaires, n’échappaient qu’en apparence
aux survivances ancestrales. Le monothéisme des philosophes
£tait cérébral et tout de surface. Les racines profondes qui
puisent aux sources de la vie ramenaient toujours la séve
primitive. Trés tard, dans leur duel supréme avec la foi nou-
velle, les derniers penseurs néoplatoniciens, un Jamblique
entre autres, découvriront ouvertement leur dessein de prou-
ver la pluralité des dieux par la philosophie. L’instinct trés
fort qui mettait 'Eglise en défiance vis-a-vis du monde et
lui fit discerner dans le gnosticisme une intrusion dange-
reuse de la Sagesse humaine, ne pouvait rien contre les éma-
nations subtiles de I'air ambiant, tout saturé de paganisme.

La rivalité du Judéo-christianisme et du Pagano-christia-
nisme des la seconde génération se compliquait déja d’une
divergence d’opinions irréductibles touchant la personne dn



AUGUSTIN ET LE DOGME 555

Christ. Les chrétiens du Judaisme en appelaient aux apotres
immeédiats pour ne voir dans la filialité divine du Sauveur
qu’un privilege d’adoption, ’ascension du Fils de I’homme
4 la dignité de Fils de Dieu, tandis que les paiens convertis
inclinaient généralement a reconnaitre dans la personne
humaine de Jésus la présence d’un étre divin, Fils essen-
tiel du Pere, second Dieu a coété et au-dessous de Dieu.
(Vétait le monothéisme juif se heurtant, sous le couvert d'une
foi commune et par dela deux opinions contradictoires, au
polythéisme gréco-romain.

Cette contradiction passa d’abord presque inapercue. Les
écrivains de I’époque apostolique n’ont pas éprouvé le besoin .
de prendre position ferme en face des christologies rivales,
sans doute parce qu’ils n’ont entrevu ni I'importance du
probleme, ni peut-étre le probléme lui-méme. C’est qu’en
effet, si la foi en exaltant la personne du Christ pose le pro-
bléme, elle ne le pose que devant la raison et se borne a y
contempler un adorable mystére. Une piété naive et profonde,
presque ascétique, vivifiée par 'espérance du trés prochain
retour du Christ; la conviction triomphante que le Sauveur
venu en chair est aux siecles des siécles le Seigneur de
gloire, un Etre divin, vivant et puissant, sous le régne du-
quel les élus couleront une vie ineffable sous des arbres ver-
doyants, au milieuw des moutons au pdturage et des anges en
vétements blancs?!; bref, sur un arriére-fond de crédulité
superstitieuse, I'imagination créant un monde & venir en-
chanté, frais comme une idylle de jeunesse; voila ce que ré-
vélent ces premiers ouvrages chrétiens. 11 ne faut pas y cher-
cher autre chose. Naturellement la pensée de Christ absorbe
entierement les ames; a la lettre, il y est immanent. Tour &
tour, et parfois dans le méme écrit, Jésus recoit les titres les
plus divers sans que l'auteur se préoccupe de savoir si ces
noms glorieux ne se contrarient pas. Il est ayyshos, viog, warg OU
encore Jovlog fsov, 6 dedagxadeg, 6 cwtnp... La note dominante, c’est
qu’il est o xvproz, 6 ypoTos, o xprng. En cetie qualité surtout il

1 Pasteur d’Hermas ; Actes de Perpétue et de Félicité, etc.



5% 5} ED. LOGOZ

est viog feov dans un sens unique, mais purement religieux. Si
la foi exalte le Rédempteur jusqu’a lul assigner un role actif
avant sa venue en chair, il n’est pas encore question d’en
faire le personnage métaphysique qu’il allait devenir. Il faut,
lit-on sans doute dans la seconde Clémentine, penser au sujet
de Jésus-Christ comme a propos de Dieu, c’est-a-dire du Juge
des vivants et des morts 1. Et en effet dans son rapport 4 I'em-~
pereur, en 96, Pline le Jeune constate que les chrétiens
rendent au Christ un culte divin 2. 11 est aisé de saisir le
sens et la portée de cette divinité de Jésus, elle découle de sa
dignité de Juge et de Seigneur dans la crise finale et le
Royaume & venir. Nous retrouvonsici la survivance de l'idée
messianique primitive d’'une Royaute déléguée par le bon
plaisir du Pére, mais une idée messianique spiritualisée, dé-
gagée de ses attaches juives. Au culte du Gésar romain do-
minus ac deus, on opposait le culte du Christ xvpios xai 6eos.
Voila, si ’on veut, le dogme avant le dogme, ou plutot I'ar-
ticle de foi qui va se dresser comme une énigme a résoudre
le jour ou le christianisme ne se contentera pas d’étre une
religion ardemment vécue par des ames simples, et voudra
devenir aussi une religion pensée par des intellectuels.

§ 4. |
Ces intellectuels furent les Péres apologétes. Quand ils
entrent en scéne, au temps des Antonins, les défenseurs de
la société antique avaient fini par renoncer a leur indiffé-
rence hautaine a I’égard d’un culte qu’il n’était plus permis
de confondre avec les nombreuses superstitions importées
d’Orient 3. L’héroisme chrétien avait frappé et gagné des
ames nobles, des penseurs avides de certitudes et de vie au
sein d’une société réduite & déifier ses maitres du moment et
qui se sentait mourir.

! 2 Clém. 1, Oirwc dee fuac ppovew mepe "Iyoov Xopwrov, d¢ mepr Beov, g
TEPL KPiTOV {WVTWY Kal vekpov.

2 Carmen dicere Christo quasi deo.

3 Le mot dédaigneux de Tacite a I'adresse du christianisme : quacdam supers-
titio.



AUGUSTIN ET LE DOGME ' ba7

Aux lettrés amoureux de la culture antique qui alliaient
leur plume au glaive de I'Etat contre I'kEglise, les intellec-
tuels convertis devaient opposer desarmeségales. Cette situa-
tion nouvelle créait pour eux 'obligation de s’aventurer sur
le terrain de la philosophie & la suite de leurs adversaires.

Les Apologétes se donnailent ainsi pour mission de prou-
ver que le christianisme est la réponse définitive 4 tous les
problémes dont les philosophes grecs avaient posé les termes
devant I'esprit humain, mais qu’ils avaient été impuissants
4 résoudre. A une philosophie naturelle incapable de fournir
ce qu'on lul demandalt, & savoir les certitudes nécessaires a
la vie de ’ame, ils opposérent sous le nom de christianisme
une philosophie révélée, revétue d’une autorité divine.
L’Evangile ne reposant sur aucune métaphysique particu-
liere, on le fonda sur la théorie des premiers principes qui
depuis Platon était celle de I’'élite des penseurs.

Les circonstances étaient propices a4 cette entreprise de
rapprochement de deux mondes jusqu’alors hostiles. Dans
I’Eglise elle-méme (pour ne rien dire des dispositions mo-
rales de la société gréco-romaine), le judéo-christianisme,
gardien des plus anciennes traditions, ne comptait plus, et
sa défaite signifiait au point de vue doctrinal la victoire cer-
taine de la christologie pneumatique. L’attente d’une pa-
rousie imminente, soumise & une trop longue épreuve,
fléchissait un peu partout, et avec elle ’enthousiasme primi-
tif. Dés lors on ne se sentait plus au méme degré sous l'in-
fluence directe de I’Esprit, dont le témoignage donnait la
certitude immédiate de la foi. Plusieurs éprouvaient le be-
soin d’étayer leurs convictions religieuses sur des appuis
nouveaux et cherchaient des raisons de croire extérieures a
la foi elle-méme.

Déja la formule du baptéme, la simple invocation rituelle
au nom du Pére, du Fils et du Saint-Esprit, était devenue
une doxologie plus ou moins développée, qui prétendait
condenser le sommaire de l’enseignement apostolique sous
les noms de xavewv g miaTERg, xavev T almbeas, etc. Un certain
nombre d’Eglises, celle de Rome en particulier, avaient leurs



558 ED. LOGOZ

régles de foi (regulae fidei). Le vieux symbole romain, qui ne
peut pas étre de beaucoup postérieur & Pan 100, révéle ’es-
sentiel del’orthodoxie. Le régne de ’autorité s’affirme dans les
concepts de la tradition, de ’apostolicité et de ’Eglise. Un
nouveau canon scripturaire s’élabore en face de I’Ancien
Testament et groupe un choix d’écrits attribués aux apotres,
et brusquement, vers 150, le Nouveau Testament revendique
Pautorité normative que I’Ancien seul détenait jusqu’alors.
Le centre de gravité du christianisme se déplacait ainsi peu
a peu en dehors de cette expérience religieuse directe et
toute nue qui se suffit & elle-méme. Au fur et & mesure
qu’une élite plus nombreuse adhérait & I’Evangile et que de-
venaient plus incisives les attaques des philosophes paiens,
on exigeait de I'Eglise qu’elle et réponse a des questions
ignorées des simples.

Par 14 s’explique l'attitude des Apologétes et 'orientation
qu’ils imprimérent & la pensée chrétienne. C’est en philoso-
phes que plusieurs adressent leurs suppliques & des empe-
reurs philosophes!. Ils laissent clairement entendre a leurs
illustres correspondants qu’ils n’ont pas renié la philosophie
en devenant chrétiens. Qu’ils se parent du titre de philoso-
phes ou se présentent en simples chrétiens, que leur dialec-
tique affecte de rapprocher jusqu’a l'identification ou d’op-
poser la vérité évangélique et la philosophie, leur propos
revient toujours & persuader que le christianisme est une
philosophie parfaite, révélée par Dieu lui-méme dans les
prophéties de 'Ancien Testament et dans le Christ.

Au christianisme historique ils substituent un christia-
nisme idéal dans lequel la vie humaine de Jésus et les faits
rédempteurs passent a 'arriére-plan quand ils ne sont pas
totalement négligés (Athénagore).

Justin Martyr, dans son paralléle entre Socrate, le plus
sage des hommes, et Jésus-Christ, établit que le premier a
enseigné selon le Joyos ou raison divine, dont il n’a été qu'un
brillant reflet, tandis que le second, ¢ Sdagxades ypiares, le So-

1 Aristide & Hadrien, Athénagore & Marc-Auréle et Commode, Miltiade a Mare-
Auréle.



AUGUSTIN ET LE DOGME 559

crate des barbares, a été le loyo; en personne, manifesté en
chair, et & ce titre Fils de Dieu. La vérité révélée se distingue
ainsi de la vérité fragmentaire et douteuse, entrevue par la
raison humaine, non par sa nature, mais par la double
qualité d’étre totale, accessible & tous, et d’entrainer la certi-
tude qui fait défaut 4 la sagesse naturelle. C’est la preuve
logique en méme temps que miraculeuse tirée des prophé-
ties de I’Ancien Testament et de leur réalisation intégrale
dans la personne du Sauveur; c’est le paralogisme célébre
qui démontre la vérité chrétienne par la prophétie, et la di-
vinité du message prophétique par son accomplissement.

Tous les apologetes, de Justin & Tertullien, en dépit de
leurs variations, donnent la méme note : le christianisme est
la révélation surnaturelle de la vérité naturelle que la raison
humaine (omeppa Tov doyou OU doyos éugutog), Obscurcie par les
démons, est devenue incapable de saisir dans sa plénitude et
surtout d’embrasser par la foi.

Mais cette vérité, remarquons-le, était celle qui depuis des
siécles flottait comme un idéal inaccessible devant Iesprit
grec, et puisque la théologie des apologétes, point de sou-
dure du christianisme et de la philosophie antique, est de-
venue le canevas sur lequel Origéne a brodé son systéme, et
pour les Péres postérieurs la toile d’araignée aux fils inex-
tricables, c’est ici le lieu de s’expliquer sur la déformation
subie par ’Evangile primitif au contact de I'intellectualisme
des Hellénes.

A sa source, en Christ, la religion est une relation directe,
une prise de contact entre ’ame et Dieu, une intuition dont
le siege et I'organe, du coté de ’homme, se trouvent dans
’étre moral, coeur, sentiment et volonté. Dieu dans une dme,
cette Ame réalisant sa communion avec le Dieu-Esprit dans
I’amour parfait et I’obéissance sans réserve; une personnalité
unique, un Etre d’élection doué de la capacité surnaturelle
de rayonner I’Esprit-Saint sur ses fréres rebelles et de créer
chez ses disciples un état d’ame pareil au sien, en allumant
dans les coeurs la flamme purificatrice de la repentance, les
joies du pardon, et de la réconciliation ; tout cela par lat-



H60 ED. LOGOZ

trait qu’il exerce, par la contagion de sa vertu (au sens latin
du mot), par endosmose, si j'ose dire, voila le Christ, et voila
I’Evangile in nuce. Ni la raison raisonnante, ni la curiosité
scientifique, ni Pesprit philosophique, ni la métaphysique
ou la recherche d’'un principe universel, n’ont rien 4 voir la
dedans. Il y a sans doute une métaphysique élémentaire a la
base de 'Evangile, mais loin d’étre le fruit d’une spéculation
quelconque sur la raison d’étre du Cosmos, la foi au Pére
retrouvé implique spontanément la certitude monothéiste
que le Dieu de la rédemption est 'auteur, le souverain et
la Providence de 'univers. Le christianisme en soi n’a pas
d’autre métaphysique, et cette métaphysique se borne & une
affirmation dérivée de la foi.

Avec les apologétes il en va autrement. Les facultés mo-
rales et le sens religieux cédent la suprématie aux facultés
intellectuelles. Leur rationalisme esthétique, ce trait domi-
nant du génie grec, essaiera de réconcilier dans une synthése
supérieure la foi chrétienne et la sagesse de leur époque. Ils
ont réussi ce tour de force d’accréditer, — auprés des es-
prits cultivés et pour un temps, — la nouvelle religion par
la vieille philosophie, de perpétuer celle-ci par celle-1a, en un
mot de satisfaire aux aspirations complexes d'un esprit plus
riche et plus exigeant que l'esprit juif, en étayant I'expé-
rience chrétienne de certitudes logiques, et en mettant le
sceau d’une autorité divine aux postulats de la philosophie
alors en faveur. La doctrine du leyes, familiére & la pensée
hellénique depuis Philon et professée notamment par 1’école
stoicienne, devint ainsi sous la plume des apologétes la clef
de voute de la dogmatique orthodoxe.

La comprendre, c’est-a-dire en déméler les attaches pro-
fondes avec l'esprit de I’époque, ce sera saisir sur le vif la
déviation imposée au christianisme par I'intellectualisme
grec, et se rendre compte du méme coup pourquoi, aprés
avoir satisfait, & un moment donné de I’histoire, au besoin
d’unité et d’évidence des admes, le dogme ne pouvait pré-
tendre & la pérennité et allait devenir la pierre d’achoppe-
ment, et presque le scandale de ’Evangile.



AUGUSTIN ET LE DOGME H64

Le )oyoq, écrit Harnack, est Uhypostase de U'énergie divine en
acte. Elle sauvegarde d'une part Vunité et immutabilité de
Diew malgré le déploiement des forces qui lui sont immao-
nentes, d’ autre part, elle permet ce déploiement. Ailleurs : Le
doyos est non seulement la raison créatrice de Diew, mais en-
core la Parole révélatrice de Dieut!. La premiére de ces défi-
nitions a trait au role de cette hypostase dans la métaphy-
sique des apologétes, la seconde au mystére proprement
chrétien de l'incarnation de Dieu pour le salut du monde.

Ce langage n’est pas d’une aveuglante clarté, et le con-
texte pas davantage. Est-il possible de jeter quelques lueurs
sur tout cela?

Sinous disons simplement que la doctrine du leyes est I'hy-
pothése qui explique comment Dieu peut étre le créateur de
I’Univers, tout en conservant son unité et son immobilité
absolues, c’est-a-dire sans que l'ouvrier se méle a son ceuvre;
si nous ajoutons que cette méme hypothése doit résoudre le
probléme biblique d’un Dieu invisible et inaccessible qui
descend sur la terre, se manifeste personnellement, parle
a ses messagers et s’incarne en Jésus-Christ, on est conduit
a une série de réflexions. La premieére, ¢’est que les apolo-
gétes ont accepté avec la foi du charbonnier les traditions
relatives aux théophanies de I’Ancien Testament et & I'in-
carnation personnelle de Dieu en Christ. Ils sont partis du
principe évident par lui-méme que le Dieu manifesté dans
Poeuvre de la Rédemption est le créateur du Cosmos, I’Etre
unique et absolu, antérieur et transcendant & la création.
Enfin & la base de leur spéculation git une idée de Dieu,
préalable et forte comme un axiome, une idée de I'Etre ab-
solu qui ne permet son intervention directe ni dans la créa-
tion ni dans la rédemption.

(C’est cette idée de I’Etre en soi ou de Dieu dont il s’agit
d’expliquer la genése. Des siécles de dialectique avaient dé-
posé au fond de la raison grecque un certain nombre de
principes premiers qu’on ne discutait méme plus, et qui

1 Harnack, Dogmengeschichte, 1, 444 et 445.
THEOL. ET PHIL. 1909 36



562 ED. LOGOZ

se présentaient sous la forme d’antinomies irréductibles.
D’abord Pantinomie de I’étre et du devenir. Puis, par voie de
déduction, I'idée que, le monde matériel étant manifestement
la sphére du devenir, I’8tre en soi est d’essence spirituelle.
Enfin, 'idée que I'Esprit absolu ne peut étre déterminé en
opposition au monde phénoménal qu’en déniant au premier
ce qui appartient au second, c’est-a4-dire par voie négative
ou d’abstraction. C’est la méthode des apologétes. De la les
attributs de Dieu: outre la spiritualité, 'unité, I’éternite,
Iimmutabilité, 'impassibilité, la transcendance, etc.

Réunissez maintenant en faisceau ces multiples perfec-
tions, essayez d’en faire la synthése en vous souvenant que,
le changement étant le caractére essentiel du monde phéno-
ménal, 'immutabilité sera aussi 'attribut supréme de Dieu,
et vous verrez apparaitre & la pointe de votre imagination
comme au bout d’une lunette 'ombre d’une entité morte,
quelque chose de semblable au p» év, ou néant.

Transcendant au monde par définition, donc au-dessus de
I’espace et du temps, cet Etre ne saurait méme étre imaginé,
car une idée est une image qui suppose un écran. Ainsi I’étre
absolu de la dialectique n’est en fin de compte que I’hypo-
thése nécessaire d’'une cause premiére, dont la détermination
échappe a l'esprit humain. Il fait songer au grand aveugle
caché derriére la scéne du monde, au fatum impassible qui
prenait dans I’dme grecque la place laissée vide par les dieux
de ’Olympe. Eh bien, ce Dieu des philosophes et de la Rai-
son, c’est proprement le Pére dans le dogme ecclésiastique
et la premiere Personne de la Trinité.

Car, écrit Tertullien, tout ce que vous supposerez digne de
Dieu (il s’agit ici de ses perfections métaphysiques) convien-
dra aw Peére tnvisible, inaccessible et impassible, et dirais-je,
au dieu des philosophes?.

Dans cette ascension vertigineuse vers ’absolu, la raison
creusait derriére elle un abime. L’Etre immuable qu’elle
contemplait sur ce sommet glacé de l'abstraction, ce Dieu

1 Tertullien, adv. Marcionem 2 : 27.



AUGUSTIN ET LE DOGME 563

au repos, antérieur & 'univers, doit devenir 'auteur actif de
la création. Comment le sera-t-il sans cesser d’étre im-
muable ? Comment méme, 4 ne le considérer que dans son
absoluité toute nue, le peut-on concevoir & la fois comme
Esprit et Esprit immuable par définition? Enfin, nouvelle
difficulté, cetie Hypothése-Dieu des philosophes et de la
raison ne contredit-elle pas au Dieu vivant de 'Evangile et
et de ’ame croyante ?

La doctrine du Joyoc fut le pont jeté sur ces abimes. L’école
stoicienne en faisait la cheville ouvriére d’'un systéme par-
faitement cohérent, mais ce systéeme était un panthéisme
avéré qui noyait son Dieu dans le Cosmos. La était le péril.
Les apologétes en parlent souvent, et méme s’ils n’en par-
laient jamais, on devinerait qu’ils y pensaient toujours. Il faut
s’en souvenir pour comprendre 'importance extréme qu’ils
attribuent a la personnification du leyes, distinct du Pére qui
Tengendre, et distinct du monde, tout en étant le lien de I'un
a lautre.

Essayons maintenant de suivre sinon de reproduire la
pensée générale de la doctrine.

Il s’agit en premiére ligne, ne 'oublions pas, de réveiller
PEsprit absolu de 'anesthésie que suppose son immutabilité
idéale. Quand Tertullien, ’apologéte dépourvu de subtilité,
nous dit qu’il fut un temps onr le fils W existait pasi, il semble
admettre non seulement la possibilité mais la réalité d’un
mode d’existence ou l'immutabilité de Dieu allait jusqu’a
Pinconscience de soi, puisque lI’engendrement du loyos-vieg
coincide avec 'acte par lequel Dieu prend conscience de soi
comme énergie rationnelle ou volonté pensante, et que le doyog
est cette énergie ou cette volonté mémes. On s’attendrait i
ce que cette psychologie transcendentale visat & établir la
Personnalité d’un Dieu vivant, et en effet la plupart des apo-
logétes postulent la coéternité du leyec. Ce dernier est égale-
ment consubstantiel & Dieu. Toutefois la raison divine n’est
point inhérente & Dieu comme la pensée I'est & I'esprit hu-

1 Fuit tempus, cum patri filius non fuit,



5684 ED. LOGOZ

main ; elle n’est pas I’énergie impersonnelle ou le rayonne-
ment du Dieu-Esprit. Elle s’en distingue au contraire, elle
en jaillit par un acte de volonté! et s’extérorise sous la forme
d’une nouvelle Personnalité, d’'un Seurepos fe0c, & cOte du pre-
mier. Aucun apologéte, pas méme un Origéne, n’a varié
sur ce point. Le vocabulaire biblique et la logique gramma-
ticale leur apporteront la ressource du syllogisme céléebre,
tiré de la paternité de Dieu. Un Dieu-Pére implique un Dieu-
Fils, un autre soi-méme. Toutefois ni 'argument biblique ni
la christologie de I'’époque ne suffisent 4 rendre compte du
dogme du loyos, si I'on perd de vue la constante préoccupa=
tion des Péres d’éviter la fondriére du panthéisme. Si en effet
le Joyo; n’était qu’une simple manifestation de Dieu, la vo-
lonté pensante et agissante de I’Etre absolu; s’il n’y avait pas,
entre Dieu et le monde créé, un intermédiaire, un démiurge,
un arbiter et un minister (Tertullien), Dieu devenait 'auteur
du Cosmos et le panthéisme était inévitable, en dépit de 'ar=
tifice du néant d’ou 'univers est tiré. Le loyos (ou le Fils
éternel incarné en Jésus-Christ) est Dieu, pleinement, essen-
tiellement, vu d’en bas, par 1’eeil de I’homme, puisqu’il est
Dieu & l'ceuvre dans la création et la Révélation. Vu d’en
haut, de I'eeil de I'Etre absolu, et dans le devenir, il s’en
distingue, il est Fils; il est Dieu encore & ce titre, comme le
fils est homme a I’égal de son pére et par son pere, mais il
a une origine, donc il est subordonné, et pour ainsi dire sa
divinité est de second ordre. Cette subordination le rap-
proche des créalures et lui permet de descendre dans la
sphére des choses finies.

Son engendrement, en créant sa personnalité distincte,
marque précisément le début de l'ére créairice, et comme
oo mpogopixos 11 est & la fois I'idée ou le plan du monde (xoopos
vontog) et le créateur véritable.

Ainsi la doctrine du leyes est une idéale philosophie de
I’histoire universelle qui, sur la base du dualisme irréduc-
tible de la matiere et de l'esprit, échappe au panthéisme et

1 Tatian, lpog ‘EAAgvag, 5 : @Oeclpuate de T dwdotyrog abrov wpomndg Aoyoc.



AUGUSTIN ET LE DOGME H65

sauvegarde 'immutabilité de I'Etre absolu en le reléguant
dans les profondeurs de 'empyrée et en confiant la souverai-
neté de I’Univers, comme le salut des hommes, & une divi-
nité dérivée, aobpw érepov 7i, Beog Sevrepos.

Le panthéisme était surmonté, mais un dithéisme subtil
naissait dans le moment méme ou la pensée chrétienne
croyait défendre le pur monothéisme de I'Evangile. Origéne
a son tour par I’hypostase du Saint-Esprit complétera I’ceuvre
commencée. La régle de foi au Pére, au Fils et au Saint-Es-
prit, devenue le dogme trinitaire, devient ’expression d’'un
impénétrable mystére. Par une singuliére fortune, la gnose
philosophique, qui dans 'esprit des premiers théologiens de
I'Eglise devait accréditer le christianisme devant la raison
polythéiste, finit par acculer la raison chrétienne devant un
obstacle ou elle devait se briser. Aprés tant d’autres, apreés
tous les penseurs orthodoxes ou hérétiques des troisieme et
quatriéme siécles, Augustin en offre le mémorable exemple.




	Augustin et le dogme

