
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1909)

Heft: 6

Artikel: Les passages obscurs des épitres pastorales

Autor: Bruston, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379863

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES

PASSAGES OBSCURS DES ÉPITRES PASTORALES

PAR

CH. BRUSTON

De ces trois épîtres, deux : la première à Timothée et celle
à Tite, offrant les plus grandes ressemblances de sujet et de

style, doivent avoir été écrites à la même époque, à peu près
comme les épîtres aux Colossiens et aux Ephésiens.

La troisième, c'est-à-dire la seconde à Timothée, fut en réalité

écrite avant les deux autres. C'est donc par celle-ci qu'il
convient de commencer. D'autant plus que c'est là que se

trouvent le plus grand nombre de passages difficiles ou mal
compris par les traducteurs. La première à Timothée en
renferme aussi un bon nombre. Celle à Tite, beaucoup moins.

I

LA SECONDE ÉPITRE A TIMOTHÉE

Elle se compose d'une série d'exhortations à l'activité, à

la fidélité chrétiennes (1-4 : 8) et de quelques recommandations

et notices diverses (v. 9-22).
Elle fut écrite à Rome au début du premier séjour que

l'apôtre Paul y fit comme prisonnier • et qui, d'après le livre
des Actes, dura deux ans. On verra l'importance de cette date

pour plusieurs questions exégétiques.

1 Voir Reuss, La Bible.



LES PASSAGES OBSCURS DES ÉPÎTRES PASTORALES 493

I

L'adresse.

Déjà l'adresse renferme une difficulté assez sérieuse :

« Paul, apôtre de Jésus-Christ par la volonté de Dieu, selon

la promesse de la vie qui est en Jésus-Christ » (xar ènayyehav Çwviç

mç èv X. L). Oltramare, la version revisée (1903), etc., traduisent:

pour annoncer la promesse de la vie1. Mais ce n'est pas
là une traduction. Jamais x«rà n'a un tel sens. Cf. v. 8 et 9,
4 : 3, etc. 2

Il y a un rapport assez intime entre la promesse de la vie

qui est en Jésus-Christ et la grâce, la miséricorde et la paix
que Paul souhaite à Timothée. Il faut donc joindre xar inay-

ysiiav xrX. à ce qui suit et non à ce qui précède :

« Conformément à la promesse de la vie qui est en Jésus-

Christ, à Timothée, le cher enfant, (soit) grâce, miséricorde,
paix de la part de Dieu le Père et de Jésus-Christ notre
Seigneur. »

Quand on fait des mots grâce, miséricorde, etc., une phrase
distincte de ce qui précède, il n'est pas dit à qui grâce,
miséricorde et paix sont souhaitées.

Dans les adresses des autres épîtres de Paul, au contraire,
il y a toujours ùpiv, à vous. Si la formule était exactement la

même, il faudrait ici et dans les deux autres épitres pasto-
les not, à toi. Puisque ce pronom manque, c'est que la
construction est un peu différente.

Il faut donc traduire de même l'adresse de la première à

Timothée : « A Timothée... grâce, miséricorde, paix, » etc.;
et de celle à Tite : « Conformément à la foi des élus de

Dieu et à la connaissance de la vérité, etc., à Tite... grâce et

paix, » etc. (v. 1 b-AJ).

1 Grimm : ad annuntiandam vitam (.').
2 Grimm n'indique ce sens que pour ce texte et 1 Tite 1:1, /cara kictiv et

/car' svaeßsiav seulement. Mais est-il vraisemblable que ces deux locutions aient

un sens si différent de celui de küt èiriTaynv et /cara Koivnv iricTiv qui viennent

immédiatement après (v. 3 et 4) et qui ne se trouve nulle part ailleurs dans le
Nouveau Testament, où cette préposition est pourtant fréquente.



494 CH. BRUSTON

Conformément à la foi, etc., et à la connaissance de la vérité,
etc., joue ici le même rôle que conformément à la promesse
de la vie, etc., dans la seconde à Timothée. Ce vœu suppose
la foi et la connaissance de la vérité ou la promesse de la vie
éternelle.

Les trois épîtres pastorales ont donc cette particularité
commune. On sait qu'elles en ont aussi beaucoup d'autres.

II
Le début.

On pourrait objecter à cette construction que, dans un
passage fort analogue (Rom. 1 : 9), àç signifie certainement
comme ou comme quoi. Mais il faut observer : 1° qu'il est

suivi d'un adverbe et non d'un adjectif, comme ici, 2° et

surtout qu'il est précédé de Dieu m'est témoin, locution qui
comporte en effet àç avec ce sens (cf. Phil. 1 : 8; 1 Thés. 2 :

10 et 11). Il n'en est pas de même de xaPlv ^xetv (ni d'sù^aptuTeev,

cf. Rom. 1 : 8; 1 Cor. 1 : 14, etc.). Il faudrait donc un point
en haut avant àç, au lieu d'une virgule.

La première phrase offre aussi une assez grande difficulté,
provenant de ce que la Vulgate a traduit ici et ailleurs xaPtv

*XW Par gratias ago et surtout de ce qu'elle a pris àç pour
une conjonction signifiant de ce que (quod, comme si le texte
portait òri). Les traductions postérieures ont suivi ses traces.

Mais xaPlv s^siv rivi signifie plutôt avoir un sujet de

reconnaissance à quelqu'un (cf. Luc 17 : 9 ; 1 Tim. 1 : 12 ; Rom.
6 : 17 ; 7 : 25 ; 1 Cor. 15 : 57 ; 2 Cor. 2 : 14, etc.), ce qui n'est

pas tout à fait la même chose ; et àç ne signifie pas de ce que :

c'est ou qui indique quel est le sujet ou la cause de la
reconnaissance (Luc 1. c, Rom. 6 : 17). àç est ici, je pense, un
adverbe se rapportant à l'adjectif qui le suit (cf. 2 Cor. 6 : 8-

10; Rom. 7 : 7 ; Hébr. 11 : 27, etc.) et signifiant comme, pour
ainsi dire (quasi).

Je traduis : « J'ai un sujet de reconnaissance au Dieu que
je sers depuis les ancêtres dans une conscience pure : j'ai le



LES PASSAGES OBSCURS DES ÉPÎTRES PASTORALES 495

souvenir de toi1 pour ainsi dire continuel (c'est-à-dire je
me souviens en quelque sorte continuellement de toi) dans

mes prières, nuit et jour désirant te voir, » etc.
La seconde phrase explique naturellement la première ;

mais il n'est pas nécessaire pour cela de donner à àç un sens

qu'il n'a qu'à la suite d'autres verbes. D'autant plus que,
réunies, elles forment une phrase extrêmement lourde (2).

La liaison node ac die desiderans te videre (Vulg.) est
préférable à celle qu'indique la division en versets : « dans mes

prières nuit et jour. »

III

La vie et l'immortalité par l'évangile? (1 : 10)

Un peu plus loin (v. 10), les mots « par l'évangile » (la
bonne nouvelle) ne doivent pas être rattachés, comme ils le
sont habituellement, à ce qui les précède, mais au début du
verset.

L'idée est celle-ci : « La grâce de Dieu... a été manifestée

par l'apparition de Jésus-Christ2. » Mais à quoi servirait
cette manifestation ou apparition si elle n'était pas annoncée

A peu de chose, évidemment. Il faut donc traduire :

« manifestée maintenant par l'apparition de notre Sauveur
Jésus-Christ (qui a détruit la mort, etc.), par le moyen de la
bonne nouvelle, pour laquelle j'ai été établi, moi, prédicateur

(héraut) et envoyé (apôtre) et instructeur. »

La fin de la phrase reprend ainsi l'idée du début : N'aie

pas honte du témoignage à rendre à notre Seigneur, etc.
mais souffre avec moi pour la bonne nouvelle, etc. (v. 8).

» Cf. 1 Thess. 3 : 6.
2 Dans les autres passages où ce mot se retrouve (4 : 1, 8 ; 1 Tim. 6 : 14;

Tite 2 : 13 ; 2 Thess. 2 : 8), èwiipaveia ne désigne pas l'apparition ou manifestation

du Christ pendant sa vie, mais celle qui eut lieu après sa mort et sa

résurrection (4 : 1) et celle qui aura lieu un jour (les autres textes). Ici, où il s'agit
du passé, il ne peut donc être question que de la première, ce qui est confirmé

par les mots suivants : qui a détruit la mort, etc.

Cf. aussi le verbe : Tite 2:11:3:4.



496 CH. BRUSTON

IV

Mon dépôt (1:12)

Dans la phrase suivante : « C'est pour cela que je souffre
aussi ces choses, mais je n'en rougis pas (de ces souffrances),
car je sais à qui j'ai cru à qui je me suis fié) et je suis

persuadé qu'il est capable de garder mon dépôt pour ce jour-
là » (1 : 12), que faut-il entendre par les mots : mon dépôt?
Un dépôt est un objet confié à une personne en qui on a
confiance et qui le garde en attendant de le rendre. Qu'est-ce que
l'apôtre avait confié à Jésus-Christ Dans sa captivité, il avait
fait comme le psalmiste (31 : 6) et comme Jésus lui-même
(Luc 23 : 46) ; de même qu'ils avaient remis leur esprit entre
les mains de Dieu, il avait remis le sien en dépôt à Jésus-

Christ (cf. aussi 1 Pierre 4 : 19), persuadé que s'il mourait
pour sa cause, il le lui rendrait « en ce jour-là », c'est-à-dire
au jour où il aurait quitté la terre.

Tlapainx-n ne peut pas avoir ici absolument la même signification

que dans les deux autres passages où il se trouve (v.
14 et 1 Tim. 6 : 20) ; mon dépôt (confié à Dieu ou à Jésus-

Christ) est autre chose que le dépôt (de saines doctrines
confié à des hommes). Mais c'est toujours un dépôt, une
chose confiée à d'autres.

Un modèle de saines instructions (1: 13)

D'après Oltramare, la version revisée, etc., Paul aurait
ensuite adressé à Timothée la recommandation suivante :

« Conserve dans la foi et dans la charité qui est en
Jésus-Christ le modèle des saines instructions{ que tu
as reçues de moi » (1 : 13). On se demande, en lisant une
telle phrase, pourquoi Timothée aurait dû conserver le
modèle de ces instructions, plutôt que ces instructions elles-

1 Oltramare : des leçons morales. Il ne s'agit évidemment pas ici de morale,
mais de religion (laquelle est d'ailleurs inséparable de la morale).



LES PASSAGES OBSCURS DES ÉPÎTRES PASTORALES 497

mêmes. Les instructions qu'il avait reçues de l'apôtre ne
devaient-elles pas plutôt être le modèle des siennes Le texte

porte : ûjn>ru7rw<nv s£« iyiaivavrav loytiiv wv nap' Jfiou iixaouaç sv memi xtX.

On voit que le verbe traduit par conserver (I^e) signifie
simplement avoir, que le texte original n'a d'article ni devant
modèle, ni devant saines instructions, et que dans la foi et la
charité s'y trouve à la fin de la phrase et non au commencement.

Or pour que Z>v pût se rapporter à ltr/«>v, il faudrait que
ce substantif fût précédé de l'article. Le texte signifie donc :

« Aie pour modèle de saines instructions celles que tu as

entendues de moi dans la foi et la charité qui est en Jésus-

Christ1. »

La seule obscurité de cette phrase (si c'en est une) provient
de l'emploi de la préposition lv (dans). Mais si l'on peut être
« instruit dans la justice » (3 : 16) ou « dans la sagesse »

(Actes 7 : 22), on peut l'être aussi évidemment dans la foi et
la charité. Cf. aussi et surtout 2 Tim. 2 : 7. hfao-xaXoç h marti x.
àh)6eia.

La foi et la charité sont le domaine dans lequel s'étendaient

les discours de l'apôtre.
La foi est naturellement une qualité humaine; mais ce

n'est pas une raison pour qu'il en soit de même de « la charité

qui est en Jésus-Christ ». U s'agit plutôt ici de l'amour
que Dieu nous a témoigné en Jésus-Christ. Cf. Rom. 8 : 39 ;

5 : 5, 8, etc.
Tels étaient les deux sujets principaux des instructions (ou

des discours) de l'apôtre. Ce que Timothée avait entendu de

lui dans ces deux domaines, il devait le prendre pour modèle
de ses propres enseignements.

Ainsi présentée, cette exhortation n'est-elle pas plus
intelligible et plus naturelle

Oltramare traduit fort bien ensuite : Garde ce précieux dépôt,
etc. (v. 14). Cf. 2:11: cette parole est certaine. Ce bon dépôt,
c'est naturellement celui dont il vient d'être question (v. 13).

1 La traduction de la Vulgate est ici irréprochable : Formarti habe sanorum

verborum, quœ a me audisti in fide, etc. Seulement elle a été mal comprise : quse

ne se rapporte pas k verborum, mais à verba sous-entendu.

THÉOL. ET PHIL. 1909 32



498 CH. BRUSTON

VI

Tous ceux qui sont en Asie.

Des quatre versets suivants (15-18), les trois derniers sont
seuls une digression, qui devrait être mise entre parenthèses.
Le premier est nécessaire au développement de la pensée de

l'apôtre. La recommandation de garder le bon dépôt (de ses

instructions) (v. 14) lui est inspirée par le fait que tous ceux
d'Asie (mineure) l'ont repoussé (v. 15).

Pendant son absence, qui durait depuis deux ans environ,
les prévisions qu'il exprimait à Milet aux pasteurs d'Ephèse
(Actes 20) s'étaient réalisées ; les doctrines judaïsantes
professées à Colosses s'étaient répandues, malgré les épîtres aux
Colossiens et aux Ephésiens, de sorte que tous ceux d'Asie

(mineure) s'étaient détachés de lui, de sa manière d'exposer
l'évangile.

Mais que faut-il entendre par cette expression Tous les

chrétiens? Ce n'est pas probable. La famille d'Onésiphore en

tous cas et Trophime étaient restés fidèles à l'apôtre.
oî lv r-n \aia a besoin d'une détermination, qui se trouve

tout naturellement dans ce qui suit. La virgule n'est pas
seulement inutile, elle altère gravement la pensée de l'apôtre. Il
faut traduire : tous ceux en Asie dont sont Phygèle et Her-

mogène ou à qui appartiennent Ph. et H., c'est-à-dire dont
ces deux personnages étaient les plus importants1. Nous
dirions le parti de Phygèle et d'Hermogène. Voilà ceux qui
avaient repoussé l'apôtre et son enseignement.

Et Timothée le savait. Cette expression suppose qu'il était
dans le voisinage de la province d'Asie plutôt que dans cette

province elle-même.

VII
Par beaucoup de témoins (2:2).

Après la digression ou parenthèse relative à Onésiphore,
Paul revient à l'exhortation qu'il a commencé d'adresser à

1 Reconnu déjà par Huther.



LES PASSAGES OBSCURS DES ÉPÎTRES PASTORALES 499

Timothée : « Toi donc, mon enfant, fortifie-toi dans la grâce
qui est en Jésus-Christ (2 : 1). Ce donc fait allusion au v. 15

du chapitre précédent : Puisque tant de personnes m'ont
repoussé, toi (ne les imite pas, mais au contraire) fortifie-toi
(d'autant plus) dans la (doctrine de la) grâce (repoussée par
eux et qui faisait le fond de l'enseignement de l'apôtre).

Mais comment peut-il ajouter : « et ce que tu as entendu
de moi par beaucoup de témoins » (per multos testes), —
non en présence de plusieurs témoins (Revision) ou d'un
grand nombre de témoins (Oltramare), vu que jamais Si« n'a

un tel sens1 — « confie-le à des hommes fidèles » (comme
Onésiphore, par exemple) (v. 2.)

Avec le génitif la préposition Su* signifie par le moyen de

quelqu'un ; elle peut signifier aussi à travers des personnes
si elle est suivie, comme ici, d'un pluriel2. Mais ni l'une ni
l'autre de ces deux acceptions ne fournit un sens satisfaisant.

Et la difficulté serait la même si l'on essayait de rattacher

ces trois mots à ce qui les suit.
Il faut considérer d'ailleurs que cette recommandation fait

suite à celle-ci : « Fortifie-toi dans la grâce qui est en Jésus-

Christ, » et que, pour confier à d'autres la prédication de

l'Evangile, il n'est vraiment pas besoin d'une force d'âme

particulière C'est pour rendre témoignage soi-même à la
vérité chrétienne qu'il convient de se fortifier dans la grâce
apportée au monde par Jésus-Christ. Cf. 4 : 17.

De tout cela je conclus que papropav n'est pas un génitif
pluriel, mais un participe présent singulier (papropw), ayant
Timothée pour sujet ; et je traduis : « Toi donc, mon enfant,
fortifie-toi dans la grâce qui est en Jésus-Christ, et rendant
témoignage'0 abondamment * à ce que tu as entendu de moi,

i Cf. 1. Tim. 6 : 12.
2 Cf. Eph. 4:6; Rom. 15 : 28.
3 Cf. Apoc. 22 : 20, 16 ; Jean 21 : 24, etc.
4 Littéralement par beaucoup (de mots). Cf. 1 Pierre 5 : 12 (ôi'o2.cyav).

Hébr. XIII, 22 (àia ßgaxeuv). Platon, Gorgias : èia noXkuv Tioyovç noieiadat

(cité par Grimm, à âia). Cf. aussi 4 : 2 ; Act. 20 : 7, 9, 11 et Mat. 12 : 34 : De

l'abondance du cœur la bouche parle. (Luc 6 : 45) et surtout Act. 2 : 40 : loyoïç
nfaiooiv oiejiaçTvçaTO Kai napeKa?,ei.



500 CH. BRUSTON

confie-le à des hommes fidèles qui seront capables de l'enseigner

aussi à d'autres. Souffre avec moi, comme un bon soldat

de Jésus-Christ, » etc.
De cette façon, les trois idées : se fortifier (moralement),

rendre témoignage et souffrir s'enchaînent dans un ordre
logique, tandis que si la seconde manque, il y a une lacune

grave dans le développement de la pensée.
Le v. 2 renferme donc deux idées distinctes : 1° rendre

témoignage à la vérité chrétienne avec conviction ; 2° confier
à des hommes fidèles la charge d'en faire autant. Mais la
première ayant été suffisamment exprimée précédemment
(1 : 6 ss.), l'apôtre s'est borné ici à la rappeler brièvement et

n'a donné qu'à la seconde la forme de l'exhortation.
Remarquez aussi qu'avec le sens que nous lui donnons,

Stà noïXav cadre bien avec l'exhortation précédente : Fortifie-
toi....

Cette exhortation ne fait que reprendre celle du chapitre
précédent (1 : 13 : àv nap' èpov rixoiiuaç xrX).

Vili
Soldat, athlète et laboureur (2 : 3-6).

L'apôtre compare ensuite le ministre de l'Evangile à un
soldat qui, pour plaire à celui qui l'a enrôlé, doit se débarrasser

des affaires de la vie, — à un athlète qui, pour être
couronné, doit lutter selon les règles — et à un laboureur
qui, pour avoir le premier sa part des fruits, doit travailler.

Les deux premières de ces trois images sont faciles à

comprendre, mais la troisième offre quelque difficulté quand elle
est rendue comme suit :

« Le laboureur qui travaille doit être le premier à recueillir
les fruits. » (Revision.)

Tandis que dans les deux premières l'accent est mis
clairement sur le devoir du soldat ou de l'athlète, et non sur sa

récompense, — il semble que dans la troisième il est mis sur
la récompense et non sur le devoiri.

4 L'ancienne version évitait cet inconvénient en traduisant : « Il faut que le



LES PASSAGES OBSCURS DES ÉPÎTRES PASTORALES 501

On évitera cette faute de parallélisme en traduisant :

« C'est le laboureur qui travaille 4 (et non celui qui est oisif)
qui doit être le premier à prendre sa part des fruits2 » (au
moment du repas)3.

Voilà donc les trois conditions indispensables que doit
remplir le ministre de l'Evangile : 1° renoncer aux affaires
de la vie, pour ne penser qu'à sa grande et belle tâche,
comme un soldat; 2° lutter selon les règles 4, comme un
athlète ; 3° travailler comme un laboureur, du matin au soir
et sans relâche.

La gradation est assez visible : renoncement, observation
des règles reconnues les meilleures, persévérance dans le
travail.

La gradation dans la récompense ne l'est pas moins :

plaire à Dieu, être couronné par lui, être des premiers (dans
son royaume).

IX

Comprends ce que je dis, etc. (2 : 7-10).

« Comprends ce que je dis ; (tu le pourras) car le Seigneur
te donnera de l'intelligence » (v. 7).

Ces mots ne se rapportent pas à ce qui précède, — car il
ne faut pas une intelligence exceptionnelle pour comprendre
le sens des trois images précédentes, — mais à ce qui suit,
qui est en effet assez obscur. Ce que je dis (ô liyto) donc ce

que je vais dire, ce que je suis en train de dire, comme
ê >syoFsv (Act. 21 : 23).

Pour comprendre cela spécialement, il n'est pas nécessaire

que Dieu donne à Timothée de l'intelligence en toutes choses;

laboureur travaille avant que de recueillir les fruits. » Mais l'original ne permet

pas de traduire ainsi.
1 C'est ce qu'a fait Oltramare.
5 Cf. Act. 2 : 46 ; 27 : 33 ; 1 Cor. 9 : 10, etc.
3 11 doit être servi le premier, c'est la règle.
* En particulier, observer la sobriété (1 Cor. 9 : 25). Cf. les textes cités par

de Wette : ol vo/u/nuç htTAovvrec im psv tov àçinrov tov ùçtov p.ovoi êo0iovat

ktTi. — ei vofu/iuç r/dùnoaç, ei tyayeç òca Su ktX.



502 CH. BRUSTON

ces deux mots (lv n«mv) doivent donc être joints à la phrase
suivante J :

« En toutes choses (c'est-à-dire en toutes circonstances,
même dans les plus tristes, cf. v. 3, etc.), souviens-toi de

Jésus-Christ ressuscité des morts, issu de la race de David,
selon mon évangile. »

D'après l'ordre des mots, selon mon Evangile se rapporte
nécessairement à issw de la race de David, aussi bien qu'à
ressuscité des morts. Or ceci exige en effet un peu d'intelligence

pour être compris. Mais Timothée, « connaissant dès

son enfance les saintes Lettres » (3 : 15), n'aura pas eu beaucoup

de peine, je pense, à saisir la pensée de l'apôtre.
D'après les prophètes et les psalmistes, une royauté

éternelle et universelle était promise à la race de David. 2 Sam. 7.

Ps. 2.110, etc.
Dans toutes les circonstances 2, dans les maux et les

persécutions qui l'assailliront sans doute, Timothée doit donc
se souvenir de Jésus le Christ ressuscité, le fils de David à

qui cette promesse a été faite et en qui elle doit se réaliser.
C'est là ce que Paul avait plus d'une fois exposé aux Juifs
(Act. 13 : 23, 32 ss.), la bonne nouvelle qu'il leur avait
annoncée, mais inutilement3.

La suite fait allusion à ce verset : « Si nous sommes morts
avec lui, nous vivrons aussi avec lui (allusion à la résurrection

de Jésus-Christ) ; si nous supportons l'épreuve, nous
régnerons aussi avec lui » (allusion à Christ et issu de la race
de David). Ce qui confirme notre interprétation.

1 Déjà proposé par Battier (voir le commentaire de de Wette). Dans Act.
20 : 35, au contraire, navra, inutile et embarrassant au début de la phrase,
aurait dû être rattaché à la précédente : « A mes besoins, etc. ces mains ont
procuré tout. Je vous ai montré que », etc

2 Cf. 4 : 5; Tite 2 : 9, 10; Hébr. 13 : 4, 18, etc. Cf. aussi h nam, Phil. 4 : 6.
3 La version révisée porte : « Souviens-toi que Jésus-Christ, né de la race de

David, est ressuscité des morts selon mon évangile », etc. Mais, né de la race de

David se trouvant dans l'original entre ressuscité des morts et selon mon évangile,

il n'est pas permis de construire la phrase de telle façon que selon mon

évangile ne se rapporte qu'à la résurrection de Jésus-Christ. Ces mots-se rapport
tent nécessairement à né de la race de David qui les précède immédiatement.



LES PASSAGBS OBSCURS DES ÉPÎTRES PASTORALES 503

Pendant que je souffre, etc. (2 : 9).

On traduit généralement le v. 9 d'après la Vulgate (in quo
laboro, etc.) : « Pour lequel (évangile) je souffre jusqu'à être
lié » etc. (Oltramare, Revision, etc.).

Mais jamais h w n'a signifié pour lequel (à cause ou en
faveur duquel) ; et dans lequel (évangile) ne peut guère
signifier dans la prédication duquel... (malgré Phil. 4 : 3;
1 Thés. 3 : 2 ; 2 Cor. 10 : 14).

Seulement rien ne prouve que lv <S se rapporte à l'évangile.
Je propose de traduire :

« Pendant que je souffre jusqu'à être lié comme un malfaiteur,

la parole de Dieu n'a pourtant pas été liée l à cause de

cela. »

Pour ce sens de h à, cf. Jean 5:7; Marc 2 : 19; Rom.
2 : 1, etc., et pour aùa. au début de l'apodose, cf. 2 Cor.
4 : 16 ; 5 : 16 ; 11 : 6 ; 13 : 4, etc.

Quant à Sta touto, il fait double emploi avec Sta tous îxXsxtouî,

dans la construction ordinaire2, et le sens n'en est pas clair:
est-ce parce que la parole de Dieu n'est pas liée que Paul

supporte tout? Non, c'est à cause des élus, c'est-à-dire en vue
des élus. Mais alors, à quoi bon Sta touto Rattaché à la
phrase précédente, au contraire, il en complète heureusement

la pensée 3.

La parole de Dieu (qui a promis à David et à sa race une
royauté éternelle et universelle) n'a pourtant pas été liée

par le fait que son apôtre a été chargé de chaînes

Il ne s'agit pas ici de la parole évangélique annoncée par
Paul et ses compagnons dans l'apostolat (cf. Phil. 1 : 12 ss.),
mais de la parole de Dieu prononcée par les prophètes
relativement à David et à sa race.

1 Non est alligatum. Vulg.
2 Dans 1 Cor. 11 : 10, on trouve le même double emploi avec èia tovç àyye-

Zovç. Mais le texte, fort obscur, est vraisemblablement altéré de âiayyeAovaa.
3 Déjà proposé aussi par Battier. Voir le commentaire de de Wette.



0U4 CH. BRUSTON

Débarrassée de Sta touto, la phrase suivante n'offre plus
aucune difficulté : « Je supporte tout à cause des élus, afin
qu'eux aussi obtiennent le salut qui est en Jésus-Christ avec
la gloire éternelle » (v. 10).

XI
Cette parole est certaine (2 :11).

« Cette parole est certaine » (v. 11), non celle qui suit : te
car (yap) par lequel elle débute ne le permet pas (cf. 1 Tim.
4:9), mais celle qui précède (que les élus obtiendront le
salut qui est en Jésus-Christ avec la gloire éternelle). Cette

parole est certaine, « car si nous sommes morts (<ruva7rs9avoftsv)

avec lui, nous vivrons aussi avec lui » (dans la gloire
éternelle), etc.d.

Il ne s'agit pas ici de la mort physique ou du martyre,
comme on pourrait le croire avec la traduction inexacte r

« Si nous mourons avec lui » (Revision, etc.), mais de la
mort morale ou au péché (cf. Rom. 6 : 2 ss. ; Col. 3 : 3, etc.),
qui a déjà eu lieu pour le chrétien, comme le montre l'emploi

de l'aoriste indicatif.
La Vulgate n'a pas commis cette double erreur : nam si

commortui sumus, et convivemus, etc.
Les conjonctions ne doivent pas être supprimées, ni les

indicatifs aoristes être traduits par le présent, surtout par
un présent se rapportant à l'avenir, et à un avenir incertain

*

Dans la plupart des autres passages où la même affirmation

se retrouve (Tite 3 : 8 ; 1 Tim. 4 : 9 et sans doute aussi

3:1, d'après l'analogie des trois autres), elle se rapporte
aussi à ce qui précède. Seul 1 Tim. 1 : 15 fait exception,

1 Le ovv de avvanedavo/iev et de awÇnoofiev se rapporte à Jésus-Christ

(v. 10) ; et el vnopsvofiev reprend vnopeva (v. 10).
2 Pour traduire ainsi, il faudrait qu'il y eût le futur, comme dans ei acvyaofteBa

(v. 12). — une faute du même genre a été commise 2 Cor. 5 : 13 : soit que nous

soyons hors de sens (è^emrjpev), c'est pour Dieu. Il faut traduire : soit que

nous ayons été hors de sens (dans une certaine circonstance, comme le
prétendent nos adversaires), c'était pour Dieu (pour la cause de Dieu), etc.



LES PASSAGES OBSCURS DES ÉPÎTRES PASTORALES 505

parce qu'il est suivi de ô™ : « Cette parole est certaine et

digne de toute créance, que Jésus-Christ est venu dans le
monde pour sauver des pécheurs. »

Mais partout dans ces divers textes il est question du salut
ou de la promesse de la vie éternelle ou de la gloire éternelle^
Voilà ce qui est certain.

Il est donc bien peu vraisemblable que 1 Tim. 3 :1 fasse

exception à la règle et affirme du désir d'obtenir une place
de surveillant (évêque) dans l'Eglise, ce qui est dit partout
ailleurs du salut éternel par Jésus-Christ. Cette phrase
devrait donc être rattachée à la fin du chapitre précédent,
comme l'ont vu quelques commentateurs.

Cf. aussi Tite 1 : 13 : ce témoignage (celui qui précèdeJ) est

vrai.

XII
Discussions inutiles (2 : 14).

S'il fallait en croire la Vulgate, trop fidèlement suivie par
nos versions, jusques et y compris la Revision de 1903, il
faudrait « éviter les disputes de mots, (car) elles ne servent à

rien qu'à la ruine de ceux qui les écoutent » (4 : 14) : ad

nihil enim utile est nisi ad subversionem audientium.
Mais il n'y a rien dans le texte qui corresponde à enim ni

à nisi (p.Y) Xoyofiax^iv In oùSsv j^vjfftfiov Im xaraarpofri twv àxouovTwv) s
On ne voit pas pourquoi les éditeurs ont placé en oùSsv

xpnaiu-ov entre deux virgules ; ou plutôt on voit aisément que
c'est sous l'influence de la Vulgate.

Rien absolument n'empêche de rattacher ces trois mots
directement au verbe qui les précède et de traduire : «

protestant devant Dieu de ne pas discuter en vue de rien d'utile,.
pour la ruine de ceux qui l'entendent. »

hysiv km (avec l'accusatif) est en effet une locution assez
usitée (Cf. 1 Tim. 1 : 18 ; Rom. 4 : 9 ; Hébr. 7 : 13 ; Marc 9 :

12, 13), tandis que x/"i<"f«>f «"... ne se rencontre pas. Cf. au
contraire sù^enjtrros eiç... (4 : 11).

1 Pour le sens donné par la Vulgate, il faudrait [ô] in' ovèev [cari] xpnoipov
\ei prj] kt'à.



506 CH. BRUSTON

Au reste, ce ne sont pas « les disputes de mots » (les
logomachies) qui sont défendues ici, ce sont les discussions (les
luttes de paroles sur des questions oiseuses), dont le résultat
ne peut être « rien d'utile » ; de telles discussions entre chrétiens

font beaucoup de mal à ceux qui les entendent et
peuvent causer leur chute, leur catastrophe (morale).

Mais il est clair que s'il s'agissait de quelque chose qui pût
être utile (xpn<npov), il ne faudrait pas hésiter à discuter (ioyo-

(*a^Etv, lutter par des paroles) avec courtoisie, respect et charité,

bien entendu, comme il convient à des disciples de

Jésus-Christ.
Xoyopa^nv, contendere verbis (Vulg.), lutter par des paroles

(par opposition à un combat proprement dit), n'a rien
d'incompatible avec la profession de christianisme. Qui a plus
discuté que saint Paul et que Jésus-Christ lui-même, plus
défendu la vérité religieuse et morale contre ceux qui
l'attaquaient ou qui la défiguraient (Juifs, judéo-chrétiens, païens,
pharisiens, sadducéens, etc.)

Les logomachies, « les disputes de mots » (c'est-à-dire sur
des mots), n'ont rien à voir ici. Il s'agit de discussions in
¦oùSm xpwip-ov. Fussent-elles encore plus courtoises et
charitables, il faut les éviter, précisément parce qu'elles n'ont

pour objet « rien qui soit utile », qu'elles ne peuvent donc
faire aucun bien, et qu'au contraire elles peuvent faire beaucoup

de mal et sont très dangereuses en particulier à ceux

qui y assistent.
Pas plus que le verbe d'où il dérive, le substantif tavoli«

(1 Tim. 6 : 4) ne signifie altercatio de verbis s. de rebus levi-
bus inanibusque (Grimm). Ce mot n'a pas plus un sens

péjoratif que ç»T>j<riî auquel il est associé L Le défaut
condamné là par l'apôtre ne consiste pas à s'occuper de i^vnnsti

et de ioyopa^tat — il y a parfois des recherches et des discussions

nécessaires, — mais à vousïv nipi Ç>]TViO-st{ x. >oyof*a;£ta{,

c'est-à-dire à en être malade, à ne s'occuper que de cela, à ne

plus se posséder soi-même, mais à être possédé, vaincu par
1 Cf. 2 Tim. 2 : 23. Ce sont les fiuçaç k. ànaiâevrovç Çr/TT/aeiç qu'il faut écarter,

¦non les ^Triaeiç elles-mêmes.



LES PASSAGES OBSCURS DES ÉPÎTRES PASTORALES 507

ces recherches (ou questions) et ces discussions comme par
une maladie, de sorte qu'on est incapable de rien faire
d'autre. Voilà ce qu'il faut éviter. Mais la lutte en paroles
(non sur des paroles ou sur des mots) c'est-à-dire la discussion,

est parfois un devoir. Il faut prendre garde seulement
qu'elle soit toujours inspirée uniquement par l'amour de la
vérité et que l'amour-propre ne vienne jamais s'y mêler pour
l'envenimer et l'obscurcir. Car alors ce ne serait plus une
simple et loyale lutte de paroles, ce serait une lutte d'amour-
propre ou d'orgueil qui, loin de servir la cause de la vérité,
ne pourrait que la compromettre.

XIII

Ouvrier pour Dieu éprouvé (2 : 15).

Le v. 15 devrait, je crois, être ponctué comme suit :

uitmjSaaov ueauTov Soxtpov napaurriaai t« 9sw èpyari>v, àvsnaiaxwrov, xtX.

« Efforce-toi de te montrer toi-même un ouvrier pour
Dieu *, éprouvé, sans honte, tranchant droit la parole de la
vérité. »

En opposition à ceux qui discutent pour des futilités
(v. 14), Timothée ne doit pas seulement exhorter solennellement

(Stapaprujoopsvos) à ne pas agir ainsi, mais se montrer lui-
même (à eux non à Dieu, qui sait bien ce qu'il en est I)...
le contraire de ce qu'ils sont : ouvrier éprouvé pour Dieu

pour l'Evangile 1 : 8 ; cf. 2 Cor. 5 : 13 : c'était pour
Dieu), n'ayant pas honte (de la vérité), mais au contraire la
disant nettement. Cf. Rom. 1, 16 : Je n'ai point honte de

l'évangile.
Il n'y a vraiment aucune raison de traduire àve7rai<r;£wrov

par sans reproche (Revision, etc.). Le verbe sn-aii^uvof*at signifie

avoir honte, et dans une épître où il est si souvent
employé pour recommander au ministre de l'Evangile de n'en
avoir pas honte (1 : 8, etc.), il est étrange de donner à

l'adjectif qui en dérive un sens différent, qui n'est d'ailleurs

1 Ouvrier a besoin d'une détermination. 1 Cor. 3 : 9 ; 2 Cor. 6 : 1-4 ; Act. 9 :

37, 38, etc. Cf. v. 3 : un bon soldat de Jésus-Christ.



ÖU» CH. BRUSTON

nullement justifié par la traduction latine : inconfusibilis
est un homme qu'on ne peut rendre confus. Il est absolument

arbitraire d'imaginer qu'on ne peut le rendre confus

parce qu'il est sans reproche et encore plus de donner à ce
mot ce second sens. Il est bien plus naturel de penser que
si on ne peut pas le rendre confus, c'est tout simplement
parce qu'il n'a pas peur, parce qu'il est courageux. Cf. Luc
9 : 26, etc.

Et c'est l'idée qu'indique en effet la qualification suivante :
tranchant droit annonçant carrément) la parole de la
vérité i (sans y aller par quatre chemins).

XIV

Hais évite les profanes vaines paroles (2 : 16 a).

Il s'agit de celles des disputeurs ou amateurs de discussions

(v. 14), c'est-à-dire de Phygèle et Hermogène et leurs
pareils.

Le point devrait être mis après, et non avant cette phrase.
Le yap qui suit, en effet, n'a pas pour but de motiver

spécialement cette dernière recommandation, mais plutôt celles
des v. 14 et 15, comme le montre la ressemblance de loyot

(v. 16) avec \oyopaxm (v- 14). Et le sujet du verbe npoxaty™™

n'est pas précisément ou uniquement ceux qui s'adonnent
aux xEvoywvtaç, mais plutôt ceux qui ont l'habitude de ^ofta^stv,
c'est-à-dire les adversaires mentionnés plus haut (1 : 15) :

« Car (si l'on ne s'y oppose) ils s'avanceront vers plus
d'impiété » ils s'enfonceront encore plus dans l'impiété,
où ils sont déjà).

XV

Le sens de vofiy (2 : 16 b et 17).

On traduit ensuite d'après la Vulgate : « Et leur parole
rongera comme la gangrène » (Revision, etc.). Mais avoir
une pâture (cf. Jean 10 : 9) qu'on peut ronger, ce n'est pas

1 Cf. Tranchez-moi votre discours d'un apophtegme à la Laconienne. (Molière.).



LES PASSAGRS OBSCURS DES ÉPÎTRES PASTORALES 509

ronger. Je traduis: «Et leur parole, comme une gangrène,

aura pour pâture ceux dont sont Hyménée et Philète. »

Il faut effacer le point en haut et considérer vopvjv comme

un second accusatif servant d'attribut au premier.
Il n'est pas admissible, en effet, qu'après avoir dit : des-

quels sont Phygèle et Hermogène, Paul puisse dire des mêmes

adversaires : desquels sont Hyménée et Philète. Il est question
ici d'un second groupe de personnes, dont le premier fera
aisément sa pâture, — parce qu'elles ont déjà mal interprêté
la doctrine de la résurrection, en prétendant qu'elle a pour
domaine (uniquement) le monde présent et non le monde à

venir, — « et ils renversent la foi de quelques-uns ». Les

premiers sont des impies (v. 16), les seconds plutôt des

hérétiques.

XVI

Le sceau de l'Eglise (2 : 19).

« Cependant (malgré ces erreurs), le solide fondement de

Dieu posé par Dieu), c'est-à-dire l'Eglise i, demeure,
ayant ce sceau cette marque de sa vérité) que 1° le

Seigneur a connu"2 (èyvu) ceux qui sont à lui (Nomb. 16 : 5. LXX)
et 2° (cet ordre : quiconque nomme le nom du Seigneur,
qu'il se tienne loin de l'iniquité (cf. ibid., v. 26)!

C'est-à-dire que l'Eglise réunit ces deux maximes, qui ne

sont pas opposées, mais qui se complètent l'une l'autre :

d'un CÔté, la libre élection divine (oû{ JfsleÇaTO sauT« xai npoatiyaye.ro

•npoç lauTov ibid.), cf. Rom. 8 : 29 ; Eph. 1 : 4 ss. ; Gal. 4 : 9 ;

1 Cor. 8 : 3, etc., et, de l'autre, la nécessité pour ceux que
Dieu a connus (et choisis) de s'abstenir de l'iniquité, pour
être réellement de ceux que Dieu a connus ; — ou l'union
intime, inséparable, de la vérité religieuse et de la morale.
Ceux qui ne s'abstiennent pas de l'iniquité montrent par là-
même que Dieu ne les a pas connus (et élus).

Ils ont beau prétendre que Dieu les a connus, qu'ils sont

1 Colonne et base de la vérité. (1 Tim. 3 : 15.)
a Non connaît (Oltramare, Revision, etc.).



510 CH. BRUSTON

à lui, qu'aucun homme ne peut les exclure de l'Eglise : ils
s'en excluent eux-mêmes en s'adonnant à l'iniquité.

Voilà la double vérité que l'Eglise maintient et qui est le
sceau (la preuve, la garantie) de sa vérité.

Ceux qui abandonnent l'un ou l'autre de ces deux principes

(la libre élection divine, ou la nécessité de la pratique
de lajustice, pour être sauvé) ne reposent pas sur le solide
fondement posé par Dieu, c'est-à-dire ne font pas réellement
partie de l'Eglise.

XVII
Vase d'honneur (2 : 20 et 21).

Seulement, de même que dans une grande maison il y a

des ustensiles précieux et d'autres qui ne le sont pas, il en
est de même dans l'Eglise (v. 20). Cf. Rom. 9 : 21.

« Si quelqu'un se purifie lui-même (il s'agit de ceux qui
ont été plus ou moins infectés par l'erreur) de ceux-ci... »

(v. 21).
àno TouTwv doit être masculin (ceux qui sont le sujet de

7r/îoxo^ou(7iv, v. 16) et représenter des hommes, pour que
l'apôtre puisse dire plus loin, en parlant d'une autre classe de

personnes qu'il faut éviter : xai toutouç ànorpmov, écarte aussi
ceux-ci (3:5).

Si Tourav était neutre, il ne pourrait guère se rapporter qu'à
ßeßylooc xevotpwvtaç (v. 16). Or il ne suffit pas de se purifier (à

supposer qu'on en ait besoin) d'un défaut si spécial, pour
devenir un vase d'honneur dans la maison de Dieu. Mais

ceux qui, après s'être laissé plus ou moins souiller par ces

axsxm dç ànp.tav, par ces impies, s'en purifieront eux-mêmes, ils
seront des oxsvy dç Ttpiv dans la maison de Dieu (dans l'Eglise).

XVIII
Retirés vivants du piège du diable (2 : 25 et 26).

D'après la version revisée, comme d'après la Vulgate, « le
serviteur du Seigneur doit instruire avec douceur ceux qui
font opposition, dans l'espoir que Dieu leur donnera la re-



LES PASSAGES OBSCURS DES ÉPÎTRES PASTORALES 511

pentance pour arriver à la connaissance de la vérité et qu'ils
se réveilleront et se dégageront des pièges du diable,

par lequel ils ont été pris pour faire sa volonté » (v. 25,

26)..(A quo captivi tenentur, etc.)
Il est clair que le texte original : xat àvawitywmv lx rr>ç tou Sta-

ßo^ou nayiSoç it,«>ypinp.svoi tin' aÙTOU eiç to Ixstvou 0stajpa, ne peut pas
signifier cela.

« Ayant été pris vivants par lui » signifie manifestement
« pris vivants par le serviteur de Dieu » (et non par le

diable). Les serviteurs de Dieu sont, en effet, des pêcheurs
d'hommes (Luc 5 : 10, etc.).

Ceux qui font opposition sont tombés dans le piège du
diable ; c'est la fonction du serviteur de Dieu de les en tirer
vivants par un enseignement plein de douceur.

Au lieu d'une virgule, après nayiloç, il en faut deux : après
àvavïnfiwo-iv et après vn aÙTou. Pour vvjy« eiç, cf. 1 Pierre 4 : 7.

Je traduis :

« Dans l'espoir que etc., et que, tirés vivants par lui du
piège du diable, ils reviendront à la raison (et se tourneront)
vers la volonté de celui-là » (c'est-à-dire de Dieu).

Ixstvou se rapporte à Dieu, comme Ixstvoç à Jésus-Christ, peu
avant (v. 12, 13).

XIX
Janné et Jambré.

Après avoir mentionné les impies et les hérétiques, Paul
décrit les égoïstes, les orgueilleux, etc., qui ont une apparence

de piété, mais qui en ont renié la force, et en particulier

les intrigants (3 :1-9). Ceux-ci sont moins dangereux ; il
ne craint pas qu'ils fassent beaucoup de progrès. Leur imbécillité

sera bientôt manifeste à tout le monde, comme celle
des deux adversaires de Moïse dont parlait la tradition juive.

En hébreu, les noms Janné et Jambré (Jamré) signifient
celui qui nie (ou renie) et celui qui se révolte. Ce sont des

futurs hiphil de fctfj et de 71113- On sait que le futur servait
fréquemment à former des noms propres d'homme : Isaac,
Jacob, etc.



512 CH. BRUSTON

XX

Quelles souffrances quelles persécutions (3 : 2).

« Mais toi, c'est mon enseignement à moi que tu as suivi »

etc. (et non celui des adversaires ou des égarés ou des

intrigants dont il vient d'être question).
La phrase s'étend jusqu'au commencement du v. 11 : toïç

Ziaypoiç, roiç naüripaaiv. Une phrase nouvelle commence avec
ota u.ot lysvsTO xrl.

En effet, il est clair qu'il faut traduire : Quelles persécutions

j'ai subies 1 (oîou; Stwyfiouç) et par conséquent, immédiatement

avant : Quelles (souffrances) me sont arrivées à

Antioche, etc. (ota [naOypara] pot lysvsTO...) (V. 11).
La traduction de la Vulgate est ici excellente : Qualia mihi

facta sunt Antiochiee, etc. Quales persecutiones sustinuii
Il est regrettable qu'elle n'ait pas été suivie et que la

Revision porte encore : « Tu t'es attaché à me suivre
dans mon enseignement, etc., dans les persécutions et les

afflictions qui me sont survenues à Antioche, etc. Ces

persécutions, je les ai toutes supportées », etc.
C'est paraphraser, ce n'est pas traduire. Il y a là, en tout

cas, un affaiblissement grave sinon de la pensée, du moins
de la forme de la pensée de l'apôtre, qui perd ainsi beaucoup
de sa vivacité, par conséquent de sa beauté. Mais la pensée
elle-même n'a-t-elle pas été altérée parce changement? Je les

ai toutes supportées (ces persécutions), est-ce bien la même
idée que: Quelles persécutions j'ai supportées! (ou endurées)

Oltramare, au contraire, a fort bien traduit : « A quelles
souffrances n'ai-je pas été exposé?... Quelles persécutions
n'ai-je pas supportées?» Ces deux points d'interrogation
devraient seulement être des points d'exclamation ; et la
négation (qui n'est pas dans le texte) est assez inutile.

I On n'a qu'à ajouter ce point d'exclamation. Le neutre qualia ne peut se rapporter

ni à passiones ni à persecutiones qui précèdent. Ce n'est donc pas un relatif.
II n'y a pas d'autre exemple de l'emploi de oloç comme exclamation dans le

Nouveau Testament. Mais cet emploi n'est pas douteux : ola neipaÀn. Quelle
tête!... etc. Cf. 1 Thés. 1 : 5 : Vous savez quels nous avons été. Luc 9 : 55, etc.



LES PASSAGES OBSCURS DES ÉPÎTRES PASTORALES 513

XXI

Demeure dans ce que tu as appris, etc. (3 : 14 et 15).

« Mais toi, demeure dans ce que tu as appris et dont tu as

été rendu certain *, sachant de quelles personnes tu l'as

appris et que dès l'enfance », etc. (3 : 14 et 15).
Dans cette phrase, le membre de phrase sachant de quelles

personnes, etc., a-t-il pour but de motiver l'exhortation ou le
verbe imaraûnç (tu as été rendu certain) »

Dans l'ancienne traduction empruntée à la Vulgate : «

demeure ferme dans les choses que tu as apprises et qui t'ont
été confiées (et crédita sunt tibi), sachant de qui tu les as

apprises et que », etc., la question ne se posait pas : ce

membre de phrase et le suivant ne pouvaient se rapporter
qu'à l'exhortation. Mais la traduction latine est fautive : le
traducteur a donné à eWTw8»j; le sens d'ImarsuSijs (cf. Rom.
3 : 2 ; 1 Tim. 1 : 11 ; Tite 1 : 3).

Avec la traduction correcte, adoptée par la plupart des

versions modernes (Oltramare, Revision, etc.), sachant etc.
(sîSwç xtX.) peut tout aussi bien, grammaticalement, être rattaché

à èmaruQriç qu'à pisvs (demeure).
Reste à savoir laquelle de ces deux constructions est la

meilleure, exégétiquement, c'est-à-dire laquelle fournit le

sens le plus satisfaisant.
Avec la construction ordinaire, le sens est celui-ci : Tu

dois demeurer dans ce que tu as appris, etc., parce que
1° tu sais de qui tu l'as appris ; 2° parce que tu sais que dès

l'enfance tu sais (tu connais) les saintes Lettres, qui peuvent
(ou qui pouvaient) t'instruire (et te guider) vers le salut, par
le moyen de la foi en Jésus-Christ.

Or, quel rapport y a-t-il entre cette qualité des saintes
Ecritures (instruire vers le salut) et la fermeté recommandée
à Timothée en face des faux docteurs, qui égarent les autres
et s'égarent eux-mêmes

1 Cf. 1 Chron. 17 : 14; 2 Sam. 7 : 16 ; 1 Rois 1 : 36, etc.

THÉOL. ET PHIL. 1909 33



514 CK. BRUSTON

On ne le voit pas. Le rapport, au contraire, est frappant
entre cette même qualité et la notion de certitude.

Je pense donc qu'il faut traduire : « Demeure dans ce que
tu as appris, et dont tu as été rendu certain, sachant de

quelles personnes tu l'avais appris et parce que (an) dès

l'enfance tu connais de saintes Lettres, qui pouvaient t'instruire
(te guider) vers le salut par la foi en Jésus-Christ. »

Les deux causes de la conviction de Timothée furent 1° la

qualité morale des personnes qui l'avaient instruit (Paul et

Barnabas, sa mère, sa grand'mère, etc.) ; 2° sa connaissance
d'une partie au moins des écrits sacrés, de l'Ancien Testament,

qui pouvaient être (et avaient été) pour lui, comme

pour beaucoup d'autres, un nai^ayayoç si; Xpmrov (Gal. 3 : 24).
On évitera ainsi d'attribuer à l'apôtre une négligence de

langage (stSw;... ÔTt otSaç, sachant que tu sais...) qui serait
vraiment bien surprenante.

Il ne s'agit pas ici de la connaissance des Ecritures que
Timothée possède actuellement, mais de celle qu'il possédait
dès l'enfance, par conséquent au moment de sa conversion au
christianisme. Le présent oiSaç provient de ce que Timothée
possède encore, naturellement, cette connaissance des saintes
Lettres. Mais le participe Ta Suva^eva se rapporte au passé

(imparfait), non au présent (possunt, Vulg.). Maintenant
qu'il est depuis longtemps parvenu au salut par la foi en

Jésus-Christ, il est clair que les écrits de l'Ancien Testament
ne pourraient plus l'y conduire (o-oyto-ai eiç tmrripiav xrï.). Mais

ils ont contribué à l'y conduire autrefois.
Le verset suivant montre à quoi ils sont utiles encore pour

le chrétien.

XXII

Toute écriture divinement inspirée (3 : 16).

Il est surprenant que la Revision n'ait pas corrigé le
célèbre contre-sens : Toute ^'Ecriture est divinement inspirée
(v. 16). Il est clair que 7rao-a ypayy %eonve\j<TToç xr\. ne peut signifier

cela. La Vulgate a fort bien traduit : Omnis scriptura di-



LES PASSAGES OBSCURS DES ÉPÎTRES PASTORALES 515

vinitus inspirata utilis est ad docendum, etc. Elle a seulement

sacrifié le mot aussi : « Toute écriture divinement
inspirée est utile aussi (xai) pour l'enseignement », etc.

Paul vient de constater que les saintes Lettres pouvaient
jadis conduire Timothée au salut par la foi en Jésus-Christ
(v. 15). Il ajoute que leur utilité est grande encore, même

pour le chrétien : toute écriture sacrée (ou divinement
inspirée) n'est pas seulement cela, mais elle est « utile aussi

pour l'enseignement, pour la répréhension, pour le redressement,

pour l'instruction dans la justice », etc.
Voilà la principale utilité des livres de l'Ancien Testament.

D'où il est peut-être permis de conclure qu'une écriture
sacrée, c'est-à-dire un livre de l'Ancien Testament, est
inspiré dans la mesure même où il est utile à l'instruction
religieuse et morale et peut contribuer à rendre parfait,
préparé à toute bonne œuvre. Ce qui n'y contribue pas n'est
donc pas inspiré de Dieu.

XXIII

Selon sa manifestation éclatante et sa royauté (4 : 1).

Au chap. 4 (v. 1), la leçon xat t»v èmyavetav xr\., bien que la
mieux documentée, ne fournit pas une construction vraisemblable.

La traduction : « Je t'en conjure devant Dieu et
devant Jésus-Christ, etc., et au nom de son avènement et de

son règne » (Oltramare, Revision, etc.) est forcée et sans

analogie dans le Nouveau Testament.
xaTa mV ènifaveiav xrl. est singulièrement plus conforme au

style de saint Paul et du Nouveau Testament en général.
Seulement, à quoi faut-il rattacher ce membre de phrase

à ce qui précède ou à ce qui suit et que signifie-t-il exactement

]

La liaison à ce qui précède fournit une idée assez naturelle

: c'est selon (conformément à ou en vertu de) sa royauté
(ou de son pouvoir royal) que Jésus-Christ va juger les

1 La traduction lors de son avènement (Oltramare) est bien peu admissible.

Kara avec l'accusatif, signifie selon, conformément à....



516 CH. BRUSTON

vivants et les morts. Cf. « Alors le roi dira » (Mat. 25 : 34).
C'est parce qu'il est le Christ ou le Fils, c'est-à-dire le Roi,

que Jésus a reçu du Père le pouvoir de juger. Cf. Jean V,
22 : 31.

ènifaveia doit être ici à peu près synonyme de ßaaaeia, pouvoir

royal L
«Annonce cette parole.» Cf. 2 : 11. — Parlant au nom

d'un Maître revêtu d'un tel pouvoir, Timothée doit parler
avec force, sans crainte, en insistant, enfin avec une pleine
autorité. Sachant ce qu'est Jésus-Christ, il doit annoncer sa

parole en conséquence, — mais en même temps « avec toute
sorte de patience et d'instruction » (v. 2). Il ne faut ni
s'impatienter, ni exiger qu'on croie, qu'on se soumette sans

avoir compris. Douceur et persuasion doivent être les

compagnes de l'autorité morale fondée sur la royauté de Jésus-

Christ.

XXIV

Le sens de xvgdopevot, rnv àxonv (4 : 3).

« Car il y aura un temps où l'on ne supportera pas la saine

instruction ; mais selon leurs propres convoitises, ils
accumuleront pour eux-mêmes des docteurs, xvï)6of*svoi tvjv àxo>jv, et
ils détourneront l'ouïe de la vérité et se tourneront vers les

fables » (4 : 3 et 4).
Cette locution a été rendue en français par ayant la

démangeaison d'entendre des choses agréables. (Ostervald, Revision,

etc.)2.
Seulement xvv?9ojxat ne signifie pas avoir une démangeaison,

mais se gratter (parce qu'on a une démangeaison)3, ce qui
1 Et de èoÇa. On peut le rendre par manifestation éclatante. Elle a eu lieu

d'abord par la résurrection. Cf. 1 : 1U. Mais elle se manifestera d'une façon plus
éclatante encore dans l'avenir (Tite 2 : 13 ; 1 Tim. 6 : 14; 2 Thés. 2 : 8), au jour
éclatant (inifavvç) du Seigneur (Act. 2 : 20 Joël 3:4). C'est cette manifestation

future qu'il faut aimer (v. 8), c'est-à-dire qu'il faut travailler à sa réalisation.
2 Oltramare : ils s'entoureront de docteurs qui chatouillent agréablement

leurs oreilles. Comme si Kvqdofievoi se rapportait à èièaanaXovç
3 Cf. KvnBeaBai eiç raç ànavBaç ra èAnij. Aristote (cité par Grimm). Cf. Job 2:8.



LES PASSAGES OBSCURS DES ÉPÎTRES PASTORALES 517

n'est pas tout à fait la même chose La démangeaison en soi
n'est pas précisément une chose agréable, mais l'action de se

gratter quand on a un endroit du corps qui démange.
Le sens est donc : se grattant l'ouïe (à leur enseignement).
En d'autres termes, assouvissant leur démangeaison

d'entendre (certains enseignements, forts différents de ceux de

l'Evangile). On pourrait traduire, en sacrifiant une image
peut-être un peu trop réaliste pour le goût actuel : « se

délectant l'ouïe », ou : « se délectant à les entendre ».

Le plaisir qu'ils se procureront ainsi sera la satisfaction
d'un besoin impérieux : celui d'entendre des enseignements
qui flattent leurs passions ou convoitises, c'est-à-dire des

principes de morale relâchés.

Il ne s'agit pas d'éloquence, bien entendu 1 Mais ces faux
docteurs pourraient être aussi, naturellement, de beaux
parleurs.

On ne se contentera pas de quelques-uns ; on les accumulera

on en augmentera le nombre indéfiniment), afin de

pouvoir choisir parmi eux ceux dont les enseignements
correspondront le mieux aux convoitises naturelles du cœur
humain L

XXV

Le sens de onevdofiat (4 : 6).

Inutile de discuter de nouveau ici le sens de o-7rsvSojxat

(4 : 6) : je l'ai fait suffisamment dans mes remarques exégétiques

sur l'épître aux Philippiens 2. J'ajoute cependant deux
observations : 1° la recommandation d'amener Marc, parce
qu'il est utile à l'apôtre pour le ministère (4 : 11), ne
s'accorde guère avec le sens tragique qu'on donne généralement
à ce verbe. Elle suppose manifestement la même captivité

1 C'est ce que faisaient, d'après Pascal, certains catholiques de son temps : ils
consultaient un grand nombre de casuistes, dans l'espoir d'en trouver un qui
jugerait probable quelque maxime relâchée, jugée improbable ou inadmissible

par les autres.
1 Revue de théol. et de phil., 1909, pag. 216-221.



518 CH. BRUSTON

que celle dont Luc dit, à la fin du livre des Actes, que Paul
« annonçait le royaume de Dieu et enseignait ce qui concerne
le Seigneur Jésus-Christ avec toute liberté, sans empêchement.

» Et d'après l'épître aux Philippiens, il s'attendait,
l'année suivante, à en être bientôt délivré. Il ne prévoyait
donc pas alors sa mort sanglante. 2° L'espoir que Dieu le

sauvera de toute œuvre méchante (4 : 18), comme il a été

sauvé précédemment d'une gueule de lion, montre qu'il
espérait déjà être délivré, comme plus tard, quand il écrivait
aux Philippiens. Il ne prévoyait donc pas qu'il allait être
immolé. Et en effet, il ne le fut pas, du moins alors. Il dut
être mis en liberté au bout des deux ans dont parle le livre
des Actes.

Ce verset 6 est intimement uni au précédent par la
conjonction car, qui ne devrait donc pas être supprimée comme
elle l'a été par Oltramare, les reviseurs de 1903, etc. Paul
fonde son exhortation à Timothée sur le fait que lui ne

peut plus faire ce qu'il a fait si longtemps et qu'il recommande

à son disciple de faire à sa place aussi complètement
que possible : « Car moi, dit-il, déjà je m'écoule, et le temps
de mon départ est venu », etc.

Il ne s'agit pas là d'une mort violente, mais d'une mort
naturelle, provenant des infirmités de l'âge, et qui maintenant

ne peut plus tarder beaucoup. Paul était déjà vieux
quand il écrivait à Philemon, l'année précédente.

XXVI

J'ai gardé la fidélité (4 : 7).

D'après un texte de l'Apocalypse, où il est question de la
patience ou persévérance (iwofioim) des saints, de ceux qui
gardent les commandements de Dieu et la foi de (ou plutôt la

fidélité à) Jésus (14 : 12), il faut traduire ensuite : « j'ai
gardé (ou conservé) la fidélité » i, plutôt que « j'ai gardé la

foi » (4:7).
Paul a été fidèle (à Dieu, à Christ, à la vérité), pendant le

1 Cf. 2 : 22 ; 3 : 10 ; Tite 2 : 10 ; 1 Tim. 5 : 12 ; Gal. 5 22, etc.



LES PASSAGES OBSCURS DES EPITRES PASTORALES 519

bon combat qu'il livrait contre le monde, et jusqu'à la fin de

sa course. Il n'a abandonné ni l'un ni l'autre par lassitude

ou découragement. C'est le contraire d'àreBen t»v mort» (Tite
2 : 10).

La foi comme doctrine ou même au sens de confiance (en

Dieu) n'a rien à voir ici.
La ressemblance des verbes TSTs^sxa, rempnxa, n'est certainement

pas fortuite.
« Désormais, la couronne de la justice m'est réservée »,

etc. Le vainqueur dans le combat ou à la course était
couronné. Cf. sois fidèle jusqu'à la mort la fin de la course),
et je te donnerai la couronne de la vie (Apoc. 2 : 10). C'est la
même double idée qu'ici ; manç a donc ici la même acception
que maroç dans l'Apocalypse : celle de fidélité et non de foi.

Cf. aussi Jacq. 1 : 12 : « devenu éprouvé, il recevra la
couronne de la vie » ; 1 Pierre 5 : 1-4 : « Paissez le troupeau de

Dieu, etc., et... vous recevrez la couronne inflétrissable de la

gloire. »

XXVII

Le manteau laissé à Troas (4 : 13).

Paul avait passé quelques jours à Troas deux ans auparavant,

et il en était reparti à pied pour Assos (Act. 20 : 7-13).
Il n'est pas étonnant qu'il y eût laissé quelques objets dont il
n'avait pas besoin alors et trop lourds ou trop encombrants

pour un piéton '. Pendant son séjour à Cesaree, aucune
occasion ne s'était présentée de les réclamer. Paul espère

que Timothée pourra les lui apporter en venant à Rome
<4 : 13).

Cela montre, comme plusieurs autres détails, que l'épître
fut écrite au commencement de la première et unique captivité

de l'apôtre à Rome.

1 11 avait alors l'intention d'aller à Rome, après son voyage à Jérusalem. 11

pensait sans doute que quelqu'un de ses amis de Troas ou du voisinage pourrait
lui porter ces objets en allant le rejoindre dans la capitale.



ÖÜO CH. BRUSTON

XXVIII
La première défense de Paul (4 : 16).

Quelle est cette première apologie ou défense, dans laquelle
l'apôtre se plaint d'avoir été abandonné de tous? (4 : 16).
Tout simplement, je pense, celle qui nous est connue par le
livre des Actes (chap. 24)i, quand, accusé par l'avocat Ter-
tulle, il présenta lui-même son apologie (v. 10). On comprend
alors assez aisément quelle est la bouche de lion dont il dit
avoir été délivré. Ce rhéteur est sans doute désigné ainsi, —
d'après le Psaume 22 : 22, — à cause de la violence de ses
accusations.

Il faut seulement admettre que Timothée avait quitté
l'apôtre avant ce moment-là et que, par conséquent, les épîtres
aux Colossiens et à Philemon, écrites au nom de Timothée
aussi bien que de Paul, et sans doute aussi celle aux Ephésiens,

furent composées au début du séjour à Cesaree.

Les 7ravTss qui l'ont abandonné ne sont pas identiques aux
nonreç oî lv t» 'kma (1 : 15). Ce sont vraisemblablement des

personnes qui auraient pu, si elles avaient voulu, l'aider dans

son procès, c'est-à-dire les nveç àno mç Ao-ta; iouSatot, qui,
d'après Actes 24 : 19, ne se présentèrent pas devant le tribunal
de Félix, qui, par conséquent, abandonnèrent l'accusé, tandis
qu'ils auraient dû venir déclarer qu'en réalité ils n'avaient
rien à dire contre lui, que l'agitation, soulevée par eux
d'abord, provenait d'une erreur (21 : 27-29).

Voilà ce que ces Juifs d'Asie auraient dû avoir le courage
de déclarer hautement et ce qu'ils n'avaient pas fait. Paul
apprend à Timothée qu'aucun d'eux ne s'est présenté devant
le tribunal pour dire ce qui s'était réellement passé. Un tel
témoignage aurait suffi évidemment à le justifier aux yeux

1 II y en eut une seconde (25 : 8) et une troisième (26 : 1 ss., 24). Paul ne

parle que de la première, parce que c'est alors seulement que les Juifs d'Asie

auraient pu, s'ils l'avaient voulu, intervenir utilement en sa faveur. Il y en avait

eu une autre à Jérusalem, au moment même où il fut pris (22 : 1), et même une
seconde (chap. 23). Mais il s'agit sans doute de la première à Cesaree après le

départ de Timothée.



LEF PASSAGES OBSCURS DES ÉPÎTRES PASTORALES 521

du gouverneur romain. Il pouvait donc bien dire qu'ils
l'avaient abandonné.

Mais il tient compte des circonstances atténuantes : c'étaient
des Juifs ; comme lui-même jadis, ils étaient dans l'ignorance

i ; ils avaient du zèle pour Dieu, mais un zèle inintelligent

2. Et il ajoute : « Que cela ne leur soit point imputé »
Comme Jésus avait dit : Père, pardonne-leur 1 — et Etienne ;

Ne leur impute point ce péché t

Cette allusion au procès de Cesaree montre aussi que
l'épître est du commencement de la captivité romaine.

XXIX

Le sens de xavra za ïQvq (4 : 17).

Mais comment l'apôtre peut-il ajouter : « Mais le Seigneur
m'a assisté et fortifié, afin que l'Evangile fût pleinement
annoncé par moi et que tous les Gentils (toutes les nations

navra ra èQvy) l'entendissent ; et j'ai été délivré », etc. (4 : 17)?
Toutes les nations étaient-elles donc à Cesaree (ou à Rome,

peu importe) dans la salle du tribunal, pour l'entendre? ou
les quelques personnes qui étaient là : juges et soldats,
peuvent-elles être appelées toutes les nations (omnes gentes)

Le texte grec est heureusement susceptible d'une autre
traduction. Dans navra ra tOvii, navra ne se rapporte pas
nécessairement à Ta iBv-n.

Je traduis : afin que... les Gentils (ceux qui étaient là,
naturellement 3, et non ceux qui n'y étaient pas) entendissent
tout, c'est-à-dire tout ce que j'avais à dire. Cf. 2 : 10 ; Phil.
2 : 14 ; Tite 1 : 15 ; 2 Cor. 6 : 10, etc.

La Vulgate aurait dû traduire omnia au lieu d'ornnes. Ce

sens convient bien mieux que l'autre dans le contexte : à la
suite du membre de phrase « afin que l'Evangile fût pleinement

annoncé par moi » on s'attend à ce que le suivant
exprime le résultat de cette pleine exposition de l'Evangile,
et non une idée toute différente. Le résultat de cette pleine,

1 1 Tim. 1 : 13. — 5 Rom. 10 : 2. — 3 Félix, Tertulle, etc.



522 CH. BRUSTON

prédication fut que les païens qui étaient là entendirent tout.
Cette seconde idée complète heureusement la première.

Il y a un rapport intime entre ce texte et ceux des épîtres
aux Colossiens et aux Ephésiens où Paul demande à ses
lecteurs de prier pour lui, « afin qu'il puisse annoncer le mystère

du Christ (ou faire connaître le mystère de l'Evangile)
et le manifester, comme il faut qu'il en parle » (Col. 4 : 3 ;

Eph. 6 : 19, 20). Comme il était prisonnier quand il écrivait
cela, l'occasion qu'il espérait ne peut guère avoir été que sa

comparution devant un tribunal. Eh bien, ce qu'il désirait
pouvoir faire quand il écrivait aux Colossiens et aux Ephésiens,

il l'avait fait depuis quelque temps au moment où il
écrivait à Timothée.

D'où il résulte que les trois épîtres à Philemon, aux Colossiens

et aux Ephésiens furent écrites avant la première
défense ou apologie de l'apôtre et la seconde à Timothée
quelque temps après ces mêmes « apologies » et que Timothée

l'avait quitté à Cesaree, avant sa comparution devant
Félix (Act. 24), rappelé sans doute en Asie Mineure par des

circonstances de famille qui nous sont inconnues *-.

XXX

J'ai laissé Trophime malade à Milet (4 : 20).

Comment enfin, prisonnier depuis deux ou trois ans,
l'apôtre a-t-il pu écrire : « J'ai laissé Trophime malade à Milet »

{4 : 20), comme s'il avait, peu de temps auparavant, passé à

Milet Cette traduction provient aussi de la Vulgate : Tro-
phimum autem reliqui....

Heureusement qu'on peut traduire aussi : ils ont laissé

1 Peut-être la maladie ou la mort de sa grand'mère et de sa mère, car la

manière dont l'apôtre parle de ces deux femmes (« la foi qui a habité d'abord en ta

grand'mère Lois et ta mère Eunice » 1 : 5) indique qu'elles n'étaient plus en vie

au moment où il écrivait cette lettre. L'aoriste hpunaev ne peut s'expliquer
autrement. Les larmes de Timothée (1 : 4) devaient alors être causées à la fois

par la douleur de la séparation et par les tristes nouvelles qu'il avait reçues et

qui le forçaient à partir.



LES PASSAGES 0B3CURS DES ÉPlTRES PASTORALES 523

(ànehnov) Trophime, etc., et donner comme sujet à ce verbe
(non les amis de Paul venus à Rome, dont il n'a pas été

question dans ce qui précède, mais) les personnes mentionnées

immédiatement avant, non Eraste, naturellement, puisqu'il

était resté à Corinthe, mais Prisca, Aquila et Onési-
phore.

Ces trois personnages qui étaient à Rome (1 : 16 ss.; Rom.
16 : 3), étaient partis avec Eraste et Trophime. Eraste les
laissa à Corinthe, d'où il était originaire (Rom. 16 : 23).
Trophime, qui était d'Ephèse (Act. 21 : 29) comme Onésiphore,
y retournait avec eux ; mais ils furent obligés de le laisser à

Milet, malade, sans doute pas très gravement *. Paul devait
l'avoir appris à Rome par un message des voyageurs ; et il en
informa Timothée, parce qu'il pensait probablement qu'il
était utile que Timothée le sût, pour pouvoir agir en
conséquence.

Tel est, je crois, le vrai sens de ce passage, dont on a

voulu faire un argument, et même un argument décisif (I),
contre l'authenticité de l'épître 2.

C'est, en réalité, un argument des plus forts en faveur de

son authenticité.
Cette interprétation va nous permettre, je crois, de

comprendre pourquoi l'apôtre ajoute : c Efforce-toi de venir
avant l'hiver », — demande qui semble au premier abord
absolument isolée dans le contexte et qui pourtant doit se

rattacher de quelque façon à ce qui précède, car elle ne peut
être reliée à ce qui suit.

Paul a déjà recommandé à Timothée de venir le rejoindre
à Rome au plus tôt (v. 9). Ici il lui recommande de venir
avant l'hiver. C'est donc cette expression qui doit avoir été

suggérée à l'apôtre par ce qu'il vient d'écrire.
Or, si c'était l'apôtre qui eût laissé Trophime à Milet, avant

de venir à Rome, on ne voit pas à propos de quoi il aurait,
immédiatement après avoir écrit cela, fait une telle
recommandation à Timothée. Mais si ce sont les compagnons de

1 Cf. les àadevsiai de Timothée (1 Tim. 5 : 23).
2 Voir Encyclop. des sciences relig., art. Pastorales (Aug. Sabatier).



524 CH. BRUSTON

voyage de Trophime qui l'ont laissé à Milet malade, à la suite
d'une longue et fatigante traversée, on voit aisément à la fois
la cause probable de sa maladie et la raison de la
recommandation qui suit. Paul ne veut pas que son cher disciple
s'expose, en venant à Rome, aux fatigues et aux dangers
d'une navigation trop tardive, dont il avait fait lui-même,
plus d'une fois *, et récemment encore, l'expérience (Act. 27).

La recommandation est d'autant plus naturelle que Timothée

n'avait pas une forte constitution et souffrait d'indispositions

(à<r9svstas) fréquentes (1 Tim. 5 : 23). Pour éviter qu'il
soit malade (ào-6svoOvTa), comme Trophime, pendant la traversée,

l'apôtre l'engage à faire en sorte de partir avant la mauvaise

saison.
C'est un trait de plus à ajouter au tableau de l'affection de

Paul pour ses amis.

» 2 Cor. 11 : 25, 26.


	Les passages obscurs des épitres pastorales

