
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1909)

Heft: 6

Artikel: Croire et savoir

Autor: Gruner, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379862

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CROIRE ET SAVOIR1

PAUL GRÜNER

Tous ceux qui liront ce travail sentiront que son auteur est

un homme de science, de pensée, et de foi. Ils en apprécieront la
valeur, même s'ils n'en acceptent pas toutes les thèses. Peut-être

jugeront-ils avec moi que la dernière partie, touchante et
bienfaisante par l'émotion qui y vibre, ne fait pas entièrement corps
avec le reste de l'écrit, et, pour dire le mot, ne s'en dégage pas
avec l'évidence que l'on eût souhaitée. C'est néanmoins avec une
vive satisfaction que je présente aux lecteurs français la traduction

aussi fidèle que possible du témoignage d'un savant qui
confesse hautement sa foi.

J. Alfred Porret.
Genève, octobre 1909.

Deux hommes suivent le même sentier, environnés des

splendeurs de la haute montagne. Rompant tout-à-coup le
silence: «Combien, s'écrie l'un, les oeuvres de Dieu sont belles!»
L'autre, homme moderne, esprit ouvert aux points de vue
de notre culture, répond brusquement : « Que parlez-vous
du bon Dieu? Aujourd'hui, on ne croit que ce qu'on voit.
¦— Pardon Vous croyez pourtant que vous avez un
cerveau? — Naturellement. Quelle question I — Avez-vous donc
jamais vu votre cerveau? — Ah ne m'imputez pas des sot-

1 Conférence, par le D1 Paul Grüner, professeur de physique théorique à

l'Université de Berne.

THÉOL. ET PHIL. 1909 30



466 PAUL ORDNER

tises I Je voulais dire : Je ne crois que ce que mes cinq sens
me manifestent. — Permettez-moi une question : vos sens

vous ont-ils jamais montré l'électricité — Evidemment non.
Mais voici la différence entre nous : je n'admets que ce que
l'on peut savoir, tandis que vous, superstitieux, vous croyez
des choses que l'on ne peut connaître. »

Ces derniers mots, mes chers auditeurs, rendent exactement

le point que nous voulons discuter ce soir. Que l'on
croie ce que l'on peut savoir, ou que ce soit ce que l'on
ne peut pas savoir, dans les deux cas, il faut accepter de
croire. Serait-il bien difficile de montrer comment dans tous
les domaines de notre savoir, le rôle principal appartient à

la foi, — j'entends : à la conviction personnelle, à la persuasion

intérieure?
Savoir une chose, c'est la connaître comme un fait certain,

comme un fait dont la réalité est si indiscutable qu'elle ne

peut être niée, en dépit de tous les efforts de notre raison et
de notre volonté.

Or, pareil savoir est le partage de tous. Vous entendez ici
une conférence, vous voyez des lumières, vous sentez une
agréable chaleur, vous observez des visages divers et des

toilettes variées, vous êtes émus intérieurement par diverses

pensées : ce sont là des faits au-dessus de tout doute, vous
savez ces choses-là. Mais êtes-vous également certains que
ces impressions et ces sentiments correspondent à la réalité,
ont une valeur objective? Etes-vous aussi sûrs que le flot
des mots résonnant à vos oreilles, que les lumières et les

couleurs qui frappent vos yeux, sont autre chose qu'une
fantasmagorie de votre imagination Savez-vous, de certitude
absolue, que les visages que vous voyez autour de vous
appartiennent à des hommes doués d'une conscience pareille à

la vôtre Ou ne sont-ils que des fantômes évoqués par votre
imagination, — un rêve, rien qu'un rêve, qui vous paraît
juste aussi vrai, et qui est juste aussi faux que tout autre
rêve?

Vos sensations, vos impressions, ce que vous voyez, entendez

ou pensez, — tout cela est à coup sûr vrai, mais ne l'est



CROIRE ET SAVOIR 467

que subjectivement. Y a-t-il derrière vos impressions un
monde objectif? Cette salle, et les hommes qui s'y trouvent,
sonts-ils réellement existants? Cela n'est déjà plus pour nous
un savoir incontestable, ce n'est qu'une connaissance, fruit
d'une induction de la certitude subjective. Cela, nous ne le

savons pas ; nous le croyons. Pas n'est besoin, du reste, d'étudier

ici dans leurs conséquences les plus lointaines ces
problèmes du doute philosophique. Une étude élémentaire suffit
pour mettre en lumière le rapport entre la foi et la science.

Comment arrivons-nous à un savoir indubitable? Tournez

et retournez la question comme il vous plaira, la

réponse sera toujours la même. Notre savoir est constamment
subjectif; il ne peut être donné comme certain qu'en tant
qu'impression reçue par nos sens, ou comme observation
de notre monde intérieur de sentiments et de pensées.

Lorsqu'une pensée a traversé ma conscience, je sais que je
l'ai eue. Dans la suite, elle peut s'être perdue pour toujours;
son apparition d'une heure n'en fut pas moins incontestable
dans la vie de mon esprit.

Un sentiment m'a-t-il rempli à un moment donné d'une
satisfaction intime et profonde? Il est un fait certain, et il
le reste, oui, même si ma vie devait se perdre dans un
dédale sans fin.

Celui qui a contemplé le jeu incomparable des couleurs
lors d'un coucher de soleil embrasant le ciel, sait ce qu'il a

vu, ne dût-il jamais plus tourner les yeux vers l'occident.
Prenons un exemple des plus ordinaires : qui a tenu une

fois dans sa main une pièce d'argent et l'a mise en sûreté
dans sa caisse, sait, sans doute possible, ce qu'il a fait de

son argent.
Mais autant les constatations des sens et de la pensée sont

certains, autant tout devient incertain à leur égard, lorsque
du savoir subjectif, personnel, nous tentons d'arriver à un
savoir objectif, c'est-à-dire à une connaissance ayant une
valeur indépendamment du monde que nous portons en nous.
Ici, tout s'ébranle à la fois. Sous l'action du chloroforme,
vous pouvez avoir éprouvé les plus douces joies, tandis que



468 PAUL ORUNER

d'atroces douleurs secouaient vos nerfs. Vous pouvez, dans

le sommeil hypnotique, déguster les substances les plus
répugnantes et en recevoir des impressions délicieuses. Vos

sens peuvent vous tromper sans fin. Une hallucination peut
vous avoir fait accroire qu'une pièce d'argent est renfermée
dans une caisse ; revenu à vous-même, vous trouvez la caisse

vide... vous y aviez pourtant vu et senti la pièce! En effet,

subjectivement, vous l'y aviez enfermée ; mais objectivement,
vous aviez été la victime d'une hallucination. Un achroma-

tope (ou daltonien), ayant contemplé le soleil couchant,
déclare que le ciel n'est alors devenu qu'un peu verdâtre. Il a

effectivement vu cette couleur verte à la place de la pourpre
enchanteresse. Vrai du point de vue subjectif, ce qu'il a vu
est faux au jugement de la majorité qui fait loi L

A vrai dire, nous ne sommes pas livrés sans défense à ces

égarements de nos sens. Un sens peut aider l'autre ; la

répétition de l'observation doit en confirmer les résultats.
L'œuvre gigantesque accomplie par les sciences naturelles
n'est, à proprement parler, qu'une constante vérification,
une comparaison toujours répétée, et un élargissement des

perceptions sensibles. Mais quelque ingénieux et quelque
correct que soit l'édifice scientifique, il n'en reste pas moins

que nous ne passons de notre savoir subjectif à la proclamation

de l'existence d'un monde objectif extérieur à nous, que
grâce à un bond, à la fois logique et téméraire, dans la foi.

1 II n'est point nécessaire d'aller jusqu'aux hallucinations, spontanées ou provoquées,

pour prouver que nos sens peuvent nous abuser, et que la certitude

(subjective) de nos perceptions ne nous en garantit point la vérité (objective), de

telle sorte que l'on peut dire sans exagération que parfois certitude et réalité se

contredisent. L'exemple le plus frappant est donné par le firmament. Mes yeux
me montrent une voûte azurée. Je suis absolument certain de l'image qui s'est

peinte en moi. Mais, vu des sommets de l'Himalaya, le ciel est noir. Cette perception-ci,

je l'aurais, aussi claire et aussi certaine que l'autre, si j'étais transporté

sur le Gaurisankar. La voûte d'azur est une illusion splendide, résultant de l'effet

produit sur ma rétine, par « la décomposition, fruit de la poussière, du mouvement

ondulatoire d'un milieu matériel qui échappe à la balance. » (S. Prudhomme.

Que sais-je? p. 232.) Le rapprochement de perceptions diverses a rendu l'illusion
manifeste. Certaine, la représentation subjective du firmament correspond si peu
à la réalité objective, qu'elle fait contraste avec cette réalité. (Note du traducteur.)



CROIRK ET SAVOIR 469

Par le fait que nous nous rendons compte que ces perceptions

surviennent très fréquemment indépendamment de

notre volonté, nous les imputons à « quelque chose » d'existant

indépendamment de notre Moi ; en d'autres termes,
nous croyons à un monde qui nous enveloppe, à un monde

qui, se déployant dans le temps et l'espace, est rempli de
substances et de forces de toute espèce. Mais ce que sont à

proprement parler cet espace et ce temps, ce qui constitue
l'essence de la matière et de la force, la raison l'ignore. En
dépit de ses connaissances scientifiques et philosophiques,
elle n'en sait et elle n'en saura jamais rien. Elle ne peut
qu'y croire.

Ce n'est pas tout. La foi entre, à titre d'élément constitutif,
d'une autre manière encore, dans l'édifice de notre savoir.

Nul de nous n'ignore que la terre est ronde. Mais d'où le

savons-nous Probablement que nous l'avons appris à l'école,
ce qui revient à dire que nous devons cette connaissance à

notre confiance en notre instituteur. Il est possible que les

démonstrations mathématiques y ayant trait ne nous soient

pas inconnues. Mais ces démonstrations reposent sur les me-

surages des astronomes, et notre science s'appuie ainsi en
dernier ressort sur la confiance en ces opérations. Peut-être
avons-nous rencontré des personnes qui, ayant fait le tour
du monde, sont revenues après un vaste cercle à leur point
de départ. Nous avons accepté leurs récits... Acte de foi

Nul doute n'effleure évidemment pour nous les dires du
maître d'école, de l'astronome, ou du voyageur. Mais nous
constatons que notre savoir quant à la forme sphérique de la
terre, est une foi à des faits que nous n'avons nous-mêmes

point constatés.
- Et qu'on le remarque Ce que nous venons de dire ne

concerne pas seulement les hommes sans culture, ces profanes
dont tout le savoir s'appuie sur les livres des « autorités
scientifiques ». Les « autorités » elle-mêmes doivent se

l'appliquer. Qu'il s'agisse d'Helmholtz, de Darwin ou de Pasteur,
ce qu'ils se sont approprié par une recherche personnelle,
de façon absolument indubitable, ne constitue que quelques



470 PAUL GRÜNER

bribes de leur savoir. Tout le reste de leur fortune intellectuelle,

ils l'ont reçu, par des actes de confiance, de leurs

compagnons d'œuvre et de leurs devanciers. Le plus grand
des savants ne peut apprécier qu'une chose dans les
recherches de son voisin : la justesse de ses méthodes de
travail. Il ne peut critiquer les résultats, les observations qui
en procèdent. Il les accepte par la foi, et il reste dans la foi
aussi longtemps qu'il ne se trouve pas en état de reproduire
pour lui-même les expériences qui y ont trait.

C'est parce que les vrais savants sont conscients des
difficultés inhérentes à une science digne de ce nom, qu'ils sont
si circonspects dans leurs déclarations, agissant ainsi à

l'inverse de certains charlatans, qui, pauvres vulgarisateurs, se

pavanent couronnés des « Résultats de la science», sans s'être
jamais inquiétés de la valeur de ces résultats

La facilité extrême avec laquelle, même des savants notables,

peuvent être égarés par une confiance ou une incrédulité

également illégitime, éclate dans les deux exemples
suivants, tirés de l'histoire de l'Académie de Paris.

Personne aujourd'hui ne conteste qu'il n'y ait des

aérolithes, ou, si l'on veut, des météorites. Mais il n'en fut point
toujours ainsi. Citons en preuve l'Histoire de l'Astronomie,
de Wolf, p. 697:

« Lorsqu'en 1790, la municipalité de Juillac en Gascogne

envoya à l'Académie de Paris une attestation signée de plus
de trois cents témoins oculaires, relatant la chute d'aéro-
lithes qui s'y était produite *, l'un des éditeurs de La Décade

philosophique accompagna la nouvelle qui lui en avait été

donnée par un témoin du nom de Baudin, de la remarque
qu'il valait mieux rejeter des faits aussi incroyables que
celui-là, plutôt que d'en essayer l'explication. Un autre
estimait très drôle que l'on pût consacrer un protocole authen-

1 Cette chute de pierres eut lieu le 24 juillet 1790, entre 9 et 10 heures du soir.
Elle embrassa les communes de Barbotan, Créon, Saint-Julien, Lagrange d«

Juillac, soit environ deux lieues de rayon. Les plus gros météorites pesaient de

25 à 30 livres.
(Note du traducteur.)



CROIRE ET SAVOIR 471

tique à une absurdité pareille. Quant à Bertholon1, il ne

pouvait s'empêcher de plaindre profondément une commune
dotée d'un maire assez fou pour accueillir des contes pareils,
et il s'écriait dans le Journal des Sciences utiles : « Qu'il est

triste de voir une municipalité toute entière attester des

superstitions par un protocole en forme Il faut vraiment bien
la plaindre! Qu'ajouter à un tel document? Les remarques
nécessaires s'offrent d'elles-mêmes au lecteur philosophique,
qui reçoit ce témoignage authentique d'un phénomène
physiquement impossible2. »

Premier fait. En voici un second.
Pendant le dernier siècle, les vues se sont bien transformées.

L'Académie de Paris (elle toujours!) composée, comme
chacun le sait, des savants les plus éclairés du temps
présent, a attribué en 1904, le prix Lecomte, de 50000 francs,
pour la découverte la plus intéressante en physique, au
professeur Blondlot, de Nancy (savant fort distingué d'ailleurs)
et cela en récompense de ses recherches sur les rayons N....
Rien de mieux! Dommage seulement que ces rayons, vus à

Nancy, ne l'aient été que là, et n'aient pu jusqu'ici être
contemplés par aucun savant d'Allemagne ou d'Angleterre. Les

rayons N. sont incontestablement une apparition intéressante

; mais pour la psychologie des hallucinations, non
pour la physique I

On pourrait multiplier ces exemples. On pourrait invoquer
les recherches ayant trait au vaste champ de l'histoire, où
tout repose sur la confiance accordée à des témoins et à des

1 Physicien, mort en 1799, qui fut professeur de physique à Montpellier, et

d'histoire à Lyon. Ami de Franklin, il outra le rôle de l'électricité, à laquelle il
Tapporta même les tremblements de terre. C'était un homme à concours et à

lauriers académiques. Auteur de nombreux mémoires, il n'a rien laissé qui mérite

d'échapper à l'oubli. (Note du traducteur.)
5 L'un des savants qui s'était montré le plus méprisant, déclarant « plaisant

que l'on constatât pareille absurdité par acte authentique, » fut Saint-Amand,
professeur à Agen. C'est lui qui envoya le procès-verbal à Bertholon, pour le

journal qu'il rédigeait. Plus tard, de nouveaux faits l'amenèrent à penser que
« quelque absurde que cela parût, il fallait suspendre son jugement. »

(Note du traducteur.)



472 PAUL GRÜNER

documents jugés digne de foi. Mais ce serait dépasser le cadre
de cette étude. — Si nous résumons ce que nous avons
constaté jusqu'ici, nous distinguons trois degrés du savoir:

1. Le savoir, qui, à proprement parler, mérite seul ce nom,
parce que son contenu doit être accepté sans conditions.
C'est le savoir tout subjectif, composé de nos perceptions
propres, qu'elles soient purement intérieures, comme nos
pensées ou nos sentiments, ou qu'elles procèdent de nos
sensations par le moyen de la vue, de l'ouïe, ou du toucher.
Ici, mais seulement ici l'adage banal est valable : Où le
savoir commence (das Wissen), cesse ce qui a trait à la foi (das
Glauben).

2. Le savoir relatif au monde objectif, pour autant que ce
monde est accessible à nos sens. Ce savoir s'impose immédiatement

et avec force. Pourtant, un certain acte de foi y est

contenu. Il-suppose qu'il est possible de conclure des
expériences subjectives à leur objectivité.

3. Le savoir relatif au monde qui ne nous est pas
directement accessible, le savoir que nous obtenons en nous
appropriant des expériences étrangères. Croire est ici la
présupposition inéluctable. Il faut croire que, faites par un
autre que nous, les expériences eussent, dans les circonstances

identiques, été également les nôtres. L'admission de

ce principe permet naturellement à nos connaissances
d'intervenir et d'agir de façon sérieuse.

Mais avec cela nous n'avons pas encore abordé ce que l'on
entend par science en général, et ce qui flotte devant les

esprits comme le but digne de nos efforts dans toutes les
sciences de la nature.

A quoi tend en effet proprement l'énorme travail intellectuel,

qui, de notre temps, se généralise toujours davantage,
et distingue si fortement l'homme moderne de ses devanciers?

Certes, il ne procède ni d'un simple désir de connaître,
ni d'un besoin de fixer, en historien, des choses passées. Non.
Ce travail vise en tout premier lieu l'avenir. Il est vivifié par



CROIRE ET SAVOIR 473

le désir impérieux de tirer, des expériences déjà faites, des

conclusions tendant au développement futur de ce qui
existe.

De quoi sert au physicien sa plus belle expérience, s'il
n'est pas persuadé que cette expérience se confirmera
toujours? Que devient le médecin avec tout son bagage de

connaissances, s'il ne peut pas compter que ses remèdes produiront

constamment les mêmes effets? Qu'importe au profane
les plus brillantes théories sur l'électricité, si elles ne lui
garantissent pas que le tramway fonctionnera demain avec
exactitude? Le savoir, qui ne permet pas, en prévoyant, de

rendre plus transparent le voile jeté sur l'avenir, est un
savoir infructueux, un poids mort.

C'est avec fierté que l'homme moderne contemple ce qui a,
à cet égard, soutenu son investigation scientifique de la
nature. Raillant les thèses vieillies à ses yeux, il déploie comme
un étendard l'image grandiose qu'il se fait du monde.

Les astronomes ont sondé le ciel ; ils ont étudié les lois
des mouvements des soleils colossaux qui peuplent l'espace
à de vertigineuses distances : partout, ils ont trouvé de

l'unité. Les mêmes substances, les mêmes forces sont toujours
présentes, ces dernières devant régir à jamais la marche de

l'Univers. Les géologues ont fouillé la croûte terrestre ; ils
ont montré que les splendides paysages de nos montagnes
sont le produit de changements successifs, auxquels des lois
ont présidé, lois qui détermineront toujours la figure de
notre globe. Chaque petit ossement, chaque coquillage ont
été examinés. Un arbre généalogique des organismes a été

établi; il doit nous démontrer, en dépit des nombreuses
lacunes qui s'y trouvent encore, qu'une puissance mystérieuse
pousse les organismes de degré en degré toujours plus haut;
il nous permet de pressentir que l'homme lui-même n'a pas
atteint le sommet de son développement. Et la science
produira la félicité! A un degré supérieur de culture et de

civilisation, un état paradisiaque naîtra, il sera libre de toute
injustice, nulle discorde ne le troublera plus: l'évolution est

appelée à anéantir tous les obstacles matériels au develop-



474 PAUL GRÜNER

pement parfait de l'homme moral. Les physiologues ont en
effet scruté le cerveau et les nerfs d'une foule d'êtres vivants
ou d'êtres morts ; ils ont mis en lumière, sans contestation
possible, que chaque mouvement de notre conscience et de

notre esprit, chaque émotion de notre sensibilité, sont
indissolublement unis à notre développement cérébral, de telle
sorte que tout ce qui constitue la volonté et l'activité
humaines est déterminé par les conditions matérielles de

l'organisme humain. Aucun effort moral ne fait exception à

la règle. De la hauteur où elles embrassent tout, la physique
et la chimie aboutissent à ceci : partout et toujours, les
mêmes lois opèrent, et l'Univers, pareil à une montre merveilleuse,

accomplit sa course par des voies inexorablement
tracées, nulle force extérieure au monde ne pouvant la
ralentir ou la modifier.

C'est là ce que l'homme moderne déclare être son Savoir.
A vrai dire, et malgré tout, les énigmes du monde et les
miracles de la vie subsistent en nombre respectable. Mais les
éléments rebelles ne troublent pas sérieusement la belle
ordonnance de la conception moniste. Ils s'éclaireront l'un
après l'autre, grâce au travail persévérant des chercheurs.

Il n'y a dans cette majestueuse évocation qu'un seul point
faible, mais ce point l'ébranlé tout entière.

Cette conception du monde n'est pas l'expression d'un
savoir; elle est l'énoncé d'une croyance, ou, si l'on veut,
d'une foi. Ce qu'elle nous apporte, ce ne sont pas des faits
devant lesquels nous soyons contraints de nous courber
humblement, mais des théories et même des hypothèses en
l'air. Le système pris dans son ensemble est une dogmatique
grandiose, et si cette dogmatique prétend avoir fait litière de

toute foi, elle n'eût, sans foi, à coup sûr jamais vu le jour.
Que personne ici ne se laisse abuser! Le vaste ensemble

scientifique, qui, dépassant les expériences personnelles et
les constatations d'autrui, en tire des conclusions pour
l'avenir, n'est pas autre chose qu'une incursion dans le champ
de la foi. Ici finit le savoir; l'acte de croire a commencé.

Ce point cardinal de notre exposition s'éclaire de la façon



CROIRE ET SAVOIR 475

la plus vive, si nous nous demandons comment, à proprement

parler, l'homme en vient à la notion des soi-disant
« lois de la nature, » et quelle valeur il faut attribuer à ces
lois. Il n'est en effet pas difficile de démontrer: d'une part
que l'acceptation universellement exigée (des lois de la
nature) repose sur un acte de foi, et, d'autre part, que la foi
est la grande force d'impulsion dans les investigations
scientifiques.

D'où savons-nous qu'un gravier jeté en l'air tombe à

terre? — Nous le savons parce que la terre l'attire, répond
un enfant. D'accord. Mais d'où savons-nous que la terre
attire le gravier — Parce que le gravier, lancé en l'air,
retombe sur le sol.

Cercle vicieux. Comment en sortir? Qu'est-ce qui fonde
solidement notre savoir? Est-ce la loi de la pesanteur qui
nous donne la certitude de la chute des corps, ou est-ce

au contraire l'observation de cette chute qui a réveillé en
nous la pensée de la loi « de nature, » dite loi de pesanteur?

Newton, le génie qui la découvrit, était-il plus certain que
les pommes tombent d'un arbre fortement secoué, que ne
l'est le gamin qui, l'ignorant, agite les branches jusqu'à ce

qu'il en ait fait tomber les fruits à ses pieds?
Non. Notre connaissance est fondée sur l'observation,

répétée des millions de fois, du fait de la chute des corps. Cela

fut et reste hors de doute. L'énoncé de la loi de la pesanteur
n'est que le vêtement scientifique dont chaque ensemble
d'observations est enveloppé. Ce n'est pas la loi de l'attraction
qui nous démontre la chute à terre de la balle lancée dans
les airs, c'est la chute de la balle qui nous confirme la loi.

Pourquoi donc attribue-t-on à la « Loi de la nature» une
valeur, une portée toute nouvelle, comme si son témoignage
impartial et paisible constituait une tyrannie infrangible,
que l'on ne peut méconnaître sans être digne de mépris

Prenez le monde entier : où trouvez-vous le droit d'attribuer

à la « Loi de la nature », qui n'est qu'un résumé d'observations

passées, une force contraignante pour des apparitions
futures



476 PAUL GRÜNER

Aussi longtemps qu'elle reste dans le domaine des faits,
donc du savoir certain, la « loi de la nature » nous dit
simplement que tous les faits d'un certain ordre observés

jusqu'ici, ont présenté les mêmes caractères fondamentaux.
Mais qu'est-ce que cela prouve pour l'avenir Si un événement

s'est accompli mille fois, d'où saurais-je avec certitude
qu'il aura lieu également la mille et unième? Et si, jusqu'à
ce jour, nous avons vu tous les corps pesants tomber à terre,
cela nous donne-t-il le droit d'assurer qu'il en sera de même
éternellement?

— Ce qui le donne, c'est l'ordre inviolable de l'évolution
mondiale, répondra l'un. La loi de causalité, d'après laquelle
chaque action doit avoir sa cause parfaitement déterminée,
le garantit, dira un autre. — Parfaitement Mais d'où tenez-

vous votre connaissance si ferme et si précise de cet ordre
absolu, de cet enchaînement des causes, élevé à la hauteur
d'une entité mystique? Si nous retrouvons cet ordre partout
et toujours, si nous pouvons suivre pas à pas l'enchaînement
des causes et des effets dans la nature, de telle sorte que ce

qui apparaît en chaque détail, éclate aussi dans l'ordre
universel, la question capitale n'en subsiste pas moins : Qu'est-ce
qui nous donne le droit de proclamer la vérité absolue des

lois naturelles, leur vérité pour l'avenir entier?
Notre foi
Notre foi à un Ordre invariable, notre foi à un enchaînement

causal, notre foi à la persistance des « lois de la
nature ». Notre foi, et elle seule I Sans elle, pas de conclusions

pour notre expérience future.
L'astronome qui observe, qui calcule jour et nuit le cours

des astres, attendrait-il par hasard le lever du soleil avec
plus de certitude que le profane le plus ordinaire? La
connaissance de la loi qui préside au fait est-elle plus certaine

pour lui que pour nous, naïfs, qui remettons paisiblement,
chaque soir, au soleil, le soin de nous réveiller chaque
matin

Le savant calcule, il est vrai, les éclipses de soleil ; il le fait
même des siècles à l'avance, et il en annonce l'apparition avec



CROIRE ET SAVOIR 477

une précision vraiment stupéfiante. Mais il n'en attend pas
moins avec une vive impatience le moment critique, où il
saura si ses calculs répondent à la réalité. Il croit à leur
sûreté ; il croit que le monde, loin d'être un chaos, peut être
¦embrassé par ses formules, et il trouve dans chacune des

sanctions que l'expérience donne à celles-ci, un appui
nouveau pour sa foi dans la fixité de l'Ordre universel. Il croit....

Quand Leverrier remarqua que certaines observations sur
la marche d'Uranus ne concordaient pas avec les données

qu'il possédait, il aurait pu rejeter ces dernières comme
entachées d'erreur ; en le faisant, il eût été parfaitement d'accord

avec son savoir. Mais sa foi dans la solidité des

méthodes astronomiques le servit bien mieux. Il crut à l'action
de facteurs inconnus encore; il crut qu'une planète
jusqu'alors invisible troublait les mouvements réglés par le

calcul. Il crut... et la découverte de Neptune vint récompenser

sa foi.
Le rôle de la foi éclate dans l'une des plus merveilleuses

découvertes du xixe siècle ; — je veux parler du radium.
La découverte des propriétés du radium a été une suite

ininterrompue de contradictions aux principes les plus
vénérables par leur antiquité de la physique et de la chimie.
Ces principes enseignent que jamais des quantités nouvelles
ne peuvent jaillir de substances données. Or, le radium émet
constamment du gaz, sans qu'il soit possible de percevoir la
plus faible diminution dans son poids. Il y a même davantage.
D'après les axiomes classiques, aucun corps ne peut produire
de la chaleur ou de l'électricité, sans tirer du dehors une
compensation, ou sans s'altérer lui-même. Le radium, au

contraire, apporte sans cesse, depuis dix ans qu'il est connu,
des charges électriques, il émet toujours des rayons, sans
recevoir aucune compensation quelconque pour cette production

considérable d'énergie.
La solution de ces contradictions a été apportée par une

théorie, œuvre de savants américains, et édifiée sur la base

de pénétrantes observations. D'après cette théorie, le radium
doit perdre de son poids et de son énergie au cours des



478 PAUL GRÜNER

siècles. C'est dire qu'en opposition au savoir précis, qui
témoigne qu'aucun changement ne se produit dans le radium,
le physicien croit néanmoins aujourd'hui à sa variabilité, y
croit quand bien même ses calculs lui déclarent qu'il ne
constatera jamais de faits qui en témoignent. Seules, en effet,
des générations futures, passant de la foi à la vue, considéreront

les déperditions du radium comme un fait de science
avéré. Mais, cela réservé, on doit reconnaître hautement que
la découverte du radium a fait éclater comme des bulles de

savon, certains dogmes de la science de la nature, — celui,
par exemple, de l'indestructibilité de l'atome, — en même

temps qu'elle a manifesté que la foi à l'immutabilité des

lois ne conduit point toujours à la vérité.
Ici, comme plus haut, il serait facile de multiplier les

exemples. — Mais une objection peut être faite au point de

vue que nous avons exposé. La voici:
Ne sommes-nous pas en présence d'un jeu de mots? Dans

les exemples cités, le mot croire ne pourrait-il pas être
remplacé par celui de savoir? N'avons-nous pas le droit de dire :

Nous savons que, de tout temps, les corps pesants tombent à

terre, nous savons que le soleil ne manquera pas à l'heure
de l'aurore; les astronomes savent que leurs calculs se

réaliseront, Leverrier savait qu'une cause matérielle troublait la
course d'Uranus; les physiciens savent que le radium ne peut
subsister éternellement.

Cette objection ne prouve rien, sinon que croire et savoir
sont si étroitement liés qu'un jugement superficiel ne
comprend pas qu'on les sépare. Croire n'est pas simplement
synonyme d'admettre, ou d'accepter. Ce terme désigne un
état de conviction inébranlable, une certitude supérieure à

tous les doutes. Tout le savoir moderne, tout le trésor que
nous devons aux sciences naturelles, n'est d'un haut prix
qu'autant que nous sommes convaincus de son exactitude
absolue, qu'autant que nous y croyons. C'est en croyant aux
résultats de l'étude de la nature, et pas autrement, que la
technique a pu accomplir ses admirables conquêtes : sans
la foi à la justesse des lois régissant le monde, la culture mo-



CROIRE ET SAVOIR 479

derne n'eût jamais atteint le degré que nous admirons tous.
Statuons-nous donc un quatrième degré du savoir à côté

de ceux que nous avons fixés plus haut? Sa liaison étroite
avec la foi est évidente.

Ce quatrième degré, — le savoir s'étendant à l'avenir, —

repose sur les quatre opérations que voici :

I. Sur nos recherches empiriques, sur nos observations et
nos expériences, — donc sur le savoir des trois premiers
degrés.

IL Sur l'emploi logique des matériaux obtenus (ici s'ouvre
le vaste domaine des mathématiques, avec leur savoir tout
formel). Le résultat en est l'exposé de conclusions, qui, pour
la plupart, reçoivent la forme de «lois de la nature», et

expriment dans leur ensemble la grande loi de causalité1.
III. Sur l'acte de foi précis, qui, intuitivement, va jusqu'à

la conviction que les lois de la nature, et tout spécialement la
loi de causalité, règlent et lient des faits, des événements à
venire.

i Cette mise en œuvre logique n'a pas d'autre but que d'alléger l'organisation
du savoir. Une connaissance effective et nouvelle ne peut être obtenue par des

moyens purement logiques. Il en découle que c'est un non-sens de vouloir
démontrer logiquement la loi de causalité, et en général une loi de la nature, en

prétendant ainsi circonvenir la foi. Seule l'expérience peut « démontrer » une loi
de la nature, mais elle ne le peut qu'à l'égard de faits passés et accomplis. Pour

tous les événements à venir, il ne peut être question que de vraisemblance plus ou
moins grande, et ainsi une place nouvelle se fait pour l'acte de foi, qui, finalement,

doit se décider en accord avec cette vraisemblance, ou cas échéant, en

opposition par rapport à elle. (Note de l'auteur.)
2 Peut-être serait-on en droit de souhaiter ici une définition claire de la notion

de foi, et cela, bien qu'une telle définition ne puisse guère être donnée sans

soulever des objeetions. Pourtant, à proprement parler, le premier degré (I), peut
seul être pris en considération en tant que savoir véritable. Comme antithèse,
la définition suivante (de la foi) s'offre à l'esprit :

Le terme de foi désigne la persuasion par laquelle nous tenons pour vraies
des choses qui sont en dehors de notre perception immédiate, soit intérieure,
soit extérieure.

Cette définition implique le fait que, dans un acte de foi, se trouvent habituellement

des motifs, soit précis, soit pour la plupart inconscients, qui agissent sur la

direction, affirmative ou négative, de la foi. (Note de l'auteur.)



480 PAUL GRÜNER

IV. Sur la confirmation des susdites lois, constamment
reproduite, toujours renouvelée au travers des siècles.

Il faut particulièrement insister sur ce dernier point. Il
est le seul en effet, qui, transmuant notre foi dans les lois
de la nature en général, et dans la loi de causalité en
particulier, en un savoir d'une indubitable certitude, risque de

nous jeter dans l'illusion. Lorsqu'une loi de la nature, qui,
au début, était seulement objet de foi, s'est manifestée

comme juste aux expérimentations les plus pénétrantes, et
s'est ainsi élevée à la dignité de « loi » mille fois éprouvée,
l'illusion nous prend de tenir avec elle une part de notre
savoir aussi ferme, aussi sûre, que laquelle que ce soit de

nos sensations. Mais la garantie indubitable, absolue, ne
nous en manque pas moins entièrement.

Il appert de là à quel degré varient la certitude et la
valeur de ce domaine du savoir. Certitude et valeur dépendent
au plus haut point de la solidité des sanctions présentées.
Aussi est-ce avec raison que l'on distingue entre les faits, les

théories, et les hypothèses, quand bien même il est le plus
souvent difficile de tracer entre ces trois catégories de

valeurs une ligne précise de démarcation.
Ainsi, des apparitions qui, dans des circonstances

innombrables, ont toujours été confirmées (tels le coucher du
soleil, la chute des corps pesants, ou les éclipses), sont
caractérisées d'un mot comme des faits, et cela quand bien
même l'acte de foi, pénétrant dans l'avenir, n'en est point
absent. Mais aussitôt que des notions plus générales s'ajoutent

aux observations, — par exemple, lorsque des faits que
nous venons de rappeler se déduit une loi générale de la
gravitation, ou lorsque, de certaines constatations des sciences

naturelles, on abstrait un principe d'évolution qui doit tout
régir, nous signalons l'apparition d'une théorie, et nous
devons nous souvenir que la théorie la plus solidement établie
peut être entièrement bouleversée d'un jour à l'autre. C'est

dire que beaucoup de circonspection est nécessaire, si l'on
veut tirer de travaux de ce genre des conclusions dignes
d'estime. Quand aux innombrables hypothèses qui jouent un



CROIRE ET SAVOIR

rôle important dans la science, mais qui, pures présomptions,
n'ont pas le moindre titre à être généralement acceptées, la
seule attitude qui convienne à leur égard, c'est la réserve la

plus complète et la plus résolue.

Avec cette conception des divers degrés du savoir, la
vieille redite d'une opposition entre la foi et la science, doit,
une fois pour toutes, prendre fin. La foi et la science ne

peuvent jamais se contredire ; elles ne peuvent que se

compléter.

Le seul vrai savoir, le savoir subjectif est si catégorique,
si despotique, qu'il ne laisse aucune place à la foi. Mais le
savoir ne donne pas une connaissance fructueuse sans la foi.
La science progressive a besoin de principes fermes pour la

conduire, elle tend à un but placé devant elle. Or, principes
et but ne peuvent être obtenus que par la foi.

Science et foi ne sauraient entrer vraiment en conflit; mais
oui bien, en revanche, foi et foi.

Une vue de la foi peut en contredire une autre, une
conception du monde peut se poser comme antagoniste d'une
conception différente. Ce combat dure depuis qu'il y a des

hommes, et il ne cessera pas, aussi longtemps qu'il y aura
sur la terre des esprits bornés comme les nôtres.

Lorsqu'en 1633, Galilée dut abjurer devant l'inquisition
son enseignement sur le mouvement de la terre autour du
soleil, on assure qu'il s'écria : E pur si muove Ce n'était pas
l'expression de son savoir, car ses opposants étaient fort
bien instruits de la justesse de ses découvertes. C'était le cri
de la foi profonde, qui ne veut pas livrer sa persuasion, et

qui est prête à marcher pour elle au martyre.
Non Dans toutes les querelles entre la science et la foi,

jadis tranchées par l'autorité de l'Eglise, et aujourd'hui
décidées, avec un autoritarisme de même acabit, par de soi-disant

représentants de la science, ce n'est pas le croire ou le
savoir qui sont en jeu : la bataille se livre entre des systèmes
différents de croyances.

THÉOL. ET PHIL. 1909 31



482 PAUL GRÜNER

La foi du matérialiste à l'univers tout matière, la foi du
moniste à l'unité substantielle de toutes choses régie par la
fatalité, la foi du déiste à un Etre, origine de tous les êtres,
la foi du chrétien en un Dieu personnel et vivant qui s'est
révélé en Jésus-Christ, toutes ces conceptions diverses sont
œuvre de foi, et elles ne sont pas plus les unes que les autres
en opposition avec la science sobre et calme. Ils sont
malheureusement nombreux, les matérialistes et les monistes
de notre temps, qui, usurpant, avec une impudence égale
à leur superficialité, le titre et la fonction de représentants
de la science, oublient que leurs dogmes n'ont aucun droit
quelconque de prééminence sur les autres dogmes, que
ceux-ci soient philosophiques ou religieux.

Mais nous entendons l'objection :

« A quoi servent ces distinctions et ces explications Si

notre savoir ne nous fournit pas les moyens de choisir avec
certitude entre les diverses conceptions du monde ou de la

vie, où trouverons-nous le chemin pour sortir du labyrinthe
des systèmes qui s'entrechoquent, ou même s'entredétrui-
sent? Notre âme soupire après la vérité ; elle en a soif. Cette

vérité, où donc est-elle? »

A cet appel, l'homme moderne a sa réponse prête dans un
mot : Agnosticisme

L'agnotisque a reconnu que le soi-disant savoir, glorifié
sur tous les tons, n'est proprement qu'une foi; mais, pour ne

pas céder au péril de se laisser séduire par des dogmes er-
ronnés, il s'écrie d'un air détaché : « Seul ce que je sais est
sûr ; toutes les questions relatives à la foi sont vouées à

l'incertitude de la première à la dernière... Or, ce que je sais,
ce sont mes expériences. Comment l'univers est-il constitué
en soi Tout le monde l'ignore Les lois de la nature trônent-
elles, sommet mystérieux de l'Existence, plus haut que les

faits qui en constituent le cours? Mystère. Ma vie n'est-elle
qu'une ronde d'atomes, ou une essence spirituelle y agit-elle?
Mystère encore. Un Dieu personnel conduit-il l'univers, ou



CROIRE ET SAVOIR 483

l'univers est-il livré à un aveugle Hasard? Mystère toujours.
Partout, je vois des opinions, des croyances. Le matérialiste
a sa foi ; le chrétien en a une autre. Les croyances sont
également vraies, ou pareillement fausses. Quant à moi, laissant
les problèmes insondables, je m'en tiens uniquement à mon
savoir... Je suis un agnostique! »

Si cette attitude brille par sa modestie, elle n'en accuse pas
moins un point de vue absolument faux.

La vie, qui nous entraîne contre notre volonté dans son

tourbillon, exige de nous des décisions constamment renouvelées.

Nous devons agir, et toujours de nouveau ; or, pour
agir, il nous faut des principes qui nous conduisent, il nous
faut des convictions précises. Nous devons croire que notre
activité aura les résultats que nous souhaitons.

Si l'agnostique ne sait pas se décider sur ce point, s'il reste

en suspens quant à la solidité des lois de la nature, qu'il soit
conséquent Il fait mieux de ne pas monter en chemin de

fer, car il ignore si la vapeur ne perdra pas tout à coup ses

propriétés L Du moment où il dédaigne de s'enquérir s'il y a

une vie future, il doit organiser la vie présente de la façon
la plus confortable, et être dans la pratique un matérialiste.
S'il laisse irrésolue la question de l'existence d'un Dieu
vivant, il n'a pas à s'inquiéter de ce Dieu : il sera simplement
un athée déguisé.

Non, non Nous pouvons être agnostique en théorie (et
restreint à cela l'agnosticisme est recommandable) ; en mille
questions qui ne nous intéressent pas personnellement, nous

pouvons dire: «Je ne sais pas; je reste dans l'indécision.»
Mais partout où un problème pénètre profond dans notre vie,
nous devons nous décider, et le faire conformément â la
persuasion qui jaillit de nos profondeurs dernières.

Qu'est-ce qui est vérité Ce n'est pas en agnostique que

1 L'auteur semble trop identifier l'agnosticisme, attitude (fort ancienne, dotée

d'un nom moderne) vis-à-vis des problèmes métaphysiques (origine, essence, but
de ce qui est) et le scepticisme radical quant au témoignage des sens, gageure
insensée et jamais tenue en fait, dont certaines pages de l'histoire de la philosophie

conservent le souvenir. (Note du traducteur.)



484 PAUL GRÜNER

l'on doit aborder cette question. Qui la répète en haussant les

épaules, entre, selon nous, dans la société de cet agnostique
bien connu, Pilate, qui, pour avoir dédaigné la vérité, donna
les mains au meurtre juridique le plus effroyable de l'histoire
universelle.

Qu'est-ce qui est vérité? Cette questionne s'aborde pas
davantage, en prétendant à un examen soi-disant libre d'idées

préconçues. Un tel examen, indépendant de toute présupposition

quelconque, n'existe pas, est une chimère. Notre
manière de penser est conditionnée toute entière par des intuitions

souvent inconscientes, qui se sont déposées au fond de

notre être. Et ce sont justement ceux qui ont constamment
à la bouche le grand mot « d'indépendance absolue », qui
sont souvent les moins capables de juger sans parti pris.
Pour l'homme moderne, en effet, l'indépendance du jugement
implique qu'aucune action transcendante ne peut être
démontrée dans notre vie. Reconnaître la possibilité d'un
miracle, ou l'existence d'une révélation divine, cela doit, selon

lui, s'appeler « être esclave de préjugés... » Comment s'étonner,

si l'emploi de pareilles méthodes dans la recherche de

la vérité aboutit à l'affirmation que jamais un miracle n'est
arrivé, que jamais il n'y eut de révélation divine. — Ainsi,
par exemple, la théologie « libre de préjugés» accepte bien
la mort de Jésus sur la croix comme un fait historique assez

croyable.... Après tout, pourquoi pas? N'y a-t-il pas eu des

martyrs dans tous les temps? — Mais quant à la résurrection
corporelle de Jésus, en faveur de laquelle les documents, les
faits historiques, apportent peut-être des preuves bien plus
déterminantes encore1, l'investigation «libre» de notre temps ne
lui accorde naturellement aucune attention. Comment la
résurrection serait-elle autre chose qu'une chimère, puisqu'elle
suppose la foi à un miracle notoire? Un certain Paul a bien,

1 Ceci paraît trop absolu. La résurrection de Jésus n'est pas mieux prouvée que
la mort de Jésus, — qu'elle suppose. Mais il est certain qu'elle est appuyée sur un

témoignage tel que l'on a pu dire « qu'il n'en est point de plus solide ; » il est

sûr que, sans elle, l'Eglise chrétienne apparaissant comme un effet sans cause,
le tissu de l'histoire est déchiré. (Note du traducteur.)



CROIRE ET SAVOIR 485

il est vrai, parlé à son sujet d'environ cinq cents témoins

oculaires, mais cela ne démontre évidemment rien. Et quand
bien même le témoignage de Paul serait absolument vrai, il
n'en faudrait tirer qu'une chose : à savoir que ces cinq cents

simples d'esprit méritent la compassion pour leur aveuglement,

tout juste comme les trois cents paysans, qui, attestant

la chute des aérolithes de Juillac, furent les objets de la
commisération profonde des savants de l'Académie de Paris 1

Soyons assez honnêtes pour confesser que, dans la
recherche des plus graves problèmes, l'homme qui pense ne

peut jamais être entièrement libre dans son jugement. Que

ce soit du point de vue de l'athée ou d'un autre, il doit partir
d'un point de vue précis. Et ce n'est que lorsqu'il possède un
point fixe, bien établi en lui par la foi, qu'il est capable de

chercher à résoudre les questions que lui posent la science

ou la vie.

Il peut sembler qu'avec de pareilles assertions, nous

soyons condamnés à tourner sans espoir dans un cercle
vicieux. Le savoir a besoin de la foi, mais la foi aussi a besoin
du savoir. Nous devons nous décider librement pour un
ensemble d'affirmations, et pourtant il semble qu'il ne soit pas
possible de choisir sa croyance avec indépendance. Où donc
est le chemin conduisant hors de ce labyrinthe?

Nos débats précédents l'ont ouvert.
Notre point de départ fut et demeure dans le savoir

subjectif, dans le savoir vrai, au sens absolu du mot. La
confiance qui en résulte, et qui devient une persuasion intérieure
que rien ne peut détruire, fut et demeure la condition
indispensable pour chaque progrès dans la connaissance de la
vérité.

De même que, dans le domaine des sciences naturelles, la
certitude de nos expériences sensibles est le fondement
absolu de l'édification de ces sciences, la foi aux lois de la
nature en étant la condition nécessaire, ainsi dans tous les

problèmes relatifs à la conception générale du monde, ce que



4«6 PAUL GRÜNER

nous savons sûrement (das Wissen) doit être le fondement
de toute connaissance, la foi établie sur ce fondement en
étant le moyen.

Il est vrai, ici entre en ligne de compte une autre face,
très différente, mais tout aussi réelle de notre savoir : l'observation,

la perception intérieure, le monde de nos pensées et
de nos sentiments, le monde des impulsions de notre volonté
et de nos actions.

Les expériences de cette nature seraient-elles par hasard
d'ordre inférieur ou subordonné? Un mouvement de haine
qui fait tressaillir tout mon être, est-il moins réel que le
spectacle d'un coucher de soleil Un mensonge voulu et
accompli est-il moins effectif que l'impression de la froidure
aux jours de l'hiver? Les notions d'avarice, d'orgueil, de

dissimulation, d'amour, sont-elles moins importantes que celles
de force, de lumière ou de chaleur? Ici apparaît ce côté du
savoir, qui peut nous conduire avec autant de force que de

simplicité à un point fixe et solide, bien que tout intérieur,
pour notre foi.

Et si maintenant l'on reprend la question déjà posée :

Qu'est-ce qui est vérité la seule réponse que je connaisse
est celle qui fut donnée il y a près de dix-neuf cent ans :

« Quiconque est de la vérité entend ma voix. »

N'est-ce pas suffisamment lumineux? Etre de la vérité
Cette condition étant remplie, notre foi distingue la voix de

la vérité.
La question de science devient une question de conscience.
N'en est-il pas ainsi dans tous les domaines de la vie?

Lorsqu'un naturaliste fait une expérience, et que le résultat
se produit autre qu'il ne l'attendait, doit-il le torturer,
le soumettre à des interprétations forcées, jusqu'à ce qu'il
lui ait fait dire ce qu'il souhaite? Croyez-vous que ces

pratiques déloyales fissent progresser la connaissance de la
nature? — Supposez qu'un historien, ayant trouvé un document

antique par lequel certaines de ses idées favorites sont
renversées, le déchire avec colère et le jette au feu.... L'histoire

lui sera-t-elle redevable d'une représentation plus vraie



CROIRE ET SAVOIR 487

du passé?— Ou enfin, si un ingénieur appelé à bâtir un
pont, ne lui donne, par amour du gain, qu'une force
insuffisante de résistance, sera-t-il loisible de le mettre au nombre
des pionniers du progrès humain?

Etre sincère vis-à-vis de soi-même, « être » dans « la
vérité: » telle est la condition indispensable pour réaliser des

progrès dignes de ce nom, et cela dans tous les

domaines, au travers de la vie journalière comme dans le

champ de la science. Le manque de droiture compromet à

lui seul nos richesses spirituelles les meilleures. Ce critérium

ne doit être douteux pour personne. Et si l'on objecte

que nos pensées les plus profondes, que les motifs les plus
intimes présidant à nos actions ne nous sont souvent
qu'imparfaitement connus ; si l'on dit que nous ne sommes pas

toujours en état de juger avec certitude si nous avons été

droits, ou si nous avons failli à cet égard, nous répondons que
chacun doit être son propre juge. Comme tout savoir digne
de ce nom est subjectif, l'état intérieur, qui s'exprime d'un
mot: «être dans la vérité, » dépend de nous. Mais il n'est de

ce fait nullement condamné à demeurer obscur ou vague
Voulez-vous trouver la route qui conduit à la vérité? Sortez

du tumulte de la vie. Prenez du temps pour réfléchir à

ce qui constitue votre certitude intérieure. Laissez votre vie
passée se dérouler sous le regard de votre conscience. Mettez

au jour sans ménagement tout ce qu'il y a en elle d'hypocrisie,

de dissimulation, de duplicité, de fraude, en n'ayant
ni trêve ni repos jusqu'à ce que vous soyez au clair avec
vous-même, jusqu'à ce que vous puissiez vous dire: « Je suis
de la vérité »

Alors, mais alors seulement, regardez en arrière dans votre
existence, et abordez les problèmes de la science et de la foi.
Vous serez en état d'étudier avec indépendance les questions
qui s'offriront à vous. Si vous êtes, au tréfond de votre vie,
dans la vérité, vous saurez reconnaître partout au milieu des
voix contraires la voix de la Vérité.



PAUL GRÜNER

**
Mais la sentence que nous avons citée va plus loin

encore. « Quiconque est de la vérité, dit-elle, entend ma
voix. » Ma voix, la voix de Jésus-Christ. Elle déclare sans

équivoque possible, que la recherche de la vérité n'atteint
vraiment son but que par la foi en Christ.

Est-ce bien vrai? Ne serait-il pas possible d'être dans la
vérité en se détournant de Christ? Une foule de personnes,
sans reproche au point de vue moral, ne sont-elles pas, au
vu et au su de tous, étrangères à la foi chrétienne?

Oui, sans doute, et nous n'avons pas ici mission de juger
ou de condamner. Nous laissons aux personnes en cause le
soin de décider si elles sont vraiment sincères, nous remettons

à Dieu le soin d'ouvrir, au cours de leur développement
futur, leurs yeux à l'égard du Christ. Nous n'oublions pas
qu'un tissu de mensonges enveloppe l'esprit de l'homme
moderne, et tellement même qu'il a souvent beaucoup de peine,
en sortant de cette confusion, à trouver le chemin qui conduit

à Jésus. Mais si nous considérons dans leur ensemble les
fruits que produit et mûrit une culture anti-chrétienne, nous
n'avons guère de peine à nous décider.

Pourquoi la balle meurtrière brise-t-elle si souvent les
vies qui n'ont point d'espérance, et cela non point seulement

parmi les malades, les malheureux, les pauvres, ou les
faibles d'esprit, mais aussi parmi ceux qui sont en santé, parmi
les riches, et même hélas! dans l'élite intellectuelle de notre
génération? Cela ne manifeste-t-il pas, qu'en dépit de toutes
les connaissances scientifiques, l'esprit de l'homme ne
discerne partout qu'une vanité sans fond, lorsqu'il a passé avec
dédain à côté du message de Jésus-Christ?

D'où enfin le monisme et le déterminisme tireront-ils le

principe qu'ils n'ont pas, et qu'il leur faudrait, pour régler
la vie?— Des combats violents se livrent aujourd'hui au

sujet des lois à tracer pour édifier une saine moralité, ils
se terminent invariablement par un fiasco. Et nous n'avons

pas besoin de penser ici à la littérature obscène, ni même



CROIRE ET SAVOIR 489

aux œuvres, soi-disant meilleures, qui semblent se complaire
dans la peinture des égarements moraux. Non. Il suffit de

prendre en main des ouvrages scientifiques, à prétentions
fort sérieuses (La Question sexuelle, de Forel, par exemple),

pour savoir où la campagne entreprise et poursuivie en

faveur d'une morale « indépendante, » doit nous conduire en
fin de compte. N'est-ce pas à la proclamation de principes,
qui, si le peuple les mettait jamais en pratique avec exactitude

et fidélité, auraient vite conduit le genre humain à la
ruine?

Certes, on ne peut songer sans douleur aux milliers de

victimes que les théories de ce genre ont faites et feront
encore. Mais une consolation demeure. La culture athée se

creuse sa propre fosse; elle y tombera certainement. La

parole antique de Paul s'accomplira une fois de plus, comme
elle le fit au temps des Césars: «Ceux qui, ayant conscience
de Dieu, ne lui ont pas donné gloire, ni rendu grâces comme
à leur Dieu, se sont perdus dans des raisonnements sans

valeur.... C'est pourquoi Dieu les a livrés à toutes les
passions de leur cœur, et à une impureté telle qu'eux-mêmes
ils déshonorent leur corps. »

Mais pourquoi la foi en Christ doit-elle seule être considérée

comme la Vérité? Une religion supérieure, toute
moderne, ne pourrait-elle pas remplacer le Christianisme
vieilli?

Je demande, moi : Pourquoi le Christianisme doit-il être
considéré comme vieilli et suranné Est-ce parce qu'il
repose sur une tradition historique?... Si Dieu a voulu se

révéler aux hommes de façon triomphante, il ne peut pourtant
pas le reproduire d'année en année Cette révélation,
accomplie parfaitement une fois pour toutes, suffit. — Non, le
Christianisme n'est pas vieilli, mais il s'appuie sur un événement

vieux de près de dix-neuf siècles. La réalité de la vie
de Christ, sa mort en croix, sa résurrection, sont le roc
inébranlable, contre lequel les vagues des systèmes divers



490 PAUL GRÜNER

peuvent s'élancer en mugissant de temps à autre. Elles ne
le renverseront pas. Inébranlable, le Christianisme défie les

siècles
Placé sur ces réalités, le chrétien bâtit l'édifice de sa foi.

Cette foi peut se mesurer sans crainte avec les systèmes du
monisme et du matérialisme.

Le chrétien croit à un Dieu vivant et personnel, qui n'a

pas seulement créé le monde, mais qui soutient et conserve
tout ce qui est et tout ce qui vit. Il se réjouit des découvertes

scientifiques ; s'il est naturaliste, il croit comme ses

confrères à la loi de causalité et aux lois de la nature. Mais

il ne voit dans ces lois que l'expression d'une volonté
absolument bonne, qui a établi un Ordre universel, qui est elle-
même la cause dernière de tout l'enchaînement des causes
secondes. Et puisque les lois de la nature ne constituent pas

un organisme rigide, mais des manifestations de la volonté
divine, il sait que le Maître de toutes choses peut modifier
les lois dites « naturelles », par d'autres lois d'ordre supérieur.

Ainsi, le chrétien ne trouve rien qui soit contre
nature à ce que les lois de la nature, que l'homme à courte vue
ne connaît encore que fort peu, semblent parfois abrogées,
la majesté divine apparaissant en pleine lumière dans les

faits que nous appelons des miracles. Il peut dès lors exprimer

toutes ses pensées à son Dieu comme à son Père, et

mettre devant lui, dans une humble prière, ses désirs même

les moins importants. Notre Dieu est assez grand pour
prendre intérêt aux plus petites choses, en exauçant les

prières de ses enfants. Et pour la même raison, le chrétien
croit aux révélations divines dans l'histoire du monde,
gardant sa foi à la Parole de Dieu dans la Bible, sans que rien
parvienne à l'ébranler.

Mais une dernière question se pose encore.
Comment devons-nous, nous, hommes modernes, aborder

les faits historiques qui se donnent pour le fondement du
Christianisme?



CROIRE ET SAVOIR 491

En laissant agir en nous la voix puissante qui descend de

la croix et sort du tombeau vide, la voix qui retentit au
temps présent plus que jamais comme la Vérité

Si nous restons fidèles au principe qui nous a conduits, si

nous voulons dans notre recherche de la vérité, être avant
tout dans la vérité; si, tout ayant fait silence autour de

nous, nous nous recueillons dans les profondeurs dernières
de notre conscience et de notre cœur, nous n'échapperons
pas à un frémissement d'horreur. Même dans les plus nobles

âmes, des abîmes d'égoïsme, de passions mauvaises, de
perdition se dévoileront à nous, et ces abîmes, de l'heure où

nous les aurons vus, nous ne les pourrons plus ignorer!
Mais avec cela notre âme n'est pas satisfaite. Nous pouvons

imposer silence à la voix qui a une fois éclaté dans notre
conscience, nous pouvons l'oublier même; —l'anéantir
jamais. Et si notre effort vers la vérité est sérieux, s'il est saint,
comme il doit l'être, s'il s'accomplit en « étant dans la Véj
rite,» nous appellerons avec ardeur ce qui doit nous délivrer
de notre misère, et nous comprendrons en un instant ce que
nous déclare la croix de Christ. Alors, s'opérera la grande
transformation intérieure qu'un mot résume : Passer de la
connaissance de notre péché, à la foi au Rédempteur vivant
à toujours. Et dans le cliquetis des opinions qui s'entre-
heurtent, nous pourrons nous écrier, consolés et paisibles:

« La victoire qui triomphe du monde, c'est notre foi. »


	Croire et savoir

