Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1909)

Heft: 5

Artikel: Société vaudoise de théologie : rapport sur I'exercice de 1907-1909
Autor: Bergier, R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379860

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379860
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE

Rapport sur I’exercice de 1907-1909 *

PAR

R. BERGIER

pasteur,

président sortant de charge

Messieurs et chers collégues,

Semblable & ces hérauts d’armes qui ouvrent la lice aux
combattants, mais qui n’ont ni la force ni I’envie de manier
eux-mémes la lance, votre président s’est borné jusqu’ici a
introduire les conférenciers et & ouvrir un entretien sur
leurs travaux. La tradition veut cependant qu’avant de sortir
de charge, il descende une fois au moins dans la lice, non
pour combatire avec ses propres armes, mais pour rassem-
bler celles des combattants afin d’ériger un trophée ou
plutot (soyons modestes!) de disposer une panoplie avec le
produit de son butin. Je viens donc, messieurs, de parcourir
le champ clos ol la Société de théologie se livre & ses jolites
pacifiques : j’ai relu les proces-verbaux des séances tenues
dans ces deux derniéres années. J'y ai fait une ample mois-
son de remarques, d’idées, de renseignementis divers. Au
moment de lier ma gerbe, je sens ma faiblesse et j’éprouve
le besoin de m’excuser d’avance aupres de vous. Pour donner
une idée exacte de la marche de notre Société dans le dernier

1 Rapport présenté a la séance du 28 juin 1909.



BOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 403

exercice, pour extraire I’essence, la quintessence méme des
travaux entendus, pour noter les préoccupations, les ten-
dances, les grands courants divers et parfois contraires qui
se manifestent & I’heure actuelle dans le domaine de la
pensée religieuse, il faudrait une intelligence plus ouverte,
un esprit plus lucide, une plume plus alerte....

La charge du président de la Société de théologie etit été
trop lourde pour mes faibles épaules, si je n’avais trouvé
beaucoup de bienveillance auprés de vous tous, messieurs,
et particuliérement auprés de mes collegues du bureau.
Dans la séance du 24 juin 1907, vous aviez composé ce
bureau de MM. Daniel Jordan, Fernand Barth, Armand de
Mestral et Aimé Chavan. M. Chavan n’a pas pu accepter sa
nomination. Dans la séance sulivante vous 'avez remplacé par
M. Louis Favez, pasteur & Leysin, qui pendant de longues
années a rédigé déja les procés-verbaux de notre Société et
dont vous connaissiez 'inépuisable devouement allié & Part
d’écrire des comptes-rendus complets avec une minutieuse
exactitude. Notre bureau fut donc définitivement constitué
comme suit : Vice-président M. Daniel Jordan, caissier M.
Fernand Barth, 1er et 2¢ secrétaires MM. Armand de Mestral
et Louis Favez.

Les questions administratives ont joué dans cet exercice
un roéle relativement considérable et retenu souvent l'atten-
tion de votre bureau : Nos séances doivent-elles étre rendues
publiques ou faut-il n’y admettre que des personnes intro-
duites par un membre ? Longtemps on avait maintenu, au
bas des cartes de convocation, I’avis conforme & nos statuts,
que « les personnes étrangeres » qui désirent assister & une
séance, doivent se faire introduire par un membre. On a
fait observation que la formule était peu aimable. En atten-
dant une décision de la Société, nous l'avions modifiée, adres-
sant aux personnes qui s’intéressent a la théologie, une cor-
diale invitation & assister & nos séances. La revision de nos
statuts et réglements fut mise & I'ordre du jour de la séance
du 25 mai 1908, mais aprés un débat assez vif, I'articie IV de
nos statuts que nous proposions de modifier, fut maintenu



404 R. BERGIER

sans changements. Nos séances ne sont donc pas publiques.
Pour nous conformer a cette décision, nous avons renoncé
a linvitation cordiale sur nos cartes de convocation. Toute-
fois nous avons continué a faire annoncer les séances dans
les journaux.

Autre question connexe & celle de la publicité des séances :
Les dames peuvent-elles y étre introduites? Nos statuts n’en
parlent pas, mais une décision de séance, inscrite au proces-
verbal, les exclut absolument. Faui-il revenir sur cette deé-
cision ? Jusqu’ici et & plusieurs reprises, la majorité s’y est
refusée. La question cependant n’est pas résolue. Renvoyée
une fois de plus au comité, nous allons la reprendre tout &
I’heure. Espérons, quelle que soit la résolution prise, que
celle-ci sera enfin considérée comme définitive et que cette
question ne viendra plus encombrer & l'avenir nos ordres
du jour.

Une modification ou plutét une adjonction & nos regle-
ments s’est faite sans opposition. Il s’agissait d’ailleurs de
sanctionner par un article nouveau le mode de faire habituel
pour la nomination du bureau. On a donc intercalé dans le
reglement un chapitre II nouveau, intitulé Du bureau et
rédigé comme suit :

Art. 3. Le président est nommé a la majorité des membres
présents; si le premier tour ne donne pas de résultat, le
second tour a lieu a la majorité relative.

Art. 4. Les quatre autres membres du bureau sont nom-
més au scrutin de liste & la majorité des membres présents;
si le premier tour ne donne pas de résultat complet, le
second tour a lieu & la majorité relative. Les quatre mem-
bres se répartissent les charges conformément & I'article 111
des statuts.

Le chapitre II du réglement ancien est devenu le cha-
pitre III et reste sans modification.

Dans son rapport, mon prédécesseur faisait déja allusion
4 I’éventualité d’un changement de local. C’est aujourd’hui
un fait accompli. La Société de théologie a transporté ses
pénates du modeste local de I’'Union chrétienne dans la salle



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 4(C5

des sociétés savantes du somptueux palais de Rumine. Ce
n’est pas sans une certaine mélancolie que.nous avons quitté
immeuble du Pré-du-Marché qui pendant pres de quinze
ans a été le siége de notre société. Nous étions heureux du
lien qui nous unissait, en tant que locataires, & ’'Union chré-
tienne des jeunes gens. Nous avons trouvé dans la salle
Tissot un local aussi confortable qu’élégant, peut-étre un
peu spacieux pour nous. Le département de DIInstruction
publique ’a mis gracieusement & notre disposition, sans
location. Nous lui en exprimons ici notre vive gratitude.
Siegeant maintenant dans un local officiel, nous avons en
quelque sorte pris rang ainsi au milieu des autres sociétés
savantes de notre canton. Puissions-nous en effet mériter de
plus en plus le titre de société savante, tout en conciliant
toujours la science et la piétél

La Société de théologie aura ’honneur de participer offi-
ciellement, la semaine prochaine, aux festivités solennelles
que nos voisins de Genéve organisent en I’honneur de
Calvin. Nous avons recu deux invitations: I’'une de 1I’Univer-
sité de Geneve, 'autre de I’Association du monument inter-
national de la Réformation. M. le professeur Henri Vuilleu-
mier a bien voulu consentir & étre notre délégué, ce dont
nous sommes trés heureux.

A la fin du dernier exercice, la Société de théologie comp-
tait 105 membres. Dans la séance du 28 octobre 1907, ol
nous avions admis 5 candidats, nous atteignions, pour la pre-
miére fois, le chiffre de 110. Nous n’y sommes pas restés
longtemps : des pertes se sont produites des lors par déces
et par démissions; a ce jour, notre effectif est de 103 mem-
bres.

Cing de nos collegues ont été rappelés aupres de Dieu. En
automne 1907, & quelques mois de distance, ce furent Henri
Gagnebin et Alexis De Loés, repris en pleine activité. Tous
deux faisaient partie de notre société depuis quelques an-
nées. Henri Gagnebin a servi des églises diverses dans des
pays divers. Aprés quelques années de ministére & Moétiers
Vully) et & Moutier (Jura bernois) au service de I’Eglise na-



406 R. BERGIER

tionale, il avait été pasteur en Belgique, puis, par convic-
tion, il s’était rattaché a I’Eglise libre, qui lui confia un mi-
nistére & Bienne d’abord, ensuite a Lausanne. La carriére
d’Alexis De Loés, plus uniforme, s’est écoulée toute entiere
dans le canton de Vaud, au service de I'Eglise nationale.
Apreés un ministére de vingt-cinq années a Lausanne, on
lui avait confié la chaire de théologie pratique & I’Univer-
sité et il est mort recteur de I’Université. Extérieure-
ment la carriére de ces deux hommes apparait donc bien
différente. Leurs dons, leurs caracteéres, leurs idées peut-étre
I’étaient aussi. Tous deux étaient éloquents, mais chacun &
sa maniere. Gagnebin, c’était le tribun populaire qui em-
portait les ames sur les ailes de sa parole. Chez De Loés,
le verbe était sans éclat et pourtant sa parole avait quelque
chose d’intime, de pénétrant et d’enveloppant. Par dessus
toutes ces différences extérieures, un méme esprit animait
ces deux hommes, esprit de consécration au Maitre et de
fidélité & son service. Tous deux furent des hommes d’ac-
tion, leurs préoccupations étaient plutdt tournées du coté
des choses pratiques ; ils ne dédaignaient cependant ni
I’étude, ni la haute culture. Ce furent pour eux des moyens
qui, alliés a la piété, rendirent leur influence plus profonde
et plus efficace. Aussi leur action s’est-elle fait sentir bien
au dela des limites de leurs églises particuliéres. A tous
ceux qui les ont approchés, ils ont laissé I'impression bien-
faisante de vaillants serviteurs de Jésus-Christ.

Georges Gorgerat a été repris trop tot pour avoir pu
donner toute sa mesure. Ceux qui 'ont connu d’un peu prés
rendent témoignage & son bon cceur rempli de sympathie
pour les souffrants et les petits, ainsi qu’a sa brillante intel-
ligence. Il aimait la lecture, sa mémoire remarquable était
meublée de connaissances trés étendues. Déja il avait ap-
porteé & la Société de théologie deux intéressants mémoires.
Il en préparait un troisiéme quand la mort est venue.

M. César Curchod, décédé en juin 1908, faisait partie de la
Société de théologie dés l'origine, en 1875, et fut membre
de son premier comité Aprés un fidele ministére de plus de



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 407

quarante ans dans I’Eglise nationale, dont trente-trois ans &
Morges, il avait pris une retraite bien méritée, mais il conti-
nuait & s’intéresser 4 de nombreuses ceuvres de bienfaisance.
C’était un homme pacifique, universellement aimé pour sa
bienveillance et sa grande bonté. On peut rendre le méme
hommage & M. Charles Schreeder, ancien pasteur & Francfort
sur le Mein et & Vevey, décédé & Lausanne en avril 1909. I1
faisait partie de notre société depuis 1876. M. Schrceder
était le gendre de Louis Bonnet. Il présida pendant plus de
vingt ans, avec une grande distinction, la Commission des
études de la Faculté libre de théologie.

Outre les cing décés que nous venons d’énumérer, notre
societé a perdu par démission cing de ses membres, entre
autres MM. Louis Barblan, pasteur & Rances, et Louis Girar-
det, pasteur a Yverdon, qui motivent leur détermination par
I’éloignement ou ils se trouvent de Lausanne et I’'impossibi-
lité de suivre réguliérement les séances, et M. Jean Favre,
ancien pasteur & Vevey, qui se voit contraint par son état de
santé de restreindre le nombre de ses occupations.

Par contre, nous avons eu la jole d’inscrire sur la liste de
nos membres MM. Eugéne Meylan, pasteur & Morges, Aimé
Junod, pasteur & Saint-Cierges, Albert de Weiss, pasteur a
Montpreveyres, Alfred Amiguet, pasteur & Dompierre, Louis
Vuilleumier, candidat en théologie, & Lausanne, Gustave
Naymarck, pasteur a4 Rovray, Henri Subilia, pasteur & Biére,
et Auguste Rivier, ancien pasteur, & Lausanne.

Au cours de l'exercice 1907 & 1909, la Société de théologie
a tenu 19 séances (en comptant celle d’aujourd’hui), c’est un
maximum qui a été rarement atteint. Jamais nous n’avons
été obligés de supprimer ou de renvoyer une séance faute de
travaux. Grace a Iobligeance des membres de la Société,
nous avons toujours eu du pain sur la planche et il reste
encore quelques travaux inscrits dont il faut renvoyer la
lecture au prochain exercice.

Quand on examine la liste des travaux preésentes, on est
frappé de I'étendue de I’horizon qu’ils ont fait parcourir a
nos théologiens. Nos études vont en effet de la littérature



408 R. BERGIER

cunéiforme a Tolstoi, le grand écrivain slave des temps mo-
~dernes, de Platon & Mme Eddy, mais c¢’est comme de juste &
des travaux de theéologie biblique ou de dogmatique que
nous avons consacré le plus grand nombre de séances.

A la séance d’été, qui s’est tenue & Chexbres le 30 septem-
bre 1908, M. le professeur James Barrelet a bien voulu nous
lire un travail intitulé: La question de U'Ancien Testament a
Uheure actuelle. Une fois sortis de la Faculté de théologie, la
plupart des pasteurs ont bien de la peine & se tenir au cou-
rant des travaux modernes de la critique biblique de I’An-
cien Testament. [’étude de M. Barrelet a été utile & un grand
nombre. Celui-ci a rappelé comment Wellhausen, appliquant
a I’histoire d’Israél la grande loi de I’évolution, fait des pro-
phétes les véritables créateurs de la législation hébraique.
Sous leur puissante influence, les Hébreux se sont peu a peu
dégagés de l'influence délétere de la religion cananéenne.
A leur école, ils se sont élevés & la notion d’un Dieu unique,
vivant, saint et moral. Les disciples de Wellhausen ont con-
tinué 'ceuvre du maitre, mais dans des directions diverses.
A T’heure actuelle les uns admettent encore, dans 1’évolution
religieuse du peuple Juif sous l'influence prépondérante des
grandes personnalités des prophétes, une intervention de
Dieu, d’autres, qui forment ce qu’on appelle la gauche well-
hausennienne, en arrivent jusqu’a la théorie dite « As-
trale » de Hugo Winkler, qui ne voit plus dans les faits de
I'histoire politique et religieuse des Hébreux que la repro-
duction de révolutions sidérales. Pour ces théologiens-la,
Israél aurait subi exclusivement et d’une facon trés sensible
Iinfluence des religions naturistes de la Babylonie.

Les fouilles méthodiques, que diverses missions scientifi-
ques ont entreprises depuis quelque trente ans en Palestine,
ont donné des résultats intéressants. Ceux-ci se trouvent
malheureusement disseminés dans une foule de publications
qu’il n’est pas toujours facile de se procurer. Pour nous ini-
tier aux résultats de ces travaux, nous avons eu la bonne
fortune de trouver un guide aussi aimable que compétent en
la personne de M. le professeur Lucien Gautier, ancien pre-



SOCIETE VAUDCISE DE THEOLOGIE 409

sident de notre Société de théologie, qui habite maintenant
le canton de Genéve. Celui-ci a bien voulu revenir au milieu
de nous le 27 janvier 1908 pour nous entretenir des
Fouilles récentes en Palestine et du livre du Pére Hugues
Vincent. Le Pére Hugues Vincent, un savant frangais, a con-
densé et systématisé tous les résultats archéologiques des
diverses entreprises de fouilles. Ceux-ci sont venus confirmer,
sur plusieurs points, les hypothéses de la critique biblique.
Ainsi on croyait jadis que, lors de la conquéte de Canaan, les
Israélites avaient entierement détruit les Cananéens. Or, il
n’en est rien. Sur ce point spécial comme sur plusieurs au-
tres, les fouilles modernes viennent confirmer les théories de
Wellhausen et de ses disciples, en montrant qu’lsraélites et
Cananéens ont vécu longtemps mélangés et que ce n’est que
lentement que l'israélitisme a prévalu, non sans qu’il se soit
produit un certain mélange avec la population cananéenne.

Aprés les deux travaux que nous venons de rappeler, nous
étions bien préparés a entendre I’étude que M. Emile Golay,
pasteur, nous a présentée dans la séance du 30 novembre
1908 sur une question de détail qui a sa grande importance
pour I'histoire religieuse d’Israél: A propos du deuxiéme
commandement; Israél eut-il des images de Jéhovah? Il y a
contradiction entre I’histoire d’Israél, qui mentionne des
veaux d’or, des teraphim, le serpent d’airain et diverses ima-
ges taillées qu’adorait le peuple el le texte du Décalogue qui
interdit a Israél la possession de toute image de la divinité.
Une étude de ce deuxiéme commandement montre que, dans
sa rédaction actuelle, 1l a été complété par un commentaire
postérieur. Si Moise 'avait couvert de son prestige, elit-on
osé le modifier? Et encore, si Moise lui-méme l’'avait édicté,
comment Israél laurait-il transgressé sans remords? Dol
M. Golay conclut & 'origine plus ou moins tardive du second
commandement. A quoi I'on a objecté & 'auteur que c’est le
fait de bien des lois d’étre violées et que, de ce qu'on cons-
tate de nombreuses dérogations et violations &4 une loi, on
ne peut toujours en conclure que cette loi n’existait pas.

La litlérature cunéiforme ne rentre pas, & proprement



410 R. BERGIER

parler, dans le domaine des études théologiques. Ce fut donc
une sorte de hors-d’ceuvre qu’a bien voulu nous offrir
M. Etienne Combe, docteur de 1'Université de Paris, en ve-
nant nous lire & la séance du 22 février 1909 une savante
étude intitulée: CGoup d'eil sur la littérature cunéiforme.
M. Combe s’est attaché surtout & décrire les mceurs et les
idées des Sumériens, peuple qui a précédé les Sémites dans
la Basse Chaldée. Les citations qu’il nous a faites de quel-
ques documents liturgiques ont fourni P'occasion de remar-
ques de religions compareées et ont permis de constater que
Iinspiration religieuse de cette littérature est bien inférieure
a celle des psaumes hébreux ou méme des hymnes Védi-
ques.

Il est & noter que des travaux du genre de ceux que nous
venons d’énumérer, ne soulévent guere de discussion. Dans
I’entretien qui les a suivis, personne n’a présenté d’objec-
tions de principe. Ceux qui ont pris la parole voulaient
simplement profiter de la présence d’un spécialiste, pour
demander quelques explications complémentaires. Au sein
de la Société de théologie, on ne manifeste plus guére la
crainte que les travaux des hébraisants portent atteinte a la
foi religieuse. S’ils rejettent comme inauthentique I'un ou
lautre des faits de I'histoire sainte admis jadis, s’ils assi-
gnent & un livre une date différente de celle que la tradition
lui donnait, si méme ils rangent dans la catégorie des récits
didactiques une page qui jusqu’ici était considérée comme
de I’histoire, nul n’exprime des appréhensions pour la foi.
Dans le monde des théologiens vaudois, il semble qu’enfin
les droits de la critique de ’Ancien Testament soient entié-
rement reconnus. Nul n’y fait plus de la Bible un bloc égale-
ment inspiré dans toutes ses parties. Quand la critique bibli-
que de I’Ancien Testament est faite dans un esprit de pieux
respect pour les vieux documents de la Révélation en méme
temps qu’avec la probité et la liberté de I’historien, les théo-
logiens reconnaissent qu’elle est mise au service de la Vérité
et beaucoup seraient méme préts & confesser que I’histoire
de la Révélation de Dieu en Israél a la lumiére de la critique



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE A4

de ’Ancien Testament a gagné, encore ces derniéres années,
en intérét et en puissance d’édification.

On ne saurait recevoir encore avec la méme impassibilité
les hypothéses des exégetes concernant le Nouveau Testament.
La foi chrétienne a sa source dans la personne historique de
Jésus-Christ. Or nos évangiles sont-ils des documents histo-
riques authentiques? Jusqu’on1 va leur degré de crédibilité?
Ce sont 14 des questions bien angoissantes pour le chrétien
qui étudie les évangiles a la lumiére des découvertes des exé-
gétes et des savants! Il existe une relation étroite entre les
faits historiques et les convictions religieuses des chrétiens.
Or nous nous trouvons & ’heure actuelle dans une doulou-
reuse période d’attente, dans laquelle les croyants sont sou-
vent partagés entre les postulats de leur foi et les exigences
également légitimes de la critique.

Ces préoccupations se sont montrées & plusieurs reprises
dans nos séances a la lecture de travaux concernant le Nou-
veau Testament. Le 4 mai 1908, M. le pasteur Perriraz, au-
quel I'Université de Lausanne a accordé, il v a quelques
mois, le titre de docteur en théologie, a lu une étude fort
érudite sur le probléme synoptique depuis la critiqgue de
Baur. Avec une patience de bénédictin et une parfaite ob-
jectivité, M. Perriraz a refait I’histoire des phases succes-
sives par ou est passée la question des synoptiques depuis les
débuts de I’école de Tubingue a nos jours. A 'occasion de
ce travail on s’est demandé s’il était possible, en ’état actuel
de la critique du Nouveau Testament et de la question des
synoptiques, d’arriver 4 une certitude suffisante sur la per-
sonne historique de Jésus.

En ce qui concerne les synoptiques, on peut peut-étre faire
une réponse rassurante, mais le 4¢ Evangile? L’abbé Loisy,
on le sait, en conteste la valeur historique. Il voit dans ce
livre une tentative de conciliation entre les données du pau-
linisme et celles des synoptiques. Pour lui, c’est une sorte
d’explication idéale de la vie de Jésus, groupée autour de
ces deux idées principales: le Christ-Vie et le Christ-Lu-
miére. M, Henri Chavannes avait précéedemment déja exposé



412 R. BERGIER

les vues du célébre abbé moderniste. Dans la séance du 29
juin 1908, le méme auteur nous a donné un post scriptum o
Vétude de U'abbé Loisy sur le 4¢ évangile. M. Chavannes rap-
proche du point de vue de Loisy celui du pasteur Tomy
Fallot. Ce dernier considére le 4¢ évangile, qu’il appelle ’évan-
gile de la gloire, comme une admirable interprétation de la
vie du Sauveur. Le Christ glorifié a réellement fait retentir
dans le cceur de son disciple les paroles que saint Jean place
dans la bouche de Jésus. Ainsi les deux auteurs, le catholi-
que et le protestant, s’accordent pour voir dans le 4® évan-
gile, non une narration authentique de la vie et des paroles
du Sauveur, mais un portrait idéalisé de Celui-ci.

A défaut du 4¢ évangile, l'authenticité des paroles du
Christ rapportées par les rédacteurs des synoptiques est-elle
incontestable? C’est encore M. Henri Chavannes qui a abordé
la question, & la séance du 26 avril dernier, dans une étude
qui porte ce titre: Quelques gloses aux paroles de Jésus-
Christ. La tradition orale, source de nos évangiles, n’a-t-elle
pas introduit, dans les paroles et discours mis dans la bouche
de Jésus, des idées qui avaient cours en Palestine chez les
contemporains? Quand on lit les évangiles, on y découvre sans
peine des explications, des notes, des gloses marginales qui
ont pris place dans le texte. Celles-ci n’ont pas d’ordinaire
une grande importance. Elles se rapportent plutdt aux mots
qu’a la pensée elle-méme. Mais ce n’est pas loujours le cas.
M. Chavannes en a cité trois exemples caractéristiques et
cherché par une minutieuse et ingénieuse exégese a rétablir
les paroies originales. Il ressort en somme de I’étude méme
de M. Chavannes que s’il y a eu, c’est incontestable, de nom-
breuses interpolations et adjonctions aux paroles de Jésus
rapportées dans les synoptiques, une minutieuse exégese
permet pourtant presque toujours de remonter aux sources
originales et de débarrasser le rocher éternel des quelques
algues qui sont venues s’attacher a ses flancs au cours des
siecles. Ce fut la conclusion de M. Chavannes. Elle est en-
courageante et propre & calmer des appréhensions qui pa- .
raissaient justifiées. Apres tout, la mission de la critique est



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 413

bienfaisante pour la foi quand elle nous aide & mieux com-
prendre et a retrouver plus strement la personne historique
de Jésus-Christ.

Des préoccupations relatives aux évangiles nous passons
a I’étude de la pensée de Paul avec un travail de M. Barth
(séance du 28 octobre 1908) sur la notion paulinienne de
Udme (Yuyn). L’auteur montre les différents sens du mot Juyn
chez saint Paul. Ce mot que, pour le bien comprendre dans
le langage de Paul, il faut rapprocher du mot UBJ dans
I’Ancien Testament, peut prendre des acceptions diverses:
principe de vie, personnalité, étre conscient, étre spirituel.
Paul distingue nettement entre 1'étre psychique et I'étre
pneumatique. La résurrection n’est promise qu’aux fideéles,
c’est-a-dire aux étres qui ont acquis le mvevpa. Aprés la mort
la Juyn est en quelque sorte résorbée dans le wveupe. Son role
est fini. Au dela de la tombe il n’y aura que des mvevparixor.

Cette étude exégétique de textes de saint Paul venait en
somimne confirmer la thése chére 4 M. Petavel-Olliff, que celui-
ciavait eu 'occasion de défendre lui-méme devant nous avec
son infatigable verve et son éloquente conviction dans une
étude intitulée: Une réforme urgente dans lenseignement
évangélique. Lettre ouverte a M. le pasteur Saillens. (Séance
du 16 décembre 1907.) La réforme urgente dont M. Petavel
s’est constitué depuis quarante ans le vaillant champion,
c’est I'admission de la doctrine de I'immortalité condition-
nelle de I’ame. Cette doctrine, qu’il faudrait mettre en lu-
miere dans la prédication, est seule capable de vivifier en-
core les Eglises chréliennes et de donner aux prédicateurs la
puissance propre a provoquer le réveil attendu et désire
partout. Les preuves scripturaires en faveur de 'immortalité
conditionnelle abondent. La notion de l'immortalité native
de I’ame n’est qu’une infiltration de la philosophie paienne,
qui a passé dans ’église par Augustin, le pere du dogme tra-
ditionnel des peines éternelles. Un grand nombre de theo-
logiens ont donné dans ces derniéres années leur adhésion
au conditionnalisme. La plupart des psychologues modernes
se sont déclarés aussi en sa faveur. Dans une éloquente pe-



414 R. BERGIER

roraison, I’'auteur adjure M. Saillens d’étre un moderne Apol-
los, exposant plus exactement la vérité divine.

L’exposé de M. Petavel a fait surgir une discussion sur ce
point spécial : Quelle est la pensée de Platon sur I'ame et
I'immortalité ? M. Ch. Byse en a fait ’objet de tout un travail
présenté & la séance du 24 février 1908: L’dme d’aprés Pla-
ton. 11 montre, chez ce penseur, des incertitudes et des con-
tradictions sur la question qui nous occupe. Cependant, de
nombreux passages du Timée, du Phédon, de la République
et du Gorgias, on peut conclure que ’ame humaine est su-
périeure au corps et lui survit. L’ame n’est pas seulement
immortelle au sens relatif du mot, elle est impérissable, in-
destructible, absolument indissoluble, éternelle. M. le pro-
fesseur Philippe Bridel a complété cette savante étude en
montrant un développement dans la doctrine de Platon sur
I’ame. Pour ce philosophe les ames sont porteuses d'une
substance, d’une essence générale. C’est cette substance qui
est impérissable, mais les Ames individuelles peuvent dis-
paraitre.

Elargissant la question de I'influence de la pensée grecque
sur le dogme chrétien, traitée déja occasionnellement par
MM. Petavel et Byse, M. le pasteur Logoz nous a présente, le
25 mai 1908, une étude sur les principes philosophiques qui
ont déterminé la formation du dogme dans Uancienne église.
Il veut montrer que le systéeme augustinien est une adapta-
tion du christianisme & ’esprit grec. La pensée grecque fit
du Fils, d’abord le principe actif et ordonnateur de 'univers,
puis la dégradation temporaire et 'anéantissement d’une
personne divine. M. Logoz a montré le processus, le dévelop-
pement de la pensée chrétienne dans les premiers siécles et
comment peu a peu les chrétiens partis du monothéisme
farouche des Hébreux, en sont arrivés sous l'influence suc-
cessive des écrits de saint Paul, de Philon et de la philoso-
phie grecque, a4 1'élaboration du dogme trinitaire. Dans I’en-
tretien qui a suivi, on a reproché & Harnack et 4 d’autres
théologiens modernes, d’avoir exagéré le role et 'influence
de la pensée grecque dans la formation du dogme chrétien



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE - 41D

et I’on s’est demandé si les théologiens n’ont pas réduit un
peu trop le role de la pensée et de I'intuition religieuse. On
a affirmé par exemple, qu’Athanase, quand il proclame le
dogme trinitaire, traduit ou cherche & exprimer une expé-
rience religieuse personnelle.

Le probléme christologique a été abordé et traité dans
plusieurs études. Le 24 février 1908, M. le pasteur A. de Mes-
tral rendait compte du livre du pastewr Henri Monnier sur la
mission historique de Jésus. Pour son étude, le pasteur Mon-
nier a laissé de coté le 4¢ évangile et la théologie paulinienne
et, se basant uniquement sur les synoptiques, il s’efforce de
mettre en lumiére la valeur de la mort expiatoire de Jésus.
Par la voie de I'histoire et de 'exégese il aboutit & des con-
clusions & peu pres identiques a celles auxquelles le regretté
Gaston Frommel était arrivé par la voie dogmatique. Pour ces
théologiens, comme aussi pour Fallot, la croix constitue le
centre de I’Evangile. I’Evangile est avant tout ’Evangile de
la solidarité et c’est en cela que leur conception du salut
répond aux besoins et aux aspirations des temps modernes.

Le probléeme christologique est au centre des trois études
que M. Louis Goumaz, directeur & Nyon, a lues & la Société
de théologie avant de les publier en volume sous ce titre
général: Qu’est-ce que le christianisme? La premieére de ces
études « Qu’est-ce que le Christ? » se rapporte a 1’exercice
précédent. Mon prédécesseur l'a déja résumeée. Nous avons &
parler des deux autres études: Qu’'est-ce que la vie religieuse?
(séance du 30 septembre 1907 au Chalet-a-Gobet) et Qu’est-ce
que VEsprit? (séance du 23 mars 1908). M. Goumaz cherche
I'essence du christianisme; il la trouve dans la personne de
Jésus-Christ. Mais qu’est-ce que le Christ ? Son caractere es-
sentiel, c’est la vie religieuse. Qu’est-ce donc que la vie re-
ligieuse? M. Goumaz prend pour point de départ et en quel-
que sorte pour prétexte de son étude 'ouvrage du Révérend
Simpson: « le Fait du Christ », qu’il critique. Jésus est le
révélateur de Dieu. La seule explication de la Révélation du
Pére en Jésus-Christ est celle-ci: Dieu a pénétré dans un
homme. Il s’est incarné en Jésus-Christ. La théologie, fille de



416 R. BERGIER

la philosophie grecque, statuait un dualisme, une opposition
entre ’humain et le divin: Mais non, dans son essence in-
time I’homme est de la méme substance que Dieu. L’identité
de nature entre 'nomme et Dieu a rendu possible ’Homme-
Dieu. C’est-a-dire, que Dieu a pénétré en Jésus. Cest 14 ce
qui constitue la vie religieuse de Jésus. Et la vie religieuse
du chrétien, de quoi est-elle faite? Simpson ’assimile a une
certaine vie morale. Pour M. Goumaz, la notion morale n’é-
puise pas 'idée de piété. La vie religieuse sera en petit pour
le croyant ce qu’elle a été en grand pour Jésus-Christ: la
communion avec Dieu et Jésus-Christ. Notre esprit et 'Esprit
de Dieu entrent en rapport. La vie religieuse est une com-
munion de deux esprits. _

Qu’est-ce que U Esprit? Cette question fait 'objet d’'un nou-
veau travail de M. Goumaz. Cette fois, c’est dans la « philoso-
phie de I'effort » de M. Armand Sabatier que 'auteur va cher-
cher son point de départ. L’esprit existait dans le proto-
plasme primitif dont il constitue le principe et conditionne
I’évolution. Un jour celte énergie spirituelle s’est concenirée
dans une personnalité‘humaine. Il y a eu personnalité quand
Pesprit est arrivé a la conscience de soi et & la capacité de se
déterminer. L’homme est donc une personne comme Dieu.
Mais tandis que 'homme n’est arrivé & la personnalité que
par ’évolution, Dieu, personnalité souveraine, ne ’a jamais
connue. Il est resté au-dessus d’elle. C’est 1a ce qui le dis-
tingue éternellement de nous et rend impossible toute con-
fusion entre le divin et ’humain. Doué du libre arbitre,
I’esprit pouvait se déterminer dans une double direction, le
retour & Dieu, I’éloignement de Dieu. Il a choisi le mal plutoét
que le bien. L’humanité s’est alors égarée dans une évolution
fausse, qui a nom le péché. Et c’est ici qu’intervient 1'ceu-
vre rédemptrice du Christ qui, en entrant lui-méme dans la
chaine de l’évolution, a replacé I’homme dans I’évolution
normale qui aboutit & Dieu.

Dans la séance du mois de mars dernier, M. Goumaz nous
a donné encore le premier chapitre d’'un important ouvrage
en préparation, qui portera ce titre: la crise des idées reli-



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE M7

gieuses. Dans les pages dont il nous a été donné lecture,
P'auteur se propose de montrer que la théologie a fait fausse
route. D’ol le sous-titre sensationnel : la faillite de la théo-
logie. Dans une introduction, M. Goumaz traite des rapports
de la foi et de la critique biblique. D’une part, la foi est né-
cessaire au critique qui veut comprendre la Bible : il faut un
certain sens religieux pour juger d’un livre religieux comme
la Bible. D’autre part, la critique est nécessaire a la foi, car
c’est elle qui lul permet de retrouver et de mieux compren-
dre la personne historique de Jésus sur laquelle s’édifie la
foi. Puis dans un premier chapitre 'auteur fait le proces de
I'orthodoxie. Le libéralisme et I’agnosticisme auront leur tour
une autre fois. L’orthodoxie, M. Goumaz la couvre de fleurs.
Il reconnait les services immenses qu’elle a rendus a I'Eglise,
il rend hommage & sa profonde inspiration religieuse. Les
dogmes qu’elle a promulgués ont bien été la traduction d’ins-
pirations et d’expériences religieuses. Seulement elle a eu le
tort de se prendre pour son propre but. Elle s’est appuyée
sur une autorité extérieure et, méconnaissant les droits de la
raison, elle a fait de la Bible un livre de théologie révélée.
C’est pourquoi, malgré ses mérites et son glorieux passé, 'or-
thodoxie est aujourd’hui disparue. On I'a remplacée par une
néo-orthodoxie, qui aux yeux de M. Goumaz n’est pas née
viable. Et pourtant la conclusion de l'auteur est optimiste.
S’il proclame la faillite de la théologie, il promet encore de
beaux jours aux théologiens et & la Société de théologie. En
effet, il faut, nous dit-il dans sa conclusion, recommencer le
travail et édifier la théologie sur de nouvelles bases.

Quelles seront ces bases nouvelles? Peut-&tre le travail
que M. le pasteur et professeur Fornerod a donné le 25 jan-
vier 1909 pourrait-il servir dans une certaine mesure a élu-
cider cette grave question. Il s’agissait du subjectivisme reli-
gieux, que l'auteur définit: la tendance a envisager la cons-
cience personnelle comme le pivot central de tout ce qui est
religieux. M. Fornerod lui aussi sonne le glas funébre de
Porthodoxie. Il constate que le mirage d’un systéme de vérités
intellectuelles & admettre par tous les temps et tous les fi-

THEOL, ET PHIL. 1909 97



418 R. BERGIER

déles est dissipé. Chaque personnalité précise i sa maniére la
vérité religieuse, car il n’y a rien de plus personnel que la
piété vivante. C’est dans I'intérieur de I’ame que Dieu se fait
entendre. La religion vivante se présentera donc toujours
sous une forme subjective. Est-ce un mal? Les vérités reli-
gieuses, toutes subjectives qu’elles soient, ne sont pas moins
stires que les vérités scientifiques. La science ne saisit que le
phénoméne extérieur. Le fond de la vie religieuse est com-
munion de 'ame avec Dieu. La certitude religieuse jaillit de
ce contact. Puisque toute veérité religieuse porte une em-
preinte personnelle, on ne peut appliquer la méthode des
sciences de la nature aux sciences théologiques et morales.
En histoire déja la méthode est différente. Le dogmaticien,.
pour atteindre I'ame religieuse, siége du phénoméne reli-
gieux, doit employer encore une méthode différente de celle
de I'historien. Dans ’entretien provoqué par ce travail, on
a distingué bien nettement deux subjectivismes: Un subjec-
tivisme individuel qui aboutit & I’émiettement; avec lui, pas.
moyen de rien construire, mais il y a un bon subjectivisme,
subjectivisme collectif qui est la condensation des expérien-
ces religieuses des 4mes chrétiennes. Encore faut-il un objet
qui provoque l'expérience religieuse et qui soit en dehors
du sujet. L’individualisme religieux doit tenir compte des
révélations historiques extérieures. Cette derniere remarque
nous rameéne & la préoccupation que nous notions a propos.
des travaux d’exégése du Nouveau Testament. La critique du
Nouveau Testament doit nous donner des certitudes sur la
personne historique de Jésus. Et c’est sur cette base-la que
par lexpérience chrétienne, subjectivement, nous fondons
notre foi et notre conviction personnelles.

11 me reste 4 rendre compte encore de deux travaux que je
n’ai pas pu classer avec les autres parce qu’ils sorlent du
cadre ordinaire des sujets traités & la Société de théologie. Je
suis loin de m’en plaindre d’ailleurs. La variété est une
ponne chose et aucune des manifestations de la pensée reli-
gieuse ne saurait nous laisser indifférents. Un homme cul-
tive, et par conséquent aussi un theologien, ne peut ignorer



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 419

Tolstoi. Le travail de M. Ernest Pilet A propos du Tolstoisme,
qui a rempli deux séances, a contribué & nous le faire con-
naitre. Par sa vie qu’il s’efforce de mettre en harmonie avec
ses principes philosophiques, le grand écrivin russe com-
mande le respect, mais ce sont les idées, c’est le systéme de
Tolstoi, bien que lui-méme se défende d’avoir un systéme,
que M. Pilet cherche & caractériser et va soumettre a4 une
critique serrée. Pour connaitre ce systéme, il suffit d’étudier
trois des quarante volumes de I'écrivain: Ma religion, La
doctrine chrétienne, Les Evangiles. Nous ne pouvons relever
ici toutes les critiques que M. Pilet fait & Tolstoi. Il remarque
que sa conversion fut purement intellectuelle. Ce fut une
pseudo-conversion. Jamais Tolstoi n’a pris au sérieux
la gravité du péché. Les péchés, d’apres lui, proviennent
d’une part de I’hérédité, d’autre part des mauvaises habi-
tudes prises dés l'enfance. Pour Tolstoi, le sermon sur la
montagne constitue tout 'enseignement de Jésus. Il y dis-
cerne cinq commandements moraux qui se résument dans
un seul mot: Aime. L’écrivain russe est d’ailleurs un piétre
exégete, attaché a4 un littéralisme étroil. Au point de vue
dogmatique, le tolstoisme apparait comme un rationalisme
étriqué, teinté de moralisme 1mpraticable.

Du comte Léon Tolstoi & Mme Eddy, il y a plus que la dis-
tance qui sépare la Russie des Etats-Unis d’Amérique. Nous
la franchissons d’un bond, & la suite de M. Charles Byse, qui
sait étudier avec objectivité et sympathie les manifestations
religieuses parfois les plus étrangeres & notre mentalité. La
Science chrétienne compte aujourd’hui plus d’un million
d’adhérents. Né en Amérique, le mouvement s’est propagé
rapidement dans plusieurs pays d’Europe. Il ne faut pas
prononcer sur cette doctrine une condamnation sommaire.
Il vaut la peine de I’étudier. Pour cette étude, il faut se ser-
vir des publications de M™e Eddy, sa fondatrice, publications
qui ont eu un succes de librairie sans précédent et ont valu
a leur auteur une fortune immense dont elle fait du reste le
plus noble usage. La Science chrétienne nie le mal et la souf-
france. Notre existence matérielle n’est qu’'un mauvais réve.



420 R. BERGIER

L’esprit est tout. Par la puissance de l'esprit, I'homme par-
vient & échapper au mauvais réve de la vie matérielle. La
Science chrétienne constitue une méthode de thérapeutique
spirituelle. Elle explique les miracles de Jésus et des apotres
et prétend les renouveler. I’Eglise chrétienne avait perdu le
secret de ces cures merveilleuses jusqu’au moment ou 1l lui
a été rendu par une révélation dont Mm=e Eddy a été I'instru-
ment. La doctrine scientiste, quel que soit le jugement défi-
nitif que 'on puisse porter & son égard, parait étre une réac-
tion heureuse contre la conception matérialiste de 'univers
si en honneur & notre époque et une proclamation coura-
geuse de la puissance et de la maitrise de 'esprit.

Si imparfaite u’ait été la rapide revue que nous venons de
faire ensemble, elle permet de constater cependant I'impor-
tance et la valeur de la plupart des travaux présentés. Il est
dommage seulement que certains de ces travaux aient été
lus devant un auditoire trop restreint. Des 103 membres ins-
crits sur nos registres, il n’y a guére qu'une moyenne de 20
a 25 personnes assistant a nos séances. C’est trop peu. Parfois
aussi la longueur des travaux a empéché la discussion de
s’engager utilement. Quand on a suivi pendant cing ou six
quarts d’heure, parfois davantage encore, la lecture d’un
travail ardu sur un sujet abstrait, il se manifeste nécessaire-
ment dans l'auditoire une fatigue, dont la discussion se res-
sent. A cet égard, et malgré la valeur des travaux présentés,
les séances de notre Société n’ont point donné entiére satis-
faction a4 ceux d’entre nous qui voient dans ces rencontres
mensuelles 'occasion de discuter ou au moins d’échanger
quelques idées avec des hommes qui partagent leurs préoc-
cupations. Que les auteurs des prochains travaux se sou-
viennent d’étre courts, que, par surcroit, ils veuillent bien se
donner la peine de résumer leurs conclusions en quelques
théses précises sur lesquelles la discussion pourra s’engager:
tous leurs collégues leur en sauront le plus grand gré.

Dans le public et parmi les pasteurs qui n’ont pas I’habi-
tude d’assister & nos séances, on s’imagine volontiers que la
Société de théologie est un champ clos ou la rabies theolo-



SOCIETE VAUDOISE DE THREOLOGIE 421

gica, de légendaire mémoire, se donne libre carriere. Rien
ne correspond moins a la réalité et 'on pourrait souhaiter,
au contraire, qu’en général nos discussions fussent plus ani-
mées que ce ne fut le cas ces derniers temps. Ceci dit, félici-
tons-nous de ce que nos joflites oratoires sont pacifiques et
nos discussions empreintes de 'esprit le plus fraternel. Par-
fois, il est vrai, nous avons fait mentir le proverbe: du choc
des idées jaillit la lumiére. Il a pu arriver que nous ne
nous comprenions plus et que le miracle de la Tour de
Babel se renouveldt & notre détriment. Chacun du moins
cherche sincérement la lumiére pour lui et pour ses fréres.
Nous en avons la conviction : le travail en commun qui s’ac-
complit dans la Société de théologie, est utile, malgré ses
imperfections, quand il se fait, comme ce fut le cas ces deux
années, dans le respect mutuel de toutes les convictions et
dans une aspiration commune vers la Vérité.




	Société vaudoise de théologie : rapport sur l'exercice de 1907-1909

