
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1909)

Heft: 5

Artikel: Société vaudoise de théologie : rapport sur l'exercice de 1907-1909

Autor: Bergier, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379860

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379860
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE

Rapport sur l'exercice de 1907-1909d

R. BERGIER

pasteur,

président sortant de charge

Messieurs et chers collègues,

Semblable à ces hérauts d'armes qui ouvrent la lice aux
combattants, mais qui n'ont ni la force ni l'envie de manier
eux-mêmes la lance, votre président s'est borné jusqu'ici à
introduire les conférenciers et à ouvrir un entretien sur
leurs travaux. La tradition veut cependant qu'avant de sortir
de charge, il descende une fois au moins dans la lice, non

pour combattre avec ses propres armes, mais pour rassembler

celles des combattants afin d'ériger un trophée ou

plutôt (soyons modestes I) de disposer une panoplie avec le

produit de son butin. Je viens donc, messieurs, de parcourir
le champ clos où la Société de théologie se livre à ses joutes
pacifiques : j'ai relu les procès-verbaux des séances tenues
dans ces deux dernières années. J'y ai fait une ample moisson

de remarques, d'idées, de renseignements divers. Au
moment de lier ma gerbe, je sens ma faiblesse et j'éprouve
le besoin de m'excuser d'avance auprès de vous. Pour donner
une idée exacte de la marche de notre Société dans le dernier

1 Rapport présenté à la séance du 28 juin 1909.



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 403

exercice, pour extraire l'essence, la quintessence même des

travaux entendus, pour noter les préoccupations, les

tendances, les grands courants divers et parfois contraires qui
se manifestent à l'heure actuelle dans le domaine de la
pensée religieuse, il faudrait une intelligence plus ouverte,,
un esprit plus lucide, une plume plus alerte....

La charge du président de la Société de théologie eût été

trop lourde pour mes faibles épaules, si je n'avais trouvé
beaucoup de bienveillance auprès de vous tous, messieurs,
et particulièrement auprès de mes collègues du bureau.
Dans la séance du 24 juin 1907, vous aviez composé ce
bureau de MM. Daniel Jordan, Fernand Barth, Armand de

Mestral et Aimé Chavan. M. Chavan n'a pas pu accepter sa

nomination. Dans la séance suivante vous l'avez remplacé par
M. Louis Favez, pasteur à Leysin, qui pendant de longues
années a rédigé déjà les procès-verbaux de notre Société et
dont vous connaissiez l'inépuisable dévouement allié à l'art
d'écrire des comptes-rendus complets avec une minutieuse
exactitude. Notre bureau fut donc définitivement constitué
comme suit: Vice-président M. Daniel Jordan, caissier M.
Fernand Barth, 1er et 2e secrétaires MM. Armand de Mestral
et Louis Favez.

Les questions administratives ont joué dans cet exercice

un rôle relativement considérable et retenu souvent l'attention

de votre bureau : Nos séances doivent-elles être rendues

publiques ou faut-il n'y admettre que des personnes
introduites par un membre? Longtemps on avait maintenu, au
bas des cartes de convocation, l'avis conforme à nos statuts,
que «les personnes étrangères» qui désirent assister à une
séance, doivent se faire introduire par un membre. On a

fait l'observation que la formule était peu aimable. En attendant

une décision de la Société, nous l'avions modifiée, adressant

aux personnes qui s'intéressent à la théologie, une
cordiale invitation à assister à nos séances. La revision de nos
statuts et règlements fut mise à l'ordre du jour de la séance
du 25 mai 1908, mais après un débat assez vif, l'article IV de

nos statuts que nous proposions de modifier, fut maintenu



404 R. BERGIER

sans changements. Nos séances ne sont donc pas publiques
Pour nous conformer à cette décision, nous avons renoncé
à l'invitation cordiale sur nos cartes de convocation. Toutefois

nous avons continué à faire annoncer les séances dans
les journaux.

Autre question connexe à celle de la publicité des séances :

Les dames peuvent-elles y être introduites? Nos statuts n'en

parlent pas, mais une décision de séance, inscrite au procès-
verbal, les exclut absolument. Faut-il revenir sur cette
décision? Jusqu'ici et à plusieurs reprises, la majorité s'y est

refusée. La question cependant n'est pas résolue. Renvoyée
une fois de plus au comité, nous allons la reprendre tout à

l'heure. Espérons, quelle que soit la résolution prise, que
celle-ci sera enfin considérée comme définitive et que cette

question ne viendra plus encombrer à l'avenir nos ordres
du jour.

Une modification ou plutôt une adjonction à nos
règlements s'est faite sans opposition. Il s'agissait d'ailleurs de

sanctionner par un article nouveau le mode de faire habituel

pour la nomination du bureau. On a donc intercalé dans le

règlement un chapitre II nouveau, intitulé Du bureau et

rédigé comme suit :

Art. 3. Le président est nommé à la majorité des membres

présents; si le premier tour ne donne pas de résultat, le
second tour a lieu à la majorité relative.

Art. 4. Les quatre autres membres du bureau sont nommés

au scrutin de liste à la majorité des membres présents ;

si le premier tour ne donne pas de résultat complet, le
second tour a lieu à la majorité relative. Les quatre membres

se répartissent les charges conformément à l'article III
des statuts.

Le chapitre II du règlement ancien est devenu le
chapitre III et reste sans modification.

Dans son rapport, mon prédécesseur faisait déjà allusion
à l'éventualité d'un changement de local. C'est aujourd'hui
un fait accompli. La Société de théologie a transporté ses

pénates du modeste local de l'Union chrétienne dans la salle



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 4C5

des sociétés savantes du somptueux palais de Rumine. Ce

n'est pas sans une certaine mélancolie que.nous avons quitté
l'immeuble du Pré-du-Marché qui pendant près de quinze
ans a été le siège de notre société. Nous étions heureux du
lien qui nous unissait, en tant que locataires, à l'Union
chrétienne des jeunes gens. Nous avons trouvé dans la salle
Tissot un local aussi confortable qu'élégant, peut-être un
peu spacieux pour nous. Le département de l'Instruction
publique l'a mis gracieusement à notre disposition, sans

location. Nous lui en exprimons ici notre vive gratitude.
Siégeant maintenant dans un local officiel, nous avons en

quelque sorte pris rang ainsi au milieu des autres sociétés

savantes de notre canton. Puissions-nous en effet mériter de

plus en plus le titre de société savante, tout en conciliant
toujours la science et la piété!

La Société de théologie aura l'honneur de participer
officiellement, la semaine prochaine, aux festivités solennelles

que nos voisins de Genève organisent en l'honneur de

Calvin. Nous avons reçu deux invitations : l'une de l'Université

de Genève, l'autre de l'Association du monument
international de la Réformation. M. le professeur Henri Vuilleumier

a bien voulu consentir à être notre délégué, ce dont
nous sommes très heureux.

A la fin du dernier exercice, la Société de théologie comptait

105 membres. Dans la séance du 28 octobre 1907, où
nous avions admis 5 candidats, nous atteignions, pour la
première fois, le chiffre de 110. Nous n'y sommes pas restés

longtemps : des pertes se sont produites dès lors par décès

et par démissions; à ce jour, notre effectif est de 103 membres.

Cinq de nos collègues ont été rappelés auprès de Dieu. En
automne 1907, à quelques mois de distance, ce furent Henri
Gagnebin et Alexis De Loës, repris en pleine activité. Tous
deux faisaient partie de notre société depuis quelques
années. Henri Gagnebin a servi des églises diverses dans des

pays divers. Après quelques années de ministère à Môtiers
Vully) et à Moûtier (Jura bernois) au service de l'Eglise na-



406 R. BERGIER

tionale, il avait été pasteur en Belgique, puis, par conviction,

il s'était rattaché à l'Eglise libre, qui lui confia un
ministère à Bienne d'abord, ensuite à Lausanne. La carrière
d'Alexis De Loës, plus uniforme, s'est écoulée toute entière
dans le canton de Vaud, au service de l'Eglise nationale.
Après un ministère de vingt-cinq années à Lausanne, on
lui avait confié la chaire de théologie pratique à l'Université

et il est mort recteur de l'Université. Extérieurement

la carrière de ces deux hommes apparaît donc bien
différente. Leurs dons, leurs caractères, leurs idées peut-être
l'étaient aussi. Tous deux étaient éloquents, mais chacun à

sa manière. Gagnebin, c'était le tribun populaire qui
emportait les âmes sur les ailes de sa parole. Chez De Loës,
le verbe était sans éclat et pourtant sa parole avait quelque
chose d'intime, de pénétrant et d'enveloppant. Par dessus

toutes ces différences extérieures, un même esprit animait
ces deux hommes, esprit de consécration au Maître et de

fidélité à son service. Tous deux furent des hommes d'action,

leurs préoccupations étaient plutôt tournées du côté
des choses pratiques ; ils ne dédaignaient cependant ni
l'étude, ni la haute culture. Ce furent pour eux des moyens
qui, alliés à la piété, rendirent leur influence plus profonde
et plus efficace. Aussi leur action s'est-elle fait sentir bien
au delà des limites de leurs églises particulières. A tous
ceux qui les ont approchés, ils ont laissé l'impression
bienfaisante de vaillants serviteurs de Jésus-Christ.

Georges Gorgerat a été repris trop tôt pour avoir pu
donner toute sa mesure. Ceux qui l'ont connu d'un peu près
rendent témoignage à son bon cœur rempli de sympathie
pour les souffrants et les petits, ainsi qu'à sa brillante
intelligence. Il aimait la lecture, sa mémoire remarquable était
meublée de connaissances très étendues. Déjà il avait
apporté à la Société de théologie deux intéressants mémoires.
Il en préparait un troisième quand la mort est venue.

M. César Curchod, décédé en juin 1908, faisait partie de la
Société de théologie dès l'origine, en 1875, et fut membre
de son premier comité Après un fidèle ministère de plus de



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 407

quarante ans dans l'Eglise nationale, dont trente-trois ans à

Morges, il avait pris une retraite bien méritée, mais il continuait

à s'intéresser à de nombreuses oeuvres de bienfaisance.
C'était un homme pacifique, universellement aimé pour sa

bienveillance et sa grande bonté. On peut rendre le même

hommage à M. Charles Schrœder, ancien pasteur à Francfort
sur le Mein et à Vevey, décédé à Lausanne en avril 1909. Il
faisait partie de notre société depuis 1876. M. Schrœder
était le gendre de Louis Bonnet. Il présida pendant plus de

vingt ans, avec une grande distinction, la Commission des

études de la Faculté libre de théologie.
Outre les cinq décès que nous venons d'énumérer, notre

société a perdu par démission cinq de ses membres, entre
autres MM. Louis Barblan, pasteur à Rances, et Louis Girar-
det, pasteur à Yverdon, qui motivent leur détermination par
l'éloignement où ils se trouvent de Lausanne et l'impossibilité

de suivre régulièrement les séances, et M. Jean Favre,
ancien pasteur à Vevey, qui se voit contraint par son état de

santé de restreindre le nombre de ses occupations.
Par contre, nous avons eu la joie d'inscrire sur la liste de

nos membres MM. Eugène Meylan, pasteur à Morges, Aimé
Junod, pasteur à Saint-Cierges, Albert de Weiss, pasteur à

Montpreveyres, Alfred Amiguet, pasteur à Bompierre, Louis

Vuilleumier, candidat en théologie, à Lausanne, Gustave

Naymarck, pasteur à Rovray, Henri Subilia, pasteur à Bière,
et Auguste Rivier, ancien pasteur, à Lausanne.

Au cours de l'exercice 1907 à 1909, la Société de théologie
a tenu 19 séances (en comptant celle d'aujourd'hui), c'est un
maximum qui a été rarement atteint. Jamais nous n'avons
été obligés de supprimer ou de renvoyer une séance faute de

travaux. Grâce à l'obligeance des membres de la Société,

nous avons toujours eu du pain sur la planche et il reste

encore quelques travaux inscrits dont il faut renvoyer la
lecture au prochain exercice.

Quand on examine la liste des travaux présentés, on est

frappé de l'étendue de l'horizon qu'ils ont fait parcourir à

nos théologiens. Nos études vont en effet de la littérature



408 R. BERGIER

cunéiforme à Tolstoï, le grand écrivain slave des temps
modernes, de Platon à Mme Eddy, mais c'est comme de juste à

des travaux de théologie biblique ou de dogmatique que
nous avons consacré le plus grand nombre de séances.

A la séance d'été, qui s'est tenue à Chexbres le 30 septembre

1908, M. le professeur James Barrelet a bien voulu nous
lire un travail intitulé : La question de l'Ancien Testament à

l'heure actuelle. Une fois sortis de la Faculté de théologie, la
plupart des pasteurs ont bien de la peine à se tenir au courant

des travaux modernes de la critique biblique de l'Ancien

Testament. L'étude de M. Barrelet a été utile à un grand
nombre. Celui-ci a rappelé comment Wellhausen, appliquant
à l'histoire d'Israël la grande loi de l'évolution, fait des

prophètes les véritables créateurs de la législation hébraïque.
Sous leur puissante influence, les Hébreux se sont peu à peu
dégagés de l'influence délétère de la religion cananéenne.
A leur école, ils se sont élevés à la notion d'un Dieu unique,
vivant, saint et moral. Les disciples de Wellhausen ont
continué l'œuvre du maître, mais dans des directions diverses.
A l'heure actuelle les uns admettent encore, dans l'évolution
religieuse du peuple Juif sous l'influence prépondérante des

grandes personnalités des prophètes, une intervention de

Dieu, d'autres, qui forment ce qu'on appelle la gauche well-
hausennienne, en arrivent jusqu'à la théorie dite ce

Astrale » de Hugo Winkler, qui ne voit plus dans les faits de

l'histoire politique et religieuse des Hébreux que la
reproduction de révolutions sidérales. Pour ces théologiens-là,
Israël aurait subi exclusivement et d'une façon très sensible
l'influence des religions naturistes de la Babylonie.

Les fouilles méthodiques, que diverses missions scientifiques

ont entreprises depuis quelque trente ans en Palestine,
ont donné des résultats intéressants. Ceux-ci se trouvent
malheureusement disséminés dans une foule de publications
qu'il n'est pas toujours facile de se procurer. Pour nous initier

aux résultats de ces travaux, nous avons eu la bonne
fortune de trouver un guide aussi aimable que compétent en
la personne de M. le professeur Lucien Gautier, ancien pré-



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 409

sident de notre Société de théologie, qui habite maintenant
le canton de Genève. Celui-ci a bien voulu revenir au milieu
de nous le 27 janvier 1908 pour nous entretenir des

Fouilles récentes en Palestine et du livre du Père Hugues
Vincent. Le Père Hugues Vincent, un savant français, a
condensé et systématisé tous les résultats archéologiques des

diverses entreprises de fouilles. Ceux-ci sont venus confirmer,
sur plusieurs points, les hypothèses de la critique biblique.
Ainsi on croyait jadis que, lors de la conquête de Canaan, les

Israélites avaient entièrement détruit les Cananéens. Or, il
n'en est rien. Sur ce point spécial comme sur plusieurs
autres, les fouilles modernes viennent confirmer les théories de

Wellhausen et de ses disciples, en montrant qu'Israélites et
Cananéens ont vécu longtemps mélangés et que ce n'est que
lentement que l'israélitisme a prévalu, non sans qu'il se soit

produit un certain mélange avec la population cananéenne.

Après les deux travaux que nous venons de rappeler, nous
étions bien préparés à entendre l'étude que M. Emile Golay,
pasteur, nous a présentée dans la séance du 30 novembre
1908 sur une question de détail qui a sa grande importance
pour l'histoire religieuse d'Israël : A propos du deuxième

commandement; Israël eut-il des images de Jéhovah? Il y a

contradiction entre l'histoire d'Israël, qui mentionne des

veaux d'or, des teraphim, le serpent d'airain et diverses images

taillées qu'adorait le peuple et le texte du Décalogue qui
interdit à Israël la possession de toute image de la divinité.
Une étude de ce deuxième commandement montre que, dans

sa rédaction actuelle, il a été complété par un commentaire
postérieur. Si Moïse l'avait couvert de son prestige, eût-on
osé le modifier? Et encore, si Moïse lui-même l'avait édicté,
comment Israël l'aurait-il transgressé sans remords? D'où
M. Golay conclut à l'origine plus ou moins tardive du second
commandement. A quoi l'on a objecté à l'auteur que c'est le
fait de bien des lois d'être violées et que, de ce qu'on constate

de nombreuses dérogations et violations à une loi, on

ne peut toujours en conclure que cette loi n'existait pas.
La littérature cunéiforme ne rentre pas, à proprement



410 R. B ERGIER

parler, dans le domaine des études théologiques. Ce fut donc
une sorte de hors-d'œuvre qu'a bien voulu nous offrir
M. Etienne Combe, docteur de l'Université de Paris, en
venant nous lire à la séance du 22 février 1909 une savante
étude intitulée : Coup d'œil sur la littérature cunéiforme.
M. Combe s'est attaché surtout à décrire les mœurs et les

idées des Sumériens, peuple qui a précédé les Sémites dans
la Basse Chaldée. Les citations qu'il nous a faites de quelques

documents liturgiques ont fourni l'occasion de remar-
ques de religions comparées et ont permis de constater que
l'inspiration religieuse de cette littérature est bien inférieure
à celle des psaumes hébreux ou même des hymnes Védiques.

Il est à noter que des travaux du genre de ceux que nous
venons d'énumérer, ne soulèvent guère de discussion. Dans

l'entretien qui les a suivis, personne n'a présenté d'objections

de principe. Ceux qui ont pris la parole voulaient
simplement profiter de la présence d'un spécialiste, pour
demander quelques explications complémentaires. Au sein
de la Société de théologie, on ne manifeste plus guère la
crainte que les travaux des hébraïsants portent atteinte à la
foi religieuse. S'ils rejettent comme inauthentique l'un ou
l'autre des faits de l'histoire sainte admis jadis, s'ils
assignent à un livre une date différente de celle que la tradition
lui donnait, si même ils rangent dans la catégorie des récits
didactiques une page qui jusqu'ici était considérée comme
de l'histoire, nul n'exprime des appréhensions pour la foi.
Dans le monde des théologiens vaudois, il semble qu'enfin
les droits de la critique de l'Ancien Testament soient
entièrement reconnus. Nul n'y fait plus de la Bible un bloc également

inspiré dans toutes ses parties. Quand la critique biblique

de l'Ancien Testament est faite dans un esprit de pieux
respect pour les vieux documents de la Bévélation en même

temps qu'avec la probité et la liberté de l'historien, les

théologiens reconnaissent qu'elle est mise au service de la Vérité
et beaucoup seraient même prêts à confesser que l'histoire
de la Révélation de Dieu en Israël à la lumière de la critique



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 411

de l'Ancien Testament a gagné, encore ces dernières années,

en intérêt et en puissance d'édification.
On ne saurait recevoir encore avec la même impassibilité

les hypothèses des exégètes concernant le Nouveau Testament.
La foi chrétienne a sa source dans la personne historique de

Jésus-Christ. Or nos évangiles sont-ils des documents
historiques authentiques? Jusqu'où va leur degré de crédibilité?
Ce sont là des questions bien angoissantes pour le chrétien
qui étudie les évangiles àia lumière des découvertes des

exégètes et des savants Il existe une relation étroite entre les
faits historiques et les convictions religieuses des chrétiens.
Or nous nous trouvons à l'heure actuelle dans une douloureuse

période d'attente, dans laquelle les croyants sont
souvent partagés entre les postulats de leur foi et les exigences
également légitimes de la critique.

Ces préoccupations se sont montrées à plusieurs reprises
dans nos séances à la lecture de travaux concernant le Nouveau

Testament. Le 4 mai 1908, M. le pasteur Perriraz,
auquel l'Université de Lausanne a accordé, il y a quelques
mois, le titre de docteur en théologie, a lu une étude fort
erudite sur le problème synoptique depuis la critique de

Baur. Avec une patience de bénédictin et une parfaite
objectivité, M. Perriraz a refait l'histoire des phases successives

par où est passée la question des synoptiques depuis les

débuts de l'école de Tubingue à nos jours. A l'occasion de

ce travail on s'est demandé s'il était possible, en l'état actuel
de la critique du Nouveau Testament et de la question des

synoptiques, d'arriver à une certitude suffisante sur la
personne historique de Jésus.

Enee qui concerne les synoptiques, on peut peut-être faire
une réponse rassurante, mais le 4e Evangile? L'abbé Loisy,
on le sait, en conteste la valeur historique. Il voit dans ce

livre une tentative de conciliation entre les données du
paulinisme et celles des synoptiques. Pour lui, c'est une sorte

d'explication idéale de la vie de Jésus, groupée autour de

ces deux idées principales: le Christ-Vie et le Christ-Lumière.

M. Henri Chavannes avait précédemment déjà exposé



412 R. BERGIER

les vues du célèbre abbé moderniste. Dans la séance du 29

juin 1908, le même auteur nous a donné un post scriptum à

l'étude de l'abbé Loisy sur le 4e évangile. M. Chavannes
rapproche du point de vue de Loisy celui du pasteur Tomy
Fallot. Ce dernier considère le 4e évangile, qu'il appelle l'évangile

de la gloire, comme une admirable interprétation de la
vie du Sauveur. Le Christ glorifié a réellement fait retentir
dans le cœur de son disciple les paroles que saint Jean place
dans la bouche de Jésus. Ainsi les deux auteurs, le catholique

et le protestant, s'accordent pour voir dans le 4e évangile,

non une narration authentique de la vie et des paroles
du Sauveur, mais un portrait idéalisé de Celui-ci.

A défaut du 4e évangile, l'authenticité des paroles du
Christ rapportées par les rédacteurs des synoptiques est-elle
incontestable? C'est encore M. Henri Chavannes qui a abordé
la question, à la séance du 26 avril dernier, dans une étude

qui porte ce titre : Quelques gloses aux paroles de Jésus-

Christ. La tradition orale, source de nos évangiles, n'a-t-elle
pas introduit, dans les paroles et discours mis dans la bouche
de Jésus, des idées qui avaient cours en Palestine chez les

contemporains? Quand on lit les évangiles, on y découvre sans

peine des explications, des notes, des gloses marginales qui
ont pris place dans le texte. Celles-ci n'ont pas d'ordinaire
une grande importance. Elles se rapportent plutôt aux mots

qu'à la pensée elle-même. Mais ce n'est pas toujours le cas.
M. Chavannes en a cité trois exemples caractéristiques et
cherché par une minutieuse et ingénieuse exégèse à rétablir
les paroles .originales. Il ressort en somme de l'étude même
de M. Chavannes que s'il y a eu, c'est incontestable, de
nombreuses interpolations et adjonctions aux paroles de Jésus

rapportées dans les synoptiques, une minutieuse exégèse

permet pourtant presque toujours de remonter aux sources
originales et de débarrasser le rocher éternel des quelques
algues qui sont venues s'attacher à ses flancs au cours des

siècles. Ce fut la conclusion de M. Chavannes. Elle est

encourageante et propre à calmer des appréhensions qui
paraissaient justifiées. Après tout, la mission de la critique est



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 413

bienfaisante pour la foi quand elle nous aide à mieux
comprendre et à retrouver plus sûrement la personne historique
de Jésus-Christ.

Des préoccupations relatives aux évangiles nous passons
à l'étude de la pensée de Paul avec un travail de M. Barth
(séance du 28 octobre 1908) sur la notion paulinienne de

l'âme Opux»). L'auteur montre les différents sens du mot ^x"
chez saint Paul. Ce mot que, pour le bien comprendre dans

le langage de Paul, il faut rapprocher du mot EJ23 dans

l'Ancien Testament, peut prendre des acceptions diverses :

principe de vie, personnalité, être conscient, être spirituel.
Paul distingue nettement entre l'être psychique et l'être
pneumatique. La résurrection n'est promise qu'aux fidèles,
c'est-à-dire aux êtres qui ont acquis le nve\jp.a. Après la mort
la ifpjx» est en quelque sorte résorbée dans le nveupa. Son rôle
est fini. Au delà de la tombe il n'y aura que des nveuparixai.

Cette étude exégétique de textes de saint Paul venait en

somme confirmer la thèse chère à M. Pétavel-Olliff, que celui-
ci avait eu l'occasion de défendre lui-même devant nous avec
son infatigable verve et son éloquente conviction dans une
étude intitulée : une réforme urgente dans l'enseignement
évangélique. Lettre ouverte à M. le pasteur Saillens. (Séance
du 16 décembre 1907.) La réforme urgente dont M. Petavel
s'est constitué depuis quarante ans le vaillant champion,
c'est l'admission de la doctrine de l'immortalité conditionnelle

de l'âme. Cette doctrine, qu'il faudrait mettre en
lumière dans la prédication, est seule capable de vivifier
encore les Eglises chrétiennes et de donner aux prédicateurs la

puissance propre à provoquer le réveil attendu et désiré

partout. Les preuves scripturaires en faveur de l'immortalité
conditionnelle abondent. La notion de l'immortalité native
de l'âme n'est qu'une infiltration de la philosophie païenne,
qui a passé dans l'église par Augustin, le père du dogme
traditionnel des peines éternelles. Un grand nombre de

théologiens ont donné dans ces dernières années leur adhésion

au conditionnalisme. La plupart des psychologues modernes
se sont déclarés aussi en sa faveur. Dans une éloquente pé-



414 R. BERGIER

roraison, l'auteur adjure M. Saillens d'être un moderne Apollos,

exposant plus exactement la vérité divine.
L'exposé de M. Petavel a fait surgir une discussion sur ce

point spécial : Quelle est la pensée de Platon sur l'âme et
l'immortalité? M. Ch. Byse en a fait l'objet de tout un travail
présenté à la séance du 24 février 1908: L'âme d'après Platon.

Il montre, chez ce penseur, des incertitudes et des
contradictions sur la question qui nous occupe. Cependant, de

nombreux passages du Timée, du Phédon, de la République
et du Gorgias, on peut conclure que l'âme humaine est

supérieure au corps et lui survit. L'âme n'est pas seulement
immortelle au sens relatif du mot, elle est impérissable,
indestructible, absolument indissoluble, éternelle. M. le
professeur Philippe Bridel a complété cette savante étude en
montrant un développement dans la doctrine de Platon sur
l'âme. Pour ce philosophe les âmes sont porteuses d'une
substance, d'une essence générale. C'est cette substance qui
est impérissable, mais les âmes individuelles peuvent
disparaître.

Elargissant la question de l'influence de la pensée grecque
sur le dogme chrétien, traitée déjà occasionnellement par
MM. Petavel et Byse, M. le pasteur Logoz nous a présenté, le
25 mai 1908, une étude sur les principes philosophiques qui
ont déterminé la formation du dogme dans l'ancienne église.
Il veut montrer que le système augustinien est une adaptation

du christianisme à l'esprit grec. La pensée grecque fit
du Fils, d'abord le principe actif et ordonnateur de l'univers,
puis la dégradation temporaire et l'anéantissement d'une

personne divine. M. Logoz a montré le processus, le développement

de la pensée chrétienne dans les premiers siècles et
comment peu à peu les chrétiens partis du monothéisme
farouche des Hébreux, en sont arrivés sous l'influence
successive des écrits de saint Paul, de Philon et de la philosophie

grecque, à l'élaboration du dogme trinitaire. Dans
l'entretien qui a suivi, on a reproché à Harnack et à d'autres
théologiens modernes, d'avoir exagéré le rôle et l'influence
de la pensée grecque dans la formation du dogme chrétien



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 415

et l'on s'est demandé si les théologiens n'ont pas réduit un
peu trop le rôle de la pensée et de l'intuition religieuse. On

a affirmé par exemple, qu'Athanase, quand il proclame le

dogme trinitaire, traduit ou cherche à exprimer une
expérience religieuse personnelle.

Le problème christologique a été abordé et traité dans

plusieurs études. Le 24 février 1908, M. le pasteur A. de Mestral

rendait compte du livre du pasteur Henri Monnier sur la
mission historique de Jésus. Pour son étude, le pasteur Monnier

a laissé de côté le 4e évangile et la théologie paulinienne
et, se basant uniquement sur les synoptiques, il s'efforce de

mettre en lumière la valeur de la mort expiatoire de Jésus.
Par la voie de l'histoire et de l'exégèse il aboutit à des

conclusions à peu près identiques à celles auxquelles le regretté
Gaston Frommef était arrivé par la voie dogmatique. Pour ces

théologiens, comme aussi pour Fallot, la croix constitue le

centre de l'Evangile. L'Evangile est avant tout l'Evangile de

la solidarité et c'est en cela que leur conception du salut
répond aux besoins et aux aspirations des temps modernes.

Le problème christologique est au centre des trois études

que M. Louis Goumaz, directeur à Nyon, a lues à la Société
de théologie avant de les publier en volume sous ce titre
général: Qu'est-ce que le christianisme? La première de ces

études « Qu'est-ce que le Christ? » se rapporte à l'exercice
précédent. Mon prédécesseur l'a déjà résumée. Nous avons à

parler des deux autres études : Qu'est-ce que la vie religieuse?
(séance du 30 septembre 1907 au Chalet-à-Gobet) et Qu'est-ce

que l'Esprit? (séance du 23 mars 1908). M. Goumaz cherche
l'essence du christianisme; il la trouve dans la personne de

Jésus-Christ. Mais qu'est-ce que le Christ? Son caractère
essentiel, c'est la vie religieuse. Qu'est-ce donc que la vie
religieuse? M. Goumaz prend pour point de départ et en quelque

sorte pour prétexte de son étude f'ouvrage du Bévérend

Simpson : « le Fait du Christ », qu'il critique. Jésus est le
révélateur de Dieu. La seule explication de la Révélation du
Père en Jésus-Christ est celle-ci : Dieu a pénétré dans un
homme. Il s'est incarné en Jésus-Christ. La théologie, fille de



416 R. BERGIER

la philosophie grecque, statuait un dualisme, une opposition
entre l'humain et le divin : Mais non, dans son essence
intime l'homme est de la même substance que Dieu. L'identité
de nature entre l'homme et Dieu a rendu possible l'Homme-
Dieu. C'est-à-dire, que Dieu a pénétré en Jésus. C'est là ce

qui constitue la vie religieuse de Jésus. Et la vie religieuse
du chrétien, de quoi est-elle faite? Simpson l'assimile à une
certaine vie morale. Pour M. Goumaz, la notion morale
n'épuise pas l'idée de piété. La vie religieuse sera en petit pour
le croyant ce qu'elle a été en grand pour Jésus-Christ: la
communion avec Dieu et Jésus-Christ. Notre esprit et l'Esprit
de Dieu entrent en rapport. La vie religieuse est une
communion de deux esprits.

Qu'est-ce que l'Espritl Cette question fait l'objet d'un
nouveau travail de M. Goumaz. Cette fois, c'est dans la « philosophie

de l'effort » de M. Armand Sabatier que l'auteur va chercher

son point de départ. L'esprit existait dans le

protoplasme primitif dont il constitue le principe et conditionne
l'évolution. Un jour cette énergie spirituelle s'est concentrée
dans une personnalité humaine. Il y a eu personnalité quand
l'esprit est arrivé à la conscience de soi et à la capacité de se

déterminer. L'homme est donc une personne comme Dieu.
Mais tandis que l'homme n'est arrivé à la personnalité que

par l'évolution, Dieu, personnalité souveraine, ne l'a jamais
connue. Il est resté au-dessus d'elle. C'est là ce qui le

distingue éternellement de nous et rend impossible toute
confusion entre le divin et l'humain. Doué du libre arbitre,
l'esprit pouvait se déterminer dans une double direction, le

retour à Dieu, l'éloignement de Dieu. Il a choisi le mal plutôt
que le bien.L'humanité s'est alors égarée dans une évolution
fausse, qui a nom le péché. Et c'est ici qu'intervient l'œuvre

rédemptrice du Christ qui, en entrant lui-même dans la
chaîne de l'évolution, a replacé l'homme dans l'évolution
normale qui aboutit à Dieu.

Dans la séance du mois de mars dernier, M. Goumaz nous
a donné encore le premier chapitre d'un important ouvrage
en préparation, qui portera ce titre : la crise des idées reli-



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 417

gieuses. Dans les pages dont il nous a été donné lecture,
l'auteur se propose de montrer que la théologie a fait fausse

route. D'où le sous-titre sensationnel : la faillite de la
théologie. Dans une introduction, M. Goumaz traite des rapports
de la foi et de la critique biblique. D'une part, la foi est
nécessaire au critique qui veut comprendre la Bible : il faut un
certain sens religieux pour juger d'un livre religieux comme
la Bible. D'autre part, la critique est nécessaire à la foi, car
c'est elle qui lui permet de retrouver et de mieux comprendre

la personne historique de Jésus sur laquelle s'édifie la
foi. Puis dans un premier chapitre l'auteur fait le procès de

l'orthodoxie. Le libéralisme et l'agnosticisme auront leur tour
une autre fois. L'orthodoxie, M. Goumaz la couvre de fleurs.
Il reconnaît les services immenses qu'elle a rendus à l'Eglise,
il rend hommage à sa profonde inspiration religieuse. Les

dogmes qu'elle a promulgués ont bien été la traduction
d'inspirations et d'expériences religieuses. Seulement elle a eu le
tort de se prendre pour son propre but. Elle s'est appuyée
sur une autorité extérieure et, méconnaissant les droits de la
raison, elle a fait de la Bible un livre de théologie révélée.
C'est pourquoi, malgré ses mérites et son glorieux passé,
l'orthodoxie est aujourd'hui disparue. On l'a remplacée par une
néo-orthodoxie, qui aux yeux de M. Goumaz n'est pas née
viable. Et pourtant la conclusion de l'auteur est optimiste.
S'il proclame la faillite de la théologie, il promet encore de

beaux jours aux théologiens et à la Société de théologie. En
effet, il faut, nous dit-il dans sa conclusion, recommencer le
travail et édifier la théologie sur de nouvelles bases.

Quelles seront ces bases nouvelles? Peut-être le travail
que M. le pasteur et professeur Fornerod a donné le 25
janvier 1909 pourrait-il servir dans une certaine mesure à

élucider cette grave question. Il s'agissait du subjectivisme
religieux, que l'auteur définit : la tendance à envisager la
conscience personnelle comme le pivot central de tout ce qui est
religieux. M. Fornerod lui aussi sonne le glas funèbre de
l'orthodoxie. Il constate que le mirage d'un système de vérités
intellectuelles à admettre par tous les temps et tous les fi-

théol. et phil. 1909 27



418 R. BERGIER

dèles est dissipé. Chaque personnalité précise à sa manière la-

vérité religieuse, car il n'y a rien de plus personnel que la
piété vivante. C'est dans l'intérieur de l'âme que Dieu se fait
entendre. La religion vivante se présentera donc toujours
sous une forme subjective. Est-ce un mal? Les vérités
religieuses, toutes subjectives qu'elles soient, ne sont pas moins^

sûres que les vérités scientifiques. La science ne saisit que le

phénomène extérieur. Le fond de la vie religieuse est

communion de l'âme avec Dieu. La certitude religieuse jaillit de

ce contact. Puisque toute vérité religieuse porte une
empreinte personnelle, on ne peut appliquer la méthode des

sciences de la nature aux sciences théologiques et morales.
En histoire déjà la méthode est différente. Le dogmaticien,

pour atteindre l'âme religieuse, siège du phénomène
religieux, doit employer encore une méthode différente de celle
de l'historien. Dans l'entretien provoqué par ce travail, on
a distingué bien nettement deux subjectivismes: Un
subjectivisme individuel qui aboutit à l'émiettement; avec lui, pas

moyen de rien construire, mais il y a un bon subjectivisme,
subjectivisme collectif qui est la condensation des expériences

religieuses des âmes chrétiennes. Encore faut-il un objet
qui provoque l'expérience religieuse et qui soit en dehors

du sujet. L'individualisme religieux doit tenir compte des

révélations historiques extérieures. Cette dernière remarque
nous ramène à la préoccupation que nous notions à propos
des travaux d'exégèse du Nouveau Testament. La critique du

Nouveau Testament doit nous donner des certitudes sur la

personne historique de Jésus. Et c'est sur cette base-là que

par l'expérience chrétienne, subjectivement, nous fondons

notre foi et notre conviction personnelles.

Il me reste à rendre compte encore de deux travaux que je
n'ai pas pu classer avec les autres parce qu'ils sortent du

cadre ordinaire des sujets traités à la Société de théologie. Je-

suis loin de m'en plaindre d'ailleurs. La variété est une

bonne chose et aucune des manifestations de la pensée

religieuse ne saurait nous laisser indifférents. Un homme

cultivé, et par conséquent aussi un théologien, ne peut ignorer



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 419

Tolstoï. Le travail de M. Ernest Pilet 4 propos du Tolstoïsme,
qui a rempli deux séances, a contribué à nous le faire
connaître. Par sa vie qu'il s'efforce de mettre en harmonie avec
ses principes philosophiques, le grand écrivin russe
commande le respect, mais ce sont les idées, c'est le système de

Tolstoï, bien que lui-même se défende d'avoir un système,

que M. Pilet cherche à caractériser et va soumettre à une
critique serrée. Pour connaître ce système, il suffit d'étudier
trois des quarante volumes de l'écrivain : Ma religion, La
doctrine chrétienne, Les Evangiles. Nous ne pouvons relever
ici toutes les critiques que M. Pilet fait à Tolstoï. Il remarque
que sa conversion fut purement intellectuelle. Ce fut une
pseudo-conversion. Jamais Tolstoï n'a pris au sérieux
la gravité du péché. Les péchés, d'après lui, proviennent
d'une part de l'hérédité, d'autre part des mauvaises
habitudes prises dès l'enfance. Pour Tolstoï, le sermon sur la

montagne constitue tout l'enseignement de Jésus. Il y
discerne cinq commandements moraux qui se résument dans

un seul mot: Aime. L'écrivain russe est d'ailleurs un piètre
exégète, attaché à un littéralisme étroit. Au point de vue
dogmatique, le tolstoïsme apparaît comme un rationalisme
étriqué, teinté de moralisme impraticable.

Du comte Léon Tolstoï à Mme Eddy, il y a plus que la
distance qui sépare la Bussie des Etats-Unis d'Amérique. Nous
la franchissons d'un bond, à la suite de M. Charles Byse, qui
sait étudier avec objectivité et sympathie les manifestations
religieuses parfois les plus étrangères à notre mentalité. La
Science chrétienne compte aujourd'hui plus d'un million
d'adhérents. Né en Amérique, le mouvement s'est propagé
rapidement dans plusieurs pays d'Europe. Il ne faut pas

prononcer sur cette doctrine une condamnation sommaire.

Il vaut la peine de l'étudier. Pour cette étude, il faut se servir

des publications de Mmo Eddy, sa fondatrice, publications
qui ont eu un succès de librairie sans précédent et ont valu
à leur auteur une fortune immense dont elle fait du reste le

plus noble usage. La Science chrétienne nie le mal et la
souffrance. Notre existence matérielle n'est qu'un mauvais rêve.



420 R. BERGIER

L'esprit est tout. Par la puissance de l'esprit, l'homme
parvient à échapper au mauvais rêve de la vie matérielle. La
Science chrétienne constitue une méthode de thérapeutique
spirituelle. Elle explique les miracles de Jésus et des apôtres
et prétend les renouveler. L'Eglise chrétienne avait perdu le
secret de ces cures merveilleuses jusqu'au moment où il lui
a été rendu par une révélation dont Mme Eddy a été l'instrument.

La doctrine scientiste, quel que soit le jugement
définitif que l'on puisse porter à son égard, paraît être une réaction

heureuse contre la conception matérialiste de l'univers
si en honneur à notre époque et une proclamation courageuse

de la puissance et de la maîtrise de l'esprit.
Si imparfaite qu'ait été la rapide revue que nous venons de

faire ensemble, elle permet de constater cependant l'importance

et la valeur de la plupart des travaux présentés. Il est

dommage seulement que certains de ces travaux aient été

lus devant un auditoire trop restreint. Des 103 membres
inscrits sur nos registres, il n'y a guère qu'une moyenne de 20

à 25 personnes assistant à nos séances. C'est trop peu. Parfois
aussi la longueur des travaux a empêché la discussion de

s'engager utilement. Quand on a suivi pendant cinq ou six

quarts d'heure, parfois davantage encore, la lecture d'un
travail ardu sur un sujet abstrait, il se manifeste nécessairement

dans l'auditoire une fatigue, dont la discussion se

ressent. A cet égard, et malgré la valeur des travaux présentés,
les séances de notre Société n'ont point donné entière
satisfaction à ceux d'entre nous qui voient dans ces rencontres
mensuelles l'occasion de discuter ou au moins d'échanger
queiques idées avec des hommes qui partagent leurs
préoccupations. Que les auteurs des prochains travaux se

souviennent d'être courts, que, par surcroit, ils veuillent bien se

donner la peine de résumer leurs conclusions en quelques
thèses précises sur lesquelles la discussion pourra s'engager :

tous leurs collègues leur en sauront le plus grand gré.
Dans le public et parmi les pasteurs qui n'ont pas l'habitude

d'assister à nos séances, on s'imagine volontiers que la
Société de théologie est un champ clos où la rabies theolo-



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 421

gica, de légendaire mémoire, se donne libre carrière. Rien

ne correspond moins à la réalité et l'on pourrait souhaiter,
au contraire, qu'en général nos discussions fussent plus
animées que ce ne fut le cas ces derniers temps. Ceci dit,
félicitons-nous de ce que nos joutes oratoires sont pacifiques et

nos discussions empreintes de l'esprit le plus fraternel. Parfois,

il est vrai, nous avons fait mentir le proverbe: du choc
des idées jaillit la lumière. Il a pu arriver que nous ne

nous comprenions plus et que le miracle de la Tour de

Babel se renouvelât à notre détriment. Chacun du moins
cherche sincèrement la lumière pour lui et pour ses frères.
Nous en avons la conviction : le travail en commun qui
s'accomplit dans la Société de théologie, est utile, malgré ses

imperfections, quand il se fait, comme ce fut le cas ces deux

années, dans le respect mutuel de toutes les convictions et

dans une aspiration commune vers la Vérité.


	Société vaudoise de théologie : rapport sur l'exercice de 1907-1909

