Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 42 (1909)

Heft: 5

Artikel: Monisme ou création?

Autor: Dufour, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379859

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MONISME OU CREATION?

Geneve, aout 1909.

Monsieur le rédacteur,

Ce fut le regretté Ernest Naville qui m’engagea, aprés en avoir
écouté la lecture, a vous offrir les réflexions suivantes, ébauche
plutot qu’étude définitive.

Si je leur laisse cette forme, dont je reconnais I'imperfection et
le caractére sommaire, c’est par respect pour la mémoire de celui
qui, telles quelles, voulait bien les approuver, en gros, bien en-
tendu, car je crois que, sur le point de vue exclusivement kan-
tien, il ent fait ses réserves.

Agreez, etc. A. Durour.

Plus je réfléchis sur la chose, plus il m’apparait que le
nodus vitae de la métaphysique se trouve dans la concep-
tion kantienne du temps et de ’espace, ot son démonstra-
teur a su voir des formes de notre sensibilité, donc des
dépendances, en quelque sorte, de notre étre humain, incon-
cevables par et en elles-mémes, indépendamment de nos pro-
pres perceptions,

Toute autre conception, donnant au temps et & l'espace
une valeur propre et, en quelque sorte, ontologique, conduit
& des contradictions dont ’évidence me frappe.

Envisagée sous I'angle du monisme, elle méne immeédiate-
ment & cette notion impensable d’une éternité antérieure.
Sous celui du théisme, elle soumet Dieu aux lisiéres, fatales
et comme antérieures, du temps et de l’espace, dont elle



396 A. DUFOUR

fait la matrice dans laquelle seule Dieu aurait pu créer. En
d’autres termes, elle fait de ces deux choses supposées un
dieu qui enveloppe Dieu et 'asservit, ou, si ’on veut, elle en
fait plus que Dieu.

Je viens de dire que I’éternité antérieure, c’est-a-dire I'in-
fini du temps qui a précédé le temps présent, est une notion
impensable, méme en admettant les données maitresses du
monisme (type Haeckel).

Ces données nous montrent l'origine des choses dans une
substance premiére douée de forces immanentes, qui vont se
produisant et se combinant pour former, dans le temps et
dans l'espace, le monde et la vie. C’est ce qu’on a appelé
aussi la nébuleuse primitive.

Appelons ces forces, nécessairement nombrables, F, I,
F”..... Fn, notation qui couvrira également leurs combinai-
sons et possibilités multiples. La théorie d’un passé infini
(o) permet deés lors de formuler comme suit un moment
quelconque du monde existant.

M=2 x F, F’', F".... F»
mais tout autre moment de ce méme Univers, distant du
premier de cent, de mille, de dix mille ans et plus, tombera
sous la méme formule, et nous aurons:
M == x F, F’, F".... Fn»
d’oii: M = M".

Ainsi, en prenant pour facteur constituant de I’Univers
un passé de durée infinie, nous arrivons & ce résultat évi-
demment absurde, que chaque moment de I’Univers est né-
cessairement égal et identique & chaque autre moment: au
lieu du progrés qu'on constate et préche, on aboutit & un
monde figé dans un incurable immobilisme 1.

Prenons, & titre d’exemple, le moment méme ou j’écris ces
lignes et le Monde universel tel qu’a ce moment, il existe,
avec toutes ses multiples combinaisons de matiére, d’esprit,
de mouvement et de vie. Ge monde est un résultat de forces

1 Le principe de la conservation de toute énergie, ni celui de la transmuta-
tion des forces n’enlévent rien & la valeur de I'argument, car une éternité con-
tient, & la puissance oo, toute combinaison possible et toute métamorphose.



MONISME OU CREATION T 397

définies, immanentes, qui, pour produire tous leurs effets
possibles, ont eu l'infinité du temps dans le passé. Donc,
tel qu’il est, ce monde représente un résultat fice, quel qu’il
soit. Mais, 1l y a, par exemple, un million d’années, le monde
en était exactement au méme point, les facteurs du probléeme
étant les mémes, et toute infinité antérieure de temps de-
vant, par définition, en épuiser les effets.

Donec, non seulement le moment précis actuel avec ses
innombrables circonstances, a du déja se passer dans I’his-
toire du monde en général, mais il a di s’y passer un
nombre infini de fois. Si 'on veut, j’ai da écrire, ou plutot,
un moicomme le mien a du écrire, un nombre infini de fois,
les mémes lignes, & une table comme la mienne, dans une
Genéve semblable a celle d’aujourd’huitl...

Au reste, il me semble qu’en mettant 'infinité du temps
soit avant le présent, soit aprés, on raisonne nécessairement
a faux, par cette raison bien simple que I’éternité antérieure,
qui aujourd’hui est =o, sera demain > 4+ 1, d’ou il suit que
>0 signifie aussi bien se -+ 1, 0o 4+ 2, o 4+ n, c’est-a-dire
que tous les infinis, se valant enfre eux, ne peuvent servir
de base fixe & un probléme quelconque, si vaste qu’il soit,
ce qu'on peut, d’ailleurs, démontrer mathématiquement
comme suit :

soustrayant 6 = 0, ce qui est absurde,
ou encore, o 4+ 10 = > 4 4
éliminant 10 = 4, ce qui est également absurde?.

Au reste, le temps, par essence, est mesurable, et consiste
en sections qui s’ajoutent les unes aux autres, exprimables

i Comparez la « loi d’éternel retour » formulée par Nietzsche.

2 Je n’ignore pas, et M. Flournoy me le faisait remarquer naguére, que les
mathématiciens n'accepteraient pas ces formules trop rudimentaires, mais, en les
supposant, je n’al voulu démontrer qu'une chose, c’est I'impuissance ou nous
sommes de tabler sur I'infini, si nous n’y voulons voir qu'un {emps sans commen-
cement ni fin, qu'un espece sans bornes quelconques, ou qu'une gquantité abso-
lument inépuisable, Pour nous, tout infini est aussi, et surtout, indéfini.



398 A. DUFOUR

en chiffres ordinaux; done, si loin que I’on remonte, il a di
y avoir une section ne° 1, sinon, on ne raisonne plus dans le
temps, mais en dehors de lui.

N’y aurait-il pas une confusion trop commune, a faire de
I’éternité un temps qui dure infiniment? Tout ce qui dure,
me parait-il, a commencé et finira. L’éternité, me parait-il
encore, ne dure pas, elle est, absolument, et on ne peut en
parler, ni au passé, ni au futur, ni méme au présent, comme
tel. En d’autres termes, il y a, entre le temps et I’éternité,
non différence de quantité, mais de qualité, et ces deux no-
tions sont d’ordre si différent, que 14 o1 I’éternité peut étre,
sinon concue et comprise, au moins pensée, si obscurément -
que cela doive étre, le temps n’est pas ou n’est plus.

D’autre part, si nous figurons ’éternité comme un temps
qui dure infiniment, c’est-a-dire qui échappe & toute me-
sure, et ainsi, perd tous ses attributs essentiels, ¢’est que, ne
pouvant sauter hors de notre ombre, et ne pouvant, par na-
ture, rien concevoir en dehors du temps et de l’espace,
nous nous faisons, de cette éternité, une 1mage fatalement
contradictoire & elle-méme, parce que nous la faisons ren-
trer de force dans le cadre du temps, qu’elle déborde de
toute part.

Que si on me demande ce qu’alors jentends par éternité,
je réponds que, précisément, je suppose, bien plus que je ne
me le figure, un mode d’existence soustrait aux limitations
du temps et de Uespace, qui font de l'individu pensant un
étre purement atomique, situé & un point mathématique
d’un océan illimité, ot roulent sans tréve et sans arrét les
vagues sourdes et muettes des heures qui s’écoulent autour
de lui et malgré lui. Vivre dans l’éternité, ce serait, selon
moi, ne vivre, ni ici, ni 14, ni hier, ni demain, ni meéme au-
jourd’hui (si cet aujourd’huise différencie d’une veilleou d’'un
lendemain), mais vivre au sens absolu du terme, vivre ab-
solument, et en dehors de tout ce qui enferme la vie dans
des limites restreintes, par cela méme qu’elles sont suscep-
tibles de mesure. C’est ce que, plus haut, j’ai déja cherché a
faire comprendre.



MONISME OU CREATION ? 399

Au reste, de quel droit le monisme parle-t-il d’origines?
Dans ’hypothése de I'infini du temps précédant le moment
actuel, cet infini constitue un vrai tonneau des Danaides, ol
le point de départ fuit sans cesse dans le recul de I'éternité
antérieure. Dans cette hypothése, il »’y ¢ pas d’origine pos-
sible, donec, & vrai dire, pas d’évolution concevable, car
toute évolution suppose un point de départ. Et I'argument
porte aussi bien sur une série rythmique de mondes succes-
sifs, d’'univers mourant et renaissant pendant toute une éter-
niteé, supposition tout arbitraire d’ailleurs, que sur tel
d’entre eux. De toute part, on aboutit & l'inconcevable, et
I’origine premiére reste inexplicable, ou, si I'on veut, abso-
lument inaccessible. En parler doctement, c’est parler de
quelque chose qui, par implication, n’a jamais existé en
fait. On peut dire que, pour étre conséquent, tout évolution-
niste doit admettre un point de départ & I’évolution qu’il
préconise, — je viens de le dire, — et, en dehors d’un point
fixe, situé dans le temps, et non point hors de lui, o placer
ce point de départ? En résumé, discuter une origine, tout
en prétendant que son moment n’a jamais pu se réaliser dans
le temps, puisqu’on admet que le monde a toujours eu der-
riére lui un temps sans limites, c’est se contredire évidem-
ment. Mieux vaudrait dire plus simplement : « Tout ce qui est
a toujours été, et par conséquent sera toujours. » Mais
alors, pourquoi parler d’évolution? Bien plus, pourquoi rai-
sonner et discuter ?

D’ailleurs, dans la théorie monistique, qui envisage tout
phénoméne, d’ordre quelconque, matériel, intellectuel, ou
moral, comme le résultat fatal et nécessaire de I’évolution de
forces immanentes, toute doctrine, quelle qu’elle soit, a sa
raison d’étre, et toute conviction, quelle qu’en soit la source,
ses titres de légitimité. La foi d’un saint Paul est aussi né-
cessaire, aussi digne de respect et de créance, disons mieux
aussi solidement fondée, que les opinions soi-disant scienti-
fiques et modernes d'un Haeckel, parce que I’'une comme
les autres sont fatales et inéluctables, et que, dans 'uni-
versel chaos des certitudes, tout est, on peut le dire, sur le



400 A. DUFOUR

méme plan, ce qui ferait presque douter, sinon du droit de
propagande, au moins de son efficacité....

Je crois avoir démontré, ci-dessus, que toute vision claire
du temps s’efface dans la notion de I'infini, soit de I'éter-
nité antérieure, dont la supposition conduit & d’irréfragables
contradictions. Il faut donc, logiquement, et que l'univers
ait commencé, et que le temps, qui en est, pour ainsi parler,
un élément constitutif, ait eu le méme point de départ. Au
lieu de dire: « le monde est dans le temps, » on peut dire
au meéme titre: « le temps est dans le monde, tel que ce der-
nier nous est perceptible. » C’est une des faces intelligibles,
évidentes méme, de la solution kantienne. N’en retenons,
pour le moment, que le fait de la genése simultanée du
tempset de 'univers, et demandons-nous comment tous deux
ont pu naitre. L’immanence des forces agissant spontané-
ment est, me semble-t-il, inadmissible, car 'immanence
toute seule suppose I'éternité antérieure, désormais hors de
question. Au commencement du monde et du temps, il a du
y avoir une impulsion premiére, ce qu’'on a appelé une
« chiquenaude initiale. » Or je mets quiconque au défi, en
dehors de 'immanence qui, isolée, demeure inintelligible,
de trouver une autre solution qu'un Dieu créateur du monde
et du temps. Par Dieu, j'entends un Etre absolu, qui n’étant
conditionné ni par le temps ni par 'espace, parce que ’Ab-
solu ne peut étre le serviteur du Relatif, est, par essence,
antérieur et supérieur au temps et a l’espace, qui procédent
de Lui, et ne sauraient ni Le limiter, ni Le contenir. En
d’autres termes, & la base de la Création, inexplicable par
I’évolution immanente en puissance, et par conséquent,
spontanée, d’'une substance premiére, il y a eu un acte, et
cet acte n’a pu provenir que d’une Volonté souveraine, qui
a dit: « Que le monde soit! »

Oui, du moment que 'univers a da naitre & un point du
temps, c’est-a4-dire, pour ainsi parler, 4 une date historique
ou susceptible de I’étre, il y a eu création voulue, donc un

Créateur tout puissant, capable de faire sortir tout ex
nihilo.



MONISME OU CREATIONY 401

Bien plus, ce Créateur ne saurait étre, en ce qui concerne
I’acte créateur, conditionné par aucune nécessité essentielle
et immanente, par aucune nature propre, sinon nous retom-
berions aussitot dans les difficultés inextricables ol se débat
la métaphysique moniste, et on se demanderait, comme dans
cette derniere, pourquoi les puissances divines ne se sont
manifestées qu’a la date de la création, et non de toute éter-
nité. Il y a donc eu un acte voulu de I’Etre absolu, agissant
dans sa liberté absolue, et, en dehors de cet acte et de ses
conséquences, et, & plus forte raison, en dehors de cet Etre
absolu, il n’y a rien et ne peut logiquement rien y avoir en
s01.

Et voila pourquoi la théorie kantienne du temps et de
I'espace satisfait mon besoin de logique en en faisant des
conditions de notre sensibilité, créées comme cette sensibi-
lité, comme nous-mémes, car il me semble que toute autre
théorie, en donnant au temps et & 'espace une valeur essen-
tielle, ontologique, d’une part, enveloppent Dieu et limitent
la liberté de 'acte créateur, et, d’autre part, en nous égarant
dans les abimes insondables d’un passé sans limites, rendent
toute évolution logiquement impossible, insaisissable, et
contradictoire & elle-méme. Bref, I’évolution étant un fait
constatable, 'univers, l'espace et le temps sont 1’ceuvre
d’un Dieu absolument libre, et ne sont que par sa volonté,
intervenue « au commencement. »

(eneve, mai 1907.

A. DurouUR.

THEOL. ET pHIL. 1909 26



	Monisme ou création?

