
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1909)

Heft: 5

Artikel: Le parler en langues : ses apparitions dans le monde antique. Sa
persistance dans la chrétienté

Autor: Lombard, Émile

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379858

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PARLER EN LANGUES

Ses apparitions dans le monde antique. Sa persistance

dans la chrétienté 1.

EMILE LOMBARD

Dans la deuxième édition de l'Encyclopédie de Herzog, on
lisait encore ce qui suit sous la signature de K. Schmidt :

ce Le parler en langues est un phénomène appartenant en propre

au temps primitif du christianisme et auquel rien, dans
l'histoire de la chrétienté postérieure, ne saurait être
comparé2. » Cette assertion date de 1886. Même alors, elle devait
paraître singulièrement hasardée à quiconque était tant soit

peu au courant de la question. Il n'est pas étonnant que ce

point de vue ait été abandonné par Feine, auteur de l'article
Zungenreden dans la troisième édition du même ouvrage.
Sans accorder suffisamment d'attention aux manifestations
modernes, dont il se contente de dire qu'elles sont « de
conscientes ou inconscientes repristinations de la glossolalie
primitive3, » il cherche à celle-ci des analogies dans l'ancien
monde et surtout il établit sa persistance au temps d'irénée
et de Tertullien, contrairement à l'affirmation de son prédé-

1 Voir livraison de mai-juin.
2 K. Schmidt, Zungenreden, Herzogs Realencyclopädie, 2° éd., t. XVII. p. 570.
3 Feine, ibid., 3= éd., t. XXI, p. 753.



LE PARLER EN LANGUES 369

cesseur qui prétendait que déjà vers la moitié du deuxième
siècle elle avait disparu.

Ainsi que le dit très bien Du Prel, dans un chapitre où il
se montre pourtant trop dominé par l'idée d'un parler en

langues étrangères, « il en est de ce problème comme de

la plupart des problèmes mystiques. On croit, quand on se

décide à les étudier, avoir affaire à de rares témoignages,
mais bientôt on se trouve en présence d'un ensemble de faits
si vaste qu'on peut à peine l'embrasser du regard1. »

En effet, le chercheur qui se proposerait de rassembler
tous les cas de glossolalie qu'on trouve décrits ou
mentionnés quelque part ne tarderait pas à être débordé par
l'abondance de la matière. Ces dernières années surtout, il
s'est produit assez de manifestations de ce genre dans les

pays anglo-saxons, ainsi qu'en Scandinavie et en Allemagne,
pour qu'on en vienne à considérer comme une réalité presque

banale ce qui passait pour une dispensation archaïque
et rare entre toutes2. Au surplus, il n'y a pas grand intérêt à

accumuler indéfiniment les témoignages. C'est en somme
une impression de monotonie qui se dégage d'une pareille
enquête, sitôt qu'on la pousse un peu loin; les combinaisons

sont multiples, mais les mêmes types fondamentaux
se retrouvent constamment. Nous n'avons pas songé, pour
notre part, à raconter en quelque sorte l'histoire de la
glossolalie à travers les siècles. Mieux valait s'occuper
essentiellement du parler en langues des premiers chrétiens,
non sans rapprocher de ces faits anciens, moins bien connus,

tous les faits récents de nature à en faciliter l'intelligence.

Mais il importe aussi de situer ce groupe de phénomènes
dans son contexte historique, de le rattacher autant que
possible aux manifestations semblables ou connexes qui ont
précédé et suivi. Il est aisé de montrer que le charisme glosso-

1 Du Prel, Die Entdeckung der Seele, p. 235.
2 Dans le Journal religieux des Eglises indépendantes de la Suisse romande

(31 juillet 1909), M. H. A. Junod signale l'apparition de la glossolalie au Transvaal.

THÉOL. ET PHIL. 1909 21



370 EMILE LOMBARD

lalique n'a pas disparu avec la première génération
chrétienne. En ce qui concerne ses antécédents juifs ou païens,
les documents sont plus rares et les preuves moins
décisives. Le peu que nous avons à citer à cet égard donne pourtant

à penser qu'il ne s'agit pas de phénomènes limités à

une seule religion.

I
Faits antérieurs ou étrangers au christianisme.

1. Le prophétisme israélite. — D'après Actes 2 : 17, Pierre,
prenant la parole pour justifier les disciples de l'accusation
d'ivresse et pour expliquer ce qui venait de se passer, aurait
cité la parole de Joël : « Vos fils et vos filles prophétiseront »

(id. v. 18). Ainsi la glossolalie se trouve assimilée à une
manifestation prophétique, d'un genre peu commun dans le
monde juif de cette époque, à en juger par l'étonnement des

assistants. C'est en effet une opinion fort courante que les

glossolales de l'Eglise primitive sont les héritiers de l'ancien
prophétisme hébreu. Elle s'appuie sur le facile rapprochement

qu'il y a à faire entre 1 Cor. 14 : 23 et les textes de l'Ancien

Testament où un terme synonyme d'aberration mentale
est employé à propos des symptômes de possession prophétique

(1 Sam. 21 : 15; 2 Rois 9 : 11 ; Jér. 29 : 26). A la
lecture de 1 Cor. 14, dit Reuss, « on se convaincra que les

faits et les phénomènes qui se sont produits dans l'Eglise
chrétienne, soit à son début, soit plus tard encore, n'étaient
rien de nouveau, mais que l'histoire du peuple israélite
fournit 'pour tous les analogies les plus frappantes1. » On

ne peut que souscrire à ce jugement, s'il s'agit d'automatisme

et d'extatisme en général. Assurément la glossolalie
procède du même genre de désintégration psychique que ces
états dans lesquels le prophète « saisi par l'Esprit de Jahveh »

était changé en un autre homme (1 Sam. 10 : 6). Mais il ne
saurait être question de glossolalie toutes les fois qu'un
homme paraît hors de lui, et prononce des paroles qui sem-

1 Reuss, Les prophètes, t. I, p. 24, Paris 1876.



LE PARLER EN LANGUES 371

blent venir d'un autre. Il n'y a dans l'Ancien Testament, à

notre connaissance, aucune mention de formes verbales

nouvelles, propres aux états d'inspiration. L'apôtre Paul
cite Es. 28 : 11 comme s'appliquant à la glossolalie ; mais il
s'agit là de tout autre chose, à savoir du langage, si dur aux
oreilles israélites, des étrangers qui vont envahir le pays.
« Vous ne voulez pas écouter le prophète, vous entendrez

l'Assyrien1. »

Le délire ou vertige sacré obtenu par les procédés en usage
dans les écoles de prophètes ne devait guère s'accompagner
que de confuses émissions de voix (cf. 2 Sam. 6 : 14, danse

et cris de joie). Quand, en présence d'une troupe de nabis se

livrant à leurs exercices accoutumés, la contagion hystérique
s'empare des envoyés de Saul, puis de Saul lui-même (1 Sam.
19: 20-24), — quand les prophètes de Baal, tout sanglants
d'incisions rituelles, invoquent leur dieu à grand renfort de

saltations et de clameurs (1 Rois 18 : 26-28), — nous ne
voyons pas que ces transports, désignés dans les deux cas

par le verbe nibba-hitnabbe, « prophétiser, » puissent
comporter des symptômes bien caractéristiques de verbo-auto-
matisme: les démonstrations extérieures et les effets physiques

priment tout. Et quand le son de la harpe, du luth ou
du tambourin provoque une manifestation prophétique
verbale, rien ne nous dit que les oracles rendus sous cette
influence extatisante ne revêtent pas la forme du langage
ordinaire, comme le suppose 2 Rois 3 : 15 et ss. La vieille
histoire de Balaam, bénissant alors qu'il voulait maudire
(Nomb. 23-24), n'a pas davantage à être invoquée ici. C'est

un exemple classique de l'aliénation du moi humain dans la

prophétie (cf. Josephe, Ant. IV, 6, 5; Tert. Adv. Marc. IV, 28),
mais le parler en langues comme tel n'a rien à y voir.

Plus proches peut-être des formes rudimentaires de glossolalie

sont les chuchotements (le participe m'tsafts'fim fait
penser à des sons ténus, plutôt sifflants) et les marmottages
qu'Esaïe signale chez les nécromants et les devins de son

1 Reuss, op. cit., p. 260.



372 EMILE LOMBARD

époque (Es. 8 :19). Les uns sont des médiums évocateurs, les

autres sont « ceux qui savent, » c'est-à-dire ceux qui ont le
don de prédiction1. Il est probable que les premiers
imitaient la vox exigua (Virg., En.ll, 492) des habitants du Scheol

(cf. 29 : 4). Mais l'imitation n'exclut pas l'automatisme, et il
n'est pas nécessaire de faire intervenir ici les trucs de la
ventriloquie2; une sensible modification du timbre ou du
volume de la voix correspond souvent à l'invasion d'une
personnalité seconde. Au reste, lorsqu'elles sont émises de cette
voix faible, indistincte, des paroles quelconques peuvent être

perçues comme des murmures ou de légers sifflements. Dans
la scène de l'évocation de Samuel par la Pythonisse d'En-
Dor, le mort n'est pas censé parler un langage qui diffère de

celui des vivants (1 Sam. 28 : 15 et ss.).
Tout cela en somme offre plus de rapports avec les rites

du chamanisme mongol qu'avec les manifestations de l'Esprit
dans l'Eglise primitive. Quelques citations caractéristiques,
empruntées à la remarquable monographie de Radloff, le
feront voir3. On retrouvera chez les Chamanes, aussi bien
la frénésie sacrée du nebiisme avec ses indispensables
adjuvants, bruit d'instruments et danse tournoyante, que les

phénomènes de dédoublement, curieux mélange de psychose
et de feinte, qui distinguaient les devins et les voyants.
« L'individu que le pouvoir des ancêtres voue au chamanisme4

ressent soudain dans ses membres une lassitude et

une faiblesse qui se révèlent par un violent tremblement. Il
bâille démesurément, une forte oppression étreint sa

poitrine, des cris violents, inarticulés lui sont arrachés. Un
frisson de fièvre le secoue, ses yeux roulent dans leurs orbites

; tout à coup il bondit et se met à tourner en rond comme
un possédé jusqu'à ce que, couvert de sueur, il s'abatte sur

1 Cf. K. Marti, Das Buch Jesaja. Kurzer Handcommentar %,um Alten Testament,

Abteilung X, Tübingen, Freiburg i. B. und Leipzig, 1900, p. 89.
5 Voir Bible annotée, Les prophètes, t. I, p. 80.
3 W. Radloff. Das Schamanenthum und sein Cultus (Sonderabdruck aus

Aus Sibirien), Leipzig, 1885.
4 L'extatisme se développe chez eux à la façon d'une affection héréditaire.



LE PARLER EN LANGUES 373

le sol en proie à des convulsions épileptiques.... Tous ces

symptômes augmentent sans cesse d'intensité, jusqu'à ce que
celui qui en est affligé saisisse enfin le tambour chamanique
et commence à chamaniserl. » Suivent des scènes

d'évocation, dans lesquelles ledit tambour joue un rôle capital.
Son roulement accompagne les incantations, le chant des

hymnes magiques. A un moment donné, la voix du Chamane

ou « Kam » se fait caverneuse et gémit la réponse de l'Esprit
invoqué: ä kam ai (Hé! Kam, je suis là). Il lui arrive aussi,
dans sa fonction d'évocateur, d'émettre d'incompréhensibles
marmottages, tandis que des mouvements spasmodiques
agitent tout le haut de son corps. Chez les Kirghises devenus

mahométans, le chamanisme a pour représentants les baksas,
sorciers guérisseurs dont l'extase est encore plus terrifiante
que celle des Chamanes. Appelés auprès des malades, ils
prononcent des mots inintelligibles et chantent à mi-voix
des mélodies en s'accompagnant d'une sorte de violoncelle
qui remplace chez eux le tambour.

Tous ces traits dénotent un état psychologico-religieux
fort pareil à celui qui se manifestait dans la hiéromanie et la

magie du temps des Juges et des premiers rois. Ici comme
en Israël, ce qu'on peut être tenté de prendre pour de la

glossolalie, — abstraction faite des simples cris, — se réduit
à des marmottages dont le caractère demeure indéterminé.
Quant aux mots incompréhensibles prononcés par les baksas

au chevet des malades, il est possible que ce soient des

phrases magiques plus ou moins altérées et dont le sens se

serait perdu. Radloff dit qu'on retrouve chez ces frères des

Chamanes imparfaitement islamisés de vieilles formules, —

vestiges du culte des ancêtres, — qu'ils répètent machinalement,

ne comprenant plus le langage dans lequel elles sont
conçues3. Le parler en langues comporte d'ailleurs assez

souvent des emprunts pareils.
Si le prophétisme israélite s'est élevé infiniment au-dessus

de ces rudiments animistes, il n'a pas cessé de devoir sa

1 Op. cit., p. 16 et suiv.
2 Op. cit. p. 66.



37i EMILE LOMBARD

principale force à des impulsions subconscientes,
interprétées comme des interventions directes ou des révélations
immédiates de la divinité. Sans doute la locution consacrée
« Ainsi parle l'Eternel » ne doit pas être prise à la lettre,
dans la majorité des cas. C'est un cliché littéraire, sous
lequel on sent à vrai dire tout un fond de réalités psychologiques.

Plusieurs passages des grands prophètes-écrivains
évoquent avec puissance l'irrésistible contrainte dont use
Jahveh à l'égard de l'homme appelé à prophétiser (Amos 3 :

8 ; Jér. 20 : 9 ; Ez. 2 : 2 ; 3 : 14 ; 8 : 1). Et il est vraisemblable

que des expériences d'automatisme verbal ou autre ne sont

pas étrangères aux auteurs de ces déclarations caractéristiques.

Le faux prophète, d'après Jérémie, est celui qui prend
sa langue pour débiter des oracles de sa façon (Jér. 23 : 31),
alors que, dans l'inspiration vraie, c'est Jahveh qui s'empare

de la langue de l'inspiré et lui met ses paroles dans la
bouche (cf. 1 : 9). Mais rien de tout cela ne permet de

supposer que les prophètes aient parlé, même au plus fort de

leurs extases, autre chose que l'hébreu. Dans Jér. 23 : 32, la
variante des LXX : où hnyowrai «ùrà xrl. paraît viser des récits
de songes soi-disant prophétiques qui avaient besoin d'une
explication, d'un commentaire1, mais il ne s'agit pas de

communications iv y/wo-o-ïj.

En résumé, ces textes de l'Ancien Testament nous mettent
plutôt en présence de phénomènes connexes que d'analogies
certaines ; les uns se rapportent à des automatismes phoniques

du genre le plus fruste, les autres concernent la
prophétie extatique, non le parler en langues.

Les écrits du judaïsme postérieur ne nous apprennent
rien de plus. Dans le livre d'Hénoch, on trouve la même
notion de l'action dominatrice et contraignante de l'Esprit
(68 : 2). Un passage rappelle Rom. 8 : 15 par la mention du
cri de l'adoration spirituelle. Je criai à haute voix, avec

l'Esprit de la force, et je bénis, je louai, j'exaltai [le
Seigneur] (71 : 11). Hilgenfeld voit dans deux endroits du

1 Cf. Feine, article cité, p. 754.



LE PARLER EN LANGUES 375

même écrit (14 : 2; 84 : 1) une allusion au processus automatique

de la glossolalie ou à quelque chose de pareil1. Il
s'agit de paroles prononcées par le visionnaire a avec la
langue de chair et avec l'haleine que Dieu a données aux
hommes pour parler. » Quoique cela puisse se dire de toute
parole humaine, il n'est pas interdit de supposer que l'auteur

a voulu désigner de la sorte un langage dû à l'action
directe de Dieu sur les organes dont il est le créateur. Mais
c'est au nom d'une définition contestable et en tout cas

incomplète de la glossolalie que Hilgenfeld fait du fonctionnement

involontaire de la langue, la caractéristique essentielle
de ce charisme.

2. L'extatisme païen. — Rappelant à ses correspondants
de Corinthe leur condition passée, Paul leur dit: Vous savez

que, lorsque vous étiez païens, vous alliez au hasard, entraînés

vers les idoles muettes (1 Cor. 12 : 2). A quelle puissance at-
tribue-t-il ce funeste entraînement? Aux démons; un autre
texte (1 Cor. 10 : 20) ne laisse aucun doute à cet égard.
L'idole elle-même n'est rien (cf. Es. 41 : 29; 44 : 9, 12-20;
Jér. 10 : 3-5; Hab. 2 : 18; Ps. 135 : 15; 3 Macc. 4 : 16). Mais

précisément parce qu'il est absurde et monstrueux de diviniser

ces vains simulacres, il faut une intervention surnaturelle

pour en expliquer l'attrait. Tout à fait dans la même

direction d'idées, Justin (Apol. 1 : 5) et Athénagore (Leg.
proChrist. 26) représentent les démons comme des yaüloi foot dont
le fouet pourchasse de côté et d'autre le troupeau misérable
des adorateurs de néant. De là à l'identification positive des

esprits du mal et des divinités de l'Olympe, il n'y a qu'un
pas: « les démons, avec leur chef Jupiter, » dit Tatien en

propre termes (Or. ad Graec. 8, 36)2.

1 Hilgenfeld, Die Glossolalie in der alten Kirche, Leipzig, 1850, p. 62.
5 Actuellement encore, nos missionntnaires tiennent volontiers un langage

analogue. L'un d'eux, homme très instruit, auteur d'ouvrages estimés, nous disait

même un jour: « Ne croyez pas qu'une idole soit tout simplement un morceau

de bois ou de métal. Il y a là une puissance agissante. » Et il nous citait tel cas

extraordinaire où une idole avait paru exercer un pouvoir occulte, se venger d'une

profanation.



376 EMILE LOMBARD

Pour Paul donc, le paganisme n'est pas seulement un
ensemble de croyances fausses et d'usages pernicieux,
mais un vivant pouvoir de malfaisance (2 Cor. 4:4).
On se trompe en croyant qu'il mentionne le mutisme des

idoles pour marquer l'incapacité inspiratrice des dieux
païens. L'épithète t« Sywva, écho des textes de l'Ancien
Testament qui proclament l'inanité de l'idolâtrie, est ici de pure
convention et ne tire nullement à conséquence1. L'apôtre
n'ignorait pas que le paganisme avait ses inspirés; il devait
seulement tenir de telles inspirations pour malignes et les

assimiler à celles dont l'Eglise avait à se défendre par la
faâxpimç misufwtTwv (1 Cor. 12 : 10; 14 : 29). C'est ce que professent

explicitement les écrivains chrétiens postérieurs. Tatien
parle des phénomènes de la mantique païenne comme d'une
duperie maléfique des démons en fureur (Or. ad Graec. 12, 56)

Théophile reconnaît dans 1'« Evohé » des enthousiasmes
bachiques (Evoï ou sûâv) le nom d'Eve, que profère encore, par
la bouche de ses adeptes, celui qui fut le séducteur de la
mère des humains (Ad. Autol. II, 28, 136). Pour Origene
enfin, l'esprit qui anime la Pythie « est de la même espèce

que ces démons dont beaucoup de chrétiens délivrent ceux
qui en sont tourmentés » (Contra Cels. VII, 4). Mais dans

aucun de ces textes, le parler en langues n'est proprement
visé. Et 1 Cor. 12 : 2 fait plutôt allusion, d'une manière
générale, aux influences funestes dont les chrétiens se sont
affranchis, qu'à des phénomènes de glossolalie antérieurs à

ceux dont se glorifiait l'Eglise. Dans ce cas il semble que
l'apôtre, appelé à donner son avis sur les exercices des

glossolales et soucieux d'établir entre le passé et le présent
une solide barrière, se serait expliqué avec plus de précision.
Il est déjà fort intéressant qu'il ait eu le sentiment d'une
connexion psychologique entre les deux sphères d'inspiration.

Plus loin, voulant évoquer une idée de sonorité vaine
et creuse, il nomme l'airain qui résonne et la cymbale
qui retentit (1 Cor. 13 : 1). Or, on faisait dans les cultes or-

1 Cf. Lietzmann, in loco.



LE PARLER EN LANGUES 377

giaques un grand usage de ce genre d'instruments. Le son

pénétrant de la flûte (/3of*/3uÇ ou ailàç, cf. 1 Cor. 14 : 7), avec le

cliquetis des crotales et le grondement des tympanons,
servait aussi à mettre les fidèles de Bacchus et de la déesse

phrygienne dans l'état voulu d'hystérie collective1. Mais ces

coïncidences de termes musicaux, peut-être bien intentionnelles

de la part de Paul, ne prouvent pas que dans son
idée l'exact pendant de la glossolalie chrétienne existât chez

les inspirés dyonisiens. Il a pu vouloir dire, simplement :

« Autant vaudrait la bruyante musique si chère aux fanatiques

du paganisme, que votre parler en langues qui retentit
sans édifier. Ce sont vos cymbales à vous, vos flûtes
ensorcelantes, c'est un enivrement sonore dont l'Eglise ne reçoit
nul bien. » En fait, les bacchants et les bacchantes, entraînés
dans le tournoiement de leurs rondes vertigineuses, ne
proféraient guère que d'assourdissantes clameurs. Les invocations

eòoi, aapoï (Dém., Or. de cor. I, 313, 20), sont plutôt des

cris que des mots.
Ces cris, tout en ayant la valeur d'un rite, servent d'expression,

on peut dire d'exutoire, à une poussée émotive intense.
Avant même de passer pour le dieu du vin et de l'ivresse
alcoolique, Bacchus fut le dieu des transports sacrés. On se

souviendra à ce propos d'Actes 2 : 13 (ils sont pleins de vin
doux) et d'Eph. 5 : 18, qui met « non pas seulement en
opposition, mais bien aussi en parallèle2 ¦» l'ébriété et l'inspiration:

Ne vous enivrez pas de vin,... mais soyez pleins de

l'Esprit.

1 Voir Strabon X, 469-471, avec citations de Pindare et des 'Hâavoi d'Eschyle.
Cf. Rohde, Psyche, 2 Aufl., Freibourg i. B., Leipzig und Tübingen, 1898. T. II,
p. 9. — Originaire de la Thrace, et étroitement apparenté au. corybantisme phrygien,

le culte bachique s'était profondément implanté dans toute la Grèce. (Sur
son existence à Corinthe et à Sicyone, voir Pausanias II, 2, 5-6; 7, 6). Rohde y
voit avec raison une variété nationale d'un type religieux universel (Op. cit., p.
1 et ss., 38 et ss.). On le trouve associé au culte d'Apollon, ainsi qu'à l'orphisme,
dont l'influence dans le monde grec était si grande au moment où le christianisme

y fit son apparition. La cithare, que Paul nomme à côté de la flûte, est

l'instrument classique apollinien.
2 Lueken, in Die Schriften des N.-T, II. Band, 2 Aufl., p. 367.



378 EMILE LOMBARD

C'est aussi par ce qu'elle a de commun avec l'extatisme en

général, plutôt que par sa nature spéciale, que la glossolalie
se rapproche de la mantique grecque. Rohde a démontré

que celle-ci devait son caractère extatique à l'influence de

Dionysos1. Comme la frénésie dionysiaque (òpytaapò; p«vt«,

xaroxh, svQovaiatjy.iç), les extases prophétiques des devins et
des pythonisses procèdent d'un état psychique évidemment

analogue à celui dans lequel les glossolales pouvaient
être qualifiés de ptwopisvoî (1 Cor. 14 : 23). Selon le mot
d'Heraclite (cité par Plutarque, De Pyth. or. 6, 397 A), la Sibylle
parlait paivop.évu> nròp.an. Et l'on sait que la physionomie de cet
être légendaire réunit des traits fort réels, observés d'après
nature chez les prophetesses hystériques qui rendaient leurs
oracles dans un transport plus ou moins inconscient. Le
terme palvivOe, dans le contexte où Paul l'introduit, doit se

prendre au sens profane. L'ironie des non-croyants
désigne ainsi la vulgaire aberration mentale, et non pas le
délire religieux, la hiéromanie. Mais indirectement, par
l'intermédiaire de cette notion d'extravagance quelconque, —
les symptômes extérieurs prêtant de part et d'autre à la
confusion, — le pneumatisme chrétien se trouve relié à

l'enthousiasme orgiastico-divinatoire.
Pour serrer la comparaison entre les manifestations de la

glossolalie et celles de la mantique, il faudrait être plus
renseigné sur la nature primitive des mots ou des sons qui,
proférés en extase par le sujet vaticinant, étaient recueillis
pas des interprètes également appelés prophètes et rédigés

par eux sous forme de vers. C'est un lieu commun chez les

Anciens que les réponses des dieux sont souvent d'une
obscurité si grande et d'une telle ambiguïté que l'application
qu'on en fait ade grandes chances d'être erronée (Cie.De dru.

II, 56 : ut interprètes egeant interprete, et sors ipsa ad sortes

referenda sit. Dion Chrys., Or. X, 303 : aaoupn rà tûv yj-napâv

ini xat nolloûç îîh 1%-nni.r-nxe). Mais le tout serait de savoir quel
rapport de forme il peut y avoir entre les sentences que l'an-

1 Rohde, op. cit., II, p. 56 et ss. Cf. Euripide, Bacch., 291 et ss., et Plutarque,
De Ryth. or. 10, 399 A : SißvUai Kai ßaKiSec.



LE PARLER EN LANGUES 379

tiquité nous a transmises sous le nom d'oracles et le premier
jet du verbo-automatisme mantique. Sans parler des cris
inhumains qui leur échappaient (nec mortale sonans, Virg,
En. VI, 50), les propos des sibylles intrancées devaient
être plus ou moins inintelligibles, puisqu'une interprétation
était de rigueur. C'est ce que suppose aussi l'expression
proverbiale p.aivop.iva nôp.an fSiyyeaQai. Rappelant ce mot,
Jamblique déclare que les paroles émises dans le délire divin ne
sont pas comprises de ceux qui les prononcent (De myst. AfJg.,

III, 8); et ceci est dit, sans doute, pour marquer l'inconscience

qui caractérise cet état ; mais il semble aller de soi

que ces paroles, proférées « d'une bouche délirante »,
n'offrent pas en elles-mêmes de sens satisfaisant.

Cependant il n'y a rien là qui ne puisse s'appliquer à toutes
sortes de phrases décousues et de discours incohérents
aussi bien qu'à des formations glossolaliques typiques. Par
contre Plutarque donne quelques exemples des expressions
étranges que la Pythie mêlait anciennement à ses oracles:
« La Pythie dut, par la volonté du dieu, cesser d'appeler ses

compatriotes nvpixio^, les Spartirtes afioßipov;, les hommes
èpsôniaç, les fleuves ipeunòra;. » Cette dernière épithète se

comprend facilement, soit qu'on traduise qui abreuve les montagnes1

ou au contraire qui s'abreuvent des montagnes, qui en

absorbent l'humidité, n^pixioi est une allusion probable à

l'empyromancie, exercée à Delphes par un collège de prêtres
appelés nup.óot2. 'Ofioßopoi, dévoreurs de serpents, doit s'expliquer

comme la forme voisine òyioSs(ooi, qui provient d'après
Aristote (De mir. ause, c. 23) de ce que les Lacédémoniens
s'étaient nourris de reptiles pendant une grande disette3.

Quant à àpeîveç, c'est une énigme à dérouter les exégètes les

1 Bétolaud, dans sa traduction des Œuvres morales, Paris 1870, II, p. 357.
5 Hésychius, s. v. (Ed. Alberti, Ludguni Batavorum, 1766, t. II, 1086).
?' D'après Porphyre Abst. I, 24 (cité par Lobeck, Aglaophamus, Regimontii,

1829, t. II, p. 845 k) il s'agirait d'un épisode du « retour des Héraclides ». C'est

dire que l'origine de cette épithète remonterait à une antiquité légendaire.
M. Salomon Reinach n'hésiterait sans doute pas à l'expliquer par quelque ancien

rite totémique perdu de vue à l'époque d'Aristote.



380 EMILE LOMBARD

plus subtils1. Quelle que soit l'incertitude partielle de leur
étymologie, ces vocables bizarres sont, linguistiquement, des

mots grecs. Mais, par leur singularité, leur obscurité ou
leur archaïsme, ils rappellent à n'en pas douter ceux qui se

substituent aux termes de la langue vulgaire dans certains
états subconscients.

D'autre part, le don de xénoglossie passe pour avoir été

associé çà et là au don de divination. Hérodote (VIII, 135)

rapporte en le qualifiant de très extraordinaire (@avp.a p.iy.nov)

un fait qui lui fut conté par les Thébains. Un nommé Mys,
d'Europos en Carie, envoyé par Mardonius, était arrivé à

Akraephia pour consulter l'oracle d'Apollon Ptoos. Il venait
de pénétrer dans le hieron, accompagné des trois magistrats
désignés par le peuple pour transcrire les réponses du dieu,
quand le prophète (c'est un homme, un inspiré, qui joue ici
le rôle de la Pythie) se servit tout à coup d'une langue
barbare. Etonnement et perplexité des interprètes officiels,
accoutumés à l'entendre parler grec. « Mais l'Européen Mys,
s'emparant de la tablette qu'ils portaient, y inscrivit les
paroles du prophète et déclara qu'il avait rendu son oracle en

langue carienne. » La précision de cette anecdote2 donne à

penser qu'elle n'est pas sans quelque fondement historique.
Une réponse du prophète a pu être émise sous la forme et
dans les circonstances voulues pour qu'on y voie un fait de

polyglottisme miraculeux.
Avec Lucien, dont le témoignage est du plus haut intérêt

pour notre étude, nous descendons jusqu'au temps de Marc
Aurèleet de Commode. A cette époque, malgré le scepticisme
des philosophes et les édits des empereurs, la divination
libre florissait et jouissait d'un grand crédit auprès des foules

1 On trouvera dans Hésychius (II, 776) opeloveç — àvoçeç. Alberti ajoute en

note: Id est oçeokùoi, [ut. inf.] oçéareçoi, montani. Sed respicit forte adPythise
oraculum apud Ptutarch. opeâvaç toîiç àvâçaç adpellans. Voir encore Lobeck,

op. cit., p. 845-846, note m.
2 Pausanias la reproduit en abrégé. (IX, 23,3.) Un passage de Plutarque s'y

rapporte (De def. or., 5,411) ; mais ce texte est très altéré et d'un« interprétation
douteuse,



LE PARLER EN LANGUES 381

superstitieuses. Sous la plume satirique du sophiste de Samo-

sate, Alexandre d'Abonouteichos est devenu le type et la
caricature du genre. Tout chez cet homme, à en croire son

biographe, s'expliquerait par l'imposture. C'est un point de

vue ; peut-être le charlatanisme n'a-t-il fait, dans ce cas

comme dans bien d'autres, qu'exploiter, en y ajoutant le prestige

de ses supercheries, certains dons psychiques réels, —

disposition à l'automatisme, facultés télépathiques, pouvoir
de suggestion. Quoi qu'il en soit, nous avons à relever dans

l'histoire du «faux prophète» paphlagonien des traits qui
tendraient à prouver que le parler en langues était de tradition

chez les devins et les prédiseurs. Un imposteur ne se

serait pas donné la peine de simuler ce qui n'aurait pas
été consacré par des manifestations authentiques.

Alexandre usait, dit Lucien, de beaucoup de circonspection

dans ses réponses. Les unes étaient équivoques, ambiguës,

afin que de toutes façons elles parussent se réaliser,
les autres absolument obscures; « car cela aussi lui paraissait

convenir à des oracles. » (Alex, seu pseudom., 22.) Cette
notion d'obscurité n'est pas définie suffisamment, mais voici
qui est plus explicite (il s'agit des artifices mis en œuvre par
le fourbe, lors de ses débuts dans sa ville natale): «Proférant
certains termes inintelligibles, hébreux peut-être ou phéniciens,

il acheva d'en imposer à ces gens, qui ne comprenaient
mot de ce qu'il disait, à cela près qu'ils l'entendaient mêler
à toutes ces élucubrations les noms d'Apollon ou d'Asklé-
pios » (c. 13.) Des mots d'origine ou d'apparence étrangère,
dont le sens n'est compris par personne, mais au milieu
desquels reviennent, comme un refrain mystique, certaines
invocations à la divinité, — quoi de plus conforme aux
tendances et aux procédés de la glossolalie? C'est à une sorte de

pseudo-langage ou de contrefaçon linguistique qu'on pensera
ici. Ailleurs il est dit qu'Alexandre répondait souvent en
syriaque ou en celtique aux barbares qui l'interrogeaient
dans ces langues. Mais il avait soin alors de mettre un long
intervalle entre la remise des tablettes et celle des réponses,
qui se donnaient également par écrit, pour qu'il lui fût pos-



382 EMILE LOMBARD

sible de recourir à un traducteur. « Tel fut, dit Lucien, cet
oracle rendu à un Scythe : wàpfi ißapyooki; ek axéhv xvhxtì<Pa7ìt

htyei fâoç» (c. 51). Les mots sì; uxiriv.... lityei yâoç sont du grec et
peuvent signifier : « Pour les ténèbres [il] abandonnera la
lumière » (ce serait donc une prédiction de mort). Quant aux
vocables rébarbatifs qui composent le reste de l'oracle, mor-
phi ébargoulis... chnegchikrangk, il faudrait être ferré en

langue scythe pour dire ce qu'ils signifient, — s'ils signifient
quelque chose. Au reste il y a des variantes qui montrent la
vanité de toute tentative d'explication1. Il nous suffit de

constater que la connaissance feinte des langues étrangères
est signalée chez cet Alexandre, en qui Lucien ridiculise bien
des traits qui appartiennent au type général et traditionnel
du mantis.

C'est au contraire dans la ferme conviction de l'authenticité
des faits miraculeux qu'il rapporte, et dans le vif désir de

glorifier son héros, que Philostrate fait dire à Apollonius de

Tyane : « Je sais (ou je comprends) toutes les langues sans en

avoir appris aucune.... Ne fétonne pas (le sage s'adresse à

Damis) si je connais toutes les langues des hommes; j'ai même
connaissance de ce qu'ils taisent. (Vita Apoll, I, 19.) Eusèbe

(Contra Hieroclem, 14) remarque déjà que cette assertion est

contredite par la suite du récit, puisque plus loin (IL 26)

Apollonius se sert d'un interprète pour parler au roi
Phraorte. Il est vrai que les expressions citées semblent se

rapporter plutôt à la compréhension intuitive qu'à l'emploi
même des idiomes étrangers. Quoi qu'il en soit, on doit
admettre qu'il s'agit d'une faculté souvent mise au nombre de

celles que la légende attribuait aux inspirés païens. Rien
n'autorise à voir dans la mention de ce don un simple
pastiche d'Actes 22.

Le texte dont il nous reste à parler n'est pas sans rapport

1 Moç<pev ßagyovku laxi àyxivéxii'i <j>âoç ou jioç^ijv evßapyovMc eiç naidav

Xviyxi npayv urTi.
2 Cf. Chassamg, Apollonius de Tyane. Sa vie, ses voyages, ses prodiges, par

Philostrate, et ses lettres, ouvrages traduits du grec avec introduction, notes et

éclaircissements, 2« éd., Paris, 1862, p. VIII, XII, 430-431.



LE PARLER EN LANGUES 383

avec celui où Lucien accuse Alexandre d'avoir volontairement

assemblé des mots inintelligibles pour frapper
l'imagination de ses concitoyens. C'est un fragment de Celse, cité

par Origene (Adv. Cels. VII, 9), et dont la portée a été très
bien mise en lumière par Weineli. Le célèbre adversaire du
christianisme raconte qu'il a rencontré en Palestine ou en
Phénicie des individus qui « font très facilement et pour
n'importe quelle cause les mêmes mouvements que les

diseurs d'oracles. » Se targuant d'une autorité divine, ils
promettent la félicité à ceux qui les écoutent, et menacent les

récalcitrants du feu éternel. Puis ils ajoutent « des paroles
inconnues, extravagantes et absolument incompréhensibles
(ayvaara xaJi nâpoiarpa xai nâvrri aSriia). Nul homme doué de raison
ne saurait trouver un sens à ces propos obscurs, car ils n'en

ont point. Mais le premier ignorant, le premier imposteur
venu, est à même d'en faire l'application qu'il veut à quelque
propos que ce soit. » Voilà, sous sa couleur caricaturale, une
caractéristique on ne peut plus claire du pseudo-langage
associé à l'interprétation des langues. Pour Celse comme

pour Lucien, il n'y a qu'une explication valable du phénomène,

la simulation. Il assure que ces individus, poussés à

bout, lui avouèrent que tout était pure comédie de leur part.
Mais, à supposer que ceux à qui il eut affaire fussent bien
des simulateurs, toujours est-il que personne n'aurait cru
devoir recourir à ce parler étrange s'il n'y avait eu des
précédents autorisés, des cas antérieurs et notoires où la
manifestation s'était spontanément, automatiquement produite.

Reste à savoir à quelle religion appartenaient ces
prophètes que Celse envisage comme des exploiteurs sans
scrupules. Origene lui reproche, à juste titre, de laisser ce point
dans l'indécision (VII, 8). La terminologie qui leur est prêtée
donnerait à penser que ce sont des chrétiens. Ils emploient
le je déifique, à la manière des inspirés montanistes2; aussi
Ritschl les assimile-t-il à ces derniers3. Cependant Celse dit

1 "Weinel, Die Wirkungen, p. 76.
2 'Eyû à @eôç elfù t] Ssov naïç rj Trvevfia Oelov.
3 Ritschl, Die Entstehung der altkatholischen Kirche, 2. Aufl., Bonn 1857, p. 490.



384 EMILE LOMBARD

qu'on les rencontre «soit dans les temples, soit hors des

temples, les autres mendiant dans les villes et dans les camps, »

expressions qui s'appliquent mieux, on en conviendra, à des

professionnels de la divination païenne. Il n'est pas impossible

que la couleur chrétienne des discours qu'ils sont
censés tenir soit le fait du polémiste anti-chrétien, désireux
de convaincre par analogie d'inanité et d'imposture les

prophéties dont le christianisme se prévalait. A cette époque
d'ailleurs, sur le terrain commun de la superstition populaire,

de curieux contacts devaient s'établir entre les
charismes de la foi nouvelle et les manifestations extatiques des

anciennes religions.

II

Témoignages chrétiens postérieurs. Le montanisme
et l'orthodoxie.

La glossolalie a persisté dans la chrétienté après l'époque
des apôtres; du moins peut-on établir qu'elle a continué à

s'y manifester par intermittences. Mais il faut éviter l'erreur
qui consiste à la faire intervenir partout où la prophétie
extatique est mentionnée. Ainsi les prophètes de la Didachè
ne sont pas des glossolales, quoiqu'ils parlent èv nvcùpari (Did.
11 : 7).

L'appendice inauthentique de l'Evangile selon saint Marc
met le charisme glossolalique au nombre des miracles qui,
selon la promesse du Maître, doivent signaler l'activité des

disciples. Ils parleront des langues nouvelles, ylàciraiç VMs-ovo-tv

xatvaïç (Marc 16 : 17). On n'est pas sûr de ce qu'il faut
entendre par là ; des langues peuvent être nouvelles en ce sens

que ceux qui les parlent les ignoraient auparavant, et nous
aurions ainsi l'équivalent des « langues étrangères » du récit
des Actes. Elles peuvent aussi être nouvelles absolument,
c'est-à-dire ne ressembler à aucune langue connue et
comprise ; il s'agirait alors de la glossolalie que visent les textes
de Paul. Au reste rien n'est plus explicable qu'une confusion
entre ces deux sens. Le fragment Marc 14 : 9-20 est postérieur



LE PARLER EN LANGUES 385

à nos Evangiles canoniques, le quatrième y compris. L'auteur,

— peut-être le presbytre Aristion, — connaît probablement

aussi le livre des Actes, ce qui ne signifie pas que sa

notion du parler en langues ne puisse provenir d'ailleurs.
Mais rien ne permet d'affirmer qu'il mentionne ce don autrement

qu'à titre rétrospectif.
Justin affirme que les charismes pneumatiques se

manifestaient de son temps (Dial. c. Tryph. 88). Mais il
en donne une liste (ibid. 39) qui est une combinaison
d'Esaïe 11 : 2 et de 1 Cor. 12 : 7-10 et où la glossolalie ne

figure pas. Irénée la mentionne en revanche comme une réalité

contemporaine. A ce point de vue il n'y a rien à tirer des

textes où il se borne à rappeler le récit des Actes, en adoptant

la conception du rédacteur: Quem [spiritum] et descendisse

Lucas ait post ascensurn Domini super discipulos in
Pentecoste,... unde et omnibus Unguis conspirantes hymnum
dicebant Deo, Spiritu ad unitatem redigente distantes tribus
et primilias omnium gentium offerente patri (III, 17, 2 ; cf.

12, 1). Mais dans un autre passage (V, 6, 1) il fait l'importante

déclaration suivante à propos des charismes pauliniens

: « De même nous entendons beaucoup de frères dans

l'Eglise qui possèdent des dons prophétiques, parlent en toutes

sortes de langues par l'action de l'Esprit (navraSanaïçlalo-ovrav Stà

toû nveùparoç yXwauaii;), font paraître au jour les secrets des hommes

et expliquent les mystères de Dieu. » Comme on le voit,
alors que Paul sépare nettement la prophétie du charisme
des langues, ce dernier semble mis ici au nombre des

prérogatives prophétiques. Et cette divergence augmente
naturellement la valeur du témoignage. L'expression 7ravToo"a7r<«

7Vù)7<7at peut s'entendre dans le sens des yévn ylwaaùv de 1 Cor.
12 : 12, 28 (formes ou variétés de langage inintelligible). Il
n'y a pas de raison pour ne pas prendre au sérieux les mots

nous entendons beaucoup de frères dans l'Eglise... Irénée donc
aurait été témoin ou aurait eu connaissance de véritables
faits de glossolalie, qui se seraient produits sur le sol chrétien,

en dehors des hérésies dont il fut l'adversaire. Nous ne

croyons pas qu'il faille tenir pour tendancieuse la substitu-
THÉOL. ET PHIL. 1909 25



386 EMILE LOMBARD

tion de npoiprirevovraç à \alo\ivraç yltâaaaiç dans la citation qu'il
fait d'Actes 11: 46 (III, 12, 15), puisque ailleurs il emploie ce
terme sans scrupule et très favorablement.

Mais Tertullien est autrement précis. « Que Marcion, s'é-

crie-t-il dans sa polémique contre le célèbre gnostique, que
Marcion fasse voir les dons de son Dieu I [Qu'il nous montre]
des prophètes qui parlent, non selon la raison humaine, mais

par l'Esprit de Dieu, qui annoncent l'avenir et révèlent les
secrets du cœur I Qu'il produise un psaume, une vision, une
prière, — j'entends [une prière] spirituelle, [prononcée] en

extase, c'est-à-dire hors de sens, — si une interprétation de

la langue(interpretatio linguae) est donnée I » (Adv. MarcJW, 8)
Ce passage est remarquable autant par sa foncière concordance

avec les données pauliniennes que par les traits
d'originalité qui interdisent d'en faire un simple emprunt. Ainsi
il est évident que Tertullien accentue le côté extatique de la
prophétie beaucoup plus que ne le fait Paul, et attribue à

l'extatisme comme tel une valeur apologétique et démonstrative

qui n'est point dans les idées de l'apôtre, — tout en
demandant aussi une « interprétation » qui détermine, lorsque

c'est nécessaire, le sens et la nature de ce qu'on a

entendu.

Pas besoin d'insister sur la conformité des expressions
Oratio spiritalis et nporrevxeaQai rû nvsvp.uTi (1 Cor. 14 : 14-15).

L'épithète spiritatevi, avec son commentaire in ecstasi, id est

amentia, doit aussi s'appliquer indirectement au « psaume »,

qui ne saurait être dans ce contexte le tyàïluv tû vol: En
revanche le mot visio étonne, et semble tout d'abord introduire
ici une notion hétérogène. Cependant on constate en y
regardant de près que le don des visions est en corrélation
fréquente avec la glossolalie comme avec les autres
charismes verbaux.

Tertullien connaissait des visionnaires remarquablement
doués. Il parle d'une sœur qui tombait en extase pendant
l'office dominical, conversait avec les anges, quelquefois
même avec le Seigneur, voyait et entendait des mystères et
lisait dans tous les cœurs. Ses visions, qu'elle racontait après



LE PARLER EN LANGUES 387

le culte, se rapportaient notamment aux sujets traités par le

prédicateur. (De anima, 9). Il s'agit, dans le cas de cette sœur,
d'entretiens mystiques qui restent silencieux; les autres

personnes n'en sont informées que par le récit qu'elle en
fait après coup. Mais certains visionnaires prononcent
pendant l'extase des paroles révélatrices de ce qu'ils voient et
entendent. Ainsi sainte Elisabeth de Schoenau: « Comme

j'avais dit ces choses, et que j'étais entièrement revenue à

moi, je ne savais pas que j'avais révélé ma vision [vision
relative à une vieille nonne qui devait mourir trois jours après :

apparition de la Vierge, de saint Benoit, de deux anges,
ceux-ci défendant la mourante contre des démons en forme
d'animaux]. Appelant en secret la supérieure, je commençai
à lui narrer ce que j'avais vu. Mais elle avoua qu'elle avait
tout entendu de ma bouche (cap. LXIV). Une autre fois,
malade elle-même pendant une absence de l'abbé, Elisabeth
le vit apparaître, s'entretint avec lui et reçut de lui
l'extrême onction: « La supérieure qui avait entendu toutes
mes paroles, me demanda avec qui j'avais causé. Je lui dis:
« Monseigneur l'abbé ne vient-il pas d'être ici et de me
» donner l'onction? » Elle affirma n'avoir vu personne. Je

compris alors que j'avais eu une vision spirituelle » (c.

LXV). Voilà donc bien une extase parlée, mais le langage de

la sainte n'offre rien d'extraordinaire, si ce n'est peut-être la
meilleure qualité de son latin, tandis que certaines voyantes
modernes usent d'idiomes de leur invention pour s'entretenir

avec les esprits ou avec les habitants des espaces
planétaires.

Sans penser à des productions glossolaliques aussi

perfectionnées, on peut admettre qu'au temps de Tertullien le

parler en langues était parfois en rapport avec des processus

visionnaires. Rappelons les expressions lahïv @e$ et raïç

ylùiraaii twv àyyêkav lakeïv (1 Cor. 14 : 2; 13 : 1). Chez Tertullien

comme chez Paul il est question de paroles ineffables,
mystérieuses, que les extatiques entendent dans leurs
ravissements (âpp-nra phpara àxoûeiv, 2 Cor. 12 : 4 audire
sacramenta, Tert., De anima, loc. cit.) Un oracle de Prisca dit éga-



388 EMILE LOMBARD

lement « [Les purs] ont des visions, et inclinant leurs visages,
ils entendent distinctement des paroles aussi salutaires
qu'impénétrables » (voces audïunt manifestas, tam salutares

quam occultas, Tert., De exhort, cast. 10). Il est probable que
toutes ces expressions se rapportent à des images verbales
extrêmement confuses, comme nous en percevons parfois
dans nos rêves. L'extatique en garde une impression
profonde, avec l'illusion d'avoir compris ; mais il est incapable
de répéter quoi que ce soit. D'où l'idée d'un veto divin
opposé à la divulgation des divins arcanes (& oùx Igòv àvBpànw

/.agirai, 2 Cor. 12 : 4)1. Que la perception de ces prétendues
paroles s'accompagne de mouvements d'élocution, et l'on
aura une glossolalie du genre pseudo-verbal, suite de mots

ou de syllabes incompréhensibles (comp. foto v.-unhpia, 1 Cor.
14 : 2).

Dans la phrase de Tertullien qui a nécessité cette digression

(Adv.Marc.Y, 8), le mot visio peut donc désigner par
métonymie soit en général les paroles relatives à la vision
(elocution simultanée ou récit postérieur), soit plus spécialement,

et dans un sens plus conforme au contexte, une émission

glossolalique associée à une représentation visionnaire. Le

souvenir plus persistant laissé par la vision comme telle
fournirait l'interprétation rétrospective des mots proférés
pendant l'extase. Ainsi, sans aller jusqu'à faire rentrer sous
la rubrique lingua les dons prophétiques mentionnés à la
phrase précédente, nous serions d'accord avec Hilgenfeld
pour admettre que dans l'énumération de Tertullien la

«prière,» nommée en dernier, n'est pas seule visée comme
« langue » à interpréter. Rien ne s'oppose à ce que les mots
si qua linguse interpretatio accessit soient rapportés aux trois
désignations qui précèdent2.

D'ailleurs, si même il n'était question d'interprétation
qu'à propos de l'oratio spiritalis, ce passage ne nous
prouverait pas moins de la façon la plus péremptoire que la
glossolalie florissait du temps de Tertullien, et dans des cercles

1 Cf. Weinel, op. cit. p. 163.
2 Cf. Hilgenfeld, op. cit. p. 124.



LE PARLER EN LANGUES 389

religieux qui lui tenaient de près. Autrement son défi à

Marcion n'aurait aucun sens. C'est que Tertullien avait
fortement subi l'influence du montanisme, qui eut partout pour
effet de donner aux manifestations charismatiques un regain
de faveur et un élan nouveau. Voici comment l'Anonyme
cité par Eusèbe raconte les débuts de cette hérésie : « Là
[àArdaban| on dit que sous le gouvernement de Gratus,
proconsul d'Asie, un des néophytes, du nom de Montanus,
travaillé dans son âme par une ambition démesurée, donna
libre accès en lui à l'Adversaire. Possédé d'un esprit, il se

mit soudain, dans un transport d'extase, à vaticiner et à

proférer des mots étranges (îvOovaiàv âp^auBai re ïahïv xai Çevoywvôtv),

prophétisant d'une manière contraire à l'usage établi et à la
tradition de l'Eglise » (DJ. E. V, 16, 7). Toutes réserves doivent
être faites quant à l'existence de ce type prophétique
traditionnel. Violemment hostile au montanisme, l'écrivain
anonyme y dénonce un mode d'inspiration que sa nouveauté
condamne et qui ne peut provenir que du Malin. Mais,
quelque tendancieuses qu'elles soient, ces lignes sont
significatives. Le langage extatique de Montanus est une xéno-

phonie, un verbiage insolite et qui semble étranger. L'entrée

en scène des deux émules féminins de Montanus est
décrite en termes analogues. Remplies du mauvais esprit, ces

femmes parlent inconsciemment, d'une façon intempestive et

bizarre, tout comme ledit Montanus (èxfpôvwç xai àxaipaç xai

aÙorpiorpònaq ôoioiws râ npoeip-fi[).éva. Ibid. 16, 9).
Nous ne possédons malheureusement aucun spécimen de

ce parler en langues, pas plus que de celui de l'époque
apostolique. D'après Hilgenfeld, les oracles montanistes qui nous
ont été conservés ne seraient pour la plupart que l'interprétation

de sentences primitivement inintelligibles1. Cette

opinion est dénuée de fondement, et l'on doit sur ce point
donner raison à Bonwetsch 2. D'autant plus que la parole de

Prisca carnes suât et carnem oderunt (Tert. De res. cam. 11),
où Hilgenfeld veut voir une authentique glossolalie, ne se

1 Hilgenfeld, op. cit., p. 125 et ss.
2 Bonwetsch, Die Geschichte des Montanismus, Erlangen 1881, p. 58.



390 EMILE LOMBARD

distingue par rien de spécial de celles qu'il prétend ne pas
nous avoir été transmises sous leur forme originale.
Assurément une explication n'est pas de trop pour apprendre à

un profane que cette petite phrase vise les gnostiques qui
niaient la résurrection de la chair. Mais c'est abusivement
qu'on assimile au parler en langues tout ce qui est énigma-
tique et sibyllin. Pour que cette assimilation s'impose, il ne

suffit pas que le sens soit peu clair, il faut que les mots eux-
mêmes s'écartent du vocabulaire normal. Les oracles
montanistes que nous connaissons appartiennent au genre
prophétique, quoiqu'ils fussent prononcés dans un état d'extase

qui les éloigne de la prophétie comprise à la façon des textes
pauliniens. Le montanisme n'en a pas moins eu sa part de

manifestations glossolaliques, les assertions de Tertullien et
le récit de l'Anonyme en font foi ; mais la nature même de

ces émissions les rend moins propres à être recueillies et
conservées.

Par contre Weinel a pu signaler comme offrant un grand
rapport avec la glossolalie certaines formules d'invocation
usitées chez les gnostiques et dont on trouve dans les papyrus
magiques l'équivalent extra-chrétien1. A côté de mots
reconnaissables comme Çwr,, ce sont des juxtapositions voca-
liques absolument amorphes (&>««, wn, eie) et des pseudo-vocables

où les mêmes lettres, les mêmes syllabes se reproduisent

en toutes sortes de combinaisons allitérantes (ÇwÇ«ç«ç

ÇawÇwÇ ^«ÇwÇ — <r«ÇaÇa atw »Ça jjÇjj ÇwÇwfiaÇa ÔpwÇwsÇ k^wÇïjw2, etc.)
Dans l'exemple que Lietzmann emprunte au recueil des

papyrus de Londres, on remarquera des noms empruntés à

l'hébreu (t'a» nifi1'; sfooat TPS; w*p — lïO) et des

déformations de Véritables mots greCS : epenvev (nve\ip.a) ; papp-apa-

X«5a (pappaipa>); avaCißoa (ava? —/3oä3), etc. On a objecté que ces

textes bizarres ne font que reproduire ou qu'imiter des noms
de dieux dont on se servait en Egypte et dont l'incompré-

1 Weinel, op. cit., p. 77.
2 G. Schmidt, Gnostische Schriften in Koptischer Sprache, Leipzig, 1892 (Texie

und Untersuchungen, VIII, 1. 2.) p. 216, 221, etc.
3 Pap. Lond. I, N° 121, p. 102, cité par Lietzmann, p. 141.



LE PARLER EN LANGUES 391

hensibilité voulue passait pour assurer aux prières un
maximum d'efficacité1. Mais une manifestation automatique
peut bien obéir subconsciemment à des idées préconçues et

s'adapter dans sa spontanéité apparente à des procédés de

convention. D'autre part ces textes présentent avec la
glossolalie pseudo-verbale, telle que nous la connaissons par
d'authentiques spécimens, une analogie de forme qui a son

intérêt en elle-même. Cet intérêt subsiste s'il s'agit de vocables

fabriqués de sang-froid d'après une recette traditionnelle,

ou consciemment empruntés à de vieux rituels.
Dans ce cas la question n'est que reculée ; on peut se

demander si ce n'est pas sous l'influence de certains phénomènes

psychiques qu'une vertu surnaturelle a été attribuée
aux formules abracadabrantes et aux termes qui défient la
compréhension. Mais il ne convient pas d'insister davantage,
nos renseignements à cet égard n'étant pas suffisants.

L'histoire de la glossolalie dans l'ancienne Eglise finit
avec la crise montaniste. C'est alors que fut avancée cette

proposition, conforme aux vues de l'apôtre Paul, mais fort
opposée à la tendance constante du christianisme populaire:
Le prophète ne doit pas parler en extase (Eus. H. E. V, 17,

1). Il est impossible au point de vue orthodoxe d'appliquer
avec conséquence le principe ainsi formulé. Mais il faut
voir dans ce titre significatif d'un écrit de Miltiade le

programme polémique de l'orthodoxie et l'indication de son
attitude à l'égard du montanisme. La glossolalie devait à plus
forte raison encore que la simple prophétie extatique être
atteinte par cet interdit. Désormais c'est dans les milieux
hérétiques, dans les conventicules sectaires, que se réfugient
les charismes les plus chers au christianisme primitif. On les

trouve pourtant chez telle ou telle grande personnalité
mystique à titre de privilège intérieur2. Il y aurait, selon toute

1 Cf. Theologos, in Preuss. Jahrb., 1897, p. 234.
2 Sainte Hildegarde avait, suivant ses biographes, le don des visions, celui de

prophétie et celui des langues. Ce dernier concerne avant tout la faculté de

parler et d'écrire le latin sans l'avoir appris. Mais elle a aussi laissé un écrit en

langue inconnue. Cf. Vie de sainte Hildegarde, thaumaturge et prophétesse,
traduite du latin, Paris, 1907.



392 EMILE LOMBARD

apparence, des traces de manifestations glossolaliques à

relever dans l'histoire des sectes aux moyen âge. M. Al-
phandéry signale d'après Guibert de Nogent l'espèce de et

ritournelle de mots » dont usaient certains hérétiques
probablement cathares, apparus en Champagne vers 1100 (Suum
...appellant Verbum Dei, quod fit nescio rotatu longo sermo-
numK). On relierait ainsi, à travers la période médiévale, le
parler en langues de l'ancienne Eglise aux multiples phénomènes

modernes qui se succèdent à partir de l'insurrection
cévenole2 jusqu'à nos jours.

Quant à la doctrine ecclésiastique relative à la glossolalie
du temps des apôtres, elle devait forcément se préciser dans
le sens de la version du livre des Actes. On fit de ces émissions

inintelligibles un polyglottisme approprié aux besoins
de l'évangélisation. Origene explique Rom. 1 : 14 en ces

termes: « Je pense que si l'apôtre a une dette envers toutes
les nations, c'est qu'il lui a été donné, par la grâce de

l'Esprit, de parler les langues de toutes. » Et il cite à l'appui
1 Cor. 14 : 18, ce qui montre que ce texte n'était déjà plus
compris. Tel sera dès lors le crédit de cette erreur, que le

sagace et profond Calvin écrira encore : « Le don des langues
servoit à la nécessité, afin que les Apostres ne fussent point
empeschez par la diversité de langues qui est par les pays,
de semer l'Evangile par tout le monde3, » et croira résoudre
les contradictions qui résultent d'une pareille exégèse en

expliquant que les glossolales corinthiens avaient perverti
l'usage de ce don au point de parler par ostentation des

« langues estranges » qui n'étaient pas connues de leurs
auditeurs.

Le don des langues, sous la forme consacrée par le récit
1 Gdibert de Nogent, De vita mea, l III. c. 17, cité par Alphandéry, De

guelques faits de prophétisme dans des sectes latines antérieures au Joachimis-

me. Revue de l'histoire des religions, LXX, 2, sept.-oct, 1905 (p. 177-218J, p. 186.
2 « J'ai vu plusieurs personnes de l'un et de l'autre sexe qui, dans l'extase,

prononçaient certaines paroles que les assistants croyaient être une langue étrangère.

Ensuite celui qui parlait déclarait quelquefois ce que signifiaient les paroles

qu'il avait prononcées.... >> (Déclaration de Jacques Dubois, Théâtre sacré, p. 33.)
3 Calvin, Commentaires, in 1 Cor. 14 : 22 et passim.



LE PARLER EN LANGUES 393

de Luc, est en conséquence attribué à d'illustres missionnaires,

dont il passe pour avoir facilité la tâche en pays
étrangers1, ou à de saintes femmes2, dont il est censé avoir
favorisé les exercices de piété en les unifiant sans études à

la langue de l'Eglise. D'autre part, le Rituel romain met au
nombre des signes de possession démoniaque le fait de parler
ou de comprendre une langue qu'on ne connaît pas (ignota
lingua loqui pluribus verbis, vel loquentem intelligere3). On

sait quel usage a été fait de ce critère dans de grotesques et

sinistres procès de sorcellerie. L'Eglise a toujours admis
l'existence de contrefaçons diaboliques des charismes divins
(cf.l Cor. 12 : 10; 14 : 29; Mat. 7 : 16; Did. 11 : 8; 1 Jean 4 :

1; Herrn, mand. 11, 7, etc.). Mais c'est à notre connaissance

dans l'écrit de Jérôme La vie d'Hilarion (c. 22) que se

trouve la première mention positive de cette xénoglossie des

possédés, — à moins qu'on y fasse rentrer le Çevoywvsîv de

Montanus, que l'Anonyme impute effectivement au Malin.—
Saint Hilarion, raconte son biographe, eut à guérir un
Germain, tourmenté par le démon dès son enfance, qui vint à

Gaza accompagné d'une suite nombreuse et muni d'une
recommandation de l'empereur Constantin. Interrogé en syriaque,

il répondit dans cette langue, dont il ne savait auparavant

pas un mot, et cela de la façon la plus correcte, sans

s'achopper à aucune particularité de prononciation. (Videres de

ore barbaro, et qui francam tantum et latinam linguam nove-

1 Ainsi à saint François-Xavier (1506-1552); ce qui n'empêche pas son

biographe Tursellini (De vita B. Francisci Xaverii, Rome 1594) de raconter qu'il
dut user de gestes pour se faire comprendre à Socotora (l. I, c. 16), et que la

langue japonaise lui donna bien du mal IV, c. 2 et 5). Chez saint Vincent Ferner

(1357-1419), le miracle aurait consisté à être compris des étrangers, alors

même qu'il parlait dans sa langue. Cf. Dictionnaire de la Bible, publié par Vigou-

roux, fase. XXIII, p. 76, Paris, 1904.
2 Sainte Hildegarde, sainte Elisabeth de Schœnau. — Sainte Thérèse rapporte

que malgré son ignorance presque complète de la langue latine, il lui arrivait

dans l'oraison de quiétude d'entendre parfaitement le sens des psaumes
latins (Vie chap. XV).

3 Rituale romanum, Pauli V Pont. max. jussu editum. Antuerpiae 1713,

p. 363.



394 EMILE LOMBARD

rat, Syra ad purum verba resonare, ut non stridor, non aspira-
tio, non idioma aliquid Palsestini deesset eloquii). Une interrogation

en grec eut le même succès. On ne saurait se porter
garant de l'exactitude de ce récit. Mais il est assez précis et
assez circonstancié pour soutenir la comparaison avec bien
d'autres de date plus récente.

C'est ainsi que se dessine l'aspect traditionnel et conventionnel

du don des langues, qu'il soit attribué à une influence
divine, satanique ou simplement occulte. On comprend que,
sous l'empire de ce préjugé, on ait pu tantôt passer à côté

d'authentiques glossolalies sans y reconnaître le charisme

primitif, tantôt décorer arbitrairement du nom de « langues
étrangères» ce qu'on voulait assimiler à ce charisme.

Erratum. Dans l'article Le parler en langues selon le livre
des Actes, livraison de juillet-août, p. 342, ligne 8, lire (nous
soulignons les mots omis à rétablir) : il n'y a aucune raison de

croire qu'elle ait exercé ici une influence déterminante. Il suffit
d'admettre, pour tout expliquer, que des expressions, etc.


	Le parler en langues : ses apparitions dans le monde antique. Sa persistance dans la chrétienté

