
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1909)

Heft: 5

Artikel: À propos du second commandement : Israël eut-il des images de
Jahveh?

Autor: Golay, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379857

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379857
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A PROPOS Dû SECOND COMMANDEMENT

Israël eut-il des images de Jahveh?

PAR

E. GOLAY

Cette question paraît bien secondaire, au premier abord.
Il est moins essentiel à la vie et môme à la culture théologique

d'un chrétien de savoir si le second commandement
date de l'époque de Moïse et si le peuple d'Israël eut ou n'eut
pas de représentation de la divinité, que de comprendre la

personne et l'œuvre du Christ ou de sonder les problèmes
de l'esprit.

Elle n'est pourtant pas dénuée de tout intérêt : nul
n'ignore les luttes qui ébranlèrent l'Eglise d'Orient du huitième
au dixième siècle et, avec moins de violence, l'Eglise d'Occident

à propos des images, ni comment le second commandement,

malgré l'autorité du canon sacré et de la tradition, fut
transgressé et désavoué. C'est, d'autre part, l'exhumation de

cette vieille sentence par les réformateurs qui déchaîna et
entretint le zèle iconoclaste des partisans de Calvin et de

Luther au seizième siècle et jusqu'à nos jours. Nous vivons
encore, à beaucoup d'égards, sous ce signe-là, et si la ferveur
de la piété ne se mesure plus au délabrement de nos temples,

leur nudité sévère témoigne encore de l'autorité du
second commandement.

THÉOL. ET PHIL. 1909 23



354 B. ÖOLAY

Le besoin de se représenter la divinité, ou tout au moins
de la localiser dans un phénomène naturel ou dans un objet
plus ou moins artistement façonné, est un des plus intenses
du cœur humain. Toutes les religions inférieures ont un
panthéon restreint ou développé, suivant le tempérament
artistique ou l'imagination de la race, chez les Sémites comme
chez les Aryens : la multiplicité des dieux de l'Assyrie et de

Babylone le prouve. Israël a-t-il seul fait exception, et, dès la
constitution de la nation qui correspond à une nouvelle étape
de la révélation religieuse, l'horreur pour les images de la
divinité a-t-elle prévalu sur les instincts naturels au point
que jamais représentation quelconque du divin ne se vit
dans les sanctuaires de Jahveh Le spiritualisme religieux
a-t-il, dès cette époque reculée, remporté un succès aussi
éclatant sur les tendances matérialistes de la masse? En
d'autres termes, et pour revenir à notre propos : quel est

l'âge véritable du second commandement Est-il à l'origine
de l'histoire de la religion d'Israël, ou n'est-il, peut-être,
qu'un aboutissement, le résultat de toute une évolution dans
les conceptions religieuses, ou encore de circonstances
extérieures particulièrement sérieuses

1. Comparé aux autres ordonnances du Décalogue, le
second commandement se distingue, à première vue, par son
étendue disproportionnée. Il est, à lui seul, plus long que
les six derniers réunis ; il n'est dépassé, dans cet ordre, que
par le quatrième, et cette disproportion n'a pas peu
embarrassé les scribes pieux qui ne savaient trop comment
répartir les textes pour obtenir les « deux tables de la loi »

traditionnelles, renfermant chacune une moitié du Décalo-

que. En examinant le texte, il n'est pas difficile de voir qu'il
se compose de deux parties : une première prescription, en

quatre mots dans l'original hébreu, à laquelle fut plus tard
ajouté un commentaire destiné à la préciser et à larenforcer^
comme aussi à avertir Israël des sentiments de Jahveh à

l'égard de ceux qui transgressent son alliance. Il est superflu
d'insister sur le caractère religieux de cette ordonnance ; elle
n'a aucune portée artistique quelconque. — La tradition, una-



A PROPOS DU SECOND COMMANDEMENT 855

nime et très ancienne déjà, la rapporte, comme tout le

Décalogue, à Moïse recevant directement de Jahveh, dans la
théophanie du Sinaï, le pacte solennel qui désormais liera
Israël à son Dieu.

2. Nous avons dans le Pentateuque deux recensions du
Décalogue, presque identiques, Exode 20 : 1-17 et
Deutéronome 5 : 6-21. Il ressort pourtant des divergences que le
texte de l'Exode est passablement plus ancien que celui du
Deutéronome. Ainsi, dans l'esprit du législateur de l'Exode,
la femme fait partie de la maison au même titre que les

esclaves et les animaux ; elle est la propriété du maître. Le
Deutéronome lui donne, au contraire, une place à part et la

distingue de la maison et de tout ce qu'elle renferme. Ailleurs,
telle prescription est allongée, dans le texte deutéronomien,
de la remarque : « comme Jahveh te l'a ordonné » ; ou bien

un verbe est employé pour un autre, etc.
Tandis que la tradition rapporte à Moïse la rédaction de

ces deux textes, à l'intervalle d'une quarantaine d'années,
les études approfondies des savants sur la composition des

livres de l'Ancien Testament et du Pentateuque en particulier,

ont abouti à des résultats bien différents. Quatre sources
principales, d'époques et d'inspirations très diverses, et
conservées plus ou moins intégralement au travers d'une combinaison

compliquée, se répartissent le texte des cinq, voire
même des six premiers livres du canon hébreu. Notre
Décalogue, dans ses deux recensions, appartient précisément à

deux sources distinctes, Exode 20 à la source E, ainsi nommée

parce que, jusqu'à l'apparition de Jahveh à Moïse en

Horeb, elle donne toujours à Dieu le nom d'Elohim, et

Deutér. 5 à la source D qui forme le noyau du livre actuel du
Deutéronome. De ces deux sources ia plus ancienne est E,
selon toute vraisemblance œuvre d'un Ephraïmite pieux du
siècle de Jéroboam II, vers 750, tandis que D date du
septième siècle. Ce chroniqueur E mit donc par écrit les traditions

populaires relatives à l'origine du peuple et à sa

constitution au désert sous la conduite de Moïse. Il recueillit
également certains vieux textes législatifs qu'il incorpora à son



356 E. GOLAY

ouvrage et parmi eux, très probablement, un noyau de notre
Décalogue actuel.

Nous ne pensons pas que ce dernier document soit beaucoup

plus ancien que la date à laquelle E écrivait. Si le
fondateur de la religion en avait été réellement l'auteur et l'avait
couvert de son prestige, nul n'aurait osé le modifier dans la
suite. On en aurait eu, en tous cas, une seule rédaction
stéréotype. Or, chose curieuse, l'autre grande source narrative
du Pentateuque, la plus ancienne et la plus précieuse, celle
du Jahviste, désignée ordinairement par la lettre J et qui
date du neuvième siècle, a, elle aussi, un Décalogue, Exode
34, que son auteur rapporte également à Moïse, mais dont
les prescriptions sont assez différentes de celles de E dans
Ex. 20. L'objection possible que J a écrit son ouvrage dans
le pays de Juda n'en est, en fait, pas une, puisque les Israélites

des deux royaumes se réclamaient avec un égal orgueil
du grand prophète du désert. S'il est un point, en effet,
où les récits rédigés dans le Nord et dans le Sud devaient

concorder, c'était celui de la constitution du peuple et de sa

première rencontre officielle et solennelle avec Jahveh, celui
du pacte conclu en Sinaï et consigné dans les dix paroles. Si

tel n'est point le cas, concluons que les traditions à cet

égard n'avaient rien de précis, que par conséquent la rédaction

du Décalogue conservée par E ne remontait pas à

une époque bien antérieure à celle où il l'incorpora à son

grand ouvrage. — Hâtons-nous d'ajouter que le Décalogue
de J renferme aussi la prescription de notre second
commandement: « Tu ne te feras point de dieu de fonte » (Ex.
34 : 17). Les termes sont différents, mais le sens
fondamental èst le même. J rapporte cette ordonnance sans aucun
commentaire.

3. Un autre fait, en rapport plus intime avec notre second

commandement, vient encore battre en brèche l'opinion
traditionnelle. Si cette sentence était de Moïse ou de son époque
on ne concevrait guère comment les Israelites auraient osé

la transgresser à chaque instant au cours de leur histoire,
sans avoir, du reste, l'air de se sentir rebelles aux ordres



A PROPOS DU SECOND COMMANDEMENT 357

péremptoires de Jahveh. Un coup d'œil dans les annales du

peuple nous le montrera.
Faisons, à ce sujet, une remarque préalable. Tout historien

a, en général, à sa disposition deux sources d'information :

les documents à caractère objectif, les archives où sont
consignés, de façon précise et impersonnelle, les transactions,
les faits, ou bien le récit d'un témoin oculaire tout ému
encore des crises auxquelles il a assisté, et préocupé uniquement
de les raconter, en grossissant peut-être certains détails, mais

sans que se soit faite encore la réaction intérieure qui le

porterait, involontairement peut-être, à juger ces événements et
à mêler à son récit sa propre appréciation : témoignages
précieux entre tous et que l'historien ne saurait rechercher avec

trop de soin ; — puis les documents à caractère subjectif ;

ce sont les récits des mêmes faits, peut-être, rédigés parfois

par un contemporain, plus souvent par un après-venant plus
éloigné des événements et qui, dominé par une conviction
politique ou religieuse, présente les faits de façon à mettre
en relief ou à laisser dans l'ombre ce qui lui paraît digne
d'éloge ou condamnable. Tout en les racontant, cet homme

porte donc déjà un jugement sur les événements. Il ne faut

pas l'accuser de fausseté ; il agit souvent involontairement,
victime, pour ainsi dire, de ses convictions ; il est surtout
parfaitement sincère, bien qu'il faille se défier de son récit.

Nous retrouvons aussi dans l'Ancien Testament ces deux

catégories de documents. Par malheur la première est très

pauvre, grâce au zèle pieux des Israélites des siècles
postérieurs. Presque toute l'histoire de ce peuple a été refaite, à

des époques diverses, dans l'esprit et sous l'angle de convictions

religieuses plus développées. Nous avons donc, dans les
livres historiques de l'Ancien Testament, une interprétation
religieuse et morale beaucoup plus qu'un exposé objectif des

faits. Et ce travail de revision et de mise au point a été si
consciencieusement exécuté que nous retrouvons à peine, ici
et là, un fragment des anciens récits beaucoup plus naturels
et plus vivants, échappé à l'attention des rédacteurs, tels ces
coins de verdure égarés dans les replis des montagnes d'as-



358 E. GOLAY

pect sévère et désolé. Ces fragments sont souvent mutilés ;

il faut toute la sagacité du savant et un minutieux travail de

comparaison de textes et d'étude de style pour faire le départ
entre le récit primitif et les adjonctions postérieures. Mais

ils sont infiniment précieux ; si l'on ose la comparaison, ils
sont autant de meurtrières étroites, au travers du mur épais
de la tradition, par où nous apercevons plus ou moins
distinctement l'état religieux, moral et social du peuple d'Israël

avant la grande période prophétique et clérico-législa-
tive.

De l'avis des commentateurs, Exode 32 appartient à

la source E. Cédant aux désirs du peuple, Aaron fabrique
une image de la divinité sous forme d'un taureau d'or,
devant laquelle il dresse un autel. En même temps, et pour
célébrer sans doute cette manifestation visible du Dieu national

au milieu de son peuple, il fait annoncer, dans tout le

camp, une fête en l'honneur de Jahveh I — C'est donc bien
Jahveh que doit représenter cette image et pas un instant
l'adoration des Israélites ne se détourne de leur Dieu. Telle
est la pensée de l'auteur, quel que soit, du reste, le caractère

tendancieux et le but de sa narration. Ce but est clair:
il veut combattre un usage trop fréquent chez ses contemporains

et son récit doit fournir à sa protestation l'appui de

la tradition et de l'autorité de Moïse. Mais de ce fait ressort
avant tout cette conclusion : la représentation de Jahveh sous
la forme du veau d'or était familière à Israël au huitième
siècle.

Ce récit est frappant par sa proximité avec les ordonnances
solennelles du Sinaï, et c'est pour cela que nous l'avons étudié

en premier lieu. Pour suivre l'ordre chronologique nous
aurions dû examiner d'abord les passages du livre des Rois

par lesquels nous savons que Jéroboam Ier, fils de Nebath fit
deux veaux d'or et les installa à Dan et à Béthel, lieux de

pèlerinages célèbres dès l'antiquité, érigés par lui en
sanctuaires officiels du royaume du Nord (1 Rois 12 : 28, 29). Ce

roi organisa en même temps un sacerdoce sans attache avec
celui de Jérusalem. Ces veaux représentaient tout simplement



A PROPOS DU SECOND COMMANDEMENT 359

Jahveh. D'abord Jéroboam a bien soin de dire au peuple :

c'est là ton Dieu qui t'a fait sortir du pays d'Egypte (v. 28).

Ensuite, malgré sa réprobation pour le culte des veaux d'or
et sa sainte horreur pour le « péché de Jéroboam » (v. 30), le

chroniqueur ne dit nulle part que ce roi ait voulu
transformer la religion d'Israël et faire adorer Baal ou Astarté à

ses sujets.
2 Rois 10 : 26 à 29 vient à l'appui de cette opinion. Après

avoir massacré tout ce qui survivait de la maison d'Achab,
à Samarie, Jéhu s'attaqua au temple et aux statues de Baal

qui furent mises en pièces ; ainsi, continue le narrateur,
« Jéhu extermina Baal du milieu d'Israël, mais il ne se

détourna point des péchés de Jéroboam fils de Nebath il
n'abandonna point les veaux d'or qui étaient à Béthel et à

Dan. » Que représentaient ces veaux d'or sinon Jahveh lui-
même Et remarquons-le bien, dans la pensée de l'auteur,
Jahveh ne fit aucun grief à Jéhu de cette adoration, puisqu'il
le récompensa de la consciencieuse exécution des sentences

contre la maison d'Achab (v. 30) — 2 Rois 17 : 16 ne donne

aucune lumière nouvelle sur la question que nous traitons ;

la distinction y est cependant soigneusement faite entre les

deux veaux de fonte et les idoles d'Astarté et de Baal.
Cette manière de représenter Jahveh sous la forme d'un

taureau, symbole de la force génératrice et fécondante, n'était
probablement pas d'origine israélite. C'est à leurs
prédécesseurs cananéens en Palestine que les Hébreux empruntèrent

l'image de leur divinité nationale, comme presque
toute leur civilisation.

Comment ces images étaient-elles confectionnées? — Les

textes parlent tantôt d'une image de fonte (2 Rois 17 : 16,
Néhémie 9 : 18), tantôt d'une image taillée (Exode 20 : 4 et

passim). Ailleurs (Juges 17 : 3 à 5) les deux termes semblent

désigner deux objets distincts. Exode 32 : 8 nous permet de

préciser : Aaron fondit une image qu'il cisela ensuite. En

réalité, dans tous ces passages, il s'agit d'une seule image :

le taureau sacré était d'abord façonné de matière vile, bois

ou métal grossier ; on le recouvrait ensuite d'une couche de



360 E. GOLAY

métal précieux. L'or étant rare, les « veaux d'or » furent,
sans doute, un luxe des sanctuaires royaux.

Mais sont-ce là les seules images de Jahveh dont fasse mention

l'Ancien Testament?— Les livres des Juges et de
Samuel ne parlent jamais de l'adoration des veaux d'or. Us
n'en renferment pas moins de précieux témoignages relatifs
aux images. Nous trouvons dans les chapitres 17 et 18 des

Juges un très vieux récit, dont le naturel et la vie dénotent
un témoin très rapproché des événements. La mère de

l'Ephraïmite Mica ayant, contre toute espérance, retrouvé
une somme d'argent perdue, « consacra cet argent à Jahveh

pour en faire, pour son fils, une image taillée et une image
en fonte » rDDÏÏ-l 70S (nous venons de voir qu'il s'agit d'une
seule image). Plus loin, v. 5, Mica qui avait une « maison de

Dieu » fit un éphod et des theraphîm. Arrêtons-nous d'abord
à ces deux termes. Le sens exact du mot "71'SiS est difficile à

préciser : tantôt il désigne un vêtement (1 Sam. 2 : 18), tantôt,

et ce sont les passages les plus nombreux, un objet de

culte ; ainsi dans notre récit et mieux encore Juges 8 : 27 :

« Gédéon prit 1700 sicles d'or dont il fit un éphod et le plaça
dans sa ville à Ophra où, ajoute le rédacteur, il devint l'objet
des prostitutions d'Israël », entendez l'objet de l'adoration
du peuple. 1 Sam. 14:3 parle d'un prêtre qui portait Véphod ;

il ne s'agit point ici d'un vêtement, mais d'une image de la
divinité ou, tout au moins, d'un objet au moyen duquel on
la consultait; cfr. v. 36 et 37. Mêmes circonstances 1 Sam.
23 : 6 et 9 et 1 Sam. 30 : 7. Enfin d'après 1 Sam. 21 : 9, l'épée
de Goliath est placée dans le sanctuaire derrière l'éphod. —
Quant aux theraphîm ils sont mentionnés d'abord dans la
Genèse (31 : 19, 34) où ils désignent les dieux domestiques de

Laban, puis dans l'histoire de Mica, et dans 1 Sam. 15 : 23,
19 :13 et 16. Ce dernier passage est précieux par l'indication
qu'il nous donne sur la forme de ces objets. Traqué par les

gens de Saul, David s'enfuit avec l'aide de sa femme Mical.
Pour gagner du temps et permettre à son mari de se mettre
en sécurité, Mical a recours à la ruse : elle place « le theraphîm

(au singulier dans le texte hébreu), enveloppé d'une



A PROPOS DU SECOND COMMANDEMENT 361

couverture, dans le lit, avec une peau de chèvre à son chevet

». Aux soldats de Saul elle répond, en montrant le lit :

David est malade. Ce n'est qu'en s'approchant pour le saisir,
sur l'ordre du roi, qu'ils s'aperçoivent de la supercherie. Le

theraphîm avait donc forme humaine.
D'après ces indications l'éphod et les theraphîm étaient,

pensons-nous, des images plus ou moins grossières
d'anciennes divinités de la maison ou de la tribu, dont l'usage
avait persisté en Israël après l'introduction de la religion et

du culte de Jahveh, et dans lesquelles le peuple adorait désormais

Jahveh lui-même. Il y en avait sans doute de plusieurs
sortes auxquelles on attribuait peut-être des vertus diverses.
C'est ce que semble justement supposer le passage Juges 17 et
18 auquel nous revenons. Mica fait un éphod et des theraphîm

à côté de l'image taillée, don de sa mère. — Mais ne

s'agirait-il pas là tout simplement d'un reste de paganisme
étranger à la religion de Jahveh — Non, c'est bien ce Dieu-
ci que Mica entend adorer sous ces grossiers objets :

lorsqu'il a réussi à attacher à son sanctuaire un jeune lévite de

Juda, il se félicite (17 : 13) de l'installation complète de sa

maison de Dieu et ne doute pas un instant que Jahveh ne le
bénisse abondamment. — Autre preuve tirée du même récit:
après avoir dépouillé Mica de ses images et de son prêtre, les

Danites allèrent s'installer à Laïsh qui devint la ville de Dan ;

ils y dressèrent l'image taillée et (18 : 30) « Jonathan fils de

Guershom, fils de Moïse, lui et ses fils, furent prêtres des

Danites jusqu'à la captivité ». Cette indication de l'origine
du prêtre doit être authentique, car les rédacteurs postérieurs,
scandalisés de trouver un descendant de Moïse prêtre d'une
image taillée, ont essayé de la corriger en faisant du nom de

Moïse le nom de Manasse par l'adjonction d'une lettre, (HtpÜ
devenu ÏÏÏÉfà) Or, qui devait être adorateur de Jahveh plus
fidèle et plus instruit de la volonté et des exigences de ce

Dieu que le descendant direct du fondateur même de la
religion Cette image taillée, auprès de laquelle il fonctionnait
comme prêtre, représentait donc bien Jahveh.

Dans les passages de Samuel cités plus haut, où Saul et



362 E. GOLAY

David font approcher l'éphod, c'est toujours Jahveh qu'ils
veulent consulter et c'est Jahveh qui répond.

Nous avons parlé jusqu'ici des images dont il est assez

souvent question dans l'Ancien Testament pour qu'aucun
doute ne subsiste quant à leur signification, aux yeux de la
masse du peuple tout au moins. En effet s'il n'est plus question
de l'éphod et des theraphîm à partir de l'époque de David,
le culte des taureaux d'or fleurit tout au cours de l'histoire
du royaume du Nord. Il n'est jamais dit que ce culte se soit
introduit en Juda. Le royaume du Sud n'a-t-il donc jamais
connu le culte des images de Jahveh, depuis Salomon —
Nous sommes assez mal renseignés à cet égard, mais un
passage, tout au moins, semble démontrer que cette coutume

y était pratiquée comme dans le Nord et jusqu'à une époque
relativement récente. 2 Rois 18 : 4 : « Ezéchias abattit les

hauts-lieux, brisa les Massèboth, abattit l'ashèra et mit en

pièces le serpent d'airain CtëllOHI3) que Moïse avait fait et

devant lequel les enfants d'Israël avaient jusqu'alors brûlé
de l'encens ». Les Massèboth et l'ashèra étaient bien des restes
du paganisme cananéen ; mais le serpent d'airain était d'origine

proprement israélite. On avait une grande vénération

pour cet objet sacré qui avait été installé dans le sanctuaire
de Jérusalem et auquel on brûlait de l'encens comme à une
divinité. La tradition, très ancienne sans doute, en attribuait
même la fabrication à Moïse. Quelle divinité cet objet pouvait-
il bien représenter aux yeux du peuple, sinon le Dieu de

Moïse, Jahveh
Nous avons laissé de côté tous les passages relatifs à

l'arche. Il y a lieu pourtant de les rappeler ici. Les sources
les plus anciennes ne connaissent pas l'arche de l'alliance de

Jahveh, mais seulement l'arche de Jahveh. Ce coffret sacré

symbolisait la présence de la divinité au milieu de son peuple
(1 Sam. 4 ; 2 Sam. 15 : 25, Nombr. 10 : 35 à 36), et ce terme
même, l'arche de Jahveh, prouve qu'aux yeux de l'Israelite
elle était l'habitation de ce Dieu. Cette même désignation
exclut, nous semble-t-il, la présence, à l'origine, des tables
de la loi. Cette conception-ci est probablement contemporaine



A PROPOS DU SECOND COMMANDEMENT 363

de l'expression : l'arche de l'alliance de Jahveh; elle est pos-
térieuse au Deutéronome. — Que renfermait primitivement
ce coffret Rien ne nous permet de le dire d'une manière
précise, mais chez d'autres peuples (Egyptiens,Troyens, Grecs,

etc.) nous trouvons aussi des arches sacrées renfermant
toutes des images des divinités. Il est permis de supposer qu'il
en était de même en Israël. Tout au moins la mention des
tables de la loi semble-t-elle reposer sur la vieille croyance à la
présence d'une ou de plusieurs pierres sacrées dans l'arche
de Jahveh. Ces pierres étaient des ^XTTTl) des habitations
de la divinité. Nous ne savons si elles étaient brutes ou peut-
être grossièrement taillées (Stade).

4. Ainsi l'histoire d'Israël est en contradiction flagrante,
sur le point qui nous occupe, avec les textes législatifs du
Pentateuque et surtout avec le second commandement, si
celui-ci date de Moïse. Mais admettons un instant qu'en Israël,
comme chez tant d'autres peuples, les lois aient été faites

pour être violées. Personne ne devait protester plus énergique-
ment, contre cette transgression, que les prophètes dont la
mission consistait précisément à maintenir dans toute leur
rigueur les commandements de Jahveh, à les faire respecter
du peuple et à développer leurs prescriptions dans le sens
d'une spiritualisation plus grande de la religion et du culte.
Comment ces hommes n'eussent-ils pas fulminé contre la
coutume impie de représenter Jahveh par de grossières
images d'animaux, s'ils avaient eu en mains l'ordonnance du
Décalogue, émanée directement du fondateur même de la

religion? Or, chose curieuse, ce n'est pas là du tout le principal

objet des préoccupations des plus anciens d'entre eux,
Amos, Osée, Esaïe. Leurs écrits témoignent à mainte reprise
de la grande piété du peuple, qui ne néglige aucune
prescription cultuelle, aucun sabbat, aucune nouvelle lune,
aucun sacrifice, et qui, persuadé de sa fidélité et de son respect
pour Jahveh, se croit aussi l'objet de la sollicitude et de la
protection de ce Dieu. Us ne lui font aucun reproche de cette
piété, mais ils s'efforcent de lui montrer qu'elle est vaine,
que Jahveh l'a même en aversion, non pas parce qu'elle porte



364 E. GOLAY

ses hommages à des représentations matérielles de cette divinité,

mais parce qu'elle n'est pas accompagnée de la

pratique de toutes les vertus, de la justice, de la droiture, de

l'amour du prochain. A peine, dans quelques passages, est-

il fait allusion ironique à ces images grossières (Osée 8 : 4

à 6 ; 10 :5 ; 13: 2). Nous avons vu Ezéchias mettre en pièces
le serpent d'airain : son contemporain et conseiller Esaïe a

sans doute encouragé le roi dans ce dessein par sa

prédication, mais ce qui nous reste de ses discours, et nous
pouvons croire que ce sont les fragments les plus importants,
ne révèle nullement chez lui la préoccupation dominante
et constante de faire disparaître toute représentation de la
divinité.

Qu'on nous comprenne bien, cependant 1 Nous ne voulons

pas dire que les prophètes aient approuvé sans réserve le

culte de Béthel et de Dan, l'adoration des veaux d'or et

d'autres images de Jahveh. Cette coutume païenne était en
contradiction profonde avec la conception spirituelle et morale

de Dieu qu'ils s'efforçaient de développer chez leurs
contemporains. Rien ne s'accorde moins que l'idée d'un Dieu
de sainteté et de justice, qui regarde au cœur de l'homme et

non à ses gestes pieux et à ses génuflexions, avec la coutume
de matérialiser ce Dieu, de lui donner surtout une forme
bestiale comme celle de Béthel ou de Samarie. Nous nous
imaginons avec peine un Amos ou un Osée rendant l'hommage
de leur culte aux veaux d'or ou un Esaïe brûlant de l'encens
devant le serpent de Jérusalem I Mais, encore une fois, ce

n'est point contre cette coutume séculaire de la représentation

matérielle de Jahveh que ces hommes dirigent l'effort
de leurs avertissements et de leurs menaces comme ils
l'auraient certainement fait s'ils avaient eu en mains les ordonnances

formelles de Jahveh à cet égard, et de la bouche
même de Moïse.

5. De tout ce que nous avons dit nous pouvons tirer les

conclusions suivantes : 1° Les données historiques les plus
anciennes témoignent toutes de l'existence d'images de la
divinité en Israël, en tous cas dans le royaume du Nord, très



A PROPOS DU SECOND COMMANDEMENT 365

probablement aussi dans le royaume de Juda. Ces images
étaient de formes diverses ; les plus anciennes, l'éphod, les

theraphîm, étaient peut-être de vieilles images de divinités
domestiques ou de divinités de clan ou de tribu, d'origine
israélite ; à l'exemple des populations cananéennes le peuple
d'Israël, établi en Palestine, se mit à représenter la divinité
sous la forme d'un taureau. Mais, dans les unes comme dans

les autres, c'est Jahveh que l'Israelite adora. Cette imagerie
ne fut jamais très développée, grâce, sans doute, à la prédication

et à l'influence des prophètes. — 2° Les prophètes du
huitième siècle ne s'attaquèrent pas d'abord à cette manifestation

de la religion, et la destruction des images de Jahveh

ne fut pas le premier but de leurs efforts. Mais toute leur
prédication tendit à ruiner cette coutume en montrant combien

il était ridicule et impie de prétendre représenter le
Dieu juste et saint sous une forme quelconque, humaine ou
animale. —¦ 3° C'est sous leur influence que, formulée déjà
au neuvième siècle par quelqu'un de leurs pieux prédécesseurs,

la sentence : « Tu ne te feras point de dieu de fonte ni
d'image taillée » reçut sanction solennelle et devint article
de foi pour les Israélites les plus développés au point de vue
religieux. — 4° Précisément à cette époque, c'est-à-dire vers
750, sous le règne heureux et brillant de Jéroboam II d'Israël,
le grand ouvrage historique que nous avons appelé E fut
rédigé, sans qu'on puisse dire s'il est l'œuvre d'un seul homme
ou d'une école. Cet écrit renfermait peut-être déjà certains
textes de lois très anciennes et une première édition rudi-
mentaire du Décalogue. Selon quelques savants (Cornili) une
seconde rédaction de cet ouvrage fut faite environ un siècle

plus tard, et c'est à ce E2 qu'appartiendrait notre Décalogue
actuel. La sentence primitive du second commandement date,

pensons-nous, de la première époque prophétique et de la
première rédaction de E.

6. Ajoutons un mot à propos de la seconde partie de notre
ordonnance. Ce commentaire ajouté plus tard, probablement
lors de cette seconde rédaction de E, est fait dans l'esprit du
Deutéronome et sous l'influence des préoccupations reli-



386 E. GOLAY

geuses et morales qui dominent le septième siècle en Israël.
Grammaticalement, la suture est très visible entre les deux
parties du commandement, dans le texte de l'Exode comme
dans celui du Deutéronome, qui ne sont pas, du reste,
absolument identiques. Deux raisons ont déterminé, croyons-
nous, le rédacteur deutéronomien à adjoindre ce commentaire

à la sentence primitive. L'une, intérieure : la religion
de Jahveh s'est développée et spiritualisée sous l'influence
des prophètes, comme nous l'avons dit plus haut ; se faire
une représentation de Dieu n'est plus seulement une folie
ridicule, c'est un péché grave contre lequel on ne peut assez
mettre en garde les Israélites pieux. Le spiritualisme
prophétique a donc remporté, au moins partiellement, la victoire
sur le matérialisme de la masse. — L'autre raison est tirée
des circonstances de l'époque. Au roi Ezéchias succédèrent
son fils Manasse et son petit-fils Amon, sous lesquels sévit
une violente réaction paganisante. On remplit les sanctuaires,
et jusqu'au temple de Jahveh à Jérusalem, des images et des

emblèmes des divinités lunaires ou solaires de l'Assyrie et
de Babylone, dont la puissance prépondérante se manifestait

par les victoires et les conquêtes successives de leurs adorateurs

; on sacrifia à l'armée des cieux ; au point de vue
religieux Juda devint presque une province de l'empire
chaldéen. Tout cela était un scandale pour les Israélites restés
fidèles à Jahveh et à son culte, mais qui se virent écartés du
sanctuaire royal et même menacés dans leur vie. C'est à

ces cercles pieux qu'appartenaient l'auteur du Deutéronome
et le rédacteur de notre Décalogue actuel. Celui-ci exprima
sa douleur de voir le paganisme installé dans le temple de

Salomon dans le commentaire du second commandement.
Cette amertume apparaît dans le soin qu'il met à interdire
toute image d'un objet quelconque du ciel, de la terre ou de

la mer, et dans la défense de se prosterner devant ces images
et de leur rendre un culte, sous peine des plus terribles
malédictions, car Jahveh est un Dieu jaloux qui n'admet point
de partager, avec une autre divinité, ses droits à l'adoration
d'Israël.



A FROPOS DU SECOND COMMANDEMENT 367

Ces menaces contribuèrent sans doute à fortifier le roi
Josias dans sa résolution d'une réforme radicale du culte, que
lui inspira la lecture du fameux « livre de la Loi » retrouvé
dans le temple en 621. — Le chapitre 23 du second livre des

Rois nous fait assister à cet anéantissement de toutes les idoles
et de tous les hauts-lieux en Juda et en Israël. Il s'agit là

sans doute des abominations babyloniennes et des derniers
vestiges des vieilles superstitions cananéennes ; n'est-il pas,
permis de penser pourtant que, dans beaucoup d'endroits
les antiques images de Jahveh avaient été conservées, malgré
les prédications des prophètes et l'évolution spiritualiste de

la religion, et que la masse du peuple aimait encore à se

rendre à ces sanctuaires et se croyait, de la meilleure foi du
monde, plus près de son Dieu national dans les lieux où se

trouvait son image visible
Il faudra l'exil pour achever de détruire ces restes de

paganisme et faire d'Israël la communanté religieuse,
rigoureusement spiritualiste, que nous trouvons installée à

Jérusalem au cinquième siècle. Il faudra surtout Jésus-Christ

pour établir la religion définitive où le second commandement

est la règle absolue, où l'on ne conçoit plus Dieu que
comme un pur Esprit et où on ne l'adore plus qu'en esprit
et en vérité.


	À propos du second commandement : Israël eut-il des images de Jahveh?

