
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1909)

Heft: 4

Artikel: Quelques gloses des évangiles

Autor: Chavannes, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379855

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUELQUES GLOSES DES ÉVANGILES

H. CHAVANNES

Quand un auteur écrit plusieurs années après les événements

qu'il raconte, il est naturellement, et, la plupart du

temps, inconsciemment influencé par les faits subséquents,
lesquels colorent d'une teinte spéciale et plus récente les

récits du passé. C'est là un fait certain, incontestable, une
loi de l'histoire et de l'esprit humain, qu'il est aisé de

constater dans les autobiographies en particulier. L'histoire
littéraire en fournit de nombreux exemples: ils sont
frappants dans les Mémoires de Sainte-Hélène et dans ceux
d'Owtre tombe, dont on voit clairement les auteurs projeter,
plus ou moins involontairement, dans le passé leurs dispositions

actuelles d'esprit et d'âme. Comme le dit de Chateaubriand

un article du Correspondant3 : « On peut à bon droit
suspecter certaines de ses assertions. Il ne convient pas
cependant de l'accuser de mensonges prémédités; toutes ses

affirmations contiennent une part, souvent très grande, de

faits véridiques, mais arrangés dans la magie de son style
pour la plus complète beauté de son œuvre. »

Ce n'est pas seulement un intérêt littéraire, esthétique, ou
bien encore la vanité, qui pousse les auteurs à fausser
ainsi leurs récits. Le présent, avec le point de vue qui lui est

1 Lu à la séance de la Société vaudoise de théologie, le 26 avril 1909.
2 Février 1908.



QUELQUES GLOSES DES ÉVANGILES 289

propre, vient naturellement se placer devant le passé qu'ils
décrivent; si bien que se glissent fréquemment dans le

récit l'explication des événements, de leurs causes, de leurs
conséquences, quelque bribe de philosophie de l'histoire.
Une photographie ne se peut pas faire après coup. Aussi,
pour avoir le tableau exact des faits et spécialement la
représentation juste de l'impression qu'ils ont faite sur les

contemporains, faut-il s'adresser aux feuilles du temps, ou
aux mémoires, écrits jour après jour, pourvu encore, bien
entendu, qu'avant de les présenter au public, on ne les ait
pas retouchés, en leur faisant subir, ce qui est bien souvent
le cas, une toilette appropriée.

On s'est naturellement demandé si les livres bibliques ont,
eux aussi, payé leur tribut à cette loi de la psychologie
que nous venons de rappeler, si les Evangiles en particulier,
écrits bien des années après les événements qu'ils rapportent,
les relatent comme ils se sont réellement passés, ou s'ils
représentent parfois plutôt la tradition évangélique, telle
qu'elle était au point de son développement, à l'époque de

leur rédaction. II ne faut en effet pas méconnaître que cette

tradition fut « une élaboration constante et progressive des

impressions reçues et des souvenirs gardés1 » par les
auditeurs de Jésus et des premiers apôtres. Aussi les adjonctions
qu'on pourrait penser avoir été faites aux paroles de Jésus-

Christ ne faut-il pas les attribuer aux rédacteurs des Evangiles

seulement, mais pour une bonne part à la tradition
orale antérieure, laquelle peut fort bien déjà avoir enrichi,
développé, interprêté en quelque mesure, tout comme aussi

abrégé, condensé les paroles du Maître.
Il s'agit donc de savoir si les écrits qui fixèrent la tradition

évangélique ont subi les conditions communes de la
littérature et de l'histoire, ou bien s'il y ont échappé, comme
l'estiment les partisans de la théopneustie. Cette théorie, qui
attribue à la Bible une inspiration spécifique et exclusive, et

la constitue en une autorité extérieure, formelle et infaillible,

1 A. Lois)-, Les Evangiles synoptiques, I, p. 175.

THÉOL. ET PHIL. 1909 19



290 H. CHAVANNES

a précisément pour but de garantir la parfaite authenticité
en même temps que l'autorité des récits, puisqu'ils sont
censés être parole même de Dieu. Mais dès qu'avec la parfaite
véracité des écrivains sacrés et leur indéniable inspiration
religieuse et morale, on reconnaît franchement le caractère
humain des Ecritures, on est bien forcé d'admettre que « les
récits bibliques ont pu être l'objet de divers remaniements,
involontaires durant leur transmission orale1. »

« On se figure, dit M. Edmond Stapfer"2, qu'accepter
aveuglément toutes les paroles attribuées à Jésus dans les quatre
évangiles c'est les respecter, et que ceux qui cherchent si
elles sont fidèlement rapportées ne les respectent pas. Or,
c'est exactement le contraire qui est vrai. Le véritable
respect de la parole d'une personne qui a vécu autrefois et n'a
pas écrit elle-même, est de se demander avant tout si ses

disciples, tout respectueux qu'ils fussent et désireux d'être
fidèles, étaient en mesure de l'être et l'ont été. Est-ce que
trente-cinq ou quarante ans au minimum ne se sont pas
écoulés avant la rédaction du plus ancien Evangile Est-ce

que Jésus avait rédigé lui-même un texte immuable, revu
par lui pour une édition ne varietur et signé de sa main? »

Cela revient à dire que, quelque respect que nous devions
avoir pour les textes de l'Ecriture, nous sommes tenus d'en
avoir un plus grand encore pour les paroles mêmes de Jésus,

ce qui légitime la recherche de leur teneur exacte.

Quant à la mesure dans laquelle" les Evangiles reflètent les
modifications qu'ont subies les idées chrétiennes primitives,
développement normal et progressif, ou déviations et
déformations, on peut naturellement différer: tel exégète sera

porté à exagérer cette action, tel autre à n'en pas tenir un
compte suffisant.

I

Je prends un premier exemple de cette influence:
Dans la parabole rapportée Matthieu 22, le roi qui fait les

1 Roger Bornand, Revue de théologie 1907, p. Î48.
s Revue Chrétienne, mars 1908.



QUELQUES GLOSES DES ÉVANGILES 291

noces de son fils charge ses serviteurs d'aller dire à ses

invités : « Voici, j'ai préparé mon dîner; mes taureaux et mes
bêtes grasses sont tuées,et tout est prêt, venez aux noces ; »

puis, quand, au lieu de répondre à l'invitation, ils sont allés,
l'un à sa métairie et l'autre à son trafic, que même les

messagers ont été maltraités et tués, le roi, fort en colère, envoie
ses armées pour faire périr les meurtriers et brûler leur
ville; après quoi, pour remplir la salle des noces, il fait
chercher tous ceux qui se rencontrent dans les carrefours.
Puis vient l'appendice à la parabole : l'homme qui, n'étant

pas revêtu d'une robe de noces, est violemment expulsé du
festin.

Il y a là plusieurs sortes d'invraisemblances, d'impossibilités

même et d'incohérences. Est-il naturel que des invités
à une fête tuent les messagers qui les convient, que des gens
ramassés dans des carrefours soient, à une seule exception
près, revêtus de robes de noces, et qu'au lieu de mettre
l'intrus simplement à la porte, on lui lie les pieds et les mains

pour le jeter dehors, où l'attendent et pleurs et grincements
de dents? L'abbé Loisy trouve l'expression bien forte pour
exprimer la déception causée par la privation d'un bon dîner.
Mais la rage du convive chassé pourrait bien être attribuée
aussi, surtout peut-être, aux procédés d'expulsion dont il a

été la victime, et en outre ces mots de pleurs et de grincements

de dents, si courants chez Matthieu1, avaient
probablement, comme c'est souvent le cas des expressions proverbiales,

perdu par le fréquent usage de l'acuité de leur sens

propre. Dans la parabole des talents de Matthieu 25, on
pourrait aussi supposer que ces termes de pleurs et de

grincements de dents sont une adjonction aux paroles de Jésus-

Christ, le fait que le talent est ôté à l'homme qui n'en avait

reçu qu'un pouvant paraître terminer suffisamment et mieux
la parabole. Mais revenons à celle du chapitre 22, qui nous

occupe spécialement. Ces viandes grasses, qui, sous le
climat de la Palestine, et de longs siècles avant l'invention des

' 8 : 12 ; 13 : 42, 50 ; 24 : 51 ; 25 : 30 et Luc 13 : 28.



292 H. CHAVANNES

frigorifiques, attendent qu'ait eu lieu la mobilisation des

armées et l'expédition qui doit châtier les coupables, et

brûler leur ville, cela peut bien surprendre. Et de quelle
ville est-il question? N'était-ce pas celle du roi lui-même,
car on ne peut vraisemblablement soutenir que ses invités
en habitaient une autre que lui. Quant à l'envoi des armées
et à la destruction de la ville, racontés avant le repas de

noces effectué, on pourrait supposer qu'ils l'ont été par
anticipation. Il arrive en effet souvent qu'après la mention d'un
fait subséquent on reprend le récit de l'événement même;
c'est le cas par exemple, quand, après avoir rapporté en ces

termes l'impression produite par la guérison de l'homme
possédé d'un esprit impur: « Et la renommée de Jésus se

répandit aussitôt dans tous les environs de la Galilée, »

Marc (1 : 28, 29) revient en arrière et dit : « Etant aussitôt
sortis de la synagogue, ils allèrent dans la maison de

Simon. » La notice de la renommée de Jésus, conséquence
forcée du miracle, anticipe très naturellement sur ce qui est

dit de la sortie de la synagogue. Mais le cas ne paraît pas le
même dans notre parabole, où, après le récit de la destruction

de la ville, le verset 8 commence par ces mots : « Alors
(tòte) il dit à ses serviteurs : » les noces sont prêtes, etc.

On peut donc légitimement se demander si le Seigneur a

vraiment pu prononcer cette histoire telle que la rapporte
Matthieu ; n'aurait-elle pas paru ridicule à ses auditeurs

Une explication pourrait peut-être venir à l'esprit : elle
consisterait à dire qu'en racontant des fables, des paraboles,
en faisant des comparaisons, les écrivains bibliques, exclusivement

préoccupés de l'instruction qu'ils voulaient donner,
de l'idée morale à enseigner, ne se souciaient guère de la
vraisemblance des images qu'ils employaient: peu leur aurait
importé de dire qu'un dîner préparé attendait des semaines

peut-être, pourvu que l'idée de l'exclusion et de la punition
des coupables fût exprimée. Eh bien, cette explication me
semble plutôt mauvaise, les autres paraboles du Seigneur ne
se départissant pas, me paraît-il, des conditions logiques de

la vraisemblance ; les personnages qu'elles mettent en scène



QUELQUES GLOSES DES ÉVANGILES 293

agissent en effet et parlent conformément à la nature des

choses et aux circonstances données.
On est donc amené à conclure que, dans la parabole des

noces, des traits s'appliquant au rejet par les Juifs des

messagers de Dieu et à la récente destruction, assurément fort
impressionnante, de Jérusalem, ont été, à bonne intention,
je le veux, ajoutés au récit primitif, soit par le premier
rédacteur déjà, soit par quelque copiste postérieur.

Les versets 6 et 7 de notre chapitre, qui rapportent le
massacre des messagers et le châtiment des meurtriers, ont tout
à fait le caractère d'une glose : le verset 8 se relie parfaitement

pour la suite de la pensée au verset 5 que voici : « Mais

eux, n'en tenant compte, s'en allèrent l'un à sa métairie et

l'autre à son trafic, » après quoi le verset 8 poursuit des plus
naturellement : « Alors le roi dit à ses serviteurs : le festin
des noces est prêt, mais ceux qui étaient invités n'en étaient
pas dignes. Allez donc, » etc.

De même en paraît-il être par exemple du verset 12 du
chapitre 24 de Luc, qui coupe la suite naturelle des versets 11 et
13: « Leurs paroles, est-il dit du récit des femmes, paraissaient

à leurs yeux comme un conte et ils ne les crurent
point.... Et voici deux d'entre eux se rendaient en ce même

jour à une bourgade du nom d'Emmaüs. » Le verset 12, que
Tischendorf a retranché dans sa huitième édition et qu'Albert

Billiet dit manquer dans quelques manuscrits, entre
autres dans celui de Cambridge, interrompt la suite du
discours, en disant : « Mais Pierre, s'étant levé, courut au
sépulcre et s'étant baissé pour regarder il vit les linges seuls

sur la terre, puis il s'en alla, admirant en lui-même ce qui
était arrivé. » « On peut supposer, dit M. Godet1, que c'est là
une interpolation d'après Jean 20 : 1-10. »

Dans notre parabole des noces, ce qui semble confirmer
l'hypothèse qui voit dans les deux versets dont nous nous

occupons une adjonction postérieure, c'est une légère négligence

de style, petite incorrection grammaticale qu'on peut

1 Commentaire sur saint Luc, 3e éd., p. 559.



294 H. CHAVANNES

déjà remarquer dans la plupart de nos versions: le verset 6

porte en effet: les autres, tandis qu'il n'y a pas auparavant
les uns. Les versets 5 et 6 commencent tous deux par oî Se, qui
se traduit par : Or ils, ou Mais ils, quand il n'est pas opposé
à ol p.èv. Si l'auteur avait voulu mettre en parallèle les
indifférents et les violents, il aurait dû écrire dans la première
partie de la phrase ol ph>, comme il le fait, au même verset 5,

en disant: l'un à son champ et l'autre à son trafic: ó psv... ô

Ss. Pour faire donc concorder grammaticalement avec le texte
ancien ce que nous tenons pour une adjonction, il aurait
fallu changer le oi Ss àp.ÌAnrravrec ànrtlBov en oî p.èv àp.eÀ-haavreç, petite
correction que le glossateur a négligé de faire. Ce n'est pas

que je donne une importance exagérée à cette remarque,
admettant bien que l'auteur lui-même peut avoir commis une
petite négligence de style, si même c'en est une, et avoir dit :

les autres, quand même il n'avait pas dit précédemment: les

uns. Mais admettons que cette raison toute formelle et
grammaticale puisse être élaguée comme peu probante, restent
toujours les raisons de fond, la pensée elle-même, qui porte
à voir une glose dans notre récit.

Le motif qu'a probablement eu l'auteur de cette adjonction
est qu'il aura trouvé trop générale et trop vague la parole du

Seigneur, telle que la tradition la lui fournissait: instruit
sur la véritable portée de la prédiction par la ruine de

Jérusalem, il aura voulu la développer, la spécialiser, l'éclairer
de la lumière qui avait été projetée sur elle par l'événement ;

il semble qu'il ait voulu, pour ainsi dire, corser la prophétie.
Les anciens auteurs ne se faisaient souvent pas plus de

scrupules d'ajouter aux paroles qu'ils rapportaient ce qui
pouvait en faire mieux comprendre le sens qu'ils n'en éprouvaient

d'y faire des retranchements. M. D. Lasserre, dans sa

récente thèse sur la critique des sources des Evangiles synoptiques

(Genève, 1908, p. 49) rappelle de ce dernier cas un
exemple typique : Clément d'Alexandrie cite tout au long le

fragment de Marc 10 : 17-31, où Jésus dit qu'il n'y a personne
qui ait laissé maison, ou frères, ou sœurs, ou père, ou mère,
ou femme, ou enfants, ou champs à cause de lui et de l'évan-



QUELQUES CîLOSES DES ÉVANGILES 295

gilè qui ne reçoive maintenant, en ce temps-ci, cent fois
autant, des maisons et des frères et des sœurs et des mères et
des enfants et des champs, avec des persécutions, et dans le

siècle à venir la vie éternelle. Or Clément omet la mention des

sœurs, des mères, des frères et des enfants, ayant probablement

trouvé, dit M. Lasserre, un peu choquant pour la raison

la promesse qu'on en recevra cent fois autant.
Mais, dira-t-on peut-être, les évangélistes se seraient-ils

permis envers leurs sources écrites et la tradition orale
concernant Jésus-Christ une liberté pareille à celle dont Clément

ne se fait pas scrupule d'user à leur égard?
L'étude comparative des Evangiles nous montre que leurs

auteurs ne se bornent pas seulement à abréger les récits

qu'ils rédigent ou à développer leur véritable sens, mais

qu'ils les changent parfois notablement : nous en avons un
exemple frappant dans la façon dont Luc, ou peut-être déjà
le document qu'il utilise, modifie les paroles de l'ange
auprès du sépulcre vide. Matthieu les rapporte en ces termes :

« 11 vous précède en Galilée; là vous le verrez; voilà, je vous
l'ai dit » (28 : 4); Marc (16 : 4) s'exprime de même, à cela

près qu'il remplace les mots: « Voilà, je vous l'ai dit » par
« Comme il vous l'a dit ». Mais Luc (24 : 6) fait dire à l'ange :

« B.appelez-vous comment il vous a parlé, quand il était
encore en Galilée ». Comme il place à Jérusalem toutes les

apparitions de Jésus ressuscité, il ne pouvait rien dire du
rendez-vous en Galilée, donné, selon Marc, par l'ange et,
selon Matthieu, par l'ange et par Jésus lui-même. La promesse
du Seigneur de se montrer aux siens en Galilée est ainsi
transformée par Luc en un simple souvenir du lieu où Jésus

avait prononcé une prophétie touchant sa mort et sa

résurrection ; le seul point de contact des deux récits est la mention

de la Galilée, qui se conçoit bien quand il s'agit d'y faire
aller les disciples pour retrouver leur Maître, mais est d'assez

mince portée quand il est seulement question de situer des

paroles qu'avait prononcées le Seigneur. On voit de quelle
liberté les évangélistes usent parfois à l'égard de leurs sources.

J'ai cité il y a un instant le passage où le Seigneur promet



29(5 H. CHAVANNES

à ceux qui auront tout quitté pour lui cent fois autant, des

maisons, des frères, des sœurs, des mères, des enfants et des

champs avec des persécutions. S'il faut bien traduire Siwyftwv

par persécutions1, on est surpris de cette mention faite
conjointement avec celle des avantages de la famille et des biens
terrestres promis, maisons et champs, ce qui semble faire
supposer un état social paisible ; aussi peut-on se demander
si nous ne sommes pas encore là en présence d'une adjonction

postérieure, amenée par le fait des persécutions.
Dans la parabole que rapporte Luc en son chapitre

quatorzième,— que ce soit une recension différente de Matthieu
ou bien une autre parabole, — il n'est pas question de mauvais

traitements envers les serviteurs, ni de ville détruite et
d'ex-invités mis à mort; il est simplement dit : « Aucun ne

goûtera de mon souper » (verset 24) tout comme chez

Matthieu, — quand on en retranche la glose, — « ceux qui
avaient été invités n'étaient pas dignes. »

Dans la parabole des talents, Matthieu (25 : 14) se borne à

parler d'un homme qui, après avoir remis diverses sommes
à ses serviteurs, s'en va au loin, mais le but de son absence
n'est pas indiqué. Luc (19 : 11 ss.), développant l'histoire
davantage, fait de cet homme un prince, qui va prendre
possession d'un royaume, que ses concitoyens ne veulent pas

pour roi et qui, à son retour, fait égorger ceux qui se sont
révoltés contre lui. L'abbé Loisy suppose que ces traits sont
« adventices au récit primitif, que l'auteur a pensé à Jésus

montant au ciel et que l'extermination de ceux qui ont
protesté contre l'avènement de leur roi était la punition de
Jérusalem et des Juifs qui ont rejeté le Christ'2. » Mais on pourrait

soutenir que ces détails, omis par Matthieu, nous ne

1 Ce qui est probable, plutôt que par : ce qui s'en suit, ou ce qui suit la
possession du champ, c'est-à-dire leurs revenus, comme on l'a aussi supposé ; ôiùku

peut en effet signifier poursuivre, rechercher avec ardeur, et ce qu'on recherche

dans la possession des terres, ce sont bien leurs revenus ; mais cette interprétation
paraît bien compliquée, et il est douteux que âiayjuoç puisse avoir ce sens, tandis

qu'il a bien certainement celui de poursuite, persécution, expulsion.
2 A. Loisy, Autour d'un petit livre, p. 79.



QUELQUES GLOSES DES ÉVANGILES 297

savons, il est vrai, pour quelle raison, peuvent bien remonter
jusqu'au Seigneur lui-même, qui aurait précisé delà sorte sa

prophétie ; tandis que dans la parabole des noces, qui vient
de nous occuper, il ne paraît décidément pas possible que
Jésus ait parlé de gens massacrant des serviteurs venus pour
les inviter et d'un roi qui mobilise des armées et fait une
expédition vengeresse pendant que son repas de noces attend.

Une fois qu'on s'estime en droit de constater dans cette
dernière parabole des traits postérieurs, échos d'événements
subséquents qui ont été incorporés au texte, on peut se

demander s'il ne pourrait pas en être de même dans d'autres

cas, sur des sujets plus importants peut-être, ce qui revient
à poser la question générale : possédons-nous toujours
exactement relatées les paroles de Jésus-Christ?

N'eussions-nous de ses discours qu'une seule et unique
recension, un seul évangile, on pourrait taxer d'audace peu
respectueuse et de grande désinvolture la tentative de dépecer
ainsi les divines paroles pour en éliminer ce qu'on peut
imaginer leur avoir été postérieurement ajouté ; mais en présence
des textes multiples et différents qui nous sont parvenus,
nous sommes bien forcément réduits à ce travail critique,
quelque difficile et délicat qu'il soit, dangereux et troublant
même qu'il puisse paraître parfois. Je ne parle pas, il va sans

dire, de ces minimes divergences des paroles du Maître qui
proviennent du fait que, traduites en grec de l'araméein, et

cela par plusieurs, elles ne l'ont forcément pas toujours été

sous la même forme ; et je ne fais pas état non plus de simples
différences toutes formelles d'une même pensée, différences
absolument inévitables dans des récits transmis d'abord par
une tradition orale de plusieurs années. J'ouvre au hasard

une synopse des évangiles : si Jésus a dit au paralytique,
selon Marc (2 : 5) : « Mon fils, tes péchés te sont pardonnes, »

il ne peut évidemment pas lui avoir dit, selon Luc (5 : 20) :

« Homme, tes péchés te sont pardonnes. » C'est là sans doute

une pure vétille, mais est-il de plus d'importance que Jésus

ait dit, selon Marc (1 : 38) : « Allons aux bourgades voisines,
afin que j'y prêche aussi, » ou selon Luc (4 : 43) : « U faut



298 H. CHAVANNES

que j'évangélise aussi aux autres villes le royaume de Dieu, »

ce qui, pour n'employer aucun des mêmes mots, ne change
absolument pas la pensée On pourrait aller plus loin, et dire
qu'il en est de même, quand Jésus dit à la femme syro-phé-
nicienne, selon Matthieu (15 : 28) : « O femme, ta foi est

grande, qu'il te soit fait comme tu le souhaites, » et selon
Marc (7 : 29) : « A cause de cette parole, va, le démon est

sorti de ta fille, » quelque différentes que soient, quant à la

forme, ces paroles du Maître. Le Seigneur a-t-il dit, selon
Matthieu (7 : 11) : « Si vous savez donner à vos enfants de

bonnes choses, » ou selon Luc (11 : 13) « le Saint-Esprit? »

S'il n'a prononcé cette parole qu'une fois, il a dit l'un ou
l'autre ; mais il peut fort bien l'avoir répétée sous une forme
un peu différente. Il est des cas sans doute où ce dédoublement

d'une déclaration des évangiles est légitime, mais on
ne peut expliquer de la sorte toutes les différences qu'ils
présentent : il n'y a pas eu deux crucifixions et la résurrection
du Seigneur ne s'est pas répétée.

Dans l'annonce des persécutions que les disciples auront
à subir, comment savoir si Jésus a dit simplement selon
Matthieu (24 : 19) : « Alors ils vous livreront pour être affligés et

vous tueront, » ou selon Luc (21 : 16), développant davantage
la pensée : « Vous serez aussi livrés par vos pères et par vos
mères et par vos frères et par vos parents et par vos amis ; et

ils en feront mourir plusieurs d'entre vous, » ou bien selon
Marc (13 : 12), qui précise encore plus les termes : « Or le
frère livrera son frère à la mort, et le père l'enfant; et les
enfants se soulèveront contre leurs pères et leurs mères, et les

feront mourir. » Est-ce Marc et Luc qui ont développé les

paroles du Christ que rapporte Matthieu, ou ce dernier qui
les a résumées? Quel est leur texte exact et primitif? cela est

difficile à dire ; croyons qu'il n'est pas absolument nécessaire

que nous le sachions. La plupart du temps ces divergences,
extrêmement nombreuses, des évangiles sont fort peu graves,
les paroles du Seigneur étant esprit et vie, et non pas lettre.
U est assez indifférent que Jésus ait dit que son père donnera
à ceux qui le prient de bonnes choses, ou bien le Saint-



QUELQUES GLOSES DES ÉVANGILES 299

Esprit, car cela revient bien au même. Mais il est des cas où

il est de plus d'importance de connaître la teneur exacte des

paroles du Maître, où l'on peut être fort embarrassé, où la

question reste en suspens, où, malgré les efforts de la plus
saine, sage et respectueuse critique, non liquet. Ce n'est pas
notre faute. Il faut avouer que la tâche de la critique biblique,
à laquelle nous sommes condamnés, bon gré, mal gré, est
souvent fort difficile et délicate, et qu'il est parfois bien
malaisé de distinguer ce qui est adventice, et partant souvent
accessoire, de ce qui est primitif et fondamental. Du reste,

pour ne pas faire partie du texte primitif, telle notice ne doit
point être tenue pour nécessairement fautive ; elle peut
provenir d'une tradition orale bien fondée, ou de quelqu'un des

écrits qui ne nous sont pas parvenus et dont Luc parle dans

son prologue. Telle adjonction postérieure à la première
rédaction du texte peut fort bien être tout à fait d'accord avec
les enseignements du Seigneur, être un produit de l'Esprit
qu'il a promis aux siens. C'est, pour le dire en passant, sur
cette affirmation, étendue à tout le quatrième Evangile, que
se fonde l'abbé Loisy pour prétendre à la haute valeur de cet

évangile.
Dans la question, qui nous occupe aujourd'hui, des

interpolations dans le texte, on ne doit pas trop se hâter de

conclure et n'admettre des adjonctions que sur bonnes et valables
raisons. Puis il faut se garder, tant qu'on peut, des idées

préconçues ; c'en est une de déclarer l'Ecriture infaillible,
une autre que les miracles et les prédictions sont impossibles.

Si l'on nie la réalité de ces dernières par exemple, on ne
se bornera pas à penser que l'annonce de la destruction de

Jérusalem, mise dans la bouche du Christ, a été en quelque
mesure influencée, précisée, colorée par l'événement, mais

on rejettera naturellement toutes les paroles du Seigneur
relatives à cette catastrophe '. D'une façon générale, nous ne

saurions trop nous prémunir contre nos petites conceptions
personnelles, car elles peuvent aisément nous porterà mettre

1 Mat. 24, Marc 13, Luc 21.



300 H. CHAVANNES

en doute telle déclaration du Maître qui heurte notre point
de vue souvent étroit. Il est telle conception familière aux
écrivains sacrés qui nous est généralement assez étrangère,
la proximité du retour du Seigneur entre autres. Parce que
cette constante préoccupation des auteurs du Nouveau Testament

ne joue plus pour nous le même rôle, penser que tout
ce qui concerne la parousie dans les paroles de Jésus doive
être attribué aux rédacteurs postérieurs des évangiles, ne
serait-ce pas positivement méconnaître, dénaturer et mutiler
ses enseignements Il a bien certainement parlé de son
retour, ce qui n'est peut-être pas à dire du reste que ses auditeurs

l'aient toujours bien compris.
L'histoire du monde et de l'église, l'expérience des siècles

et les études historiques ont produit chez nous autres
modernes une mentalité qui diffère très fort de celle que ie

judaïsme et l'hellénisme avaient constituée chez les auteurs
du Nouveau Testament. On sait en particulier combien le

point de vue des anciens touchant la propriété littéraire était
différent du nôtre, et les autorisait à faire, en toute bonne

conscience, ce qu'aujourd'hui nous serions tentés de nommer
fraude. Cela peut expliquer bien des interpolations, adjonctions

et modifications de textes; tel discours en particulier
étant souvent bien plutôt ce que tel ou tel a pu dire, ou dû
dire, dans la circonstance donnée, que ce qu'il a réellement
dit. On constate fréquemment le fait dans l'Ancien Testament,

et il peut se rencontrer aussi dans le Nouveau ; ce
procédé, commun aux écrivains de l'antiquité juive et payenne,
se retrouve parfois jusque chez des auteurs modernes : on en
a accusé, non sans raison, un Merle d'Aubigné L

Mais revenons à l'authenticité des paroles de Jésus-Christ.
S'il est des cas où elle est évidente, où elle saute aux yeux
pour ainsi dire, où nous ne pouvons autrement que de nous
écrier avec les sergents: « Jamais homme n'a parlé comme
cet homme,» il est d'autres cas où la question peut plus
légitimement se poser. Dans la parabole des noces nous avons

1 Voir L. Gautier, Introduction à l'Ane. Test., I, p. 180-182.



QUELQUES GLOSES DES ÉVANGILES 301

taxé d'interpolation rédactionnelle la mention des sévices

des invités et leur terrible châtiment ; mais cela n'a d'importance,

nous le reconnaissons, ni pour la doctrine chrétienne
en général, ni pour la question d'église.

II
Prenons maintenant un exemple qui concerne ce dernier

point, la question d'église. On sait que l'évangile de Matthieu
est le seul qui mette dans la bouche du Seigneur le terme
d'église, ou d'assemblée, dans ces paroles : « Tu es Pierre
et sur cette pierre j'édifierai mon église, » et dans celles-
ci: « S'il n'écoute pas l'église, qu'il te soit comme un payen
et comme un péager1. » Jésus n'ayant jamais d'ailleurs
parlé de l'église et de son organisation, ne l'ayant pas
historiquement instituée comme société terrestre, n'ayant « point
établi d'église» comme le dit avec raison M. Ernest Naville2,
on peut se demander si ce terme n'est pas une sorte de pro-
lepse historique, le reflet d'un temps postérieur à celui de

la vie terrestre du Christ, temps où les communautés
chrétiennes étaient déjà organisées. L'abbé Loisy, reconnaît bien

que «l'institution divine de l'église n'est pas un fait historique

et démontrable, qu'elle est un objet de foi, » que « sa

fondation est rattachée, d'après Matthieu 28 : 18-20, à une
volonté du Christ immortel, non à une intention manifestée

par Jésus avant sa passion. » « Il n'a pas réglé formellement,
dit-il encore, les conditions d'un établissement terrestre qui
remplacerait l'économie judaïque.... On n'a pu parler de

l'Eglise que quand l'Eglise a existé... si Jésus avait parlé de

l'Eglise, il n'aurait pas plus dit: « mon église qu'il ne disait
« mon royaume3. » Il parlait en effet habituellement du

royaume des cieux, ou de Dieu, ou de son Père.
Mais le savant abbé me semble aller trop loin, quand il

affirme que Jésus ne disait jamais « mon royaume; » il a

1 Mat. 10: 18; 18 : 17.
'2 Le Signal de Genève du 10 avril 1909.
3 Les Evangiles synoptiques, II, p. 8, 9. Autour d'un petit livre, 2a édition

p. 161, 163.



302 H. CHAVANNES

pourtant prononcé ces paroles et par trois fois, quand il
répondait à Pilate (Jean 18 : 36). Il est vrai que M. Loisy n'admet

pas l'historicité du 4e Evangile et qu'en outre il pourrait

dire qu'il faut plutôt rendre ßaaaeiä dans ce passage par
règne ou par royauté; mais dans Luc 22 : 30, où Jésus dit:
« Je dispose en votre faveur d'un royaume... afin que vous
mangiez et buviez à ma table dans mon royaume, » on ne

peut pas traduire « dans mon règne » ou « dans ma royauté » ;

c'est bien ici positivement « dans mon royaume » qu'il faut
dire. Quoi qu'il en soit, durant la vie terrestre du Christ, il
est certain qu'il n'y avait pas d'assemblées en son nom, de

réunions d'Eglise: elles n'ont eu lieu qu'après la glorification
du Maître1. Mais à l'époque où l'évangéliste écrivait, le

Seigneur une fois tout puissant au ciel et sur la terre et

dirigeant les siens par son esprit, on conçoit qu'on pût employer
ce terme d'église, qui eût été peu compréhensible aux
propres auditeurs de Jésus. On objectera peut-être que ie

Seigneur a dit, concernant l'avenir, bien des choses qui étaient
au-dessus de la portée actuelle de ses disciples. Sans doute,
mais il n'en reste pas moins que l'expression de « mon
église, » pour désigner une chose n'existant pas encore, est

peu probable, et que, par contre, rien n'est plus naturel que
l'emploi par l'écrivain d'un terme qui à son époque était
devenu très courant. On pourrait toutefois se demander, tout
en reconnaissant que le terme d'église a pris un sens
particulier et nettement déterminé par suite de la constitution
d'assemblées de chrétiens réunis au nom et après le départ
du Maître, si Jésus n'a pas pu employer cette expression
dans le simple sens de la réunion, du groupement, de
l'ensemble de ses disciples. Il reste toujours que ce terme
d'église, pour désigner le corps de ses disciples, ne lui était pas
habituel. Ce ne paraît donc pas au Christ durant sa vie
terrestre, mais après sa glorification qu'on pouvait faire dire
« mon église. »

Une semblable anticipation de terme paraît se rencontrer

1 Les Evangiles synoptiques, II, 92.



QUELQUES GLOSES DES ÉVANGILES 303

aussi dans ces paroles mises par Marc 9 : 11 dans la bouche
du Seigneur : « Quiconque vous aura donné à boire un verre
d'eau en mon nom, parce que vous êtes à Christ, en vérité
je vous dis qu'il ne perdra pas sa récompense. » Ce terme de

Xpiuroî) ne semble guère avoir pu être prononcé par Jésus, les

disciples n'ayant été appelés à Christ, ou chrétiens, que bien
plus tard.

De même en est-il probablement encore du passage où
Jean (17 : 3) met le nom de Jésus-Christ dans la propre bouche

du Maître, quand il lui fait dire : « C'est ici la vie
éternelle qu'ils te connaissent, toi le seul vrai Dieu et celui que
tu as envoyé, Jésus-Christ. » Encore ici nous pouvons remarquer

que nulle part ailleurs Jésus ne s'est désigné ainsi par
son nom et par son titre.

Si l'on venait à publier, mettons... les cours du professeur
Samuel Chappuis, mort en 1869, et qu'on y rencontrât des

expressions comme christocentrique ou mentalité, termes
tout à fait inconnus, sauf erreur, il y a cinquante ou soixante

ans, qu'on ne trouve en tout cas dans aucun dictionnaire un
peu jauni, n'est-il pas vrai que ces expressions étonneraient,
parce qu'elles détonneraient. Sans doute, pour ne pas
employer les mots, on n'en connaissait pas moins les choses :

l'état d'âme, la disposition d'esprit fut de tous les temps, et

il n'est guère d'auteurs chrétiens, â commencer tout d'abord

par saint Paul, pour lesquels Christ ne soit pas au centre de

leur doctrine, mais les termes par lesquels on désigne
couramment de nos jours ces notions sont tout modernes.
N'aurait-il donc pas raison le critique qui, rencontrant ces

néologismes dans un ouvrage de composition déjà ancienne,
conclurait à une glose postérieure, à une infiltration dans le

texte, datant de la fin du dix-neuvième siècle Je reconnais
du reste que la chose serait plus aisée à constater, et les

conclusions à en tirer plus certaines, que ce n'est le cas

lorsqu'il s'agit de discuter l'emploi de mots d'une langue
morte dès longtemps.



304 H. CHAVANNES

III

Après ce second exemple d'interpolation, qui vise la
fondation de l'église et a sa principale portée dans la controverse
avec l'Eglise romaine, je prends un troisième cas de glose
presumable, qui touche à la morale cette fois, à savoir à ce

qui concerne le divorce.
Selon Marc 10 : 11, d'accord avec Luc 16 : 18, Jésus a dit :

« Quiconque répudie sa femme, et en épouse une autre
commet un adultère à l'égard de la première; » mais
Matthieu ajoute, et cela dans deux circonstances: « saufen cas

d'infidélité » OU d'adultère (napixr'oç ióyou nopveiaç, st ph sot nopveii

5 : 32, 19 : 9). On peut remarquer incidemment que dans la

question des Pharisiens touchant la légitimité du divorce,
Matthieu ajoute ces mots qui ne se trouvent pas dans les

deux autres synoptiques: « pour une cause quelconque, » ce

qui semble préparer déjà la restriction mise dans la réponse
du Seigneur1. Ainsi donc, selon deux de nos évangiles, Jésus

condamne absolument le divorce, comme l'église
catholique'2, tandis que, d'après Matthieu, il y a une cause
légitime de dissolution du mariage, qu'admettent orthodoxes

grecs et protestants. Marc et Luc ont-ils omis la restriction
réellement faite par le Seigneur, ou bien devons-nous reconnaître

une interpolation chez Matthieu? Ce qui appuierait
plutôt cette dernière supposition, c'est déjà le fait que Paul,
qui écrivait à une époque plus rapprochée de celle du
Seigneur, ne mentionne pas le cas exceptionnel de l'adultère,
quand il dit aux Corinthiens (1 Cor. 7 : 10, 11, 13) : « Que la
femme ne se sépare pas de son mari, et que le mari ne laisse

pas sa femme ; » cela ferait plutôt supposer qu'il condamnait,

lui aussi, bien expressément le divorce. Mais ce qui me
semble militer plus fortement en faveur de l'idée que la
restriction chez Matthieu est une glose postérieure, c'est le fait
que les enseignements du Seigneur ont généralement un ca-

1 Loisy, Les Evangiles synoptiques, II, 200.
2 Concile de Trente, Sess. XXIV.



QUELQUES GLOSES DES ÉVANGILES 305

ractère très absolu : loin d'atténuer et de restreindre les

préceptes de l'Ancien Testament, ils renchérissent bien plutôt
sur ceux-ci, en leur opposant une morale supérieure. Jésus

n'est pas venu affaiblir un seul des commandements de la
loi (Mat. 5 : 19, 21, 22, 27). Celle-ci dit: tu ne tueras point;
il défend de se mettre en colère témérairement contre son

frère, et dans la haine il voit déjà le meurtre. La loi dit : tu
ne commettras point adultère; le Seigneur taxe d'adultère
la convoitise. Il interdit formellement la défense personnelle
(Mat. 5 : 39, 40). Or, nous ne lui voyons indiquer aucune des

restrictions que nous sommes portés à taire touchant le cas
de l'injustice des réclamations, celui de la légitime défense

et de l'appui à prêter aux faibles. « Le logion de Mat. 5 : 33-

36 interdit, comme s'exprime M. Paul Chapuis1, toute espèce
de serment, dont le pharisaïsme était si prodigieusement
prodigue, pour le remplacer, comme nous l'avons fait en

terre vaudoise, par une solennisation de la promesse; aux

yeux de Jésus, il s'agit d'une simple et catégorique affirmation,

ou négation. Nombre de chrétiens, fort respectueux
d'autre part des paroles du Maître, font une exception à

l'interdiction du serment, quand il s'agit de le prononcer
devant le magistrat, et cela malgré la parole du Seigneur pourtant

catégorique et formelle: « Moi, je vous dis de ne pas

jurer du tout. »

Les commandements du Seigneur sur les divers points que
nous venons de mentionner étant donc absolus, n'est-il pas
probable qu'il en est de même de celui qui concerne le

mariage En tout cas cela paraîtrait bien conforme à la manière
générale de Jésus, disant encore par exemple : « Demandez et
l'on vous donnera » (Mat. 7 : 7), sans stipuler ni exceptions
ou restrictions, ni conditions.

On peut en outre remarquer en faveur de la glose, que
permettre le divorce pour cause d'infidélité aurait été de la part
de Jésus se mettre en contradiction avec la loi qui châtiait

1 Revue de Théologie, 1903: L'influence de l'essénisme sur les origines
chrétiennes, p. 212.

THÉOL. ET PHIL. 1909 20



306 H. CHAVANNES

l'adultère de mort L Ses adversaires n'auraient pas manqué
de le lui objecter, quoique la peine fût probablement tombée
de fait en désuétude, puisqu'on pouvait poser la question au
Seigneur.

En résumé, je serais donc porté à conclure que la pratique
des Eglises grecque et protestante, qui s'appuie sur les deux
textes de Matthieu, est bien biblique assurément, mais que
l'Eglise catholique, en interdisant le divorce, est plus fidèle
au véritable enseignement du Christ.

Quant à savoir si les préceptes absolus du Seigneur peuvent

et doivent toujours être mis en pratique dans la vie
sociale, si pour le divorce entre autres on ne peut pas se réclamer

de la dureté du cœur humain moderne, assez semblable
au fond à celui des Israélites d'autrefois, c'est une autre
question.

Bornons-nous à constater que, comme le dit l'abbé Loisy ì,
« si l'on voulait faire l'application littérale à la conduite
individuelle, à l'organisation sociale et au droit des gens, des

conseils de renoncement et de charité donnés par Jésus-

Christ, il n'y aurait à poursuivre la réparation d'aucune
injustice et les bandits seraient les maîtres du monde ; le
progrès du commerce et de la civilisation serait impossible ; les
nations chrétiennes devraient se laisser exterminer par les

autres. Avec la meilleure volonté d'observer la rigueur des

préceptes évangéliques, la tradition n'a pu garder que leur
esprit. Des prescriptions qui étaient en rapport avec la
perspective prochaine du règne de Dieu ont dû subir de
nombreux correctifs dans l'application, pour s'adapter aux
besoins d'une société durable et aux conditions réelles du
développement humain. » Ajoutons qu'il faut être « le doux
anarchiste » qu'est Tolstoï et avoir « les outrances de son âme

slave3 » pour ne pas se laisser arrêter par les conséquences
certaines de l'observance littérale des préceptes de Jésus-

Christ. Mais la discussion de cette question, toujours
actuelle, nous entraînerait bien en dehors de notre sujet, les

1 Lév. 2Ü : 10. — - Les Evangiles synoptiques, I, p. 593.
3 Semaine religieuse du 10 avril 1909.



QUELQUES GLOSES DES ÉVANGILES 3C7

gloses et interpolations dans les Evangiles, et partant
l'authenticité des paroles de Jésus-Christ.

Les partisans de l'inspiration spécifique de l'Ecriture
oublient généralement que le recueil biblique, auquel ils font
profession d'être si fortement attachés, c'est de la critique
elle-même qu'ils le tiennent, à savoir des renseignements, du
travail, des recherches, voire des suppositions et préférences
des Pères de l'Eglise. Ces études des anciens inspirent aux
autoritaires de nos jours une entière confiance (tout comme
aux Anglicans les premiers conciles) ; mais dès que ce même
travail critique est entrepris et continué par des savants
modernes, ils le voient au contraire avec la plus grande méfiance
et ils l'accusent généralement de ne faire que démolir. S'il
démolit des conceptions purement humaines, des théories
qui ne rendent pas compte des faits, il s'en faut réjouir, puis-
qu'en débarrassant la vérité des voiles dont elle a'été recouverte
on la fait briller d'un plus pur éclat. Mais pour ceux chez qui
l'inspiration plénière, le canon dit providentiel et l'infaillibilité

des écrits bibliques font absolument corps avec leurs
conceptions chrétiennes, — comme c'est le cas de la souveraine

autorité de l'Eglise pour les catholiques, — abandonner
ces théories humaines, c'est, on le conçoit, positivement
arracher une partie intégrante de la vérité, voire son indispensable

garantie ; et ils accusent volontiers la critique moderne,
comme je l'entendais dire tout récemment encore, de « faire
brèche à Jésus-Christ ». « Si l'on constatait une seule erreur
dans la Bible, me disait jadis un pasteur, je ne saurais plus
que croire, » déclaration qui dénote assurément plus d'amour
de l'a priori que de sérieuses études bibliques et montre
combien l'on peut s'illusionner soi-même et calomnier, sans
s'en douter, sa propre foi.

Un cliché qui n'est que trop répandu dans le monde chrétien,

c'est que les travaux de la critique biblique sont tout
négatifs ; on déplore les excès de ce qu'on appelle l'hypercri-
tique. J'avoue n'avoir jamais bien saisi ce qu'il faut entendre

par là : il me semble qu'il n'y a pas plus d'hypercritiqueque
d'hypocritique, qu'il n'y a que... la critique, c'est-à-dire



308 H. CHAVANNES

l'emploi de notre jugement, de notre discernement chrétien,
appliqué aux livres bibliques et à leurs origines. Je

comprends qu'il puisse y avoir une mauvaise critique, celle qui,
n'étant pas exclusivement préoccupée de la recherche impartiale

de la vérité, part d'à priori et de partis pris, mais ces

préjugés peuvent provenir aussi bien de la droite théologique
que de la gauche, être traditionnels et conservateurs à

outrance comme négatifs et démolisseurs. Se représenter la
critique comme permise en dedans seulement de certaines limites
qu'on ne saurait franchir, c'est la conception tout autoritaire
du catholicisme. Il ne peut pas y avoir de chasse réservée en

ce domaine. La critique doit être accessible à tous et
n'admettre d'autre incompétence que l'ignorance, la mauvaise foi
ou le parti pris.

Quant aux dangers que peuvent faire courir à la foi les
résultats de la critique biblique, n'y a-t-il pas lieu de

reconnaître, quant à l'authenticité des livres du Nouveau Testament,

par exemple, qu'on est bien revenu des négations d'il
y a cinquante ans; et quant au Pentateuque, d'après ce qui,
dans une récente séance de notre Société, a été rapporté des

dernières nouvelles de la bourse théologique, il paraîtrait
que sur les actions de Moïse un mouvement de hausse se

produit. Je doute fort que ces résultats eussent été amenés par
de pieux anathèmes ou de simples récriminations dans

quelque «Convention»; je crois plutôt que c'est au jeu normal

et au travail sérieux de la critique qu'ils sont dûs et

qu'en définitive le moyen le plus efficace de combattre la
mauvaise critique sera toujours d'en faire de la bonne.

En résumé, pour répondre aux craintes qu'en suite des

études comparatives des Evangiles on ne puisse plus savoir
quelles sont exactement les paroles de Jésus-Christ, rappelons
d'abord : que, si l'on ne parvient pas toujours à les reconstituer

d'une façon littérale et certaine, c'est que bien souvent
la question est de fort minime importance, comme nous en

avons donné quelques exemples ; ensuite, que les paroles du

Christ, — je me plais à le répéter, — sont esprit et vie et non
pas lettre morte.



QUELQUES GLOSES DES ÉVANGILES 309

A ce propos, qu'il me soit permis de faire la citation
suivante touchant la parole du Seigneur à la Samaritaine :

« Dieu est esprit, et il faut que ceux qui l'adorent l'adorent
en esprit et en vérité : »

« Le jour où Jésus prononça cette parole il fut vraiment fils
de Dieu. Il dit pour la première fois le mot sur lequel reposera

l'édifice de la religion éternelle. Il fonda le culte pur,
sans date, sans patrie, celui que pratiqueront toutes les âmes

élevées jusqu'à la fin des temps. Non seulement sa religion ce

jour-là fut la bonne religion de l'humanité ; ce fut la religion
absolue, et si d'autres planètes ont des habitants, doués de

raison et de moralité, leur religion ne peut être différente de

celle que Jésus a proclamée près du puits de Jacob. L'homme
n'a pu s'y tenir, car on n'atteint l'idéal qu'un moment. Le

mot de Jésus a été un éclair dans la nuit obscure ; il a fallu
dix-huit cents ans pour que les yeux de l'humanité (que dis-
je, d'une portion infiniment petite de l'humanité) s'y soient
habitués. Mais l'éclair deviendra le plein jour et, après avoir

parcouru tous les cercles d'erreurs, l'humanité reviendra à ce

mot-là, comme à l'expression immortelle de sa foi et de ses

espérances. »

Cette juste appréciation du spiritualisme de l'Evangile est

de Benan1; il n'a malheureusement pas toujours si bien dit.
Mais revenant à la question de la teneur exacte des paroles

de Jésus-Christ, je conclus que dans nombre de cas la critique
arrive à une quasi-certitude et bien souvent à une certitude
complète.

A nous en tenir aux points particuliers que nous venons
d'étudier, quant à la glose que nous nous sommes cru autorisé

à reconnaître dans la parabole des noces, il n'en reste

pas moins que le Seigneur a annoncé aux Juifs rebelles une
terrible exclusion de son royaume, avertissement bien sérieux
donné pour tous les temps à qui repousse les appels de la

grâce divine.
Pour ce qui concerne l'Eglise, si Jésus de sa bouche hu-

f Vie de Jésus, 15e éd., p. 244.



310 H. CHAVANNES

maine n'a pas expressément dit « mon Eglise », cette expression

n'en convient pas moins parfaitement au Christ glorifié
et vivant aux siècles des siècles, en sorte qu'au point de vue
de la doctrine de l'Eglise il est assez indifférent que, dans

quelque circonstance de sa vie terrestre, le Seigneur ait, ou

non, parlé de l'Eglise.
Et quant au divorce, il appert clairement que Jésus a

proclamé la sainteté, partant l'indissolubilité du mariage. Il ne

me semble donc pas qu'on soit fondé à dire que notre critique
a tout ébranlé dans les enseignements du Seigneur et que
ses résultats n'en sont que négatifs. On a comparé les paroles
de Jésus-Christ à un roc que les vagues humaines ne peuvent
renverser. Serait-ce donc le faire que de chercher à en dégager

les quelques algues et petits coquillages qui s'y peuvent
être attachés?


	Quelques gloses des évangiles

