
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1909)

Heft: 4

Artikel: Les relations de Calvin avec Lausanne

Autor: Vuilleumier, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379854

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES RELATIONS DE CALVIN AVEC LAUSANNE

if. VUILLEUMIER1

Vous avez estimé avec raison, messieurs, que notre
première réunion de cette année 1909 devait être consacrée à la

mémoire du grand réformateur dont le monde protestant
s'apprête, en tout lieu, à commémorer le 400e anniversaire.
Mais par quel côté l'aborder, ce géant? à quel point de vue
nous placer pour parler de lui dignement et utilement, dans

le temps limité dont nous disposons?
C'a été une heureuse idée, plutôt que de nous inviter à

contempler, une fois de plus, sa grandeur comme dogmaticien

et polémiste ou comme exégète, comme législateur
ecclésiastique et politicien, comme apôtre de l'union entre
protestants, ou bien encore comme prédicateur et directeur de

consciences, de mettre à l'ordre du jour de notre entretien
ses relations avec la ville où nous nous trouvons réunis. A
ma connaissance, Calvin n'a pas encore été envisagé sous
cet angle spécial et local. Ainsi délimité, circonscrit à un
domaine plus restreint, le sujet ira d'abord mieux à la taille
de celui à qui vous avez bien voulu en confier l'étude. 11

aura ensuite et surtout cet avantage de nous mettre plus
directement en contact avec la personne même du réforma-

1 Communication faite le 18 janvier 1909 à la Conférence pastorale du 2e

arrondissement ecclésiastique du canton de Vaud (Lausanne-Vevey). Tout en la

remaniant et la développant sur quelques points, nous avons tenu à lui conserver

son caractère primitif.
THÉOL. ET PHIL. 1909 17



258 H. VUILLEUMIER

teur, de nous le montrer sous des aspects divers, dans
différentes phases de sa carrière. Il nous fournira aussi l'occasion

bienvenue de comparer la réforme de l'église telle qu'il
l'entendait, lui, à celle que patronnaient nos ci-devant
seigneurs de Berne.

Nous tâcherons de faire œuvre, non de panégyriste ou

d'avocat, mais d'historien sine ira et studio, ce qui est peut-
être moins facile, par le temps qui court, à l'égard de Calvin

que ce n'est le cas pour Luther et Zwingli. Inutile de dire
que nous ferons avec gratitude notre profit de quelques-uns
des beaux travaux récents sur la vie et l'œuvre du réformateur.

En première ligne, cependant, c'est à sa correspondance

que nous aurons recours, en déplorant plus que
jamais que l'inappréciable édition annotée de ces lettres qui est
due à notre bénédictin vaudois, Aimé Herminjard, s'arrête
déjà à l'an 1544,— vingt ans avant la mort de notre héros.

Les relations de Calvin avec Lausanne. — Si nous nous en
tenions aux Manuaux du Conseil de cette ville, ces relations
se seraient réduites à fort peu de chose, autant dire à zéro.
En vain chercheriez-vous le nom du predicant de Genève dans
la table alphabétique des Extraits de ces manuaux publiés
et savamment annotés par feu Ernest Chavannes. Lausanne
n'en a pas moins joué dans la vie de Calvin un rôle
historique, et cela à trois titres essentiellement. D'abord comme
ville principale et centrale des nouvelles provinces romandes
de la République de Berne, voisine, alliée et protectrice parfois

gênante de celle de Genève. Ensuite comme chef-lieu
du Colloque et de la Classe dite de Lausanne, en même temps
que siège de l'Ecole savante que Berne y avait fondée dès

1537. Enfin, last not least, parce qu'en notre vieille cité aux
trois collines, à l'ombre de sa cathédrale, habitaient
quelques-uns des plus dévoués amis et disciples du pasteur de

Genève, mais aussi, pendant un certain temps du moins,
plusieurs de ses adversaires les plus intransigeants.

L'histoire des relations de Calvin avec Lausanne se divise
tout naturellement en deux périodes de très inégale étendue.
La première, de beaucoup la plus courte, est celle de son



LES RELATIONS DE CALVIN AVEC LAUSANNE 259

premier séjour à Genève, de ce qu'on pourrait appeler ses

années de noviciat comme réformateur d'église, 1536-1538.

La seconde embrasse tout le temps qui s'est écoulé, après les

trois années de stage à Strasbourg (1538-1541), depuis son
retour à Genève, en septembre 1541, jusqu'à sa mort, en
mai 1564.

PREMIÈRE PARTIE

Pendant le premier séjour de Calvin a Genève.

1536-1538.

Le rôle que Lausanne a joué dans la vie de Calvin à cette

époque, pour être, si je ne me trompe, généralement moins

connu, n'en offre pas moins un réel intérêt. Aussi vaut-il la
peine de nous y arrêter. A trois reprises, en effet, au cours
de ces vingt et un mois (fin juillet 1536 à fin avril 1538),
notre ville a été le théâtre de scènes plus ou moins dramatiques

qui ont marqué dans sa carrière.

I

La première fois, c'était en octobre 1536, au temps de la
Dispute de religion qui s'est déroulée dans la nef de notre
cathédrale. Farel, dont les tonitruantes adjurations avaient
retenu naguère dans la cité du Rhône le jeune et déjà
célèbre auteur de l'Institution chrétienne, l'avait amené avec
lui pour assister à la défense des dix thèses de sa composition.

La ville ne devait guère lui être connue à ce moment-
là. Tout, cependant, n'y était pas étranger pour lui. Il en
connaissait tout au moins le juvénile réformateur. Pierre
Viret, une des premières et la meilleure des recrues vau-
doises de Farel, s'était rencontré avec lui à Bàie l'automne
précédent, et ils s'étaient retrouvés plus récemment à

Genève. Il y a même tout lieu de croire que le predicant
lausannois avait été le témoin silencieux de la fameuse entrevue

qui décida du sort de Calvin1.

1 Voir Herminjard, Gazette de Lausanne du 4 mai 1875, article sur Pierre
Viret.



260 H. VUILLEUMIER

Ouverte le premier dimanche d'octobre, la dispute dura
toute la semaine1. Le jeudi après-midi était arrivé sans que
le jeune théologien français eût encore pris la parole. Peut-
être, comme l'a supposé Juste Olivier2, avait-il le sentiment
qu'il n'était pas l'homme qu'il fallait pour agir sur les masses,

que « le caractère dialectique de son éloquence, la

vigueur franche mais froide de sa pensée devaient avoir moins
de prise sur le commun des esprits que la véhémence, les

éclats de Farel, ou que la ferme douceur et l'onction
pénétrante de notre aimable Viret. » C'était la masse des

auditeurs, en effet, qu'il s'agissait avant tout d'atteindre, si
possible d'ébranler, et ces deux autres champions excellaient à

parler, comme on dit, pour la galerie.
Mais voici que, le dit jeudi, l'un des tenants de l'ancienne

doctrine eut la malencontreuse idée, à propos du hoc est

corpus meum, de reprocher aux réformés leur prétendu
mépris des anciens docteurs. C'était Jean Mimard, maître es

arts de l'Université de Paris et recteur de l'école de Vevey.
Les ministres savaient bien, disait-il, que les Pères de

l'ancienne église étaient contraires à leur cause. A ces mots,
Calvin n'y tint plus. Il ne pouvait laisser passer un reproche
qui le touchait au vif. Demandant la parole: « Nous ne con-
temnons pas, dit-il, les saints docteurs anciens. Nous
prenons volontiers la peine de les lire. Je le pourrais prouver,
non pas à vous, mais à un qui serait un petit plus exercité. »

Sur quoi, le voilà qui se met à citer de mémoire toute une
série de textes tirés de Tertullien, de Chrysostome, d'Augustin,

d'autres encore, en indiquant chaque fois l'endroit de

leurs œuvres où ces textes se trouvent. « Tout le monde,
conclut-il de là, peut facilement apercevoir de quelle témérité

vous nous reprochez que les docteurs anciens nous sont

1 Voir l'analyse détaillée des Actes de la Dispute dans Ruchat, t. IV, spécialement

p. 284 sqq. et 327 sq., et de copieux extraits, plus fidèles au texte original,
dans le Chroniqueur de L. Vulliemin, p. 329 sq. Cf. la thèse de Charles Subilia

sur la Dispute de Lausanne (1885) et le tome II du Calvin de M. Doumergue,

p. 214 et suivantes.
2 Le canton de Vaud, t. II, p. 875.



LES RELATIONS DE CALVIN AVEC LAUKANNE 2C1

contraires. Certes, si vous en eussiez vu quelques feuillets,
vous n'eussiez été si hardi à faire un tel jugement que vous
avez fait, n'en ayant vu même les couvertures, comme assez

le montrent les témoignages précédents. » Puis, abordant la
thèse en discussion, il montra par une argumentation serrée
à quelles absurdités aboutit l'interprétation littérale des

paroles sacramentelles, pour conclure enfin à la communication

spirituelle du corps et du sang du Seigneur.
L'honnête Mimard demeura bouche close. Lui qui avait

été le premier à rompre le silence observé, au début de la

dispute, par les membres de l'ancien clergé, à partir de ce

moment il se tint coi. La séance allait être levée quand se

produisit une scène qu'un de nos artistes lausannois, F.

Bocion, a fixée sur la toile bien connue, conservée au Musée

de peinture. On vit s'avancer un cordelier qui déclara devant
toute l'assemblée que, ne voulant commettre le péché contre
le Saint-Esprit en résistant à la vérité, il confessait
publiquement avoir été longtemps abusé. « Je demande pardon à

Dieu d'avoir péché en mon ignorance, et à tout le peuple
d'avoir prêché contre l'Evangile. » Il allait, ajoutait-il, ôter
de ce pas son habit de cordelier et n'avoir désormais d'autre
règle que celle de Jésus, priant Dieu de faire la même grâce
à tous ses frères. — « Que Dieu est grand, bon et sage »

s'écrie alors Farel. « Il a eu pitié de la pauvre brebis errante
et l'a amenée à sa sainte bergerie. Bénissons-en tous le

Seigneur 1 s — La foule s'écoula sous l'impression de cette scène

émouvante. (Jean Candy, c'était le nom du moine1, devint
peu de mois après le premier pasteur de Crissier. Jean

Mimard, à son tour, ayant embrassé la Réforme, vint s'établir
à Lausanne, où il dirigea un pensionnat de jeunes gens,
devint maître au Collège et finit ses jours comme pasteur à

Chavornay, dont Bavois, son village natal, était l'annexe.)
Une fois encore, le samedi, Calvin prit la parole. Il le fit

plus brièvement, pour appuyer et compléter ce qu'un autre
interlocuteur (Pierre Caroli) venait de raconter, en réponse

1 Et non Tandy, comme écrivent Ruchat et, après lui, Doumergue.



262 H. VUILLEUMIER

au doyen Michod, de Vevey, de l'histoire du dogme de la
présence réelle. Il est bon, dit Calvin, que le monde sache

quel personnage c'était que ce Hildebrand (devenu pape sous
le nom de Grégoire VII) qui fut le « premier déterminateur
de cette prodigieuse transsubstantiation. ¦» Et il rapporta,
d'après le témoignage du cardinal Benno, inséré aux
commentaires du concile de Bâle faits par Pie II, les crimes
horribles, parjures et enchantements auxquels s'était livré ce

dignitaire de la sainte Eglise. « Allez maintenant, dit-il en

terminant, et dites que le pain est votre Dieu, à l'aveu de

celui qui l'a brûlé pour accomplir ses conjurations
magiques I »

Il avait suffi à Calvin d'intervenir ces deux fois dans la

dispute pour donner sa mesure. «Jamais, dit Louis Vullie-
min1, la finesse ne s'était unie à plus de gravité, la richesse
des vues à une dialectique plus puissante. La langue
française prenait dans la bouche de cet homme une clarté, une
précision, une élégance qu'on ne lui avait point connue. Les

plus savants se dirent: Voilà notre maître 1 » On ne saurait
mieux dire, si ce n'est qu'il eût valu la peine de signaler
la stupéfiante érudition de ce jeune homme de vingt-sept
ans; érudition servie par une présence d'esprit peu
commune et par une mémoire dont l'étendue et la fidélité
devaient maintefois encore émerveiller ses amis. Après quoi,
vous n'aurez pas manqué de remarquer, dans le premier des

discours prononcés par Calvin, un trait qui ne laisse pas
d'être significatif. Le jeune maître dont l'astre se levait en

ces temps-là sur notre terre romande avait déjà plus qu'un
simple soupçon de sa maîtrise, il en était pleinement conscient

et n'avait pu s'empêcher de la donner à sentir. Dans la
façon dont, — passez-moi le terme, — il ramassa le pauvre
pédagogue de Vevey, il y avait une pointe de dédain non
dissimulée. Cette pointe était presque plus cruelle que n'eût
été une de ces invectives dont Farel était eoutumier. Qu'il
eût conscience de sa force et de sa valeur, c'était certes son

1 Histoire de la Confédération suisse (continuation de Jean de Mulier), XI,
174.



LES RELATIONS DE CALVIN AVEC LAUSANNE 263

droit. Qui songerait à lui en faire un grief? A-t-il toujours
su, dans la suite de sa vie, résister au penchant naturel à

faire sentir le poids de sa supériorité à ses adversaires, à son

entourage même? Il serait téméraire de l'affirmer.
On aimerait savoir quelle impression restait à Calvin de

la dispute à laquelle il venait d'assister et le jugement qu'il
en porta. Malheureusement la lettre qu'il écrivit peu de jours
après, de Lausanne même, à son ami d'Orléans, François
Daniell, ne nous renseigne pas sur ce point. Il en fait bien

mention, il se réjouit de voir bientôt, à la suite de ces journées,

la nouvelle province conquise sur le duc de Savoie

purgée de toutes ses idoles, et exprime le vœu que le

Seigneur amène aussi l'écroulement de l'idolâtrie dans tous les

cœurs. « Mais le cours même de la dispute, ajoute-t-il, je ne

te le décris pas, parce que je ne pourrais le récapituler en

peu de mots et que j'espère fermement que le compte rendu
en sera publié un jour. » Espoir, comme on sait, qui aujourd'hui

même n'est pas encore réalisé, du moins pas in
extenso.

il
Quelques mois plus tard, au commencement de 1537, Calvin

fut ramené plus d'une fois à Lausanne par une controverse
dogmatique. Oui, hélas I moins d'une année après avoir été

pour la première fois évangélisée par le jeune predicant
d'Orbe, moins de trois mois après la dispute et l'abolition
officielle du papisme, la pauvre église naissante de Lausanne
— novellula et plus nimio tenera ecclesìa, écrira l'un des
pasteurs de Berne2, — venait d'être troublée par un désaccord
doctrinal entre ses deux ministres, Pierre Viret et Pierre
Caroli 3.

1 Herminjard, Correspondance des Réformateurs, IV, 88 sq.
2 Pierre Kuntz à Eberhard von Rümlang, 3 juin 1537 (Hmjd. ibid. IV, 242,

note 14).
3 Sur ce personnage on peut consulter, outre l'article de la France protestante,

la monographie de M. le pasteur Ed. Bähler: Petrus Caroli und Joh. Calvin (1904).

Sur l'épisode qui va nous occuper, outre nos historiens suisses, Ruchat (tome V),



264 H. VUILLEUMIER

Ce docteur de Sorbonne, ex-curé d'Alençon, avait été

nommé par MM. de Berne pasteur à Lausanne peu de temps
après la dispute, où il avait tenu un rang fort honorable.
Mais nos réformateurs romands se méfiaient de lui. Ils
avaient des doutes sur son intégrité religieuse et morale. Us

trouvaient surtout très inconvenant qu'on l'eût fait passer
devant Viret, en lui donnant le titre et les honoraires de

premier ministre de Lausanne. Il nous est assez difficile,
aujourd'hui, de porter sur cet homme un jugement tout à

fait équitable. Nous avons quelque peine à nous représenter
son état d'âme. Peut-être a-t-on été un peu trop porté à ne
le voir qu'à travers les lunettes de Farel, de Viret, de Calvin
surtout. Celui-ci l'a exécuté quelques années plus tard, en

1545, sous le masque de son jeune collègue Nicolas Des

Gallars, dans un pamphlet de toute virulence qui n'a rien
ajouté à sa propre gloire1. Ces trois hommes avaient des

raisons en partie personnelles de lui en vouloir et, pour des

motifs assurément légitimes, ils tenaient à renier, tant vis-à-
vis des catholiques que vis-à-vis de leurs coreligionnaires
protestants, toute espèce de solidarité avec ce versatile
« théologastre ».

Il ne faudrait pourtant pas oublier qu'au cours de la
carrière déjà longue qu'il avait derrière lui, Caroli avait eu plus
d'une fois à souffrir, en France, pour la vérité évangélique.
Seulement, il était de ces disciples de Lefèvre d'Etaples, de

ces prêcheurs de l'évêque Briçonnet de Meaux, de ces

protégés de la reine Marguerite de Navarre, qui, tout en adhérant

à quelques-unes des doctrines les plus caractéristiques
de la Réforme, voire même en rompant avec l'ancienne
église, n'en conservaient pas moins une mentalité foncièrement

catholique. Le nombre de ces « moyenneurs » était,
de l'un et de l'autre côté de la barrière confessionnelle, plus
grand que nous ne nous le figurons communément. Tout

Hundeshagen (Conflikte), etc. voir en particulier le second volume du Calvin de

Doumergue, p. 252 à 268.
1 Pro G. Farello et collegis ejus, adversus Petri Caroli theologastri calum-

nias, defensio Nicolai Gallasti, petit in-8° de 92 pages.



LES RELATIONS DE CALVIN AVEC LAUSANNE 265

porte à croire que si, en 1535, — après la fameuse affaire
des Placards qui jeta définitivement François Ier dans les

bras de la réaction catholique, — Caroli n'avait pas été mis

par le Parlement de Paris en tête de la longue liste de

proscription où figuraient pareillement les noms de Clément
Marot et de Mathurin Cordier, il aurait fait comme son
maître Lefèvre : il serait resté extérieurement dans la maison
de servitude, tout en saluant de loin la Terre promise d'une
église renouvelée. Peut-être même, à l'exemple de son ami
Gérard Roussel, aurait-il trouvé moyen de finir ses jours
comme évêque. Mais, proscrit sous peine de mort, il s'était
réfugié d'abord à Genève, encore flottante entre les deux
« religions. » Là il avait pris, entre Farel et Viret d'une

part, les prêtres de l'autre, une attitude assez équivoque. 11

s'était ensuite retiré à Bâle, où il se rencontra avec Calvin,
occupé de l'impression de son Institution latine, et où, sous

l'influence, paraît-il, de l'helléniste Simon Grynée et surtout
de l'antistès Myconius, il se rattacha ouvertement à la
Réforme.

Au printemps de 1536 il avait réussi, on ignore comment,
à se faire nommer second pasteur à Neuchâtel, à la place
occupée naguère par Viret. C'est à ce titre qu'il était venu,
avec son collègue Antoine de Marcourt, prendre part au tournoi

théologique de Lausanne. Parmi les défenseurs des thèses
c'est lui, après Farel et Viret, qui s'était fait entendre le

plus souvent, et il ne l'avait pas fait sans succès. En prenant
aussi résolument parti pour la foi réformée, ii avait eu sans
doute à cœur d'effacer l'impression fâcheuse produite par
sa conduite ambiguë à la dispute de Genève l'année précédente.

Lors d'un séjour qu'il fit à Berne à l'issue de la
dispute de Lausanne, il avait su se faire bien voir, soit des

ministres de cette capitale, en particulier de Pierre Kuntz,
qui inclinait très fort au luthéranisme, soit de quelques
membres du Conseil souverain, à commencer par les avoyers
d'Erlach et de Wattenwyl. U y a tout lieu de penser que ce

dernier s'était laissé favorablement impressionner, à

Lausanne déjà, par la science, la faconde, la virtuosité dialec-



266 H. VUILLEUMIER

tique dont Caroli avait fait preuve dans la soutenance des

thèses. C'est à la faveur de ces hommes non moins qu'à son
auréole de proscrit et à ses titres de docteur de Sorbonne et

d'aumônier du roi de Navarre, qu'il devait sa nomination à

Lausanne. Il avait été avancé à ce poste en vue au détriment
de Viret, l'enfant du pays, le vrai réformateur de la ville,
mais qui, avec moins de prestige, avait aussi trente ans de

moins que lui.
Au lieu de se faire pardonner ce passe-droit en tâchant de

se mettre sur un bon pied avec ses nouveaux collègues, au
lieu de s'efforcer de désarmer leur méfiance, Caroli semblait
prendre à tâche de se les aliéner de plus en plus. Ebloui par
le succès, il n'en faisait qu'à sa tête et n'observait, ni dans sa

tenue personnelle ni dans celle de sa maison, la simplicité et
la gravité convenables à un ministre de la Parole de Dieu. Il
avait débuté, pour parler comme M. Doumergue, par « trancher

du pontife,» lançant une sorte de mandement episcopal
à l'occasion de la convocation d'un premier synode général
des predicants du Pays de Vaud. Il s'imaginait sans doute

que son titre de premier-ministre de l'église ci-devant
episcopale de Lausanne lui conférait un droit de préséance et
d'inspection sur les autres ministres de la nouvelle province.
Prétention hiérarchique qui ne répondait certes pas aux
intentions des autorités bernoises. Puis, au mois de janvier
1537, Viret étant allé passer à Genève un dimanche qu'il
n'était pas « de semaine, » le vieux sorbonniste avait profité
de l'absence de son collègue pour porter en chaire une de

ses marottes: la prière pour les morts. C'était aller directement

à rencontre de l'une des résolutions du récent synode :

que nul ne porterait devant le peuple quid inauditum aut
inusitatum sans en avoir conféré avec une pluralité de
confrères.

Au reste, Caroli n'entendait et ne recommandait pas la

prière pour les morts au sens du dogme catholique. Voici
comment Viret résume la « rêverie» du subtil docteur, dans

le 5e dialogue de son Exposition familière de l'oraison de notre



LES RELATIONS DE CALVIN AVEC LAUSANNE 267

Seigneuri : 11 ne disait pas « qu'il fallait prier pour les cimes

des trépassés, afin qu'on les délivrât des peines de purgatoire

; car il niait le purgatoire du pape tout manifestement,
et condamnait telles prières pour lors. Mais il disait qu'il
fallait prier pour les corps des trépassés, afin que Dieu les

ressuscitât. Et pour donner couleur à sa doctrine,... il prenait

une de ses raisons de ce passage (la seconde demande du
Notre Père), laquelle il colorait en cette sorte : Jésus-Christ
nous a enseigné de prier que le royaume de Dieu vînt. Or le

royaume de Dieu ne sera point accompli jusques à la
résurrection des morts et à la vie éternelle, c'est à savoir quand le

péché prendra fin et que la mort, le dernier ennemi, sera

détruit, et que Jésus-Christ baillera le règne à Dieu son Père.
Sur quoi il concluait : Quiconque prie que le règne de Dieu

advienne, il prie pour la résurrection des morts et pour la
vie éternelle. Il s'ensuit donc qu'il faut prier pour les morts,
et que Jésus-Christ nous a appris de prier pour eux quand
il nous a appris de requérir l'avènement du royaume de

Dieu. »

Ces idées pouvaient àia rigueur paraître soutenables. Elles
n'étaient d'ailleurs pas aussi nouvelles que Caroli semblait le

croire. Du moins Kuntz, le pasteur de Berne, dans sa lettre
précédemment citée, n'hésite-t-il pas à dire que ce que le
docteur Caroli enseignait au sujet du triomphe de la

résurrection, de l'espérance vive et de l'ardent désir des élus,
tant défunts que survivants, de voir se réaliser bientôt le

règne glorieux de Christ, ne faisait pas pour lui l'ombre d'un
doute. « Cette opinion était fermement arrêtée dans mon
esprit bien avant que j'eusse vu Caroli en chair. Et pourquoi
semblable doctrine déplairait-elle à cause de ce bon Caroli,
alors que c'est non la sienne, mais celle du Saint-Esprit, et,

qu'elle est clairement indiquée dans les divines Ecritures? »

La seule chose que l'influent ecclésiastique bernois trouve à

blâmer dans la conduite du pasteur de Lausanne, c'est son

1 Ouvrage dédié en 1547 aux Bourgmestre et Conseil de Lausanne. La citation

est tirée de l'édition de 1558, pag. 321 et suiv.



268 H. VUILLEUMIER

inopportunité. Un dogme comme celui-là ne devait pas être
prêché dans une église qui était encore dans sa première
enfance. Tel n'était pas l'avis de Viret et de ses amis de Genève.

Pareilles idées étaient non seulement inopportunes, mais
positivement dangereuses dans l'état d'esprit où se trouvaient
les nouvelles églises en formation, sans compter qu'elles
rentrent dans la catégorie des questions curieuses et des

disputes futiles.
Dès que Viret eut connaissance de l'incartade de son

collègue, il se hâta de rentrer à Lausanne pour lui faire entendre
raison. MM. de Berne, en lui annonçant naguère la
nomination du « docteur Carolus, » ne lui avaient-ils pas recommandé

expressément de « lui faire gratuité, avancement et

service, » et de le traiter par charité en « novice i>, moins
expérimenté que lui dans la manière de s'y prendre avec le

peuple de ce pays-ci1? Mais Caroli n'était pas homme à se

laisser faire la leçon par un collègue qu'il considérait comme
son inférieur. U réussit même, paraît-il, à prévenir contre
Viret une partie du public et du Conseil de ville. Alors les

pasteurs de Genève envoyèrent Calvin au secours de leur ami
de Lausanne. C'était vers le milieu de février, au moment où
des commissaires de MM. de Berne se trouvaient en ville
pour régler la liquidation des biens de l'ancienne église.

Nous ne pouvons entrer ici dans tout le détail des discussions

qui s'engagèrent à ce propos. U suffira de dire qu'il y
eut entre autres un colloque entre Viret et Calvin d'une part,
et Caroli de l'autre, en présence des cinq commissaires
bernois, tous laïques, mais dont l'un tout au moins, le chancelier

Pierre Giraud (en latin Gironus, en allemand bernois
Zyro), ancien élève de Farel à Paris, n'était pas dépourvu de

toute culture théologique. Au cours de cette conférence,
voyant qu'il n'avait pas grand succès avec sa prière pour les

morts, Caroli changea de tactique. Du rôle d'accusé passant
à celui d'accusateur, il insinua que les vrais hérétiques
c'étaient ses contradicteurs, attendu qu'ils étaient entachés

1 Le Conseil de Berne à P. Viret, 1er nov. 1536 (Hmjd. IV, 94 et.suiv.).



LES RELATIONS DE CALVIN AVEC LAUSANNE 269

d'arianisme. Accusation bien inattendue, mais dont on ne

peut pas dire qu'elle fût absolument gratuite. Elle reposait
sur un fondement fragile, il est vrai, mais spécieux : l'argu-
menturn ex silentio.

Certains écrits de Farel et de Calvin, en effet, pouvaient y

prêter le flanc. Dans son Summaire et briefve déclaration
daucuns lieux fort nécessaires à ung chascun Chrestien,
publié environ douze ans auparavant et réédité en 1534, Farel
n'avait pas touché au « très haut mystère de la Trinité. » Il
avait omis cette doctrine à bonne intention, son ouvrage étant
destiné aux «simples1». Pareillement dans son premier
Catéchisme, cette Instruction et confession de foy qu'il venait
tout récemment de composer à l'usage de la jeunesse de

Genève, Calvin, tout en enseignant clairement la divinité de

Jésus-Christ, avait évité de se servir des mots consacrés,
mais non bibliques, de « Trinité » et de « Personne ». Comme
l'antitrinitarisme était alors dans l'air, grâce à certains
Anabaptistes et par suite des premiers écrits de Michel Servet, il
n'en fallait pas davantage pour que, mal disposé comme il
l'était, le traditionnaliste Caroli flairât dans ce double fait
une preuve d'hérésie arienne ou tout au moins sabeliienne.
Chose plus grave, cela suffisait pour que, une fois lancée,
cette accusation fît promptement son chemin à Berne, à Bàie,
à Zurich et même au delà. La correspondance du temps
montre avec quelle facilité elle avait trouvé créance dans ces

milieux allemands où Calvin, Viret, Farel lui-même, étaient
encore peu connus, où l'on n'était que trop porté à suspecter
l'orthodoxie de ces Welches « superstitieux pour ne pas dire
séditieux2, » de ces têtes chaudes qui ne pouvaient jamais se

tenir tranquilles3.
Rien ne devait être plus sensible à Calvin que pareille

imputation. Porter atteinte à la « saine doctrine » Qui ne sait
que jusqu'à son dernier jour rien ne lui fut odieux, rien ne

pouvait l'exaspérer et le mettre aux champs comme le moindre

1 Comp. Hmjd. VI, p. 111.
2 Megander, de Berne, à Bullinger, 8 mars 1537 (v. Hmjd. IV, 20ü).
3 Kuntz à Myconius, 22 juin (v. ibid., note 10).



270 H. VUILLEUMIER

soupçon d'hérésie? De toutes les injures qu'on pût lui faire,
c'était à ses yeux la plus « atroce1». Eh bien 1 en face de cette
accusation d'antitrinitarisme, son attitude fut aussi remarquable

qu'imprévue. Il pouvait réduire son antagoniste au
silence, tout simplement en le renvoyant au passage de son
Institution chrétienne où se rencontrent les deux termes
consacrés auxquels Caroli attachait tant d'importance, ou bien
en consentant, comme on le lui demandait, à signer les trois
symboles des Apôtres, de Nicée et d'Athanase. Calvin n'en fit
rien, ni à Lausanne en présence des commissaires bernois,
ni dans un nouveau colloque, une dizaine de jours plus tard,
à Berne. Celui-là eut lieu devant le Suprême Consistoire
auquel Caroli en avait appelé, et où siégeaient, sous la présidence

de l'avoyer régnant, deux des pasteurs de la ville. Cette

fois, poussé au pied du mur, le docteur de Lausanne rétracta
son accusation en ce qui concernait Calvin et Viret, mais en
la maintenant relativement à Farei2. Ce que voyant, Calvin
se déclara chevaleresquement solidaire de Farel absent, et
d'accord avec Viret, réclama du gouvernement que la question

fût portée au plus tôt devant un synode général des

ministres du Pays romand. Il leur importait qu'elle se discutât,
non devant une autorité d'un caractère plutôt civil, mais
devant un corps ecclésiastique.

Le synode, convoqué à Lausanne, s'ouvrit le 14 mai 1537 au

temple de Saint-François. Il y avait là une centaine de

pasteurs. Environ vingt étaient venus du comté de Neuchâtel ;

de Genève, Farel, Calvin et Corauld. Deux conseillers
bernois et deux des théologiens de la capitale, le pasteur Kuntz
et le professeur Megander, dirigeaient les débats. A l'ordre
du jour était tout d'abord l'organisation de l'Eglise nouvel-

1 Voir entre autres Calvin à Viret, 15 déc. 1544, à propos de certaines critiques
du pasteur Chaponneau de Neuchâtel (Hmjd. IX, 417).

2 Les soupçons qui pesaient sur Farel plus que sur ses deux collègues s'expliquent

sans doute par le fait que dès 1534 l'antitrinitaire savoyard Claude d'Atiod
avait répandu le bruit, tant à Berne qu'à Constance, que le réformateur de

Neuchâtel partageait ses idées. Voir les lettres de Berthold Haller à Bullinger, du

7 mai 1534, et de Jean Zwick à Vadian, du 23 août de la même année (Hmjd. III,
172 et suiv.).



LES RELATIONS DE CALVIN AVEC LAUSANNE 271

lement « réformée » du Pays de Vaud, la circonscription des

paroisses, l'institution des Classes avec leurs doyens et leurs
«jurés». Ces questions constitutives réglées, on aborde
l'accusation portée contre la prétendue hérésie de Farel et
consorts. (De la fameuse prière pour les morts, point de départ
de toute cette campagne, il ne fut plus guère question.)

Megander, qui présidait cette séance, l'ouvre par la prière
et donne d'abord la parole à Viret. Celui-ci fait sur Dieu, Père,
Fils et Saint-Esprit, un exposé dont l'orthodoxie ne laisse rien
à désirer, si ce n'est qu'il n'emploie pas les mots « substance »,

«Trinité», «Personne». Caroli n'est pas satisfait. Il trouve
cette confession maigre et sans saveur, et se met à déclamer
le symbole de Nicée suivi de celui dit d'Athanase. A mesure
qu'il avance, il s'anime, le ton de sa récitation devient plus
emphatique. Bientôt ce sont des éclats de voix, un pathos,
une gesticulation tels que le rire gagne une partie de
l'assemblée. Alors brusquement, au quatrième article du Qui-

cunque, il s'interrompt pour renouveler ses dénonciations.
Mais voilà Calvin qui se lève pour parler. Rarement il fut
plus violent qu'au début de ce discours. D'une voix toute
vibrante d'indignation, il reproche à Caroli de troubler l'église,
d'entraver les progrès de l'Evangile en semant autour de lui
la suspicion. Et, se laissant emporter par son tempérament :

« Caroli, dit-il, s'attaque à nous sur cette question : Qui est

Dieu? quelle est la distinction des personnes en Dieu? Eh

bien, je me demande s'il croit, lui, en un Dieu, et je prends
Dieu et les hommes à témoin qu'il n'y a pas en lui plus de foi

que dans un chien ou dans un pourceau » — Qu'on se figure
de nos jours un ministre du saint Evangile parlant sur ce

ton, devant un de nos synodes, à un autre ministre ayant le
double de son âge Le président aurait vite fait de le rappeler
à l'ordre. Autre temps, autres mœurs. On qualifiait alors
tout crûment les hommes tels qu'on les voyait, sans avoir
cure ni de nos nuances psychologiques ni de nos formes
parlementaires. — Après avoir ainsi lâché la bride à sa colère,
Calvin, redevenu maître de soi, fait part à l'assemblée d'une
confession de trinitate dont il avait arrêté les termes d'accord



272 H. VUILLEUMIER

avec Farel et Viret. Il en ressortait avec toute la clarté
désirable qu'ils n'avaient rien de commun avec les hérétiques de

quelque nom qu'on les appelle, Ariens, Macédoniens ou Sa-

belliens, Marcionites, Manichéens, Nestoriens ou Apollina-
ristes.

11 ne saurait être question d'analyser ce document, non
plus que de résumer les répliques et les dupliques qui
s'échangèrent encore entre les deux champions. Quelques
points, cependant, méritent d'être relevés comme l'a fait en

dernier lieu, avec plus d'ampleur, M. Doumergue, dans son

chapitre sur Caroli. Us nous apprennent à connaître, ainsi

que je le disais tout à l'heure, un Calvin assez inattendu. Le

réformateur s'y montre sous son jour le plus avantageux, de

façon à nous faire regretter qu'il ne soit pas resté toujours
conséquent avec lui même, fidèle aux principes dont il
s'inspirait ce jour-là sous les voûtes de notre temple de Saint-
François.

Soulignons d'abord ce principe relatif au caractère à la fois

biblique et expérimental que doit revêtir toute confession de

foi. « Il ne faut chercher Dieu que dans sa Parole, ne rien
penser que selon sa Parole, ne parler de lui qu'avec sa
Parole. » Une confession de foi doit être conforme « à la droite
règle de l'Ecriture. » Ce n'est pas à dire « qu'elle doive être
tissée et cousue superstitieusement de mots bibliques. » Mais

il faut que « le sens en soit conforme à la vérité biblique, »

c'est-à-dire à l'esprit de l'Ecriture, et qu'elle concorde avec
« cette practica notitia, plus certaine que toute spéculation
oisive (ou oiseuse ; le latin otiosus a les deux sens), que nous
acquérons certa pietatis experientia. » Voilà, si je ne m'abuse,
la dogmatique calvinienne et calviniste ramenée à sa source
intime, profonde et évangélique. Que n'a-t-elle su se garder
mieux, par la suite, des infiltrations de provenance moins
purel

Notons ce second point, relatif à l'emploi des mots «

exotiques » Trinité et Personne. Personnellement, dit Calvin, ni
lui ni ses collègues n'ont ces mots en aversion. La preuve,
c'est que les uns et les autres ont souscrit à la (première)



LES RELATIONS DE CALVIN AVEC LAUSANNE 273

Confession helvétique (celle de 1536) qui les contient. Mais

voici ce qu'ils ne veulent pas : avoir l'air de consentir à cette

règle tyrannique que la foi doive nécessairement être liée à

certains mots et à certaines syllabes. Aussi, dans le cas où tel
homme pieux, d'accord sur le fond des choses, se ferait scrupule

de se servir de ces mots comme étant étrangers à la

Bible, ne verraient-ils pas là une raison suffisante de le
répudier.

Enfin, de mieux en mieux : non content de réclamer la

tolérance en matière de terminologie dogmatique, Calvin ose

s'exprimer avec une étonnante liberté sur les anciens
symboles. Celui dit d'Athanase, il refusa carrément de le signer
à la réquisition réitérée de Caroli. « Nous avons juré, disait-

il, la foi au Dieu unique et non celle en Athanase, dont le

symbole n'a été approuvé par aucune église légitime. » Mais
le symbole même de Nicée, il se permet d'en révoquer en

doute l'authenticité. « Est-il croyable que les saints Pères

voulant, dans une formule aussi courte que possible,
embrasser les choses les plus nécessaires, se soient amusés à un
tel circuit de mots inutiles? « Dieu de Dieu, lumière de

lumière, Dieu vrai de Dieu vrai » : quelle battologie A quoi
bon ces répétitions? C'est une cantilène plutôt qu'une
confession de foi, où toute syllabe inutile est absurde. » —Après
quoi, il déclare ne pas repousser ces symboles. Seulement,
ici encore, il y a pour lui une question de liberté. Lui et ses

amis « ne veulent pas aider à introduire dans l'église cette

tyrannie que quiconque n'aurait pas parlé selon ce qu'un
autre aura jugé bon de prescrire, serait tenu pour hérétique. »

Tel est le langage aussi libéral qu'évangélique, le langage
vraiment protestant, que le jeune théologien français faisait
entendre au synode de Lausanne de mai 1537. On aime d'autant

plus à en recueillir l'écho qu'il allait se faire plus rare
dans les églises de la Réforme. Déjà alors, dans les sphères
dirigeantes du monde protestant, une attitude aussi indépendante

passait pour n'être plus de saison. Avec le dogmatisme
croissant un esprit de timidité et d'étroitesse en même temps
que de diplomatie commençait à envahir ce qui restait encore

THÉOL. ET PHIL. 1909 18



274 H. VUILLEUMIER

des hommes forts de l'âge héroïque, et les représentants de

la génération nouvelle ne devaient se laisser gagner que trop
aisément par la contagion. Calvin, qui s'en défendit le plus
longtemps et avec le plus de fermeté, ne devait pourtant pas
tarder à en ressentir les atteintes. Il ne se doutait pas, ce

jour-là, des mortifications dont il payerait avant longtemps
son bel accès de libéralisme. Pouvait-il prévoir qu'à deux ans
de là, étant à Strasbourg, il rencontrerait de nouveau Caroli
sur son chemin et qu'il aurait alors le crève-cœur de trouver
les théologiens de la cité alsacienne, y compris son cher et
vénéré Bucer, unanimes à le blâmer d'avoir refusé jadis de

souscrire aux anciens symboles et de s'être exprimé trop
librement à leur endroit1? Il devait s'y attendre d'autant
moins qu'à Lausanne, et même à Berne, il avait eu malgré
cela gain de cause.

Le Synode, en effet, et avec lui les deux pasteurs de Berne,
tout prévenus qu'ils pouvaient être en faveur de Caroli,
reconnurent que la doctrine de Farel, Viret et Calvin était
irréprochable. Leur adversaire, déclaré calomniateur, était jugé
presque unanimement indigne du ministère. Sentence
confirmée quinze jours plus tard par un autre synode, réuni à

Berne, auquel Caroli avait fait appel, et sanctionnée ensuite

par décision du Conseil souverain. Se voyant ainsi publiquement

désavoué, abandonné par ses protecteurs, et même
banni du territoire de la Bépublique, le malheureux avait
quitté Berne en secret pour n'avoir pas à faire amende honorable.

Il s'était retiré à Soleure, où il entendit la messe, et de

là avait passé en France. Il serait trop long, et d'ailleurs en
dehors de notre sujet, de suivre les ultérieures fluctuations
de cet esprit sans boussole, espèce de heimatlose spirituel,
auquel les catholiques ne se fiaient guère plus que les
protestants. Quant à Calvin et à ses deux frères d'armes, le jour
même où il notifiait au Conseil de Lausanne la déposition de

Caroli, celui de Berne leur accordait des « lettres testimo-

i Voir les lettres de Calvin à Farel du 8 et du 27 octobre 1539 (Hmjd. VI, 52

et suiv., 110 et suiv.).



LES RELATIONS DE CALVIN AVEC LAUSANNE 275

niales de leur innocence1. » Mais tout en leur délivrant cette
attestation d'orthodoxie, il crut devoir mettre une sourdine à

leur triomphe : peu de temps après, il invitait les deux
ministres de Genève à s'abstenir de répandre en terre bernoise
(comme ils venaient, paraît-il, de le faire dans une assemblée
de la Classe de Gex) leur opinion touchant les mots « trinité »

et « personne », et à s'en tenir sur ce point à la confession de

Bâle (la première helvétique)2.
Le but en vue duquel Calvin et Viret avaient demandé que

la controverse fût soumise à un Synode général n'en était
pas moins atteint dans une certaine mesure : fermer la bouche

à ceux qui se réjouissaient déjà d'apprendre que les
ministres de l'église naissante étaient divisés sur des questions
de doctrine; avoir de quoi répondre à l'objection: « Avant
de vous occuper à en amener d'autres à votre avis, tâchez

donc de vous accorder entre vous; » rassurer surtout les

bonnes âmes qui déploraient de voir ébranlés par ces

divergences les fondements à peine posés3.

III
Malheureusement la bonne entente ne fut pas de longue

durée. On s'était mis d'accord sur une grave question de

doctrine; un différend en apparence secondaire, une simple
question de rites ecclésiastiques, allait mettre le feu aux
poudres. C'est elle qui ramena Calvin à Lausanne au
commencement d'avril de l'année suivante, 1538. Voici, aussi
succinctement que possible, de quoi il s'agit4.

Dans les congrégations réformées du Pays romand, Farel,
le pionnier de la foi nouvelle, et la plupart de ses premiers
compagnons d'œuvre avaient réduit les formes du culte au

plus strict nécessaire. Rompant radicalement avec la tradition

catholique, ils avaient pour principe d'en revenir aux

1 Le 7 juin 1537 (Hmjd. IV, 238).
s Missive du 13 août (Ibid., 275 et suiv.).
3 Voir la lettre de Calvin à Megander, de février 1537 (Hmjd. IV, 190).
4 Pour plus de détails voir, outre Ruchat, etc., Doumergue, t. II, p. 276 et

suiv.



976 H. VUILLEUMIER

usages de la primitive église tels qu'ils les trouvaient attestés

par le Nouveau Testament. C'est ainsi qu'ils avaient aboli
tous les jours fériés autres que le dimanche; même la fête
de Noël était reportée au dimanche précédent ou suivant.
Ils avaient mis hors d'usage les « pierres baptismales » et

remplacé les « oublies » de pâte non levée par du pain
ordinaire. — Berne, sous ces divers rapports, s'était montrée
beaucoup plus conservatrice. En fait de jours fériés elle
avait maintenu, à côté du dimanche et des deux grandes
fêtes chrétiennes coïncidant avec le jour du Seigneur (pâ-

ques et pentecôte), quatre fêtes annuelles tombant sur des

jour de semaine1. C'étaient les anniversaires traditionnels de

l'incarnation du Seigneur (appelé aussi fête de l'Annonciation

et, dans le langage populaire, « Jour de la Dame »), de

sa nativité, de sa circoncision (coïncidant depuis 1544, dans

notre pays, avec le nouvel-an)2, et de son ascension. En
même temps que ces quatre fêtes de jours ouvrables, l'église
de Berne conservait encore les fonts baptismaux placés
généralement à l'entrée du chœur des églises, et, au lieu de

pain commun, elle employait pour la communion les hosties,

ou oublies, sans levain.
Or les Bernois, désireux d'établir autant d'uniformité que

possible entre les églises de leur « gouvernance et

régiment, » jugeaient convenable d'introduire leurs rites à eux
dans les provinces nouvellement conquises. Us invitèrent
pareillement leurs combourgeois de Genève à « se conformer
à eux. » Cette prétention parut à plusieurs exagérée et surtout

très inopportune. U s'ensuivit des discussions fort vives
entre novateurs et conservateurs. Des deux côtés on était
parfaitement d'accord pour reconnaître en principe que ces

questions de rite rentraient dans la catégorie des adiaphora,
où devait régner la liberté unie à la charité fraternelle. -Mais

1 Une légère inexactitude sur ce point s'est glissée dans ce qu'en dit M.

Doumergue, p. 277.
2 L'ancien usage du diocèse de Lausanne était de commencer l'année le 25

mars. En 1539 on fixa le nouvel an au 25 décembre selon la coutume de Berne,

pour le reporter dès 1544 au 1er janvier.



LES RELATIONS DE CALVIN AVEC LAUSANNE 277

les conséquences qu'on tirait de là n'étaient pas les mêmes.

D'un côté, du côté de Farel et de ses amis, on disait: Puisque

ce sont choses indifférentes, à quoi bon nous obliger à

changer ce qui se pratique aujourd'hui, et réintroduire dans

nos jeunes églises des cérémonies déjà tombées en désuétude?

De l'autre, du côté de Berne et de ses adhérents, on

répliquait : Justement, parce que cela ne tire pas à

conséquence, rien ne vous empêche, et l'union plus étroite de nos

églises vous conseille, de vous conformer à notre manière
de faire. Personne ne se doutait au début que cette divergence

de vues sur une matière aussi accessoire allait prendre
les proportions d'une affaire d'Etat.

Afin de vider cette question qui ne laissait pas que d'agiter
ministres et paroisses welches depuis plus d'une année,
Berne résolut de la porter à l'ordre du jour d'un nouveau
synode, qui devait s'ouvrir à Lausanne le 1er avril 1538. Le

professeur Megander, tombé en disgrâce vers la fin de l'année

précédente pour cause de zwinglianisme intransigeant,
ne faisait point partie, cette fois, de la présidence. La
cheville ouvrière fut le pasteur Kuntz, de qui l'on pouvait être
sûr qu'il ne mettrait pas de l'huile dans les rouages. Ce

vétéran de la réforme bernoise, fils de paysans du Simmenthal,
qui cherchait ses inspirations à Wittenberg bien plus qu'à
Zurich, était, si possible, plus autoritaire encore que les

seigneurs du gouvernement. Farel et Calvin avaient été convoqués,

mais à la condition qu'ils n'auraient voix au chapitre
que s'ils étaient résolus d'avance à « se conformer avec les

Bernois touchant les cérémonies. » Dans ces conditions, ils
ne prirent pas une part active à la discussion. Us ne
cherchèrent même pas à influencer les délibérations de l'assemblée

par le moyen des amis qu'ils y comptaient. Aussi Kuntz
n'eut-il pas de peine à faire voter l'adoption des rites bernois.
Le synode y mit pourtant deux réserves: la première, que le

pain non levé puisse être rompu ; la seconde, qu'il soit
permis, les jours de fête tombant sur un jour ouvrable, de
s'adonner en dehors des heures de culte à un travail ne
troublant pas la tranquillité publique. Ayant obtenu l'essentiel,



278 H, VUILLEUMIER

MM. de Berne se montrèrent de bonne composition : dans
l'édit rendu ensuite du Synode, ils entourèrent la réintroduction

des baptistères et des pains azymes de toute sorte de

ménagements. Us ne l'exigeaient, disaient-ils, que « si toutefois

cela peut se faire convenablement et sans scandale. »

Le grand tort du Sénat de Berne fut de ne pas se

contenter du résultat obtenu dans son propre territoire, mais
d'avoir tenu à le faire accepter tel quel par l'église de
Genève. Cette insistance était d'autant plus fâcheuse que le

gouvernement genevois sorti des récentes élections
annuelles était composé des principaux adversaires de Farel
et de Calvin, disons plutôt de Calvin et de Farel; car c'est
précisément à ce moment-là que, dans la correspondance
officielle de Berne et dans les registres du Conseil de Genève,
le nom de Calvin commence à être mis avant celui de Farei1.
Il semble qu'à Berne on aurait dû connaître assez la susceptibilité

ombrageuse des deux predicants en matière d'autonomie

spirituelle, et d'autre part les dispositions malveillantes

que nourrissaient à leur égard les hommes parvenus
au pouvoir, pour ne pas aller, de gaîté de cœur en quelque
sorte, jeter entre eux ce nouveau brandon de discorde.

Tout aurait pu s'arranger encore si Kuntz et, à sa suite, le

Sénat dont il avait l'oreille, avaient bien voulu entrer dans

les vues que Calvin et Farel soumirent, à Lausanne même, au

predicant bernois dans les pourparlers qu'il y eut entre eux
à l'issue de la session officielle du Synode. Calvin ne se montrait

rien moins qu'intransigeant dans l'affaire des cérémonies

de l'église de Berne. Il était prêt à s'y ranger, à une
condition pourtant: c'est qu'elles ne fussent pas imposées

par l'autorité politique et sur un ordre venu des bords de

l'Aar. Il était tout disposé, en revanche, à se conformer aux
directions d'une autorité ecclésiastique, indépendante de

toute pression du magistrat civil. En conséquence il demandait

que toute décision fût ajournée jusqu'à la conférence des

églises évangéliques de Suisse qui allait prochainement se

i Doumergue, p. 279, 4; 281, 4.



LES RELATIONS DE CALVIN AVEC LAUSANNE 279

réunir à Zurich (à l'effet de délibérer sur la réponse à faire
en commun à une lettre de Luther).

Mais Berne, déjà alors, n'était que trop habituée à voir les

gens d'église s'incliner devant ses sic volo, sic jubeo. Elle ne

tint aucun compte du désir des ministres genevois. En date

du 15 avril, le Sénat faisait partir deux missives pour
Genève, l'une à l'adresse de ses «très-chiers et féaulx combour-

geoys » du Conseil, l'autre à celle de « très-docts, leurs très-
chiers, singuliers amys et frères, Jehan Calvin et Guilliaume
Farell, ministres en la Parole de Dieu. i> Aux uns et aux
autres il notifiait la décision du Synode de Lausanne, les

priant de s'entendre « amiablement » au sujet de la meilleure

manière de s'y conformer, et cela sans « suspendre
l'affaire jusqu'à la journée qui se tiendra à Zurich. » Le Conseil

de Genève qui, avant le Synode de Lausanne déjà, s'était
empressé de décréter de son chef l'adoption des cérémonies

bernoises, jugea sans doute inutile cet entretien « amiable »

avec les ministres. Brusquant les choses, il leur mit le

marché à la main. Au lieu de leur accorder le délai
demandé, il porta l'affaire devant les Deux-cents, puis devant
le Conseil général. La majorité de ces conseils résolut à son

tour de « vivre selon les cérémonies de MM. de Berne » et

décida que, puisque les predicants ne voulaient pas obéir,
ils devaient vider la ville dans trois jours. — « Eh bien,
répondit Calvin lorsqu'on vint lui communiquer cet arrêt, à la
bonne heure! Si nous eussions servi les hommes, nous
fussions mal récompensés. Mais nous servons un grand maître,
qui nous récompensera. » - Cela se passait le 23 avril,
environ trois semaines après la clôture du Synode de

Lausanne.

On sait que Berne prit peur en voyant le « grand scandale »

et « déshonneur de la religion » causés par sa malheureuse
insistance à requérir des choses qui, de son propre aveu,
étaient « indifférentes en l'Eglise ». Elle essaya d'apaiser ses

combourgeois de Genève et d'intercéder pour les predicants
« déchassés ». Elle le fit d'abord par lettre, ensuite, après la
conférence de Zurich, au nom des cantons évangéliques, par



280 H. V JILLEÜMIER

une deputation dont Viret et le conseiller Huber furent les

porte-parole. Trop tard Ceux de Genève s'obstinèrent à se

montrer plus Bernois que Berne même. Et voilà comment le

Synode de Lausanne de 1538 devint, indirectement, il est

vrai, et bien innocemment, la cause du bannissement de Calvin,

de Farel et de leur collègue aveugle, le pauvre Corauld.
Indirectement, dis-je, et innocemment ; car en réalité cet

incident des cérémonies bernoises n'avait fait que précipiter
à Genève une crise qui n'en aurait pas moins éclaté un peu
plus tard. Calvin et Farel, dans la chaleur, et — on peut bien
le dire, puisque Calvin en est convenu lui-même dans une
lettre à son compagnon d'infortune1, -— dans l'excès de leur
zèle réformateur, avaient « trop tendu l'arc 2 » depuis
qu'ensemble ils dirigeaient l'Eglise de Genève. La majorité actuelle
de la bourgeoisie était irritée de ce que, sous l'influence du

précédent Conseil, on se fût montré trop dociles à la voix des

deux predicants. Elle s'en voulait après coup de s'être laissé

imposer, d'abord leur discipline d'excommunication et
ensuite la décision de jurer individuellement leur confession
de foi; discipline et confession qui posaient déjà toutes les
bases du futur régime théocratique. L'affaire des rites n'avait
été qu'une occasion, un prétexte que le parti nouvellement
arrivé au pouvoir s'était hâté de saisir pour se soustraire,
sous le couvert de l'autorité bernoise, à leur dictature devenue

gênante.
Quant à Calvin, — excès de zèle juvénile, procédés imprudents,

inexpérience mis à part3, — sa pureté d'intention est

hors de cause. En ce qui concerne spécialement la question
rituelle, il avait agi avec quelque raideur peut-être, mais

en homme parfaitement conséquent. Lui qui, dans l'affaire de

Caroli, avait réservé sa liberté théologique en refusant de se

1 Lettre datée de Strasbourg, 11 septembre 1538 (Hmjd. V, 111).
2 W. Hadorn, Kirchengeschichte der reformierten Schweiz (Zurich, 1907),

p. 115.
'* Ungeschickte Schärpfe (rigidité maladroite ou déplacée), est-il dit dans le

recez de la conférence de Zurich; imperitia, avoue Calvin lui-même, tout en

affirmant sa puritas.



LES RELATIONS DE CALVIN AVEC LAUSANNE 281

laisser imposer un schibbolet d'orthodoxie par un homme qui
n'avait pas qualité pour le faire, dans celle des rites bernois
il n'a fait que revendiquer l'autonomie spirituelle du saint
ministère en refusant de se laisser, en matière de culte, faire
la loi par le pouvoir civil. Sur ce point-là il n'a jamais varié
ni transigé. Et son exemple n'a pas été perdu.

SECONDE PARTIE

Pendant le ministère de Calvin à Strasbourg
et depuis son retour à Genève.

1538-1564

Dans une étude plus détaillée que celle à laquelle nous

pouvons nous livrer ici, il y aurait lieu, — abstraction faite
des trois années passées à Strasbourg, 1538-1541, —de
distinguer trois phases : une première, 1541-1549, durant
laquelle l'influence de Calvin sur le milieu lausannois se

heurte encore à des résistances locales plus ou moins vives ;

la seconde, 1549-1558, où son ascendant s'y exerce sans
rencontrer d'autre opposition sérieuse que celle qui venait du
dehors, soit de telle autre classe du Pays de Vaud, soit de

Berne ; une dernière, enfin, 1559-1564, où, par suite de la
défaite du calvinisme à Lausanne, les relations de Calvin avec
notre ville se trouvent réduites à un minimum. Pour aujourd'hui

nous ne nous astreindrons pas à ce plan chronologique.

I

Pendant les trois années que Calvin passa à Strasbourg, en

qualité de pasteur de l'Eglise française et de lecteur en
théologie, ses relations directes avec Lausanne subirent naturellement

une interruption. Même sa correspondance avec Viret
fut très intermittente, tandis qu'il se faisait un échange de

lettres incessant entre Strasbourg et Neuchâtel. Aussi est-ce
essentiellement par l'intermédiaire de Farel que Calvin et Viret

étaient tenus au courant de leurs faits et gestes respectifs.
« J'ai bien, dira le pasteur de Strasbourg dans une de ses



282 H. VUILLEUMIER

lettres à celui de Lausanne, écrit cent fois à Farel ea lege, ut
mihi esset apud te internunciusd. » A notre connaissance il
ne s'est conservé, de ce temps-là, que sept lettres de Calvin
à Viret et deux de Viret à Calvin. Il est vrai qu'à en juger par
certaines allusions il doit s'en être perdu quelques-unes, mais

pas beaucoup, du correspondant lausannois. Viret, en fait de

correspondance, était dur à la détente. Il aurait pu dire à

propos de ses lettres ce qu'il écrira un jour en parlant de ses

ouvrages: Nisi urgear, non tarn ardeo ad opus®. Calvin lui
reproche à plus d'une reprise son mutisme. « Votre long
silence, écrit-il en lui recommandant deux jeunes voyageurs,
me fait beaucoup de peine. U est tout à fait contraire à notre
amitié. Faites en sorte de vous acquitter dorénavant mieux
de votre devoir, si vous ne voulez me fournir un juste sujet
de récrimination3. » Quelques semaines plus tard il se félicite

d'avoir, par son billet, forcé Viret à rompre enfin le
silence et à vaincre sa paresse. La réponse que Viret avait faite
à cette semonce amicale est au nombre des lettres perdues.

La correspondance devint plus active depuis qu'en janvier
1541 Viret fut allé s'établir à Genève. On sait que dans cette

ville le vent n'avait pas tardé à tourner. Autant on avait mis
de passion à expulser ces predicants, venus de France, qui
prétendaient faire la loi aux enfants de la libre Genève,
autant, au bout de deux ans à peine, mettait-on d'ardeur à

rappeler Calvin comme l'homme providentiel, seul capable de

sauver l'Eglise et la chose publique. Et de toutes parts se

tournaient vers lui les regards de ceux qui avaient à cœur la

cause de la Réforme en terre romande. Mais on sait aussi à

quel point l'idée de retourner à Genève répugna d'abord à

Calvin. « Je n'ai pu m'empêcher de rire, écrit-il à Viret dans

• 19 mai 1540 (Hmjd. VI, 227).
5 Viret à Calvin, 7 février 1545 (Calv. Op. dans le Corpus Reformatorum, edit.

Baum, Cunitz et Reuss, XII, 30).
3 Mars ou avril 1540 (Hmjd. VI, 203). En latin, Calvin et Viret se parlaient

naturellement à la seconde personne du singulier. Se tutoyaient-ils en français

On l'ignore, puisqu'il ne s'est pas conservé d'eux de lettres échangées en

cette langue. Mais cela me paraît peu probable. Entre Allemands ce serait différent.



LES RELATIONS DE CALVIN AVEC LAUSANNE 283

l'une des lettres tout à l'heure citées1, en lisant la partie de

votre épître où vous vous montrez si soucieux de ma santé.
C'est donc pour mieux me porter que je devrais aller à

Genève? Pourquoi pas plutôt droit à la croix? (Cur non potins
recta ad crucem Mieux vaudrait périr tout d'un coup que
d'être de nouveau mis à la question dans ce lieu de torture 1 »

En attendant que Calvin prît une détermination et que le

colloque de Worms, puis la diète de Ratisbonne (auxquels il
était député avec Bucer par le Conseil de Strasbourg) fussent

terminés, le Sénat de Berne, cédant à de nombreuses et
pressantes sollicitations, avait consenti à « prêter » le pasteur de

Lausanne à l'église de Genève, abandonnée par les successeurs

découragés de Farel et de Calvin. L'idée de cet intérim
avait germé à Strasbourg. On l'avait saisie avec empressement
à Genève où Viret avait laissé les meilleurs souvenirs, et elle
fut vivement appuyée par Bâle et Zurich.

Le congé avait d'abord été accordé à Viret pour le premier
semestre de 1541, puis pour l'année entière. Ensuite, bien

que Calvin eût fait sa rentrée à Genève dès le mois de

septembre, la permission fut prolongée encore pour un
troisième semestre. Il est juste de remarquer que, dans la lettre
par laquelle Calvin sollicitait à cet effet l'intercession auprès
de Berne de ses amis de Strasbourg, il se montre très préoccupé

du sort de l'église de Lausanne, privée depuis tantôt un
an de l'un et du meilleur de ses pasteurs. « Il faut, écrit-il à

Martin Bucer2, avoir bien soin de veiller aux intérêts de cette
église. Il en sera ainsi si vous demandez à Kuntz et à Sulzer
(le successeur de Megander) de ne proposer personne pour
ce poste sans avoir requis l'avis de Viret et de Béat Comte

(l'autre pasteur en titre de la paroisse de Lausanne).... Si

l'on n'écoutait pas Viret, il est fort à craindre qu'il ne s'y
introduise quelque peste qui infecterait tout le voisinage. »

(Calvin recourait aux bons offices de Bucer parce que, ces

années-là, le crédit des théologiens de Strasbourg était très

grand à Berne, plus grand que celui de Bullinger, de Zurich.)
i Celle du 19 mai 1540.
3 Le 15 octobre 1541 (Herminjard, VII, 289 ; Calv. Op., XI, 298).



284 H. VUILLEUMIER

Le réformateur mit même tout en œuvre pour que le terme
du congé de Viret fût prorogé indéfiniment. Il déclarait à qui
voulait l'entendre qu'il ne pouvait plus se passer de cet
excellent collègue. Lui et Farei appelèrent de nouveau à la
rescousse Bâle, Zurich, Strasbourg. « Si Viret est rappelé,
lisons-nous dans une lettre de Farel aux pasteurs de Zurich1,
c'en est fait de Calvin, et l'église de Genève tombe en ruine. »

— Viret, de son côté, écrivait de Genève à l'antistès Myconius
de Bâle :

« Comment faire pour servir au mieux les intérêts des

deux églises qui nous sont confiées à Calvin et à moi Moins
nous apercevons un moyen d'y pourvoir, et plus cela nous
serre le cœur.... Le temps approche où je serai rappelé à

Lausanne, et je ne sais de quel côté me tourner.... Croyez-

moi, ma perplexité est extrême. Si je quitte Genève, je vois
tous les inconvénients qui s'ensuivront, étant donné la grande
pénurie de ministres et l'état de santé de Calvin, à qui
presque seul je laisserais un si énorme fardeau. D'autre part,
je ne puis rester ici sans l'aveu de Berne qui sera difficile à

obtenir, Lausanne ne pouvant rester dépourvu plus
longtemps.... U me semble être dans la situation d'un homme

qui, voyant brûler deux maisons amies, ne saurait de quel
côté se porter de préférence, parce que les uns et les autres
lui sont également chers. Aussi, tout ce que je demande au

Seigneur, c'est qu'il me signifie clairement ma vocation, en

quelque lieu qu'il me force à aller et qu'il lui plaise de se

servir de mon travail. Quant à vous et à vos collègues, je
vous conjure de nous aider de vos prières et de vos conseils,
afin que nous soyons libérés de nos angoisses2. »

Ce furent les Lausannois qui tranchèrent la question. Us

s'opposèrent formellement à une nouvelle prorogation. Le
conseil de ville envoya une ambassade à Genève pour
redemander maître Viret, vu « la grande nécessité qui était en

leur église3. » En effet, la place de Viret était demeurée va-
1 Du 19 avril 1542 (Hmjd. VII, 456).
2 Du 16 mai 1542 (Hmjd. VIII, 29 et suiv.).
3 Voir Hmjd. ibid., p. 68, note 1, et 69, note 6.



LES RELATIONS DE CALVIN AVEC LAUSANNE 285

cante ; la ville n'était desservie, à part quelques subsides

temporaires, que par le second pasteur (B. Comte) et un
«diacre». Calvin était navré, mais le Conseil de Genève ne

put faire autrement que d'accéder à la réquisition de celui de

Lausanne. Vers le milieu de juillet 1542, après une absence
de dix-huit mois, Viret reprenait ses fonctions ordinaires.

Une fois encore, — deux ans plus tard, — Calvin se mit en

campagne pour que Viret fût cédé à l'église de Genève. C'était
à une époque où la position du ministre de Lausanne était
devenue momentanément difficile. Berne venait de dissoudre,
à sa requête, l'aristocratique et très turbulente « abbaye
(confrérie) des nobles enfants de Lausanne. » Dans une des lettres

que les deux réformateurs échangèrent en cette occurence
se rencontre, sur le compte de l'église de notre ville, un mot
bien dur. J'ai à peine besoin de dire à quelle plume il a

échappé. « Tâchez, écrivait le correspondant genevois, de vous

procurer une occasion de vous évader le plus promptement
possible.... Quand vous vous serez retiré ici, il nous sera

plus facile de voir ensemble ce qui est le plus expédient, soit

pour l'église de Dieu en général, soit pour cette église
abortive1. » Aux yeux de Calvin l'église de Lausanne, en fait
d'église, n'était qu'un avorton, n'étant pas dotée d'un régime
disciplinaire à l'instar de celui de Genève.

Les démarches de Calvin, ainsi que celles des magistrats
et des ministres de cette ville, se heurtèrent de nouveau à la
résistance très ferme soit de la Classe, soit du Conseil de

Lausanne. Celui-ci envoya derechef à Genève une ambassade

qui, paraît-il, fut assez mal reçue. (On ne lui offrit pas le vin
d'honneur, ce qui était considéré comme un gros affront.)
— En même temps, MM.de Lausanne représentèrent à leurs
seigneurs de Berne « les périls et dangiers que l'absence du
dit maître Pierre Viret pourrait engendrer en leur église. »

Quant à la Classe, elle trouva fort mauvais que, contrairement

à tout ordre ecclésiastique, les ministres genevois, à

l'instigation de Calvin, se fussent abouchés avec Berne avant

1 Lettre du 21 juin 1544 (Hmjd. IX, 282).



286 H. VUILLEUMIER

d'en avoir conféré avec leurs frères du Pays de Vaud. En
présence de cette double opposition, appuyée encore par les
ministres de leur capitale, MM. de Berne, qui, à l'origine,
avaient semblé disposés à entrer dans les vues de leurs com-
bourgeois de Genève, leur écrivirent en un français de leur
façon : « Que votre bon plaisir soit que ne vouliez prendre en
mauvaise part, ains être contents, que ledit maître Pierre
pour le présent demeure en son église ; ce que de son côté il
veut et est contraint de faire, vous priant l'avoir pour excusé,
vu que son devoir y est et qu'il ne peut scandalizer l'église à

lui commise1. » Viret renonça en effet à la perspective, bien
séduisante pourtant, d'aller travailler aux côtés de Calvin. Il
le fit sans trop de peine parce qu'il se promettait alors d'heureux

résultats de l'énergie que le gouvernement bernois
venait de déployer contre la jeunesse dorée de Lausanne. « S'il
eût plu au Seigneur, dit-il dans la lettre par laquelle il
annonçait à son tour au Conseil de Genève qu'il restait à son
poste2, que la chose eût été parfaite comme la désiriez, je me
fusse volontiers accordé à sa volonté. Mais je ne suis pas à

moi, et je ne puis et ne dois répugner à la volonté de Dieu et
à celle de son église par laquelle il me déclare la sienne. »

Calvin dut donc se résigner à laisser l'église, l'Ecole et la
Classe de Lausanne en possession de l'homme qu'il considérait

comme le plus précieux de ses auxiliaires. Quant à Viret,
il donnait une preuve bien forte et bien touchante, tout
d'abord sans doute, de sa filiale soumission à ce qu'il
reconnaissait être la volonté de Dieu, mais aussi de son attachement

au pays de sa naissance, en lui faisant de bon cœur le
sacrifice de ses préférences personnelles. Il n'est pas douteux,
en effet, que ses affinités électives le portaient plutôt vers
cette Genève, où il avait eu naguère l'honneur d'être le
collaborateur de Calvin et dont les fameuses Ordonnances de 1541

répondaient, bien mieux que le régime bernois, à son idéal

1 Voir les lettres de Viret à Calvin, du 23 juin, et du Conseil de Berne à celui

de Genève, du 4 juillet (Hmjd. ibid., p. 283 et 297).
2 Le 10 juillet 1544 (Hmjd. ibid., p. 298).



LES RELATIONS DE CALVIN AVEC LAUSANNE 287

ecclésiastique1. Dès lors il ne restait aux deux amis qu'à se

dédommager de leur séparation en se visitant aussi souvent

que les circonstances le permettaient, et surtout, en entretenant

une correspondance d'autant plus nourrie. C'est bien ce

qu'ils firent pendant les seize ou dix-sept ans qui s'écoulèrent
entre ce jour de juillet 1542 où Viret, revenant de Genève,

débarquait à Ouchy et cet autre jour de février 1559 où,
déposé de son ministère à Lausanne, il alla rejoindre Calvin à

Genève.

1 En une certaine mesure il y avait mis lui-même la main. « L'influence de

Calvin et de Viret, dit Herminjard, ayant été grande dans la commission genevoise

qui prépara, de septembre à novembre 1541, les Ordonnances ecclésiastiques,

Viret pouvait dire à Calvin (dans une lettre du 8 août 1542), sans vanterie :

formant disciplina? quam isthic instituimus. » (Hmjd. VIII, 88, note 3.)

(A suivre.)


	Les relations de Calvin avec Lausanne

