
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1909)

Heft: 3

Nachruf: Nécrologie

Autor: P. B.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NECROLOGIE

Edmond. Stapfer, qui est mort à Paris le 13 décembre 1908,.

était né dans la même ville en 1844; petit-fils du célèbre Philippe-
Albert Stapfer, il descendait par sa mère du pasteur Jean Monod.
A ses études de théologie faites à Montauban, il ajouta un séjour
en Allemagne, pendant lequel il entendit notamment Beck et
Tholuck. Rentré en France en 1870, il fut d'abord pasteur à Tours, puis,
dès 1876, second pasteur de l'Etoile (Paris) aux côtés d'Eugène Bersier;

depuis une dizaine d'années enfin, il était pasteur de la
paroisse de Passy (Paris). Sa prédication, fort appréciée, se

caractérisait par une élégante limpidité de forme, et par la pénétrante
sincérité avec laquelle il savait exprimer son expérience
chrétienne; on peut s'en faire quelque idée par les deux volumes de

Sermons qu'il a publiés (1904 et 1909).

Parallèlement à ce ministère, et grâce à ce qu'il fut toujours un-
travailleur acharné, en même temps qu'un homme dont l'exactitude

consciencieuse utilisait toutes les minutes, Edmond
Stapfer a trouvé le moyen de fournir une féconde carrière
théologique. Attaché dès 1877 à la Faculté de Paris, comme maître de

conférences, il en devint bientôt professeur en titre (pour le
Nouveau Testament) et en fut le doyen dès 1902. Sans compter
ses thèses distinguées *, ainsi que de nombreux articles semés

dans l'Encyclopédie Lichtenberger, la Revue de Montauban, et
surtout la Revue chrétienne, il a laissé: une traduction du N.-T.2
(1889, in-8 et 1894 in-24) qui, minutieusement critiquée par Aug.
Sabatier lors de son apparition (dans les Annales de bibliogr.
théol. ; voir la réponse de Stapfer, en une brochure, Paris 1889),

n'en a pas moins fait son chemin, grâce à sa langue précise et
franchement moderne ; — un riche répertoire de renseignements
groupés sous ce titre: La Palestine au temps de Jésus-Christ3,
paru en 1884 et qui a atteint une dizaine d'éditions; — enfin trois.

1 Celle sur Les idées religieuses en Palestine à l'époque de J.-C. (1877,..
2« éd. 78) a été analysée, ici-même, par M. H. Soulier (1877, p. 321-356).

2 Le N.-T. traduit sur le texte comparé des meilleures éditions critiques.
3 Voir la Revue de théol. et phil., 1884, p. 598.



NÉCROLOGIE 249

volumes sur Jésus-Christ avant et pendant son ministère, et

La mort et la résurrection de Jésus-ChrisP. Fruit d'un effort
scientifique scrupuleux pour dégager les faits strictement
certains, ce livre a pu décevoir ceux qui attendaient une « Vie de

Jésus » synthétique, un portrait-caractère ; il a pu paraître froid ;

plus d'un passage cependant révèle au lecteur attentif la veine de

mysticisme qui n'a jamais fait défaut à l'auteur, persuadé que
l'essentiel dans la foi c'est le contact de l'âme avec «la personne»'
de Jésus. L'abord extérieur de Stapfer pouvait prêter à un malentendu

du même genre; ceux qui ont eu l'avantage de le bien
connaître n'ignoraient point sa délicate bonté et ils approuveront
l'application que lui fait son collègue M. Viénot, de ce que Vinet
disait jadis du grand-père, Ph.-Alb. Stapfer: « Il reversait sur les

autres hommes la paix qu'il trouvait dans son cœur. »

En se joignant au deuil général causé par la mort du doyen de

la Faculté de théologie protestante de Paris, la rédaction de cette
Revue n'oublie pas qu'elle avait le privilège de compter Stapfer
parmi les membres de son Comité directeur, et qu'il a publié ici
quelques études : Une nouvelle explication de l'Apocalypse (1880,

p. 297 et suiv., — voir la réponse de M. Bruston, p. 589), un
fragment de son ouvrage sur la Palestine, intitulé Le Sanhédrin de

Jérusalem au premier siècle (1884, p. 105 et suiv.), et un article
sur Les origines de l'essénisme (1902, p. 385 et suiv.).

Au troisième Congrès de philosophie réuni à Genève en 1904,

deux hommes entre autres attiraient fort justement la respectueuse

attention de l'assistance, l'un, au chef vénérable où les
années avaient marqué leurs rides, sans éteindre le regard ex-
traordinairement pénétrant, ni compromettre la netteté de la
parole, l'autre en pleine force encore, dont le noble visage, orné
d'une barbe superbe, rayonnait d'intelligence et de bonté. Ils
viennent de mourir peu de jours l'un après l'autre et, en eux, ce-

n'est pas seulement la Suisse romande qui perd deux de ses

meilleures forces intellectuelles, mais la philosophie française qui
reçoit un coup douloureux.

Il y a peu de semaines, le 22 mai, les collègues, amis et anciens

1 Ce dernier volume a été étudié ici-même (1898, p. 472 et suiv.) par M. H.

Trabaud.



250 NÉCROLOGIE

élèves de Jean-Jacques Gourd célébraient le trentième
anniversaire de son entrée dans l'enseignement universitaire. Aux
témoignages de sympaphie et d'admiration qui lui étaient adressés

de toute part, il répondait en termes que n'oublieront pas ses

auditeurs, disant avec autant de modestie personnelle que
d'élévation de pensée ce que doit être la carrière du professeur de

philosophie. Trois jours plus tard, le 25 mai, il était emporté par
une attaque d'apoplexie. Né au Fleix (Dordogne) en 1850, Gourd
avait pris ses grades de théologie à Genève en y soutenant sur
Y Idéalisme contemporain et la morale (1873), puis sur La foi
en Dieu, sa genèse dans l'âme humaine1 (1877), des thèses qui
manifestaient déjà ses aptitudes spéculatives. Chapelain des écoles

de 1876-81 et collaborateur de l'Alliance libérale, qu'il dirigea
pendant un an, il suppléa dès 1878, puis remplaça dès 1881 Amiel
comme professeur de philosophie.

En 1887 il donna Le phénomène, esquisse de philosophie
générale, livre qui témoigne d'une puissante faculté d'abstraction
et où, au milieu de certaines obscurités inhérentes à une pensée
très personnelle qui ne s'est pas encore entièrement satisfaite elle-
même, apparaît plus d'une vue nouvelle et profonde. Une
bienveillante analyse critique qu'en avait faite M. Lionel Dauriac, dans
la Revue philosophique, donna à Gourd l'occasion de répondre
brièvement (1889,1. 393-404, et 528) et depuis lors il envoya quelques

articles au même recueil. On remarqua aussi ses
communications au premier Congrès de philosophie à Paris, 1900 (où il
cherchait à montrer les résultats positifs qui se dégagent du
mouvement philosophique à travers les siècles), au Congrès de

philosophie de Genève, dont il fut le président, au troisième Congrès
du christianisme libéral (Genève, 1905), à la première réunion
annuelle des philosophes de la Suisse romande (Rolle 1906), institution

qui lui doit sa naissance. Cette dernière étude, consacrée à

la philosophie de la religion, devait paraître ici-même; nous
déplorons que l'auteur, voulant remanier son travail, ait été

empêché par la maladie de tenir la promesse qu'il avait bien voulu
nous faire.

Dans trois articles que publia la Revue de métaphysique et de

morale en 1897, et qui formèrent aussitôt un volume, Gourd avait
fait un exposé général de ses vues, sous ce titre: Les trois dialec-

1 Gourd a répondu ici-même (1880, p. 169) à une critique que César Malan
avait faite de cet ouvrage dans un article de cette Revue.



NÉCROLOGIE 251

tiques^. Pour en donner une idée nous ne pouvons mieux faire

que transcrire (en les abrégeant un peu) quelques lignes empruntées

à la plume de l'un des élèves les plus distingués de Gourd,
son suppléant pour le cours d'histoire de la philosophie, M. Ch.

Werner (Journal de Genève, 30 mai). « Gourd définissait la
science et la morale comme des artifices destinés à accroître notre
puissance de connaître et de vouloir;... la science n'est qu'une
coordination de perceptions,... la morale une coordination de

volitions. Mais ces coordinations sont un appauvrissement, en

même temps qu'un enrichissement. Ne considérant dans les choses

que l'élément de ressemblance, — par lequel les choses sont mises

en relations les unes avec les autres, — et négligeant l'élément
de la différence, — science et morale s'éloignent de la plénitude
concrète qui est le point de départ. Il faut donc une autre discipline
qui recueille l'élément laissé de côté, l'incoordonable, l'absolu:
et c'est là le rôle de la religion (troisième dialectique). » — Dans

quelques pages, qui sont ce que Gourd a donné de plus beau

peut-être, il a fourni un exemple de dialectique religieuse, au

point de vue pratique, en montrant comment le Sacrifice (Revue
de métaphysique, mars, 1902, p. 131-163) vient dépasser les

limitations de la morale systématisée. Tout cela se retrouvera, sans
doute, développé et complété dans la Philosophie de la religion,
à laquelle il travaillait ces derniers temps et qui sera prochainement

publiée. M. le professeur Pierre Bovet a bien voulu nous
promettre d'en parler dans cette Revue et de nous donner à ce

propos une étude d'ensemble sur la philosophie du maître auquel
il a voué un si légitime attachement.

Il faudrait bien autre chose que les quelques lignes dont nous
disposons, pour résumer convenablement une vie prolongée et
féconde comme l'a été celle d'Ernest Naville ; nous ne pouvons
en rappeler ici que les traits les plus généraux. Né à Chancy
(Genève) en 1816, il eut pour père le pasteur Fr.-M.-Louis Naville,
auteur de plusieurs ouvrages estimés, pédagogue eminent, qui fit
beaucoup pour propager les principes du P. Girard et les appliqua
dans la maison d'éducation qu'il avait fondée à Vernier. Ernest
Naville fit des études de théologie, mais ne se chargea que mo-

1 Voir un compte rendu de cet ouvrage ici-même (1897, p. 477 et suiv.) par
M. Adrien Naville.



252 NÉCROLOGIE

mentanément de fonctions pastorales, auxquelles il renonça pour
se vouer surtout à l'organisation et à la direction d'une école

primaire. En 1844 il fut nommé professeur d'histoire de la philosophie

à l'Académie de Genève, situation dont la révolution ne tarda
pas à le dépouiller. Pour réaliser le désir de son père, mort peu de

mois plus tôt, il entreprit alors de publier les manuscrits de
Maine de Biran, — travail d'une haute valeur, qui l'occupa
pendant une douzaine d'années^ sans l'empêcher de contribuer, dans
le même temps, d'une manière active, à la fondation et à

l'enseignement d'un Gymnase libre, puis à la création d'un Collège libre
(l'Institution Lecoultre).

Les mêmes convictions puissantes qui lui avaient fait dépenser
tant d'efforts clans l'intérêt de la pédagogie chrétienne, le
poussèrent à lutter par la parole publique contre les tendances
antichrétiennes qu'il voyait s'affirmer un peu partout. De là un riche
ensemble de conférences apologétiques, réparties en quatre séries,
dont les trois premières (La vie éternelle, Le Père céleste, Le
problème du mal) s'échelonnèrent entre 1859 et 1867, et dont la
quatrième (Le Christ) vint dix ans plus tard. A Genève, puis à

Lausanne et à Neuchâtel où elles furent répétées, au moins en

partie, devant d'immenses auditoires, ces discours eurent un succès

inouï, qui s'étendit encore par leur publication en neuf
langues diverses. A la fin de 1860, Naville devint professeur d'apologétique

à la Faculté de théologie, mais, par suite d'un désaccord

avec le Conseil d'Etat de Genève, n'exerça cette fonction qu'une
année.

Frappé de ce qu'il y a d'inique dans la manière dont fonctionne
en général le suffrage universel, Naville se donna une peine
infinie pour propager par la plume et par la parole le système de la
représentation proportionnelle des divers groupes d'électeurs.

D'autres causes encore le réclamèrent, auxquelles il consacra
beaucoup d'ardeur et beaucoup de temps. Mais, au milieu de ces-

travaux multiples, la philosophie ne cessait d'être l'objet de ses

persévérantes méditations; le recueil des travaux de l'Académie
française des sciences morales et politiques, dont il fut membre
correspondant dès 1871, la Revue philosophique et beaucoup
d'autres recueils, notamment la Bibliothèque universelle, ont
publié de très nombreux articles dus à sa plume et relatifs aux
diverses disciplines philosophiques. Il est impossible de donner
ici un aperçu même abrégé de cette énorme activité littéraire; on



NECROLOGIE 253

trouvera dans le volume du Jubilé de M. E. Naville une liste de

ses écrits qui, arrêtée à la date de 1890, ne compte pas moins
de 135 numéros. Bornons-nous à relever quelques-unes des idées

directrices du grand penseur que nous venons de perdre.
Dans La définition de la philosophie (1894), il établit qu'elle

-est l'étude du « problème universel ; » s'appuyant sur les résultats

généraux de toutes les sciences, sur l'ensemble des faits
constatés, elle cherche quel principe pourrait les expliquer tous
ensemble, puis, lorsqu'elle croit avoir discerné ce principe, il lui
reste à le vérifier en examinant si les conséquences en sont bien
d'accord avec les données de l'observation. Pour contester le droit
à l'existence de cette « reine des sciences, » pour ne pas voir
qu'elle ne fait qu'achever celles-ci et en couronner le travail, il
faut s'être fait de la méthode que ces dernières emploient des

idées étroites et fausses. Ici Naville relève, avec insistance, —
outre la recherche rationnelle de l'unité, qui est le mobile de toute
science, si paiticulière soit-elle, — deux facteurs dont on oublie

trop souvent le rôle indispensable: c'est d'abord la valeur du

témoignage, élément à l'étude duquel Naville a consacré plus
d'un mémoire et auquel il a accordé une très grande importance

en religion comme en science (voir son volume Le
témoignage du Christ et l'unité du monde chrétien, 1893) ; c'est
ensuite l'hypothèse, sur le caractère et l'usage de laquelle il a écrit

un livre capital (La logique de l'hypothèse, 1880). — Mais, n'est-
il pas d'illustres penseurs qui ont considéré comme chimérique
l'espoir de bâtir un « système » aboutissant à une explication
moniste de l'univers : sceptiques, positivistes, éclectiques,
criticistes,-etc? Naville, dans l'ouvrage où il les a étudiées, appelle ces

doctrines-là les Philosophies négatives (1900), ce qui ne l'empêche
point, du reste, de constater ce que chacune d'elles peut exprimer
de vérités et offrir de matériaux utilisables. Hier enfin, le vaillant
patriarche, nous livrant le fruit mûr de toute sa vie de labeur
intellectuel, exposait les Philosophies affirmatives (1909) et montrait

que nous n'avons le choix qu'entre trois voies : chercher
l'explication systématique de l'univers dans la matière, dans un
principe simplement vital, ou dans un véritable « esprit ». Les deux
premières solutions, celles du matérialisme et de l'idéalisme,
n'aboutissent pas; le seul monisme capable de résoudre vraiment le
problème, c'est le « spiritualisme, » qui place à l'origine de toutes
choses l'acte libre et créateur d'une volonté consciente. Seul, en



254 REVUES

particulier, ce système peut faire une place au libre arbitre
humain, à l'existence duquel Naville consacra jadis un ouvrage
spécial (Le libre arbitre, 1890), où il a rassemblé tous les
arguments qu'on peut avancer en faveur de cette thèse, et les a

développés avec sa merveilleuse clarté.
Ph. B.

REVUES

Deutsch-evangelische Blotter.
Principaux articles de 1908. — Les chiffres romains désignent les livraisons

mensuelles. — Chaque livraison se termine par une « Chronique ecclésiastique » du
rédacteur en chef, le professeur Erich Haupt, à Halle.

Etudes bibliques. — W. Meyer : Riches et pauvres selon Prov.
22 : 2. VI. — E. Haupt: Questions et observations relatives aux
données bibliques sur la glossolalie. II. — Le même : La nature
morale du christianisme, selon Rom. 6 à 8. III. IV. V.

Questions religieuses et dogmatiques. — Hermes: Evolution
et christianisme. I. —M. Schian: L'histoire des religions et la
foi chrétienne. I. — /. Jüngst: Culture de la personnalité et
religion. XII. — O. Siebert: De la philosophie de la religion (à propos

du livre de Hermann Siebeck) III. — Exter: Culture esthétique

et vie religieuse. IX. — Rendtorff: La controverse au sujet de
la « théologie moderne de la vieille foi » dans le Schleswig-Holstein.

VIII.
Histoire et biographie. — H. Jacoby : Prédication et poésie

religieuse allemandes au temps de leur floraison médiévale. XL
— Gust. Hœnnicke : Mélanchthon à la diète d'Augsbourg 1530.
XL — W. Haupt: Le « Fondaco dei Tedeschi » à Venise. IX. —
Nelle: En souvenir de J. Hinrich Wichern. IV. —F. Nippold:
En souvenir de Alb. Wilh. Heym (1808-1878), prédicateur de la
cour à Postdam. XL — Le même: A la mémoire du comte Wilko
de Wintzingerode VII. — Ed. Bossart: La célèbre « promotion »

de Blaubeuren (D.-F. Strauss et ses condisciples, tous nés en
1808). V.

Actualités interconfessionnelles. — G. Kawerau : Modus
vivendi (à propos des « Grundlinien » de F. Tschackert concernant

la cohabitation des confessions rivales dans l'Empire
allemand) I. — M. : Le mouvement de la population dans la Prusse
orientale au point de vue confessionnel. IX. — /. Jüngst : Séminaire

tridentin, faculté académique, pouvoir episcopal. II. — P.
Kunze: Catholicisme réformé et Réformation. VIL — Siegmund-


	Nécrologie

