
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1909)

Heft: 3

Artikel: La psychologie et les principes de la morale Pauliniennes

Autor: Chapuis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379853

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PSYCHOLOGIE

et les principes de la morale pauliniennes

PAR

f PAUL CHAPUIS

Les pages qui suivent sont un fragment du cours sur l'apôtre
Paul que Chapuis professait à l'Université de Lausanne el qu'il
était occupé à rédiger en vue de l'impression lorsqu'il fut rappelé
de ce monde. Nous en devons la communication à l'obligeance de

son fils, M. le ministre Paul Chapuis, qui a bien voulu les mettre
au net d'après le manuscrit inachevé. Notre cher et toujours
regretté collègue avait adopté pour son ouvrage un plan d'après
lequel l'histoire de l'œuvre écrite et de la pensée de Paul de Tarse
marchait de front avec celle de sa vie et de son apostolat. Le
fragment qu'on va lire se rapporte à la seconde période, intitulée
« L'époque des grandes luttes, 53 à 56. » Il fait partie d'une série de

chapitres relatifs au séjour de l'apôtre à Ephèse, duquel datent les

épîtres aux Corinthiens. — En lisant ces pages on voudra bien
prendre en considération que l'auteur lui-même n'a pu y mettre
la dernière main. On se rappellera aussi qu'il est mort il y a cinq
ans, et qu'il n'a pu être tenu compte, dans cette, rédaction, des

travaux publiés depuis lors sur la « théologie » de l'apôtre des

Gentils. Les amis et les anciens élèves du défunt professeur de

Lausanne ne nous en sauront pas moins gré de la publication
posthume de ce spécimen d'un ouvrage qui devait, espérait-il, être
le couronnement de sa carrière théologique. (Réd.)



230 PAUL CHAPUIS

La première lettre aux Corinthiens nous met en présence
des principaux éléments de la psychologie de l'apôtre Paul et

nous fournit ainsi l'occasion d'en déterminer les principes.
A vrai dire, on se tromperait fort, si l'on s'imaginait trouver
chez lui un système psychologique raisonné. Il n'en est rien ;

c'est occasionnellement qu'il aborde ou touche ce genre de

problèmes. Nous n'en apprenons pas moins à connaître le

point de vue psychologique qui domine et inspire sa pensée

religieuse. Ce point de vue, il l'a hérité de son milieu, il s'est

formé avec sa mentalité, et, si l'on peut parler d'une psychologie

de l'apôtre Paul, il faut bien se rappeler dès l'abord
qu'il n'a aucune prétention à donner un enseignement
systématique, mais simplement qu'il traite certaines questions
en partant d'une psychologie donnée, qu'il a appliquée à sa

pensée chrétienne.
Pour l'apôtre, la nature humaine ou, si l'on préfère, l'homme

se compose de trois, disons même de quatre éléments principaux

: la a&fi ou la chair, l'âme ou la S^ux* d'un côté, le voûç ou
la raison et le misura ou l'esprit de l'autre. Les deux premiers
constituent, à proprement parler, l'homme extérieur, l'îÇ«

avBpanoi, avec ses besoins et ses tendances matériels, ses affections

animales. Les deux autres forment sa nature supérieure,
celles de ses tendances qui l'élèvent au-dessus du monde
matériel : c'est l'etri» âvBpwnoi, l'homme intérieur. On ne
confondra pas ces notions avec deux autres, très différentes.
Paul parle quelquefois d'un « ancien homme » et d'un « homme
nouveau ». Mais cette idée-là n'est pas, à proprement parler,
psychologique ; elle est morale, l'homme ancien désignant
l'homme pécheur avec ses tendances animales ;. l'homme
intérieur désigne le régénéré et ses aspirations supérieures.

La synthèse de ces divers éléments matériels et spirituels
est la xaplla ou le cœur qui, selon sa situation morale, peut
relever plus ou moins des uns et des autres. Le cœur, dans

l'anthropologie de l'apôtre, n'est pas seulement, comme on
le croit volontiers, la région du sentiment, mais, comme dans

l'anthropologie hébraïque dont Paul se rapproche beaucoup,
le foyer central où viennent se fondre, en une unité orga-



LA PSYCHOLOGIE DE LA MORALE PAULINIENNE 231

nique, tous les éléments qui constituent l'être humain,
l'intelligence, le sentiment et la volonté, que les modernes
placent généralement dans le cerveau.

La aàpl, la chair, tout d'abord, est l'élément matériel, charnel

de notre nature. L'apôtre n'a pas de terme pour rendre
les acceptions de notre mot matière, mais il nous dira pourtant

occasionellement que cette chair procède de la terre1,
et il parlera de la chair des animaux comme de celle des

hommes2. En tout cas, ce sens d'élément matériel, je dirais

presque de matière première, qui constitue l'être vivant, est

le sens général, fondamental, qui demeure partout le même

sous les acceptions dont il est susceptible, et il s'applique,
sinon exclusivement, du moins essentiellement à l'homme.
La chair désigne donc tout ce qui appartient à la vie
physique 3, l'homme tout entier en tant qu'il est mortel et périssable

4.

Ainsi, Paul emploiera le terme, avec l'accent que je viens
d'indiquer, en parlant de la maladie, des atteintes portées

par l'infirmité au corps physique5, ou par la souffrance6, ou

par une infirmité spéciale 7. D'autres fois, dans certains
contextes comme '2 Cor. 7 : 5, la chair semble désigner la personnalité

en tant que faite de matière et exposée à la douleur,
ou simplement comme individu corporel, 1 Cor. 6 : 16. Dans

ce sens, mais exclusivement tourné du côté matériel, on
rencontrera l'expression ai.pt, xaï «If»a, la chair et le sang, pour
dire la personnalité, le moi physique 8. Aussi, mais toujours
avec des nuances marquées par le contexte, le langage
paulinien opposera-t-il volontiers la catégorie du xarà aâpxa. selon
la chair, à celle du xaTà misura ; la première indiquant le côté

matériel, défini ou historique des choses.

Mais ce sens matériel du mot chair n'épuise pas la notion.
Quelquefois, et la lettre aux Romains met en plein relief les

conséquences de ce point de vue, la chair, si elle n'est pas la

1 1 Cor. 15 : 47. - s l Cor. 15 : 39. — 3 Rom. 1 : 3. 1 Cor. 10 : 18.
4 1 Cor. 1 : 29. Gai. 2: 16. — ¦¦ Gai. i : 14. — « 1 Cor. 7 : 28.

' 2 Cor. 12 : 7. - » Gai 1 : 16. 1 Cor. 15: 50.



232 PAUL CHAPUIS

cause du péché, en est néanmoins un facteur essentiel.
L'activité dans le temps présent, par le fait même qu'elle se

déploie dans la chair, est exposée à employer les armes
charnelles1, donc à nous faire marcher selon la chair2. Il y a parfois

dans ce x«Tà aàpxa comme une idée péjorative qui tient
précisément à la relation que l'apôtre établit entre la chair
et le péché. Aussi Paul, déjà ici, rappelle-t-il sa mentalité

hébraïque. La chair, chez lui, correspond bien au TÉJ2 des

hébreux, et le terme est volontiers employé dans une acception

où la situation de l'homme est montrée du côté de son
infirmité et dans ce qu'elle renferme d'humiliant ou de bas.

La chair, dans l'anthropologie de l'apôtre, se différencie
nettement du corps, o-wpa, bien que, cela va de soi, celui-ci
soit dans un rapport intime avec la première. Le corps,
dirons-nous en substance, diffère de la chair comme la
matière de la forme. Si la chair est la matière elle-même, le

corps en est la forme ou la figure, et cette figure constitue
une unité qui est bien définie dans 1 Cor. 12 :12. Les membres

de l'organisme corporel, bien qu'ils soient plusieurs,
constituent pourtant dans leur ensemble une unité, une
figure définie. Leur unité est dominée par une pensée
téléologique une. Le corps, en un mot, bien que l'apôtre ne
possède pas cette expression toute moderne, est un organisme,
une forme dont toutes les parties ont entre elles un rapport
étroit et ordonné. Aussi peut-il employer le corps comme
image de l'Eglise qui est un organisme social3.

Toutes les fonctions du corps se résument dans la capacité

de reproduction *. Aussi, lorsqu'il s'agit de questions
sexuelles, l'écrivain emploiera-t-il toujours le terme deawua5.

Aussi le corps est-il la forme visible de l'apparition humaine.
Comme le dit très bien Baur : « Le corps est le porteur, la
représentation de toute la personnalité humaine. » Cette

pensée est particulièrement visible dans le texte de 2 Cor. 10 :

10, où l'apôtre fait observer que son apparence personnelle
fait, aux Corinthiens, l'impression de la timidité; d'autre

1 2 Cor. 10 : 4. — ä Rom. 8 : 4. - s 1 Cor. 12: 12-20 ; Rom. 12: 4-5.
« 1 Cor. 12 : 23. — 5 Rom. 4: 12 ; 1 Cor. 6 : 13-20.



LA PSYCHOLOGIE DE LA MORALE PAULINIENNE 233

part, dans i Cor. 5 : 3, afin de notifier solennellement son
décret excommuniant l'incestueux, qu'il propose à l'Eglise,
il marquera l'absence de son corps, mais la présence de son

esprit.
Si le corps terrestre est fait de chair, au dire de l'apôtre, le

corps spirituel, dont il nous parle dans 1 Cor. 15, est fait de
SoÇ«, notion très comprehensive qu'il est utile de déterminer
dans ces rudiments de psychologie.

En général, l'idée centrale de la gloire est celle d'un
rayonnement, et d'un rayonnement lumineux. Dans un texte assez

obscur, 1 Cor. 11 : 7, l'apôtre dira, par exemple, que si
l'homme est l'image de la gloire de Dieu, la femme, placée à

un rang secondaire, est la gloire, le rayonnement de l'homme.
Dans plusieurs autres textes il appliquera cette notion de gloire
à la majesté divinel, et c'est à la gloire que nous sommes
appelés comme à notre fin dernière. Aussi, si la chair, de par
sa nature, est appelée à la corruption, le corps des rachetés
doit-il revêtir l'incorruptibilité, posséder une gloire spéciale,
un rayonnement spécial ; rayonnement différent dans les

o-wfAKTa èmyeta, COrps terrestres, et les COrps Célestes, aûpara

svovpâvia; gloire ou lumière qui produit des rayonnements
différents dans la lune, la terre ou les étoiles2.

En elle-même, cette matière qui s'appelle la chair et qui a

la forme d'un corps, pour devenir dans son achèvement une
gloire, un rayonnement lumineux, est animée par la 1^, qui
est son principe vital. A ce propos, il est bon de rappeler
expressément que l'anthropologie biblique, plus spécialement
celle de Paul, diffère ici sensiblement de celle de la philosophie

grecque. Pour les Grecs, la tJiu^h représente ce que nous
appelons vulgairement l'âme, le principe supérieur, spirituel
de la nature humaine ; pour l'apôtre au contraire, et pour
les Hébreux, la ^u^« est placée à un rang plus inférieur. Ce

n'est que le principe vital de l'organisme matériel, la £523

des Hébreux. Les animaux possèdent cette force vitale3

i Rom. 5 : 2 ; Eph. 1 : 17 ; 3 : 16 ; 2 Cor. 4 : 4, 6, etc
3 1 Cor. 15: 40-41. — 3 1 Cor. 15: 39.



234 PAUL CHAPUIS

aussi bien que l'homme, car la iJrjjjä est le principe vital de

tout être, de toute matière. Sans elle la chair est morte, car
il n'y a pas de vie sans âme, et à ce point de vue, l'apôtre est

vraiment de l'école pharisienne, qui ne conçoit absolument
pas la distinction occidentale du corps et de l'âme. Où il y a

une chair vivante, il y a une âme, celle-ci étant le principe
vital et la condition vitale de toute chair. Les êtres inanimés,
les ôtyu^ai, n'ont rien à faire avec la chair. Le corps humain
tiré de la terre, et qui est chair, possède une tyjxjh Çwo-a, un
principe vital qui anime l'organisme. Sans cette âme le uâp-a

n'est qu'un m-w^a, c'est-à-dire un cadavre.

D'après ces données, on comprendra comment il se fait
que les termes aâpl et Spr/jh, chair et âme, soient très souvent

synonymes, avec cette nuance, mais nuance seulement, que
la chair brute est comme d'un degré inférieure à l'âme. On

dira nana o-ô/jÇ comme on dit nâaatyuxh, et dans le même sens2.
Les adjectifs qui dérivent de ces termes, et dont nous nous
occuperons bientôt, o-vpxatic et -fyvxixk, sont également
synonymes ; et l'un et l'autre indiquent un stade inférieur de la

nature humaine. Voilà pour l'homme physique ou extérieur,
qui est de la matière.

Qu'en est-il de l'homme intérieur, comme s'exprime
l'apôtre L'homme spirituel a comme élément central,
essentiel, à certains égards unique, le vous, la raison.

Le sens de cette expression, dans la psychologie
paulinienne, paraît être des plus riches. Pour l'exprimer en un
mot systématique auquel l'apôtre était loin de songer, il
embrasse à la fois ce que Kant appelle la raison spéculative
et la raison pratique. 11 tient et de l'intelligence et de la
volonté; aussi peut-on rendre ce terme psychologique par notre
mot raison dans la nuance kantienne.

Ainsi, pour ce qui touche à l'intelligence, c'est à la raison
qu'il appartient de formuler des volpara et des loyiapoi3. C'est
là son côté proprement logique.

Mais cette raison a aussi son côté moral qui plonge ses

1 1 Cor. 14 : 7. — * Rom. 3: 20 : 1 Cor. 15: 45. — 3 2 Cor. 4 : 4 ; 10: 5.



LA PSYCHOLOGIE DE LA MORALE PAULINIENEE 235

racines profondes dans la volonté. Ainsi, Paul parlera d'un
Bèlvip.a rriç aapxb;i comme il parlera d'un vous t«ç o-a/jxô;2, et d'un
tfpm-npa rriç aapxbç3, d'une raison qui a sa source dans la chair
et ses instincts. Aussi le voû; est-il chez Paul la faculté tout à

à la fois intellectuelle et morale qui permet de distinguer
entre le bien et le mal i. Dans ce dernier texte, l'apôtre
exhorte ses lecteurs à être lv rû> «Otw vài xai lv rij «ùtîj yvàp-n,

d'un même genre de raison qui conduit à une même vue
d'ensemble5. Dans Rom. 7 : 23, la loi de la raison, vôpioç toû

vooç, est tout simplement celle du devoir. Aussi l'état, l'inspiration

du voû; a-t-il dans la vie une suprême importance.

Enfin, la psychologie de Paul emploie un quatrième principe.

Après la chair et son principe vital, après la raison,
au-dessus d'eux tous, les dominant, voici le wveûft«, le principe
supérieur, directeur, ou qui doit le devenir. En tous cas ce

principe, qui a été fort discuté, est au sommet de la hiérarchie,

comme le montre clairement 1 Cor. 15 : 46-47.

Ce principe est même si supérieur que, selon beaucoup
d'écrivains et d'exégètes, Bernhard Weiss, par exemple, cet

esprit ne serait pas du tout un principe psychologique,
constitutif de la nature humaine. Dans tous les textes où l'apôtre
l'emploie, il désignerait un principe théologique, c'est-à-dire
le Saint-Esprit. Mais en fait, ce terme s'emploie à la fois, à

lire les textes, et du principe théologique et du principe
anthropologique.

En effet, nous avons plusieurs textes où l'esprit de

l'homme est distinct de l'esprit de Dieu. C'est le cas, par
exemple, de 1 Cor. 2 : 11, où l'écrivain parle de l'esprit de

l'homme qui seul est juge de ce qui se passe dans l'homme.

Ici, en effet, il ne saurait s'agir que de principe psychologique

et non pas du Saint-Esprit. M. Sabatier, dans son

œuvre classique, est de cet avis, il va même jusqu'à dire que
dans ces textes le terme m^o^a n'a plus son sens spécifique,
mais revient au sens général de notre mot français « esprit, »

1 Eph. 2: 3. — 2 Col. 2 : 18. — 3 Rom. 8: 6.
* Rom. 14 : 5; 12 : 2; 1 Cor. 1 : 10. — 5 Gai. 3 : 1-3; Rom. 1 : 14, 28.



236 PAUL CHAPUIS

faculté psychologique. D'une manière abstraite le plus sérieux
des théologiens de France peut avoir raison, tout au moins

pour le texte que je viens de citer. Mais cette explication a

le très grave défaut de ne pas faire saillir la synthèse
profonde qui existe entre la notion psychologique et la notion
théologique. Car s'il est vrai que, dans la plupart des

passages des lettres de Paul, nveï>p.a désigne le souffle de l'esprit
divin, principe théologique, il est non moins certain que
dans d'autres, relativement nombreux, il ne désigne autre
chose que le principe psychologique, cette faculté, cette force
supérieure de l'homme, qui n'est pas seulement l'esprit au
sens intellectuel, mais une raison meilleure que la raison.
Or il est évident qu'entre les deux significations, la psychologique

et la théologique, il doit y avoir une parenté intime,
une synthèse supérieure et profonde. Trouver cette parenté
c'est répondre à la question que nous cherchons à élucider.

Or à prendre les choses d'une manière précise, le misura,

l'élément psychologique, est le principe, la force, dirions-
nous, qui met l'homme en contact, en communion avec
Dieu. C'est en nous cette part du divin que possède l'homme,
même le païen; ce qui pour Paul et toute la sagesse hébraïque

constitue à proprement parler « l'image de Dieu » dans
l'homme1. Si l'apôtre était un moderne, là où il dit jrvsûp«

dans l'acception psychologique, il dirait peut-être conscience,
et si j'ai raison, on saisit fort bien qu'il puisse parler tantôt
de l'esprit de Dieu dans l'homme, tantôt de l'élément
anthropologique. La synthèse des deux notions est trouvée; car, en

fait, les deux termes sont équivalents. Esprit de Dieu, esprit
de l'homme, principe théologique, principe psychologique,
c'est tout un, en vertu même de la conception qu'a l'apôtre,
de l'homme comme image de Dieu. L'esprit sous ces deux
angles, dans ces deux directions, reste le point de contact, le
trait d'union et de parenté entre l'homme et Dieu. On pourrait

dire dès lors que le nve\>p.a est au voû; ce que la substance
est à sa forme. Le voûç est la raison prise en quelque sorte à

' 1 Cor. 11 : 7; Col. 3 : 10.



LA PSYCHOLOGIE DE LA MORALE PAULINIENNE 237

elle seule dans sa modalité ; le nvev(ia pénétre, inspire la
raison.

Or, dans la pensée de l'apôtre, l'homme pécheur, l'homme
naturel a entièrement perdu, du moins gravement éteint son
« esprit. » Aussi qu'est-il arrivé? Sa raison, qui devrait être

inspirée par l'esprit, est en quelque sorte détachée de

l'esprit. C'est pourquoi cette raison est plus ou moins, dans

notre état de péché, exposée sans contre-poids suffisant à la

chair, le principe inférieur et passionnel. Sa raison est

devenue (Rom. 7) un voûç aapxoç une raison inspirée de la chair,
au lieu de l'être de l'esprit ; sa pensée, un fpovypa rüg aapxòs,

une aspiration charnelle ; sa volonté, un Beknpa. tu? aapxoç, au

lieu d'être déterminée par le nveüpa, l'esprit supérieur.
Normalement, idéalement la raison devrait être soutenue et

guidée par l'esprit ; en fait, dans l'état de péché, elle est

diminuée, elle est esclave de la chair.
Aussi, quand il s'agit de l'homme naturel, l'apôtre parlera-

t-il moins volontiers de son esprit que de sa raison. C'est par
exemple le cas dans sa magnifique confession de Rom. 7.

Quelquefois cependant, dans 1 Cor. 2 : 11, on trouve esprit
au lieu de raison; ce qui montre en tous cas que les deux
notions sont infiniment rapprochées, séparées seulement par
des nuances. Du reste, sans discuter longuement, dans le

texte que je viens de citer, l'exception (si c'est une exception)

n'est qu'apparente, puisque l'écrivain y parle du principe

supérieur de l'homme normal autant et plus que de

l'homme naturel.
En tous cas, pour rentrer dans l'ordre, il faut que l'inspiration

supérieure du nveûpa, principe psychologique, puisse
reprendre son empire perdu, et cela a lieu par le Saint-

Esprit, qui pénétre le nvevp.a psychologique et humain. C'est

pour cela que la aampla, le salut, consiste dans une rénovation

du voûç, dans sa délivrance de la chair. Cette rénovation
Paul l'appellera une àvaxahwai; toû vooç, c'est-à-dire un
dépouillement de la raison des influences et des inclinations
auxquelles l'ont soumise les puissances triomphantes de la
chair. Ici l'apôtre, s'il n'eût craint des confusions possibles.



238 PAUL CHAPUIS

eût tout aussi bien pu parler du renouvellement de l'esprit,
du irvsOfta1.

On le voit, les deux notions voûç et Tneûpa, sont extrêmement
rapprochées; ce sont des synonymes légèrement nuancés;
mais ce qu'il importe surtout de relever, c'est que dans la
pensée de Paul ces deux termes n'ont à aucun degré cette
saveur intellectuelle de nos termes français de raison et
d'esprit. Ce qui domine en eux, ce qui l'emporte sûrement,
c'est la saveur morale. La raison et l'esprit sont chez Paul,
dans ses préoccupations, injectées de cette saveur morale.

Aussi irai-je plus loin et dirai-je que, dans l'horizon
paulinien, ces deux termes si essentiels dans sa psychologie ont
l'un et l'autre un rapport étroit avec ce que nous appelons
la conscience morale. Ils en participent l'un et l'autre, et au
fond désignent cette force sans avoir le mot.

Celui-ci, il est vrai, n'est pas étranger à l'apôtre, bien qu'il
l'emploie en somme plutôt rarement2, et ce terme rappelle
beaucoup moins notre notion morale que la notion plus
intellectuelle de la Grèce. Comme le remarque très exactement
Heinrici : chez Paul la o-uvsio\?o-iç est avant tout l'organe qui
empiriquement révèle la conscience de soi au point de vue
moral. La notion est étrangère à l'Ancien-Testament. Ici,
c'est le cœur qui remplit les fonctions de la conscience.
Une seule fois on rencontre le mot o-uvsioViç dans la version
des Septante (Eccl. 10 : 20). C'est sans doute sous l'influence
de la philosophie socratique qu'il est entré dans la philosophie

populaire, chez Cicéron, Sénèque (conscientia), Epictète,
Polybe et surtout chez Philon qui l'emploie volontiers, mais
dans un sens où la différence de la conscience morale et de

son organe est souvent effacée.
On peut dire que chez l'apôtre le mot comme la notion est

emprunté au monde hellénique. Ainsi l'apôtre parlera 1 Cor.
8 : 7, du chrétien faible qui « a encore conscience de

l'idole, » et dans ce sens il ne s'agit pas de la conscience

1 1 Rom. 12 : 2.
5 Rom. 2 : 15; 9 : 1; 13 : 5; 1 Cor. 8 : 7, 10, 12; 10 : 25, 27, 28, 29; 2 Cor.

1 : 12; 4 : 2; 5 : 11.



LA PSYCHOLOGIE DE LA MORALE PAULINIENNE 239

morale, mais de la conscience théorique. L'existence des

dieux est encore, chez ce chrétien-là, dans l'arrière fond de

sa pensée, et ici nous dirions plutôt mentalité que
conscience. Toutefois, dans le même passage il parle de cette
conscience comme étant troublée, blessée par la conduite du
chrétien spiritualiste et large. Là, incontestablement, le
terme s'élève davantage à la notion morale. En effet, puisque
cette conscience est blessée d'un acte qu'elle réprouve, elle

prend une valeur d'indice. Elle devient indicateur moral,
tout d'abord comme modification qui suit l'acte (conscientia
consequens)i. Une fois précisée par l'exercice, cette
conscience s'applique à des actions futures et devient conscientia
antecedens ; elle annonce le réflexe qui se produira2, et
indirectement son jugement s'applique à d'autres qu'à soi-
même3.

Du reste ce dernier trait, la notion de la conscience telle
que Paul l'esquisse, n'est pas le seul qui soit d'origine grecque

dans sa psychologie. La mentalité hellénique est aussi
très reconnaissable dans ces images connues de 2 Cor. 5 :

1-6, celles de revêtir et de dévêtir, de nudité et de vêtement,
de l'esprit enfermé dans ia prison du corps : images que
connaissait déjà l'essénisme qui, lui, les avait tirées du monde

grec. On retrouvera facilement des notions apparentées chez

Démocrite, Empedocle, surtout chez Platon, dans le

néoplatonisme et chez Philon. C'est Platon, dit Heinrici, qui
le premier, à y regarder de près, a donné la notion de

l'homme intérieur opposé à l'homme extérieur, en tant qu'il
oppose la puissance de la conscience logique aux capacités
basses de l'âme, de telle sorte que l'homme vrai se réalise par
l'équivalence des forces contraires, et que les forces
supérieures sont cachées, dans l'homme poussé par les passions,
comme le noyau dans le fruit. Mais néanmoins la notion
paulino-chrétienne se distingue de l'hellénique en ce sens

que, d'après la première, l'homme possède bien par lui-

1 Rom. 2 : 15 ; 2 Cor. 1 : 12. - M Cor. 8 : 10 ; Rom. 13 : 5.
3 1 Cor. 10 : 29; 2 Cor. 4 : 2; 5 : 11.



240 PAUL CHAPUIS

même la science du bien, mais est incapable de le réaliser
sans un secours divin.

Cette influence hellénique est possible, elle est même
probable par le milieu au sein duquel travaille l'apôtre et qui
en est imprégné. Mais en somme, sans la nier avec Lipsius,
je serais disposé à penser qu'au fond des choses la psychologie

de Paul, comme toute sa mentalité, plonge ses racines

profondes dans la mentalité hébraïque.

Quoi qu'il en soit, sur les bases de cette psychologie
l'apôtre édifie sa morale, dont nous voulons essayer de dire ici
les principaux traits.

Tout d'abord il distingue, peut-on dire, deux classes

d'hommes. En premier lieu: les charnels, les aapxixol, dominés

par les aspirations et les intérêts de la chair1. Ils ne
diffèrent pas essentiellement de l'homme psychique®. Quelquefois

l'apôtre les appellera d'un synonyme moins fort les

aàpxivoi, ou même d'un terme plus doux encore, les vimioi3. Ce

sont des hommes encore dominés par les aspirations
charnelles, mais en train pourtant de s'en dépouiller sous
l'influence de Christ. La seconde classe, qu'on peut appeler la
classe des vraiment chrétiens, est celle des nve\>p.anxol!i. Ce

sont les hommes dirigés et inspirés par l'Esprit divin, donc
en somme des chrétiens véritables, ceux que Paul appelle
les TÛetoi5, les parfaits, comme ailleurs, dans l'adresse de ses

lettres, il les appellera communément, en notant l'idéal
auquel ils tendent, les âytot, les saints.

Ceux-là, à l'inverse des psychiques, dominés qu'ils sont

par l'Esprit, peuvent comprendre et s'assimiler ce qu'inspire
et ce qui concerne l'esprit. Ce sont des hommes vraiment
aptes6 aux choses religieuses et chrétiennes. Aussi, en tant
que chrétiens parfaits, possèdent-ils une sagresse, une ao^la

spéciale que Paul oppose à la sagesse du monde. Celle-ci,
parce qu'elle est du monde, est avant tout de la chair; aussi
n'est-elle pas susceptible de saisir les choses spirituelles qui

1 1 Cor. 3 : 3. — 2 1 Cor. 2 : 14. — 3 1 Cor. 3 : 1.
4 1 Cor. 2 : 15; 3 : 1; Gai. 6 : 1. — 5 1 Cor. 2 : 6. - 6 1 Cor. 2 : 14-15.



LA PSYCHOLOGIE DE LA MORALE PAULINIENNE 241

conviennent aux nve\>u.anxoil. De sa nature elle tient avant
tout à la chair et à ses arguments. La vraie sagesse, qui
d'ailleurs n'est point un mystère ésotérique, mais exige2 pour
être comprise des dispositions spéciales, est une sagesse de

Dieu, préparée par lui et préexistante. Les sages de ce monde,
ni les puissants ne la comprennent ; car Dieu la révèle par
son Esprit. Elle a pour centre la croix de Christ, scandale

pour les Juifs qui ont l'appétit des miracles, et pure folie

pour les Grecs qui recherchent les belles formes et la dialectique.

Cette sagesse chrétienne a ceci de spécial qu'elle se

révèle, à ceux qui sont susceptibles de la foi, non pas par des

paroles éloquentes, mais par une puissance effective de

régénération.

En résumé, si elle a la croix de Christ comme premier et

central élément, elle se révèle uniquement à ceux qui,
pneumatiques et non psychiques ou charnels, ont reçu l'Esprit
divin. En un mot, ces hommes-là sont les chrétiens qui, par
l'esprit, ont conquis la délivrance et surtout la liberté morale.
Celle-ci est entière, mais en fait pas absolue, puisqu'elle est

limitée par le souci du prochain, la solidarité. Nous sommes
membres d'un tout, d'un organisme, dans lequel toutes les

parties sont dépendantes les unes des autres, et cette
solidarité que l'apôtre relève est le capital fondement ou plutôt
•critère de la vie morale.

1 1 Cor. 2 : 14. — 2 1 Cor. 2 : 7.

THÉOL. ET PHIL. 1909 16


	La psychologie et les principes de la morale Pauliniennes

