
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1909)

Heft: 1-2

Artikel: Les idées morales chez les grands prosateurs français du premier
Empire et de la Restauration [suite]

Autor: Cart, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379850

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES
IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS

du premier Empire et de la Restauration

PAR

J. CART1

CHAPITRE VII

Conclusion générale.

PREMIÈRE PARTIE

Des auteurs dont les idées morales ont été étudiées

dans les chapitres précédents.

Lorsque des hommes se sont fait une place à part dans la

littérature, les arts, la philosophie ou tout autre domaine de

l'activité humaine, il y a toujours un grand intérêt à se

rendre compte du chemin qu'ils ont dû parcourir pour en

arriver là. Et si ces hommes, partis de points différents et

parfois même fort opposés, ont fini par s'entendre — dans

une certaine mesure tout au moins — sur des sujets qui
étaient de nature à les diviser, n'y aurait-il pas un réel

profit moral à étudier de très près le travail qui s'est

accompli dans leurs esprits Jusqu'à quel point, par exemple,
ces hommes ont-ils subi la double influence du temps où
ils ont vécu, de l'éducation qu'ils ont reçue? Faut-il les

considérer comme les produits authentiques et les représentants

attitrés de ces influences peut-être harmoniques, mais

peut-être aussi opposées l'une à l'autre Leurs œuvres sont-
1 Voir Revue de théologie et de philosophie. Livraisons de juillet 1906, mars,

mai, juillet 1907, mars, avril, mai, juin 1908.



112 J. CART

elles l'exacte expression de la pensée dominante à leur
époque et comme le miroir où est venue, sans altération,
se refléter l'image de cette même époque

Pour être complète, la réponse à ces questions m'aurait
sans doute contraint à explorer un champ en lui-même très

vaste, mais, fidèle au point de vue où je me suis placé
d'emblée, j'ai estimé que ce champ pouvait être resserré dans
des limites plus étroites. Dans ma pensée, il s'agissait, en

effet, d'inventorier en quelque sorte les idées morales

répandues dans de nombreux ouvrages et de s'assurer ainsi
du plus ou moins d'accord que la tractation de sujets
analogues avait établi entre des esprits très différents. Cet
examen a permis de constater que, par des chemins parfois
détournés et non sans trahir par instants quelque hésitation
ou même quelque répugnance, nos auteurs se sont rencontrés

sur plus d'un point important et, en particulier, sur
celui des rapports qui existent entre la morale et la religion.
Sans doute, on ne pouvait guère s'attendre à ce que tous
envisageassent ces rapports de la même manière, mais n'est-
il pas déjà remarquable qu'aucun d'eux ne les ait méconnus

Au début de ces études, j'ai prévenu les lecteurs que nous
n'aurions pas à faire à des moralistes de profession, et il est

certain qu'une tentative de puiser, dans leurs écrits, la
matière d'un manuel de conduite, une espèce de catéchisme
de casuistique, aurait été absolument déplacée. On peut être
assuré que nul d'entre nos auteurs n'a jamais songé à

composer un cours de morale. Si donc ils avaient été appelés à

formuler d'une manière simple et populaire ce qu'ils entendaient

par la morale, il est probable qu'ils l'auraient définie
comme tout le monde : l'ensemble des lois et des prescriptions

dont l'exacte observation a pour résultat pratique la
moralité individuelle. Il est évident que, seuls, des chrétiens
positifs et expérimentés auraient répondu que la morale,
envisagée dans sa nature et dans ses formes, doit être toute
pénétrée de l'esprit de l'Evangile; mais ce n'est pas
précisément à cette catégorie de chrétiens que nous avions
affaire.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIS 113

I

Pour les auteurs dont nous avons étudié les ouvrages,
quel est donc le fondement, quelle est la base de la morale?

Tous, — avec plus ou moins de netteté, — découvrent dans
la religion la source de la morale. Donc, telle religion, telle
morale Mais ici la notion de religion se précise en se

présentant sous la forme très spéciale du christianisme. Aussi,
comme conséquence, et en se plaçant aux points de vue
divergents de nos auteurs, on est bien forcé de signaler, dans

l'expression de leur pensée, des distinctions, des nuances
et même des oppositions qui ne sauraient pourtant nous
interdire de tenir compte du fait constaté. Sur ce point, nous
avons pu nous en convaincre, Joseph de Maistre et Bonald
sont très affirmatifs, ce qui ne saurait nous surprendre chez
des hommes aussi remplis de l'idée théocratique, aussi
résolument placés sur le terrain du christianisme, — objet, pour
eux, d'une révélation spéciale et dont ils déduisent la règle
morale. Ballanche, non moins explicite dans ses affirmations,
rappelle que le christianisme a introduit dans le monde des

idées morales que rien ne saurait remplacer ; des idées

infiniment supérieures à tout ce que la sagesse humaine,
laissée à ses seules ressources, a jamais pu imaginer. C'est

encore dans le christianisme que Mme de Staël découvre le
véritable fondement de la morale, tandis que l'auteur du
Génie du christianisme serait tout prêt à déclarer que
religion et morale forment un tout bien uni.

Cependant, parmi les auteurs dont les ouvrages nous ont
occupés, ne s'en trouverait-il pas au moins deux qui
compromettraient assez sérieusement l'accord cherché avec les autres?
Senancour, par exemple, semble apporter tous ses soins à

rompre un lien que, d'autre part, il a reconnu exister entre
la religion et la morale. On dirait que, pour lui et en définitive,

la morale consisterait simplement dans une vue claire et
distincte des choses, sans qu'on soit obligé de la réaliser dans
des actes inspirés par un sentiment religieux. — Serait-ce là

THÉOL. ET PHIL. 1909 8



114 J. CART

le dernier mot de l'auteur d'Oberman? Et l'homme qui a si

délibérément déclaré que tout est nécessaire, a t-il jamais été

autre chose qu'un sceptique impénitent? Ne serait-ce pas
solliciter les textes d'une manière trop libre, que de lui faire
dire ce qu'il n'a pas pu dire? Assurément, je ne voudrais pas
faire de Senancour un chrétien malgré lui, mais il subissait,
certainement plus qu'il ne s'en rendait compte, l'influence du
christianisme. Il y a chez lui, une lutte perpétuelle qui
l'entraîne à s'exprimer sur ces sujets d'une manière parfois
si contradictoire, qu'on hésite à formuler une conclusion. Au
milieu de ses doutes et de ses incertitudes, il trahit des
aspirations élevées et révèle des besoins qui le poussent à se

tourner vers Dieu et à le prier. Néanmoins, je le reconnais,
il y a chez Senancour tant d'hésitations et souvent tant de

paradoxes qu'il est malaisé de lui assigner la place à laquelle
il aurait droit parmi les moralistes. — Quant à Benjamin
Constant, dont il faut se garder d'observer de trop près la

conduite si l'on veut découvrir sa véritable opinion sur le

sujet qui nous occupe, il suffit de constater le lien étroit qu'il
établit entre la religion et la morale, cette dernière constituant,

à ses yeux, une partie principale de la première. S'il a

volontiers confondu la religion proprement dite avec le sentiment

religieux pur et simple, il a toutefois reconnu et
proclamé que le christianisme était à la fois la plus satisfaisante
et la plus pure de toutes les formes que le sentiment religieux
peut revêtir.

Ainsi donc, et tout en faisant de justes réserves quant à

Senancour, on peut dire que, avec plus ou moins de clarté
dans les idées, plus ou moins de netteté dans l'expression,
nos auteurs ont vu dans la religion, et spécialement dans le

christianisme, la source même de la morale et d'une morale
infiniment supérieure à ce que toutes les autres religions
avaient jusqu'ici produit.

Tout en renonçant donc à établir entre des auteurs appartenant

à des écoles différentes une identité de vues qui ne
serait pas justifiée, il faut remarquer cependant que, du fait
même de leur éducation première, les uns et les autres



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS lit)
avaient été mis en relation avec la religion qui dominait
seule dans le pays de leur naissance, c'est-à-dire avec la

religion chrétienne. A ce taux, peu importe que, dans le
sein de cette religion, il y ait eu des confessions différentes et

même rivales. Peu importe que* tel ou tel de ces auteurs soit
devenu dans la suite étranger à l'enseignement reçu dans

son enfance et au culte pratiqué autour de lui; il n'en
conserve pas moins un dépôt, un résidu qui ne se dissout que
lentement, incomplètement même, de telle sorte que, de la
tradition du passé, il garde une impression propre à

influer sur les jugements que lui dicte sa dernière manière de

voir Au fond, il est à présumer que le plus sceptique, mis

en demeure de révéler le fond de sa pensée, aurait difficilement

consenti à être envisagé comme ayant absolument
oublié, moins encore renié la religion de son pays et de sa

famille.

II

En recherchant quel peut être le principe générateur de la
morale, il va de soi qu'on est amené à aborder une foule de

questions qui se rattachent plus ou moins étroitement à la
morale et qui contribuent à en déterminer les applications
pratiques. C'est ainsi que plusieurs de nos auteurs se sont
préoccupés, par exemple, de l'importante question de l'origine

des idées et du langage. D'autres ont exposé leurs
vues sur le mariage, sur le divorce, sur le suicide, sur le

duel et tous, d'une manière générale, ont exploré le vaste

champ des passions. Sans revenir sur ces différents sujets,
il en est un cependant qui mérite de nous arrêter un
moment, c'est la question du libre arbitre.

L'homme est-il un être libre ou ne l'est-il pas? Et s'il l'est,
dans quelle mesure l'est-il? Selon la réponse que l'on fera à

cette question, celle de la responsabilité individuelle se

posera ou ne se posera pas. Il en sera de même de la question
du devoir. Si, en effet, l'homme n'est pas libre, que
pourraient bien signifier les mots de responsabilité et de devoir?
En particulier, quelle pourrait être la responsabilité d'un



116 J. CART

homme à propos d'actes qu'il aurait accomplis sous la pression

de la nécessité? Si c'est dans ce sens que le déterminisme

résout la question, en revanche il ne peut y avoir
pour l'homme de devoir positif et de responsabilité sérieuse

que s'il possède son libre arbitre. Ch. Secrétan l'a fait
reremarquer avec raison : « La moralité ne serait qu'une
apparence si les théories étaient vraies qui placent la mesure
des actions dans une circonstance indépendante de l'auteur,
c'est-à-dire étrangère à l'action» — «c'est la négation la plus
complète de la morale1. » Et M. Ernest Naville: « Le
déterminisme contredit la conscience morale, » ce qui conduit
directement au matérialisme, « cette doctrine certainement
fausse s'il existe un élément de libre arbitre quelque faible
qu'on le suppose2. » — C'est au reste dans ce même sens

que nos auteurs se sont prononcés. Pour Bonald et Joseph
de Maistre, c'est sous la forme du devoir que leur apparaît le

principe même de la morale et, à leurs yeux, la pratique du
devoir exige une force de volonté qui ne se conçoit pas sans
liberté. Ils combattent résolument le fatalisme, conséquence
inévitable de la philosophie qui faisait de l'homme une
« statue ». Ballanche n'est pas moins catégorique. L'homme
a été créé libre. Dieu lui a donné dans la conscience un
guide, et sans liberté il n'y a point d'irnputabilité. Il est vrai
que Ballanche, après s'être demandé si l'homme était
absolument libre, a cru pouvoir envisager la parole et la société

comme limites à cette liberté, mais, au fond, ces limites
naturelles ne touchent pas à ce qu'il y a d'essentiel dans la
liberté. On sait aussi combien Ballanche s'est efforcé d'établir

un accord entre la prescience divine et la liberté de

l'homme.
Sur ce sujet, on comprend facilement qu'il ne serait pas

possible d'exiger de Senancour une doctrine positive et
ferme. Conséquent avec son système habituel, il lui aurait
•été difficile de revendiquer bien haut le libre arbitre de

l'homme. Il éprouve cependant quelque scrupule à nier
1 La philosophie de la liberté. Edition de 1849, t. II, p. 237.
2 E. Naville, Le libre arbitre, p. 267, 221.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 117

toute liberté, dont le sentiment, déclare-t-il, paraît inséparable

du sentiment même de la vie. Il en viendra même un
jour à voir dans l'union avec Dieu la vraie liberté, et il parlera

du devoir en termes qui supposent chez l'homme un
effort de volonté incompréhensible sans liberté individuelle.

Il serait superflu de rappeler ici combien Mme de Staël

est éloquente lorsqu'elle aborde le sujet qui nous occupe;
lorsqu'elle stigmatise la morale de l'intérêt fondée sur la

négation du libre arbitre et de la conscience, et lorsqu'elle
interdit de transiger avec aucune considération quand il
s'agit du devoir. Il est vrai qu'un temps fut où le mot de

fatalité venait comme de lui-même se placer sous sa plume,
mais est-ce bien elle qui parlait ou faisait-elle simplement
parler les personnages fictifs qu'elle mettait en scène dans

ses romans? Et Chateaubriand, malgré les passions qui ont
joué un si grand rôle dans sa vie? S'il n'avait pas cru à la
liberté de l'homme, aurait-il jamais écrit son Génie du
christianisme? Qu'il suffise de rappeler que, pour lui aussi, le
devoir était un fait qui établissait l'ordre moral et donnait à

la société la seule existence durable qu'elle pouvait avoir.

III

Une saine intelligence de la loi morale n'intéresse pas le
seul individu, la société tout entière n'y est pas moins
intéressée. C'est une vérité que les auteurs dont j'ai analysé
les ouvrages n'ont pu méconnaître. Tous, du plus au moins,
ont fait aux questions de cet ordre une place dans leurs
écrits. Avec quelle ampleur Ballanche n'a-t-il pas traité ces
matières? Bonald et de Maistre ne s'en sont pas montrés
moins préoccupés. Si c'est plus indirectement, c'est aussi

positivement que les autres écrivains ont attiré sur ces

sujets l'attention de leurs lecteurs. Chose digne de remarque!
pour tous au fond, comme pour Ballanche, c'est le christianisme

qui a fondé la société des temps modernes. Avant cela
la société était dans l'état d'enfance corrompue; mais dès

lors, et grâce à cet événement de première importance,



118 J. CART

l'homme a pu se perfectionner dans l'état social. Le
christianisme a ouvert devant lui une ère nouvelle, celle de la

liberté, et c'est en raison même de cette liberté qu'il lui est

possible de viser à la perfection. Je n'ai pas à rappeler ici
combien les idées de Mme de Staël sur la perfectibilité se

rapprochent de celles de Ballanche, mais je constate que
Senancour, sans avoir consacré un chapitre spécial à la morale

sociale, a abordé cette question par un côté essentiel,
celui de l'amour ou de la charité.

Un sujet qui doit être envisagé comme un chapitre important

de la morale sociale, celui de l'éducation, a été traité
directement et avec ampleur par Bonald qui lui a consacré

un volume presque entier. Pour lui, le résultat d'une saine
éducation devrait être d'amener l'individu à connaître le

devoir, à l'aimer et à agir d'une manière conforme à ce
devoir. Ce sera là, disait-il, tout l'homme et toute la société.

Il faut reconnaître que les événements qui ont caractérisé
l'époque où ont vécu nos auteurs étaient bien propres à

soulever une foule de problèmes économiques. La question
sociale se posait alors en des termes qui secouaient fortement
les esprits et en troublaient même un grand nombre. Il est

évident que ces problèmes ne pouvaient être résolus de
manière à répondre à toutes les légitimes exigences de la morale
et de la conscience. En tout cas, ils offraient aux esprits
sérieux et réfléchis des sujets d'étude du plus haut intérêt et
les auteurs que nous avons cités en ont compris l'importance.
Autant qu'il a été en leur pouvoir, ils ont pris part à ia
discussion générale, et témoigné ainsi de la réelle influence que
leur temps exerçait sur eux et du degré de cette influence.
Il est vrai qu'à cet égard on peut signaler entre eux plus que
de simples nuances, parfois même de profondes divergences.
Mais n'est-ce pas un fait digne de remarque que ces hommes
se soient affranchis autant qu'ils l'ont fait des idées et des

préjugés que les philosophes du dix-huitième siècle avaient
répandus dans les esprits? Vinet l'a signalé à juste titre, on

ne trouvait alors chez les moralistes « rien de positif que la

destruction; aucune doctrine uniforme et nette, » une phi-



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 119

losophie qui ne pouvait « enfanter qu'une morale
irréligieuse. » « La nature, et rien en deçà et rien au delà, tel
était le thème de tous ces philosophes. Us prêchaient des

devoirs mais aucun n'a prêché la morale. Celle-ci faisait
abstraction de Dieu comme la philosophie. Seule la science
était destinée à assurer le perfectionnement et le bonheur
de l'humanité1. » Mais d'où venait donc cette incrédulité,
si ce n'est du spectacle qu'offrait la religion elle-même aux
temps de Louis XIV et de Louis XV? Rien d'étonnant donc à

ce que le discrédit dans lequel était alors tombée la religion
ait eu pour conséquence un mépris tout pareil pour la
morale.

Si Bonald et Joseph de Maistre ont subi l'influence que
leur temps exerçait sur leurs contemporains, on peut dire
que c'est surtout dans le sens d'une violente réaction.
Tempéraments autoritaires, ils ont accentué cette disposition
naturelle dans la mesure même où leur temps s'insurgeait
contre l'autorité. N'était-ce pas Bonald, qui considérait
comme une triple malédiction ces trois inventions modernes :

l'imprimerie, le télégraphe et le crédit? De Maistre, grand
esprit, mais absolu et théoricien de la théocratie, ne pouvait
assister sans colère au travail de refonte des institutions
sociales auxquelles l'attachait le passé de sa famille et de

son pays. Toutefois, malgré ce besoin de réagir qui a inspiré
leurs écrits, il n'est pas sûr que les événements dont ils
avaient été ou étaient encore les témoins n'aient pas agi sur
de Maistre et de Bonald plus qu'ils ne le croyaient et qu'ils
ne voulaient se l'avouer à eux-mêmes.

Les premiers ouvrages dûs à la plume de Mme de Staël

et de Chateaubriand portaient fortement l'empreinte de

l'action exercée au xvine siècle par les représentants les plus
accrédités de la philosophie contemporaine. Chez Chateaubriand,

la réaction a été soudaine sans être religieusement
bien profonde. Chez Mme de Staël, elle s'est produite avec

1 Conf. Vinet. Histoire de la littérature française au dix-huitième siècle, II,
p. 337-351



120 J- CART

moins d'éclat et plus graduellement1. De son côté, Ballanche
est celui qui me paraît avoir subi le moins profondément
une influence qui, chez Senancour et Benjamin Constant, n'a
été que partielle et trop incomplète. Remarquons toutefois

que Senancour s'est efforcé de réagir contre ses tendances
naturelles et de résister à ses propres entraînements. Son

dernier biographe, après l'avoir représenté sous les traits
d'un homme orgueilleux et susceptible, cultivant sa névrose

comme une bizarrerie distinguée au lieu de la traiter, de la

guérir comme une maladie; après avoir fait de lui un
patient aigri et hostile contre « la malveillante conspiration des

choses », ce biographe, dis-je, a cependant constaté chez

Senancour, une évolution dans le sens d'un relèvement2.
Nous avons vu, en effet, qu'en avançant en âge, il éprouvait
le besoin de sortir de lui-même et de s'affranchir du système
si désolant auquel il avait sacrifié une portion notable de

son existence.

IV

Si, de l'influence qu'ils ont subie, nous passons à celle

que nos auteurs ont exercée sur leurs contemporains et sur
les générations postérieures, qu'aurons-nous l'occasion de

constater? Sainte-Beuve, parlant de Joseph de Maistre, a

montré qu'une foule de vues qui n'ont prévalu et n'ont été
vérifiées que par la suite, apparaissent déjà dans ses
premiers écrits. Nombre de ses conjectures, de ses promesses
et même de ses prédictions se sont trouvées justifiées. Mais
si l'influence de Maistre a été réelle dans un certain milieu
et pendant un temps, les événements subséquents se sont

chargés de l'amoindir, et même en grande mesure de l'an-

• Dans l'article relatif à Mm<! de Staël, j'ai eu l'occasion de parler des rapports
particuliers que cette femme célèbre a soutenus avec Mme de Krudener. Voici une

parole remarquable de la première que je rencontre dans une lettre d'elle datée

de Milan, 27 octobre 1815 : « Je pense comme vous sur Mme de Krudener. C'est

une personne qui est un avant-coureur d'une grande époque religieuse qui se

prépare. »

2 Joachim Merlan, L'évolution religieuse de Senancour. 1906. Passim.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 121

nuler. En réalité, cette influence ne pouvait s'exercer que
dans un sens trop étroit pour être durable. L'action de son
ami et contemporain Bonald n'avait pas à prétendre à plus
d'autorité ni à plus de durée. Malgré l'importance des questions

abordées par lui, Ballanche tentait en vain de concilier
Maistre et de Bonald d'un côté avec Condillac de l'autre. Les

libéraux et les royalistes entraient en lutte — lutte parfois
ardente — sur la question de l'origine du langage et de la
société. Bonald et de Maistre plaidaient la cause d'une société

instituée divinement et d'un langage révélé. Les libéraux
envisageaient la société comme formée par contrat et le langage
comme inventé par l'homme. C'est, semble-t-il, à de Maistre
et à de Bonald, que Ch. Secrétan aurait donné raison.
« Il faut, dit-il, se représenter nos premiers parents en
possession du langage. Us le possédaient par le. fait de leur
création comme leur essence et leur nature. En réfléchissant
sans prévention sur la notion du langage, on y trouve donc
la preuve certaine de la substantialité de l'espèce et de

l'unité humanitaire1» Ballanche, chrétien, croyant à la
révélation définitive par Jésus, croyant au dogme et à son
interprétation successive, ne devait satisfaire aucun des deux

partis. Cependant, malgré ce qu'il y avait d'abstrait et

d'étrange dans ses vues et dans ses écrits, son influence,
pour être lente, n'en a pas moins été en croissant sur des

esprits distingués.
Toute différente a été l'action exercée par Senancour.

Toujours en lutte avec lui-même, enchaîné par son scepticisme

naturel à un niveau inférieur, et, par ce qu'il y avait
de plus noble en lui, aspirant sans cesse à un niveau supérieur,
il a agi par la poésie si mélancolique de ses écrits, et surtout
par Oberman, mais d'une manière déprimante sur la
jeunesse.

V

U serait vraiment superflu d'essayer de rendre compte ici
en quelques lignes de l'influence exercée sur leurs contem-

1 Ch. Secrétan, Philosophie de la liberté, II, p. 217, 218.



122 J. CART

porains et sur les générations futures par Mme de Staël et

par M. de Chateaubriand. Toutefois, si nous n'avons pas à

dire ce qu'elle a été au point de vue littéraire et quant à la
direction que, sous ce rapport, elle a imprimée aux esprits,
il n'est pas sans intérêt de constater qu'au double point de

vue moral et religieux, il a existé, entre les deux plus grands
écrivains de cette époque, des différences assez sensibles

pour qu'elles aient influé sur l'action qu'ils ont exercée

avec une égale puissance.
Au point de vue religieux et moral, l'influence de M. de

Chateaubriand a été un moment — moment fort opportun
— très sensible. Elle ne pouvait être cependant ni très
profonde, ni durable, et cela, grâce à la manière dont cet auteur
envisageait et représentait le christianisme auquel il avait
la prétention de ramener les esprits comme à une
impérieuse nécessité. Mais, nous le savons, son christianisme, vu
du dehors, était un bel édifice, une cathédrale dont on pouvait

admirer la noble architecture et dans laquelle régnait
un demi-jour tenant du mystère et propre à impressionner.
Dans ce majestueux édifice, on pouvait être témoin de
cérémonies grandioses et poétiques, éprouver de vives émotions
sans être pour cela gagné à une vérité essentielle et faite

pour satisfaire les besoins du cœur et de l'âme. Ce côté

esthétique, romantique de la religion était bien de nature à

créer une religiosité plus ou moins vague, mais non à

produire de fortes convictions religieuses. C'était de la poésie,
comme en offrent volontiers les rites et les cérémonies du
culte romain, capables de fortifier, d'accentuer le sentiment
catholique, mais non de développer le sentiment chrétien
lui-même. La morale découlant d'une telle religion devait
apparaître comme une chose digne d'être admirée, plutôt
que comme la sainte pratique d'une vie consacrée à la gloire
de Dieu. Si donc l'influence exercée en son temps par M. de

Chateaubriand a été remarquable, c'est parce que, — son
caractère poétique et monarchique mis à part, — elle revêtait

la forme d'une réaction religieuse contre lexvni0 siècle1.

1 Voir sur cette influence de Chateaubriand les pages si intéressantes que lui a



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 123

L'influence littéraire de Mme de Staël a pu être comparée
à celle qu'il est juste d'attribuer à M. de Chateaubriand,
mais, au double point de vue religieux et moral, elle a été

certainement plus profonde et partant plus durable, ce qui
pourrait s'expliquer par le fait d'une conception de la
religion, et en particulier du christianisme, qui n'est plus la
même dans le catholicisme et dans le protestantisme. On

comprend dès lors que l'idée morale elle-même soit
différemment saisie, selon qu'on appartient à l'une plutôt qu'à
l'autre de ces deux confessions. — D'un côté, en effet, le
sentiment, l'émotion poétique dominera; de l'autre, ce sera
l'impératif de la conscience. D'un côté, la religion consistera
plus dans des formes; de l'autre, dans ce qui constitue son

essence propre. Il est donc naturel que la morale se présente
ici sous son aspect plus sévère, plus rigoureux ; là, avec de

moindres exigences.
A ce point de vue, la littérature elle-même peut être

envisagée comme pouvant revendiquer une grande part dans

l'influence exercée sur les mœurs par tel ou tel écrivain. En

effet, si la littérature est, selon le mot de Bonald « l'expression

de la société», elle se présente bien aussi sous les traits
d'un agent actif et influent dans le développement moral de

la société. « Tout écrit littéraire, a dit Vinet, est, à mes yeux,
un écrit de morale, en ce sens qu'il témoigne d'un état
particulier de la société1.» Ici, comme dans d'autres domaines,
il y a action et réaction. Après un laps de temps plus ou
moins long, les idées émises par les écrivains célèbres
deviennent un bien commun. Si, de ce fait, elles subissent
de nombreux démarcages, elles n'en continuent pas moins à

exercer leur action sur la société. Ainsi en a-t-il été pour les

auteurs dont nous nous sommes occupés. Us n'ont peut-être
pas beaucoup hâté la solution des problèmes que leurs

consacrées M. E. Boutroux (Science et religion, p. 30-32); influence marquée

dans le tour qu'ont pris, notamment en France, les études scolaires et philosophiques

», « trahissant le fond de sentimentalisme romantique qui se cachait sous

son rationalisme prudent. »

1 Vinet, Moralistes des seizième et dix-septième siècles, p. 6.



124 J. GART

contemporains se posaient déjà ; mais, par leurs travaux, ils
ont contribué à rendre possible cette solution. Il serait injuste
de le méconnaître.

DEUXIÈME PARTIE

De quelques systèmes de philosophie morale.

Jamais autant que de nos jours, la question morale ne s'est

imposée avec une pareille insistance à l'attention des esprits
sérieux et des consciences inquiètes. Delà, un puissant effort

pour obtenir un résultat qui satisfasse à la fois le cœur et la
raison. Les ouvrages consacrés à l'étude de ces matières
forment une bibliothèque déjà considérable et qui augmente de

jour en jour. Un coup-d'œil, nécessairement très sommaire,
jeté ici sur quelques-uns des systèmes imaginés dans le but
de résoudre des questions dont la solution semble reculer à

mesure qu'on la cherche avec plus d'ardeur, — ce coup-
d'œil ne saurait suppléer à une étude complète du sujet.
L'harmonie s'établira-t-elle jamais entre des vues, des

tendances qui, en poursuivant le même but, prennent des
chemins si différents et parfois si opposés? D'un côté, par
exemple, se groupent des moralistes guidés dans leurs
recherches ou influencés malgré eux par des convictions
religieuses positives, professées avec une sincérité évidente ; de

l'autre, par des philosophes qui, avec une décision non moins
grande, s'appliquent à s'affranchir de toute influence
métaphysique ou religieuse. Entre ces partis si tranchés, et, en

apparence si inconciliables, se glisse une espèce de tiers-ordre
représenté par des penseurs qui ne sont ni positivement
religieux ni absolument indifférents à la religion.

En présence de situations aussi embarrassantes, et contraint
par une nécessité facile à concevoir, ce que je voudrais tout
au moins, ce serait de permettre, par des citations textuelles
de leurs œuvres, à quelques-uns des écrivains que j'ai en vue
d'exposer eux-mêmes ce qu'il peut y avoir de particulier et

d'original dans les systèmes qu'ils préconisent.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 125

La Morale. — Science ou art

Qu'est-ce que la morale? Le dictionnaire en donne la définition

suivante : « Ensemble des règles qui doivent diriger
l'activité libre de l'homme1,» mais il ne nous dit pas d'où
viennent ces règles, qui les a instituées, quelle en est la sanction,

pas plus qu'il ne nous fait connaître le plus ou moins
d'étendue de la liberté de l'homme en face de ces règles. Ces

questions doivent donc être étudiées pour elles-mêmes.
Les moralistes seront-ils, dans leurs écrits, plus précis que

le dictionnaire ne peut l'être Pour Ch. Secrétan, la morale
est un «ensemble de préceptes et de conseils *», formule
qui ne diffère guère de celle du Dictionnaire. L'économiste
français Beaudrillart assigne pour tâche à la morale « d'instruire

l'homme non seulement de ses devoirs envers la société,
mais de ses devoirs envers lui-même et envers Dieu3*.
— Dans ces diverses définitions, il n'y a rien au fond qui
s'élève au dessus de l'idée générale que la masse se fait de la
morale. Il faut donc aller plus loin et aborder sans retard la

question encore très débattue : la morale est-elle une science

spéciale ou est-elle un art et peut être les deux à la fois?

Il semble bien que Ch. Secrétan estime qu'il y a, ou, du

moins, qu'il pourrait y avoir une science de la morale quand
il dit que cette science sera « le développement de la loi
qui ordonne à l'être créé de réaliser son essence » ; ce qui
implique le fait d'une science première laquelle ne saurait
être que « la science du but de la vie. » La science morale ne
méritera donc ce nom que si elle est déduite d'un principe
susceptible d'être universellement suivi. Or la morale, au
sens pratique et consacré du mot, qui est celui d'une règle
de conduite, possède un commencement scientifique
indépendant, mais elle ne saurait se développer sans toucher à

1 Dictionnaire Littré. — "2 Philosophie de la liberté, I, p. 71.

3 Des rapports de la morale et de l'économie politique. Paris 1860, p. 482.



126 J. CART

tout le reste (anthropologie, métaphysique, etc.)1. » «Contraint

d'agir, il faut à l'homme une règle de conduite et

l'établissement d'une règle implique nécessairement une
certaine conception des choses.2 » Beaudrillart, plus affirmatif
encore, considère la morale comme étant « la science de la
vie3. »

Cependant, pour Ch. Secrétan, la morale n'est pas uniquement

une science ; elle est encore l'art de régler l'activité
libre de l'homme, l'art de la vie. — Vinet voit également
dans la morale, en même temps que la science des mœurs,
l'art de vivre, ou plutôt l'art de soumettre sa vie à l'autorité
de la conscience, de l'assujettir à des principes assez élevés

et assez puissants pour dominer l'existence4.
Ne serait-ce peut-être pas ici le cas de distinguer entre la

théorie et la pratique? d'attribuer à la première le rôle de la
science et à la seconde celui de l'art? La fonction de la
science est de connaître ce qui est, ce qui existe, tandis que
la fonction de l'art est d'utiliser, dans la pratique, les lois
établies par la science5.

Si, parmi les penseurs il en est qui envisagent la morale
comme étant la science des mœurs, il semble bien que la

plupart ne soient pas de cet avis. Un collaborateur de la
Revue Foi et Vie de Paris, dans un article consacré à la Crise
de la morale, proclame l'incapacité de la science proprement
dite à constituer une morale. La science objective, dit-il, est

simplement science des mœurs, de ce qui se voit, mais elle
n'est pas morale parce qu'elle suppose que ce qui est c'est

ce qui devait être. La science enregistre les mœurs, elle ne

1 Philosophie de la liberté, II, p. 54, I, p. 6, 187 ; II, p. 59.
2 Ch. Secrétan, Le principe de la morale, p. 58.
3 Des rapports de la morale avec l'économie, p. 8.

4 Moralistes des seizième et dix-septième siècles, p. 1.
5 Albert Fouillée admet bien une science des mœurs. « Non seulement, dit-il,

est possible une science pratique, comme la morale, mais toute idée ayant par
elle-même force normative. (La morale des idées-forces, p. xxxvi.)



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 127

les dirige pas et ne le peut pas. La connaissance des faits de

conscience pourrait-elle être envisagée comme constituant
la matière d'une science théorique et normative à la fois?
Ce serait alors une science d'une nature spéciale, mais qui
mettrait à profit toutes les autres1. En tout cas, si l'on voulait

employer ici le mot de science, il faudrait simplement
admettre que la morale est une science pratique, non une
science pure, parce qu'elle vise une application, non une
simple vérité.

D'après Lévy-Bruhl, il n'y aurait pas de science théorique
de la morale au sens traditionnel du mot, parce qu'une
science ne peut être normative en tant que théorie2. D'autre
part cependant, la pratique bien étudiée et connue ne
pourrait-elle pas donner la connaissance des lois qui gouvernent
les faits de pratique et peuvent les modifier? On aurait ainsi
l'application rationnelle du savoir scientifique En effet,
une tendance nouvelle paraît « considérer les règles morales,
obligations, droit, en général le contenu de la conscience
morale comme une réalité donnée, comme un ensemble de

faits, en un mot comme un objet de science qu'il faut étudier
dans le même esprit et par la même méthode que le reste des

faits sociaux3. »

D'après Guyau, « la morale vraiment scientifique est

uniquement fondée sur ce qu'on sait. » Mais que sait-on? Sans-
doute ce qui s'impose à l'homme comme les besoins divers
de la nature, car cette morale, si elle est vraiment scientifique,

doit, « pour être complète, admettre que la recherche
du plaisir est la conséquence même de l'effort instinctif pour
maintenir et accroître la vie. » «Elle a pour objet tous les

moyens de conserver et d'accroître la vie matérielle et
intellectuelle. » Elle ne peut faire à l'individu que ce commandement:

« Développe ta vie dans toutes les directions; sois un
individu aussi riche que possible en énergie intensive et

extensive, pour cela sois l'être le plus social et le plus
1 Foi et Vie, 16 mai et 15 juin 1908, articles de M. E. Allégret.
- La morale et la science des mœurs. Paris 1903, p. 14.
3 Lévy-Bruhl, La morale, etc., p. 14.



128 J. CART

sociable. » L'instinct ne suffit pas pour fournir une règle de

conduite1.
La science, dit à son tour M. Boutroux, est un recueil de

lois-faits, tandis qu'il nous faut des principes normatifs. La
science entreprend une reconstruction mécanique abstraite de

la réalité donnée et il nous faut des lumières et des forces

pour déterminer l'avenir et choisir entre les possibles2. A
M. Lévy-Bruhl, qui estime que les faits moraux ne deviennent

pas aisément objets de science, parce que la première
condition d'une étude scientifique est de désubjectiver les

faits3, M. Boutroux répond : Pour parler des hommes, de leur
individualité, de leur personnalité, de leur solidarité, de leur
conscience individuelle ou collective, on est obligé de

supposer que ces termes signifient quelque chose, ce qui, au

point de vue d'une science objective, est très contestable4. »

Cependant Ch. Secrétan affirme que toute morale purement
subjective est illusoire quel que soit le motif d'action
préféré5.

Un professeur de Paris, M. Gustave Belot, dans un
ouvrage récent, s'est mis, dit-il : « En quête d'une morale
positive, » par où il entend non une morale positiviste, mais

une morale vraie et démontrable, fondée sur ce principe que
le point de vue du sujet est la rationalité et le point de vue
de l'objet la réalité. M. Belot, dis-je, estime que « la morale
comporte un élément pratique, une finalité qui est absolument

irréductible à la connaissance pure, et, à plus forte
raison, à la vérité scientifique. » —« Une morale ne pourrait
devenir scientifique qu'à la condition de n'être plus une
morale, mais une « science. » La morale n'est donc pas une
science6.

La morale théorique manquant de connaissances scienti-

1 M. Guyau, Esquisse d'une morale sans obligation ni sanction, p. 11-12,

205, 55.
2 Foi et Vie, (1er novembre 1908). Congrès de l'Education morale à Londres en

1908. — 3 La morale, etc., p. 60. — 4 Science el religion, p. 264.
3 Philosophie de la liberté, t. II, p. 171.
R Etudes de morale positive, p. v, 6, 76.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 129

fiques, « prend pour accordé qu'elle sait de l'homme et de la
société tout ce qui lui est nécessaire de connaître, » comme
si la nature humaine était toujours la même, constante,
malgré les temps et les lieux; comme si la conscience morale
de l'homme possédait une unité organique, tandis que le
contenu de cette conscience varie, très lentement parfois, mais
varie comme le prouvent les conflits de devoirs. La morale
d'une société donnée, à un moment donné, est donc purement

et simplement ce que les croyances religieuses, les

institutions, l'état économique, les conditions ambiantes et le

passé de cette société font ce qu'elle a été1. » Rien n'est plus
divers, plus imprévisible que les formes de la mentalité et
des institutions humaines2. « Un idéal moral flotte devant

l'esprit des hommes bien qu'il varie singulièrement de peuple

à peuple ou même d'individu à individu3. »

Ne résulterait-il pas de ce que nous avons jusqu'ici constaté

qu'en réalité il y aurait lieu de parler non plus d'une
morale scientifique et collective, mais simplement d'une
morale individuelle, d'un ensemble des devoirs qui s'imposeraient

à l'individu et cela d'autant plus que la morale est
affaire de conscience? Lévy-Bruhl va jusqu'à se demander
si «une science de la morale serait pratiquement bien utile?»
Il remarque que les théoriciens comme Kant, par exemple,
pensent que la conscience chez les plus ignorants en sait
aussi long que les profonds philosophes. Kant admet en
effet que la pratique a ses principes indépendants de la
théorie; que la conscience morale ne dépend rationnellement
que d'elle-même, et que, pour commander, elle n'a nul
besoin de la science. L'homme est guidé ici par la simple
lumière naturelle. Et Lévy-Bruhl ajoute, ce qui est absolument
vrai : « la perfection morale ne dépend pas de la science,

1 Lévy-Bruhl, La morale, etc., p. 286.

- G. Belot, Etudes de morale, p. 114.
3 Ch. Secrétan, Philosophie de la liberté, t. II, p. 74.

THÉOL. ET PHIL. 1909 9



130 J. CART

mais de vertus où la science n'a rien à voir, telles que
l'humilité, l'obéissance, la charité1. »

Il y a soixante ans, Ch. Secrétan écrivait que la morale
n'était point encore une science démontrable, constituée sur
une base universellement acceptée2. De nos jours, des

philosophes moralistes ne parlent pas autrement, et Lévy-Bruhl
constate que « la science des mœurs en est encore à la

période de formation ». Et même il ajoute qu'avec « le
progrès de la science, une période commence où les plus éclairés

ne feront pas difficulté d'avouer que la solution rationnelle

d'un grand nombre de problèmes leur échappe. »

Cependant il espère qu'au point de vue pratique « la morale
deviendra l'objet de l'investigation scientifique qui, sous le

nom de sociologie, entreprend l'étude théorique de la réalité
morale ». En attendant, il estime que la morale n'a pas plus
besoin d'être fondée que la nature au sens physique du mot.
«Toutesdeux ont une existence de fait qui s'impose à chaque
sujet individuel et qui ne lui permet pas de douter de leur
objectivité. » — « Quelles que soient les divergences
théoriques des systèmes de morale, ils se retrouvent convergents,
pour une époque donnée, au point de vue de la morale

pratique. » « La morale pratique existe tout entière dès à

présent. Rattachée ou non, par des liens plus ou moins

logiques ou artificiels, à tel ou tel principe métaphysique ou

religieux, la prescription de ce qu'il faut faire ou ne pas
faire, s'impose avec la même force à la conscience de tous et
de chacun. Elle se présente comme définitive et complète. »

« Rien n'est plus facile à constater, clans les sociétés
humaines plus ou moins avancées, que la réalité objective des

règles de conduite obligatoires3. »

En résumé, et si j'ai réussi à m'orienter quelque peu à

travers ces opinions divergentes et parfois contradictoires,
il me paraîtrait qu'il n'y a pas lieu à parler d'une science
des mœurs, parce toute science suppose un objet, un donné,
selon l'expression usitée, qui puisse être étudié de près et

1 La morale, etc., p. 23, 260, 52. — 2 Philosophie de la liberté, II, p. 72.

3 Lévy-Bruhl, La morale, etc., p. 133, 130, 34, 192, 225, 270.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 131

fournir, par l'observation, la matière de lois positives. Or,
tel n'est pas le cas des mœurs qui, on l'a vu, varient d'un
temps à un autre, d'un peuple à un autre, d'un individu à un
autre, et même chez l'individu aux différentes époques de sa

vie. Peut-être, dans un avenir plus ou moins éloigné, arri-
vera-t-on, selon l'espérance que trahissent certains
philosophes, à formuler une science qui, pour le présent, n'offre
pas encore de base certaine. Pratiquement, il ne resterait
donc plus qu'à envisager la morale au seul point de vue de

l'art, et, selon les cas, à s'en servir au mieux pour l'utilité et
le bien de chacun.

Le principe de la morale.

S'il n'est peut-être pas encore possible de parler d'une
science des mœurs, tout au moins semble-t-il indispensable
de connaître le principe même de la morale. Telle n'est
cependant pas l'opinion de tous les moralistes. M. Belot, par
exemple, prétend qu'il n'y a pas lieu à chercher ce principe,
mais « simplement le but que se proposent les prescriptions
de la morale1.» En revanche, Ch. Secrétan pose en fait que
« l'admission pratique du libre arbitre est indispensable à

l'établissement d'une morale2 » « Pour que la moralité soit
possible, dit-il encore, il faut d'abord que la volonté soit
libre, puis qu'il y ait au-dessus d'elle un principe propre à

servir de règle à sa liberté3. » « L'ordre moral s'élève et

disparait avec la liberté. » Par conséquent, « pour pouvoir
servir de base à la morale ou nous donner une morale, la

métaphysique doit démontrer la liberté du principe absolu.
Il faut en effet admettre la liberté absolue pour croire à la
réalité de la nôtre 4. » « L'admission d'un élément de liberté
relative est le postulat de toutes les sciences physiques et

morales... La négation de la liberté entraîne logiquement la
destruction de la morale5. » « Si l'homme n'était pas libre,
il n'y aurait pas de morale... La morale toute entière, que

1 Etudes de morale positive, p. 487. — 2 Le principe de la morale, p. 94.
3 Philosophie de la liberté, I, p. 8. — '¦ Ibid., I, p. 20, 244.
•s E. Naville, Le libre arbitre, p. 329, 157.



132 J. CART

toute vie humaine suppose et met en jeu, repose sur la

croyance à la liberté humaine, source de toute imputa-
bilité1. »

En dirigeant notre attention sur nous-mêmes, nous y
lisons la loi du devoir, et le devoir, s'il est certain, prouve
notre liberté, car il la suppose... Douter de la liberté serait
douter du devoir et il n'est pas permis de douter du devoir...
Nous trouvons donc en nous la liberté et le devoir. La morale

repose tout entière sur ces deux faits2. Et Vinet : « Nous ne

nous sommes pas donné le devoir, mais nous l'avons reçu ;

il n'est pas à nous, nous sommes à lui3. » « Quand l'homme
moral a prononcé je dois, tout est dit4. » Lorsque, dans la
conscience désorientée, la notion du devoir s'efface, la vision
de l'idéal, de ce que réclame la dignité de l'âme s'efface

également5, tandis que « l'idée du devoir est une idée active
puissante, qui confère à l'objet où nous l'incorporons une
autorité incomparable6. »

* *

U n'est pas possible de parler du devoir sans évoquer le
souvenir du philosophe de Kœnigsberg. En eflet, Kant a fait
ressortir avec force que l'obligation qu'impose la conscience
de la loi morale est absolue : «la loi morale a sa sanction en
elle-même et notre liberté est une conséquence de l'obligation

morale7. » Selon M. Boutroux, « Kant a très justement
restitué le caractère spécial et l'origine supra-psychologique
de l'obligation morale. » C'est là une réalité qui, inexplicable
par la psychologie, n'est pas, pour cela illusoire, mais doit
être rapportée à un ordre de choses supérieur à la conscience
individuelle8. M. Boutroux fait remarquer que les impératifs
moraux de Kant, « sans être, à aucun degré, objets de repré-

1 Beaudrillart, Des rapports de la morale et de l'économie politique, p. 209.
2 Gh. Secrétan, Philosophie de la liberté, I, p. 35, 123, 4.
3 Essais de philosophie morale, édition de 1837, p. 131. — 4 Ibid., p. 118.
5 Foi et vie, 16 mai 1908. — 6 Boutroux, Science et religion, p. 373.
7 Ch. Secrétan, Philosophie de la Liberté, I, p. 184-185.
8 Science et religion, p. 188.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 133

sentations sensibles ou de connaissance théorique,
déterminent dans l'âme une foi pratique efficace1. »

Lévy-Bruhl, en constatant que « Kant a poussé très loin
la tentative de construire une morale théorique toute a

priori », estime que cette tentative était « inspirée au fond

par des raisons religieuses autant que philosophiques »,

et il ajoute qu'elle n'apparaît que comme un effort pour
identifier la morale avec la raison2. D'après Guyau « le
kantisme aurait considéré l'impulsion du devoir comme
antérieure à tout raisonnement philosophique sur le bien3. »

En tout temps, la méthode préconisée par Kant a

rencontré des contradicteurs. De nos jours en particulier,
M. Belot s'est livré à propos de cette méthode et de l'impératif

catégorique à de nombreuses et vives critiques. D'après

lui, l'impératif a toujours « l'air d'être arbitraire et suspendu
en l'air, parce qu'il ne prouve pas que la Raison pratique
pose un impératif moral. » « Une obligation morale qui
s'imposerait par elle-même, est une illusion bien étrange4. »

Albert Fouillée ne se montre pas davantage sympathique à

Kant, qu'il appelle « pietiste et stoïcien » et dont la morale
« est trop huguenote, et qui plus est, trop prussienne ».

Sa psychologie « insuffisante » a rejailli sur sa morale de

l'impératif catégorique contredit par la force de réalisation
qui appartient aux idées d'objets selon leurs qualités
objectives5.

Kant ne compte peut-être plus beaucoup de disciples
absolument fidèles à sa doctrine, mais il y a des néo-kantiens
dont le postulat serait que le bien est un critérium de vérité
objective. A en croire Lévy-Bruhl, ces disciples, tout en
restant très attachés aux principes directeurs de la morale
de leur maître, attribuent — sous l'influence croissante des

grands problèmes économiques — à la morale sociale une
place beaucoup plus considérable que Kant ne l'avait fait.

1 Science et religion, p. 302. — 2 La morale et la science des mœurs, p. 19, 58.
3 La morale sans obligation, etc., p. 30.
1 Etudes de morale positive, p. 99, 488, 493, 200.
b La morale des Idées-forces, p. 69, 130.



134 J. CART

Tel serait, par exemple, le cas de M. Renouvier1. Or même,

d'après Guyau, si les kantiens ont fait du devoir une certitude

morale, les néo-kantiens, parmi lesquels il range
Ch. Secrétan, en font un objet de foi®. Cette foi au devoir ne
saurait être ébranlée par le fait qu'il y a des conflits de devoirs
et Ch. Secrétan a pu écrire, sans se mettre en contradiction
avec lui-même : « Toute règle morale applicable est une
règle de casuistique et celui qui ne veut point de casuistique,

ne veut point de morale applicable3.

L'idée d'obligation est essentielle à toute morale quelconque.
Elle est indispensable à l'établissement d'un art de la vie.
Ce sentiment suppose la liberté, « accepter la réalité de

l'obligation morale, c'est affirmer la liberté4.» «Sans l'idée de

l'obligation, la morale n'est plus qu'un mot5. » Telle n'était
point la manière de raisonner de Guyau pour lequel le devoir
n'était « autre chose qu'une surabondance de vie qui
demande à s'exercer, à se donner. » On l'a, ajoute Guyau,
trop interprété jusqu'ici comme le sentiment d'une nécessité

ou d'une contrainte.... Rien de mystique dans l'cbliga-
tion morale ; elle se ramène à cette grande loi de la nature :

la vie ne peut se maintenir qu'à la condition de se répandre.
S'il y a pour l'homme une obligation morale, ce n'est pas que
cette obligation ressemble à une contrainte extérieure.
L'analyse intérieure est le seul moyen d'apprécier l'infinité
réelle ou imaginaire de notre horizon moral et il faut distinguer

avec soin, dans la morale, les théories métaphysiques et
la moralité pratique. — En fait, ce qui intéresse la morale,
c'est l'indifférence de la nature au bien ou au mal. — La
morale de la certitude pratique admet que nous sommes en

possession d'une loi morale certaine, absolue, impérative ;

mais il faut remplacer cette morale par celle du doute. La

f La morale et la scienee des mœurs, p. 49.
2 La morale sans obligation, etc., p. 59.
3 Philosophie de la liberté, II, p. 204. — * E. Naville, Le libre arbitre, p. 137.
5 Beaudrillart, Des rapports de la morale et de l'économie, etc., p. 78.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 135

foi au devoir se plaçant au dessus de la région où la science
se meut, la morale doit commander à l'esprit de chercher
sans repos, c'est-à-dire de se garder de la foi1.

Ce sera donc une étude sans terme, car toutes les
connaissances construites avec les données de notre conscience
sont relatives et le progrès va le plus souvent à rencontre du
développement de la vraie moralité. « D'un autre côté, une
morale exclusivement scientifique ne peut donner une solution

définitive et complète du problème de l'obligation morale.
Il faut toujours dépasser la pure expérience. Il n'y a du reste

point de principe surnaturel dans notre morale, la vie se

fait sa loi à elle-même. On peut donc demander quel est

l'avenir de la morale, de l'art, de la religion, en face de la
science qui ne fournit que des faits et de la métaphysique
qui ne fournit que des hypothèses2?»

Ce résumé des idées de Guyau sur le fait du devoir envisagé

comme un principe essentiel de la morale, serait trop
incomplet, et partant défectueux, si nous ne tenions pas
compte des vues de ce penseur sur l'absence de sanction dans

la morale. Ces vues nous permettront de juger, avec plus de

connaissance de cause, l'ensemble de ses doctrines. Comment

Alfred Fouillée, le biographe et l'apologiste de Guyau,
a-t-il lui-même envisagé la question du principe de la morale

** *

Si, pour Guyau, le fondement de la morale se trouve dans

une surabondance de force vitale, dans le besoin de vivre la
vie la plus intense et la plus expansive, Albert Fouillée a

consacré à la recherche du principe l'important ouvrage
intitulé : la morale des idées-forces3 dont M. J. Bourdeau a

rendu compte d'une manière très exacte et très lucide dans

un article du Journal des Débats 4.

Le problème essentiel en philosophie consiste à découvrir

1 La morale sans obligation, p. 27, 37, 47, 99, 107, 129, 127.
2 La morale sans obligation, etc., p. 247. — 3 Paris 1907, 2» édition 1908.
5 Numéro du 17 décembre 1907.



136 J. CART

le fondement de l'obligation morale auquel aboutissent toutes
les philosophies et toutes les religions et dont la solution
serait de fournir des règles pratiques de conduite. C'est cette
solution que M. Fouillée s'applique à chercher. La méthode

qu'il adopte est celle de l'observation qui permet de découvrir

les mobiles des actions des hommes. Il réprouve donc
toute morale qui dépendrait des théologies et des

métaphysiques, pour constituer une morale dont les racines

plongent dans la nature humaine, et qui, prenant son point
de départ dans les faits, serait vraiment scientifique. Il combat

la morale théologique qui veut faire de Dieu le principe
de la morale, au lieu d'en faire, s'il y a lieu, un postulat à

examiner dans les conclusions dernières de la morale. (La
Morale des idées-forces, p. xliv.)

Or, dans la pensée de M. Fouillée, tout fait psychologique
possède une force impulsive. Ces sentiments et ces impulsions

se traduisent par des idées qui les éclairent et qui leur
donnent, avec une intensité nouvelle, une nouvelle direction.
Elles sont des causes ou des forces capables de modifier la
réalité en vue de l'idéal. C'est là un fait d'expérience.

Parmi ces idées, il faut signaler celle de moralité qui existe
dans notre esprit, qui sort des profondeurs mêmes de la
conscience de soi et qui est altruiste. Elle trouve en elle-même

son moyen de réalisation progressive. Telles sont les bases

psychologiques de la morale qui produisent à leur tour les

bases scientifiques. En définitive, cette idée-force de moralité

se résoudrait en l'idée chrétienne de ne pas faire à

autrui ce que nous ne voudrions pas qui nous fût fait à nous
mêmes. — Au reste M. Fouillée est plein de foi dans l'avenir,
l'idée-force de bonté, de sacrifice, prendra le dessus dans les

esprits et inspirera les mœurs1.
A cette théorie de M. Fouillée, M. Bourdeau fait des objections

très fortes. L'idée n'est pas une force, mais seulement
la lumière projetée sur le motif de l'action. Elle éclaire ce

motif et ne le crée pas. L'expérience ne démontre pas qu'il y
1 D'après M. Fouillée lui-même, son ami Guyau avait déjà admis le principe des

idées-forces.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 137

ait toujours chez les esprits les plus distingués une idée-
force de bonté, de désintéressement. La moralité est même loin
d'être toujours en proportion de la capacité intellectuelle.
M. Fouillée pense que « la moralité tend à se réaliser par
cela seul qu'elle se conçoit, » ce qui est démenti par les faits,
et M. Bourdeau estime même que l'intellectualisme en morale

est imprégné de ce préjugé dangereux que la conscience
est droite naturellement; «qu'il suffit de faire appel à l'idée
de bonté innée en l'homme, pour que, au milieu de la fièvre
et du tumulte des passions, il persévère dans une droite
manière de vivre. » — « C'est même, ajoute-t-il, une question
fort controversée de savoir si la morale est susceptible
d'enseignement?... La morale-art aura toujours le pas sur la
morale-science. » — A ce propos, citons cette parole d'Ernest
Naville : « Les idées ne sont pas des agents, des forces ; elles

ne sont que l'expression intellectuelle des faits.... Les idées

n'expliquent rien sans une puissance qui les réalise ; tel est
le fondement du spiritualisme '. »

Parmi les écoles qui se sont donné pour tâche de rechercher

le principe fondamental de la morale, il en est qui, tout
anciennes qu'elles soient quant à la date de leur apparition,
comptent encore de nombreux disciples. D'autres, de formation

plus récente, et même très récente, en sont encore à la
période des tâtonnements et des hésitations.

Depuis tantôt un siècle, l'école utilitaire s'est efforcée de

trancher la question qui nous occupe. Cette école, dont
Jérémie Bentham (1757-1832) a été le chef dans les temps
modernes, a prétendu que le bien-être est la fin de l'homme ;

qu'il doit être l'unique motif de toute détermination. La
nature a placé l'homme sous l'empire du plaisir et de la
douleur. Le principe d'utilité ou d'intérêt subordonne donc
tout à ces deux mobiles qui constituent le fondement de la
morale. On conçoit facilement ce que pouvait être et quel a

1 Le libre arbitre, p. 273.



138 J. CART

été le résultat de cette doctrine au point de vue moral.
Seulement, les disciples les plus distingués de Bentham se

sont fait un devoir d'épurer et d'ennoblir la doctrine de leur
maître1. «L'utilitarisme, — ainsi s'exprime à son sujet M. G.

Belot — subordonne l'individu à la société, en tant qu'il
trouve en elle sa règle et sa fin, et la société à l'indîvidu en
tant qu'il est directement appelé, comme agent moral, à la
faire être, et que sa bonne volonté lui est représentée comme
l'instrument nécessaire et efficace du mieux social8. »

Selon Ch. Secrétan, la morale de l'intérêt suppose le

devoir qu'elle nie et qu'elle s'efforce de rappeler après l'avoir
banni3. De son côté, Vinet juge très sévèrement
l'utilitarisme. « C'est, dit-il, à une époque d'épuisement moral

que l'utilitarisme s'introduit dans les mœurs à la suite de la

corruption générale ou du scepticisme. » D'après cette

doctrine, « le vertueux est celui qui entend le mieux ses

intérêts, qui sait éviter le plus de maux et se procurer le

plus de jouissances. 11 ne saurait donc y avoir aucun principe

commun entre les utilitaires et les partisans de la
conscience. Tout l'homme moral disparaît4. » « L'intérêt
n'étant qu'une combinaison d'éléments de satisfaction vitale,
sensible, intellectuelle et volontaire, il tombe lui-même sous
la loi de la relativité et du doute insoluble5. »

De nos jours où l'on parle beaucoup d'évolution, il y a

naturellement aussi une morale évolutionniste. Guyau
estimait que « la doctrine de l'évolution une fois rectifiée et

complétée constituait, sinon toute la morale, du moins la
seule partie de la morale vraiment rigoureuse et scientifique6.

» De son côté, Lévy-Bruhl croit pouvoir constater que
« notre morale tend à perdre son caractère absolu et

1 Cf. Ch. Beudant, Le droit individuel et l'Etat, 1894, p. 168, 179.

^Etudes de morale positive, p. 276. — 3 Principe de la morale, p. 182.
4 Essais de philosophie morale (Critique de l'utilitarisme), p. 85-91.
5 Fouillée, Morale des Idées-forces, p. 96.
6 La morale, l'art et la religion, d'après Guyau, par A. Fouillée, p. 5.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 139

mystique, pour être conçue comme relative et soumise à la

critique. » Il s'en réjouit comme d'un progrès et d'un
premier pas dans la voie de la science et il ajoute : « Le contenu
variable des vérités morales, même chez les peuples les plus
civilisés, évolue parallèlement à l'évolution générale de la
société1. »

Cette idée d'évolution, de transformisme, a été opposée au
rationalisme qui prétendait construire ses théories sur une
vérité immuable révélée par la raison infaillible. Elle a été

considérée comme propre à rendre compte du développement

de l'histoire, tandis que l'expérience serait la vraie
pierre de touche des théories. Cependant, A. Fouillée
reproche à l'école de l'évolution d'avoir « trop fait dominer la
biologie sur la psychologie » (Morale des Idées-forces, p. 149).
C'est la méthode connue sous le nom de pragmatisme et
dont William James, professeur à Harward, serait le
représentant le plus authentique aux Etats-Unis2. Il voit dans la

religion personnelle le fond même de la religion et cela
l'amène à étudier les phénomènes religieux au seul point de

vue de la psychologie. Il observe ce qui existe et en décrit
l'expression. Partant de là, il établit que la religion est

essentiellement une expérieuce, une chose qu'on éprouve et

qu'on vit3. La religion se juge uniquement par ses fruits.
James s'attache donc à étudier le fait religieux et ses

manifestations dans la vie de l'esprit. Il cherche la vérité
religieuse non dans les dogmes, mais dans ses applications
expérimentales, dans ses conséquences. « Une idée, une

croyance, un sentiment ont de la valeur si l'expérience les

confirme, c'est-à-dire si l'événement répond à l'attente qu'ils
renferment4. » Si, par exemple, les croyances religieuses
qui inspirent sa direction à notre conduite, nous font du
bien, cela prouve que ces croyances sont vraies. Tel est le

fruit de l'expérience religieuse.
On a loué W. James d'avoir, au nom de l'empirisme et

1 La morale et ta science des mœurs, p. 155, 220.
2 L expérience religieuse (2e édition, 1908).

Cf. Boutronx, Science et religion, p. 337. — 4 Boutroux, Ibid., p. 308.



140 J- CART

des considérations pratiques les plus modernes, restitué dans
le monde le sentiment de l'idéalisme dont certain matérialisme

d'école avait tenté de le bannir. D'autre part, on a

fait à ce système des objections assez fortes. On lui a reproché

entre autres choses de « se contenter des résultats
pratiques, sans s'inquiéter de la vérité du principe» (A.Fouillée.
La morale des idées-forces, p. xxxvii). « L'action, pour
l'action, par l'action, la pratique pure engendrant peut-
être des concepts, mais indépendante elle-même de tout
concept, ce pragmatisme abstrait mérite-t-il encore le nom
de religion. Et ne s'engage-t-on pas dans une voie sans

issue, lorsque l'on cherche dans la pratique isolée de la
théorie, l'essence et le seul principe véritable de la vie
religieuse? » « Pour qu'une émotion soit religieuse, il faut
qu'elle soit considérée comme ayant en Dieu, entendu lui-
même religieusement, son principe et sa fin. C'est donc la
foi, enveloppée dans l'expérience religieuse, qui la caractérise

et comme expérience et comme religieuse1.»
Il faut reconnaître que la certitude réelle de la foi

chrétienne ne peut exister sans l'expérience personnelle2. Mais

comment une expérience individuelle peut-elle donner une
vérité absolue? Comment mon expérience, — chose qui
m'est toute personnelle, comment par exemple mon propre
pardon, — peuvent-ils m'assurer de la rédemption du
monde, de l'établissement final et absolu du Royaume de

Dieu? Je puis faire l'expérience de mon salut, mais comment
puis-je expérimenter le salut du monde? La réponse que
M. Forsyth fait à cette question qu'il a posée lui-même, ne
me paraît pas absolument satisfaisante. Une expérience
personnelle a toujours, en effet, quelque chose de très
personnel, quoiqu'elle puisse se reproduire telle quelle chez
d'autres. « Dans la réalité, a dit M. Boutroux, il y a autant de

formes de l'expérience religieuse, qu'il y a d'individus
religieux. »

1 E. Boutroux, Ibid., p. 293, 336.
2 Voir dans Foi et vie, 16 novembre 1903, article de M. Forsyth : La Réformation

et l'expérience religieuse.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 141

Le pragmatisme, qui trace des limites à la portée de la
science, admet le libre arbitre. 11 estime que le déterminisme
mène au pessimisme, au fatalisme, tandis que lui-même
prétend contribuer à l'amélioration de la société et de l'individu.

Mais le pragmatisme, qui a la prétention de satisfaire
l'esprit religieux tout en demeurant fidèle aux faits, n'est-il
pas plutôt une méthode qu'un système?

Morale et Religion.

La religion est-elle antérieure à la morale ou la morale
a-t-elle précédé, la religion? Pour beaucoup de penseurs, la
question n'est pas encore définitivement tranchée; et même,
comme le fait remarquer M. J. Bourdeau, il y a à cet égard,
une grande querelle entre les psychologues et les

sociologues. «Est-ce l'esprit religieux qui a fondé les religions ou
bien sont-ce les institutions religieuses établies dans un
intérêt social de prescription et de défense qui créent,
déterminent et alimentent l'esprit religieux1? » M. Boutroux
rappelle que, d'après certains philosophes, « la religion et
la morale étaient primitivement indépendantes l'une de

l'autre. La morale a devancé en progrès la religion, et
maintenant elles se séparent l'une de l'autre. La morale suffit à

diriger l'humanité2. » M. Beaudrillart, très affirmatif dans

son sens, assure « qu'on ne saurait dériver la morale de la

religion, sans commettre une grave erreur3, » mais M.
Boutroux répond que « la morale ne faisant qu'enseigner, elle
est sans force propre. Aussi ce qui explique l'empire de la

religion sur l'homme, c'est que la foi est plus forte que la
connaissance4. »

Il est évident que, pour les philosophes de l'école de

Guyau, par exemple, qui prêchent une morale sans obligation

ni sanction, la question est toute résolue. Guyau, tout
en continuant à regarder le ciel, même en le croyant vide,

1 Journal des débats, 26 mai 1908. — 2 Science et religion, p. 373.
3 Des rapports de la morale et de l'économie, p. 17.
4 Science el religion, p. 374.



142 J. CART

estime que la suppression de Dieu n'a pas d'importance
pour le problème de la vie1. Dès lors, on comprend qu'il
n'y ait pour lui « nulle certitude où l'âme se repose ».

L'évolution, qui est sans commencement sera aussi sans
terme. Il est bien vrai que, « l'idée de sanction a paru
jusqu'ici une des notions primitives et essentielles de toute
loi morale ; » mais si, de nos jours, la foi religieuse proprement

dite tend à disparaître, elle est remplacée dans un
grand nombre, d'esprits par une foi morale. L'absolu s'est

déplacé, et la foi morale consiste en ceci, qu'au fond il n'y
a pas de différence essentielle entre elle et la foi religieuse ;

elles se contiennent mutuellement2. S'il s'est trouvé des

penseurs qui ont voulu voir dans le remords une sanction

intérieure, Guyau n'est pas de cet avis, parce que « le
phénomène pathologique désigné sous le nom de sanction
intérieure peut être considéré comme indifférent en lui-même à

la qualité morale des actes. » D'autre part, il reconnaît bien

que les religions, « en tant qu'elles commandent une
certaine règle de conduite, l'obéissance à certains rites, la foi à

tels ou tels dogmes, ont toutes besoin d'une sanction pour
confirmer leurs commandements, » mais il prétend que
« les religions sont en plein désaccord avec l'esprit
moderne, » le sentiment de l'obligation ayant perdu son caractère

sacré3. C'est ce que constate également M. Belot quand
il écrit : « La pensée contemporaine, et presque la
conscience publique elle-même, sont aujourd'hui en quête d'une
morale positive », c'est-à-dire indépendante de toute influence

religieuse ou métaphysique. « Les croyances
religieuses courantes ne produisent plus que malentendus et

divisions4. » Malgré tout cependant, Guyau est forcé de

convenir qu'une « grande partie des plus nobles actions

1 Fouillée, La morale de Guyau.
2 Guyau, La morale sans obligation, etc., p. 139, 116.
3 La morale sans obligation, etc., p. 181, 186. « L'esprit moderne tend à

s'affranchir des églises morales comme des églises religieuses, des dogmes moraux

comme des dogmes théologiques. » (A. Fouillée, La morale des idées-forces,

p. 203.) — '' Etudes de morale positive, IV, p. 7.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 143

humaines ont été accomplies au nom de la morale religieuse
ou métaphysique et qu'il est impossible de négliger cette
très féconde source d'activité1. »

Si, pour beaucoup de philosophes, la morale n'a pas sa

source dans la religion, si même, pour certains d'entre eux,
il y a rupture ou antagonisme complet entre la morale et la

religion, pour d'autres, en revanche, c'est bien de la
religion, ou, tout au moins, du sentiment religieux que procède
la morale. Les affirmations sont aussi catégoriques de ce côté

que les négations le sont de l'autre. C'est ainsi que, pour
Ch. Secrétan, la religion comprend les actes destinés à

établir le rapport moral entre l'homme et Dieu. Toute morale
est nécessairement religieuse. Toutes les morales s'appuient
sur la conscience de l'obligation et l'obéissance à Dieu est

l'idée même de la morale dont le sens est de vouloir ce que
Dieu veut. C'est en Dieu qu'il faut chercher la source de la
loi morale afin d'en concevoir l'autorité2. Aussi, pour devenir

une affaire d'expérience, la métaphysique religieuse doit-
elle se fondre dans la morale. L'idée du souverain bien,
dans les conditions générales de l'existence actuelle, forme
le centre et le sommet de la philosophie morale3. « Les

vues religieuses influent toujours sur les vues morales;
l'homme subit la loi de son Dieu. La morale suppose
l'obligation, c'est-à-dire suppose Dieu. Obéir à la conscience, c'est

obéir à Dieu. Sans Dieu, pas de conscience, pas d'obligation...
Supposez la morale séparée de Dieu, où prendra-t-elle ses

idées fondamentales, celle de la responsabilité, par exemple?
Où sa sanction du devoir, de la loi?... C'est détruire la
morale que la séparer de Dieu » (L. Monastier et F. Lambert.
Souvenirs de S. Chappuis, p. 225.)

M; Boutroux, envisageant la position respective de la
religion et de la morale, estime qu'il faut regarder à la religion
bien loin de lui tourner le dos. Cela est même d'une absolue

1 La morale sans obligation, p. 229. — 2 Principe de la morale, p. 41, 261.
3 Philosophie de la liberté, II, p. 337, 362.



144 J. CART

nécessité si l'on veut pouvoir se rendre compte des causes qui
produisent tant de variations, de contrastes et. d'oppositions
dans la conduite de gens qui semblent poursuivre le même

but moral. En effet, « il n'est pas du tout prouvé que la
morale demeure la même, quelles que soient les idées

métaphysiques ou religieuses. Est-il prouvé que croyants et

incroyants, matérialistes et spiritualistes, disposent des mêmes

ressources pour pratiquer les préceptes reconnus de part et

d'autre ?» « La vie morale des individus et de la société a

pour moteurs les croyances religieuses, les aspirations
idéales, les passions nobles ou basses, les croyances vraies
ou fausses, des consciences et des volontés1. » C'est encore
M. Boutroux qui affirme que « à la racine de la vie humaine
comme telle, gît ce qu'on appelle la religion » qui « offre à

l'homme une vie plus riche et plus profonde que la vie
simplement spontanée ou même intellectuelle2. »

Dans le troisième de ses Essais de philosophie morale,
Vinet disait : « C'est à Dieu que doit se rapporter et de lui
que doit se dériver toute morale digne de ce nom... La
morale comme science n'existe plus depuis la retraite des

croyances religieuses3 » Vinet a-t-il toujours jugé de la
même manière? N'a-t-il pas écrit : « La religion a été tout
d'abord et essentiellement une morale, et, dans le fond, elle
n'est pas autre chose. Otez-en la morale, c'est-à-dire l'obéissance,

rien ne reste4. » Cette affirmation trouve sa justification

dans celle-ci qui la complète et l'explique : A son
origine, la religion fut une morale et la morale une religion.
« U n'y a pas une fibre dans la religion, pas une idée, pas un
article de foi, qui ne soit de la morale. » Et, en effet, « le

dogme et la morale forment un tout dans la religion, puisque
la religion n'est que la fusion de ces deux éléments ». Cette
fusion des deux éléments est également constatée par un
auteur contemporain. « La morale mène à la religion; elle

1 Foi et vie, i" novembre 1908 (Congrès de l'éducation morale à Londres
en 1908). — 2 Science et religion, p. 371.

3 De la nature et du principe de la morale, p. 51, 64.
4 II" essai. La volonté cherchant sa loi, p. 23, 24, 25, 11.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 145

postule un Etre suprême, source de toute existence et de

toute perfection et elle nous conduit à Dieu. Si la morale
mène à la religion, la religion à son tour est inspiratrice et
ferment de moralité ; elle lui confère force et résistance.
La religion est donc le meilleur garant de la morale; elle
rend l'idéal moral souverainement obligatoire1. »

Morale et christianisme.

S'il est vrai que toute morale soit nécessairement
religieuse, n'en peut-on pas conclure que la morale la plus
pure, la plus complète sera nécessairement chrétienne? C'est
bien ainsi qu'en ont déjà jugé des hommes comme Ballanche,
par exemple, qui, nous l'avons vu, ne concevait pas une
morale qui ne fût pas chrétienne. Et Beaudrillart : « Le
christianisme est la vivante représentation, et, parmi toutes
les religions existantes, la seule image véritablement pure
de la morale religieuse2. » Ch. Secrétan — cela ne saurait
nous surprendre — a pu écrire : « Tout est moral dans

l'Evangile; on trouve tous les dogmes dans la morale
lorsqu'on creuse jusqu'au fond, parce tous les éléments de la
divine histoire sont des faits moraux, non par un côté seulement,

mais dans leur intimité et leur totalité. » « Le
christianisme a fait naître dans l'homme des besoins auxquels il
peut seul satisfaire. La morale chrétienne est devenue celle
de l'humanité; elle est inséparable du fait chrétien... Croire
à l'intimité de la conscience morale, et croire au christianisme,

est la même chose... La substance de notre pensée,
la source féconde de nos mœurs, de nos arts, de toute
civilisation qu'on a pu ébranler mais qu'on ne remplace pas,
c'est le christianisme... Une fois le christianisme accepté,
l'humanité s'en pénètre et la pensée comme la société se

transforme peu à peu à son image3. »

Nous ne sommes également point surpris d'entendre Vinet
s'exprimer comme il le fait : « C'est par la vertu de l'Evangile

1 Foi et vie (15 juin 1908). Article de M. E. Allégret (La crise de la morale.)
2 Des rapports de la morale et de l'économie, etc. p. 224.
3 Philosophie de la liberté, I, p. 90, 91, 243, 189.

THÉOL. ET PHIL. 1909 10



146 J. CART

que nous sommes remis en possession d'un infaillible et

constant criterium du bon moral1.» «Le christianisme,—
c'est encore Vinet qui parle, — est radical au plus haut
degré, radical en morale. Il déracine une vie; il en plante
une autre. Seul, entre toutes les religions, il est en hostilité
directe avec la nature humaine en ce qu'elle a de déchu,
comme aussi seul il coïncide avec cette même nature en

ce que le péché n'a pas éteint ; le plus humain à la fois
et le plus inhumain de tous les systèmes ; paraissant à

la fois nous accorder tout et nous refuser tout, et en effet,
accordant tout à l'humanité et refusant tout au péché. Nulle
religion, par conséquent, ne détermine plus à fond l'être
moral ; en sorte qu'il y va de tout, quant à la vie, d'être
chrétien ou de ne l'être pas, et de l'être d'une façon ou de

l'être d'une autre2. »

Tout à l'heure, nous avons rencontré les mêmes affirmations

sous la plume de M. Boutroux. C'est que, en effet, la
morale de l'Evangile jette clans le cœur de l'homme un
nouveau principe de vie et d'action, savoir l'amour de Dieu. Le
vrai christianisme est pratique, « tout en lui se hâte vers
l'action.» «L'idéal chrétien a son principe essentiel; il
situe la perfection morale au dessus de tous les biens et la
loi qu'il nous propose est bonne parce qu'en nous y soumettant,

nous entrons en possession du souverain bien qui
comprend tous les autres3. » «Toute vie religieuse intense
est mystique et le mysticisme est ia source de la vie où se

rajeunissent les religions menacées par la scholastique et le

formalisme. » Mais il ne peut être question ici que du mysticisme

positif et fécond et non du mysticisme abstrait et
stérile4.

** *

Ch. Secrétan estime que la philosophie ne saurait suppléer
la Révélation. En conséquence, et en se plaçant au point

1 Essais de philosophie morale, IVe Essai : (D'un criterium du bon moral), p. 84.
2 Essai sur la manifestation des convictions religieuses. Edition de 1842, p. 85.
3 Foi et vie (15 juin 1908). Articles de M. E. Allégret. (La crise de la morale.)
4 Boutroux, Science et religion, p. 390.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 147

de vue de la morale, il n'hésite pas à rappeler ce que l'on
peut considérer comme les sources mêmes de la philosophie
chrétienne, savoir les doctrines caractéristiques du christianisme.

C'est également ce que fait Vinet. Pour ces deux
penseurs chrétiens, la chute, la grâce, la Rédemption, la Croix,
sont des vérités essentielles dont la morale pratique doit
nécessairement s'inspirer si elle vise à être justifiée par la vie
qu'elle produit. La chute, acte d'un sujet moral identique à

l'humanité, est sans doute antérieure à la nature actuelle ;

mais, dans le monde de la chute, il n'y a de liberté morale

que par la grâce dont la liberté est la forme nécessaire et qui
ne se manifeste que dans la liberté1. L'œuvre de la grâce ne
saurait être qu'une guérison morale, c'est-à-dire le développement

de l'amour de Dieu dans notre âme. Et c'est ainsi
que se réalise notre liberté2. D'après Vinet, c'est par la

Rédemption que se termine l'interminable lutte entre le moi
et le non-moi3. La croix, en qui se résume tout ce que le
christianisme a de caractéristique sous le rapport dogmatique,
moral et social, la croix est scandale aux Juifs et folie aux
Grecs4. Aux admirateurs de la morale de Jésus-Christ, mais

qui ne veulent de lui que la morale, Vinet fait remarquer
que c'est précisément « pour sa morale que Jésus-Christ a

été crucifié. C'est sa morale qu'on a attachée à la croix5. »

Et M. Secrétan dit avec toute raison : « les âmes qui acceptent
la loi du devoir sont conduites au christianisme parla repentance,

mais les âmes qui repoussent le christianisme, repoussent

aussi la loi du devoir6. »

A ce propos, il serait superflu de faire remarquer que les

philosophes qui ne voient entre la religion et la morale
aucun lien, ou, du moins, qu'un lien très lâche, refusent
énergiquement de fonder la morale sur le christianisme posi-

1 «Tout système de morale qui fait abstraction de la chute de l'homme, repose

sur une base fausse. » (Professeur S. Chappuis.)
2 Cf. Ch. Secrétan, Philosophie de la liberté, II, p. 207, 181, 183.
3 Essais de philosophie morale, VI, p. 133 (De la conciliation en morale du

moi et du non-moi). — 4 Ibid. I, De la spontanéité de l'esprit humain, p. 39
5 Ibid. IV, (D'un criterium du bon moral), p. 79.
6 Philosophie de la liberté, II, p. 370.



148 J. CART

tif. — Pour ne citer qu'un exemple de cette protestation qui
affecte parfois la forme d'une véritable haine, voici comment

s'exprime Guyau : « Ce qui choque profondément dans

toute morale empruntée de près ou de loin au christianisme,
c'est l'idée d'une élection, d'un choix, d'une faveur, d'une
distribution de la grâce. » — Il lui était impossible de voir,
dans la « sanction expiatoire » rien qui ressemblât à une
conséquence rationnelle de la faute, cette conséquence n'étant
à ses yeux qu'une «simple séquence mécanique1. » On peut
se demander si Guyau a jamais rien compris au christianisme
biblique Quelle valeur pouvait avoir le christianisme aux
yeux d'un philosophe pour lequel « il n'y avait plus de

Christ »

A son tour, M. Belot estime que les théologiens et les

métaphysiciens compromettent la morale en la faisant
dépendre de dogmes qu'il déclare caducs et qui, à son jugement
ne fournissent aucun appui à la morale. Il consent bien sans
doute à ce que la moralité s'incline devant une autorité
supérieure, mais pour lui cette autorité est celle de la société. La
moralité ne peut commencer que là où l'on s'est donné une
tâche définie à remplir; où l'on a cessé de trop compter sur
Dieu2.

Morale sociale.

Je ne puis toucher qu'en passant à la grande et difficile
question de la morale sociale. Je me bornerai donc à transcrire

ici quelques citations qui, en se rattachant à ce sujet,
me paraissent présenter quelque intérêt.

On peut admettre que les règles de la morale sociale ne
différeront guère de celles qui régissent la morale individuelle.

Les premières comme les dernières sont influencées

par les conditions de la vie suivant les époques et les pays,
l'état de la civilisation, la nature du régime religieux. Le

point de vue auquel se placent les moralistes et les

économistes, exerce une action positive et naturelle sur la manière

1 La morale sans obligation, p. 157, 149.
5 Etudes de morale positive, p. 505, 174, 24.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 149

dont ils envisagent les devoirs de l'individu vis-à-vis de la
société et, réciproquement, les devoirs de cette dernière vis-
à-vis du premier. Ici, comme dans le cas de la morale
privée, on constatera le fait de deux conceptions différentes, et
même contradictoires, des droits et des devoirs, selon que les

théoriciens se rapprocheront du christianisme ou s'en

éloigneront. Il n'y a rien là que de naturel et de compréhensible.
Si, par exemple, nous en croyons le professeur Beaudrillart,
« la base de l'économie politique reposerait sur trois
principes assignés à la morale : l'intérêt, la sympathie élevée à la
hauteur de l'humanité et mieux encore de la charité, — et la
justice (obligation morale)1.» De son côté, W. James se

demande si la moralité n'est pas en rapport avec ces trois
termes: l'homme qui agit, l'idéal où il tend, les hommes qui
ressentent l'effet de l'action, et il répond que, « pour réaliser
une conduite parfaite, il faut qu'il y ait harmonie entre
l'intention, l'exécution et le milieu moral2. » M. Belot, qui
prétend que la morale est sociale et purement sociale dans toutes
les acceptions du mot, estime que « c'est par rapport à une

organisation sociale présente et à l'ensemble des formes
d'existence qui sont actuellement données, institutions
politiques et juridiques, croyances religieuses, état de la mentalité

et de la moralité elle-même, que des prévisions pratiques
sont possibles et doivent entrer en ligne de compte dans
l'activité morale. Le fait moral est un fait naturel, un produit
spontané de la vie sociale et aucune morale n'est désormais

possible qu'à la condition de rester sur le terrain de l'expérience

commune 3. »

De nos jours on parle beaucoup de solidarité, et, dans le

vaste champ des questions sociales, on assigne à cette idée

une large place comme à une loi de la nature, comme à la
condition d'existence et de prospérité de toute société hu-

1 Des rapports de la morale et de l'économie, p. 48, 149.
2 L'expérience religieuse, p. 306.
3 Etudes de morale positive, p. 145, 106, 135, 4. M. Fouillée rejette «l'ambition

qu'aurait la sociologie de remplacer la morale ». (La morale des idées-forces,

p. 41.)



150 J. CART

maine. A ce propos, M. Boutroux remarque que la solidarité,
— telle qu'elle se présente actuellement, — constituerait un
point de rencontre entre la théorie et la pratique, dont la

conséquence pourrait être la mise à l'écart des religions. La
science sociale remplacerait les religions et serait normative
de la conduite1. Ce serait là un danger auquel il faudrait
parer par le véritable individualisme, celui qui ne prêche
l'abdication d'aucune solidarité, famille, patrie, tradition ou humanité.

Cet individualisme là est aussi nécessaire à l'individu
qu'à la société. « La morale est individualiste dans son principe

et dans ses prescriptions, et on pourrait résumer tout
le devoir en celui d'être nous-mêmes pour pouvoir ensuite
nous donner aux autres2. » C'est le fait même de la charité.
Aussi M. Beaudrillart, rappelant le devoir de ne pas faire aux
autres ce que nous ne voudrions pas qui nous fût fait à nous-
mêmes, ajoute-t-il: «Laisser le prochain développer librement

son activité inoffensive, en réclamant pour soi l'exercice

du même droit, tel est le fondement de toute morale
sociale3. » Cela doit être, et Vinet a eu raison de faire remarquer

que « la piété chrétienne fait de tous les esprits un
même esprit. » Et M. Boutroux : « La religion fait de

l'amour un devoir, le devoir par excellence.» On souscrira
donc avec empressement à cette affirmation de Vinet :

« Nations et individus, tant que le christianisme ne les aura
pas changés, n'auront point de morale, de système conséquent

et solide4.» En réalité, a dit très bien un moraliste
contemporain : « la question morale et la question sociale
sont les deux faces d'un même problème ; elles agissent et

réagissent l'une sur l'autre ; l'une est extérieure, l'autre est
intérieure ; la réforme morale doit marcher de pair avec la
réforme sociale et réciproquement5. »

1 Science et religion, p. 158.
2 Foi et vie, 15 juin 1908 (La crise de la morale).
3 Des rapports de la morale et de l'économie, p. 367.
4 Essais de philosophie morale (V, Critique de l'utilitarisme), p. 118.
5 Foi et vie, 15 juin 1908. Article de M. E. Allégret (La crise de la morale).



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 151

Au moment où j'achève un travail entrepris déjà depuis
plusieurs années, je ne prétends en aucune façon porter un
jugement arrêté et ferme sur les divers systèmes de morale

que j'ai passésen revue. Un semblable jugement exigerait une
compétence que je suis loin de m'attribuer et une autorité
que je ne possède pas. Dans le cours d'une carrière déjà
longue, j'ai eu de fréquentes occasions de trancher des questions

de morale — ou de moralité. — Il est vrai que c'était
sur le terrain de la pratique, — mais celle-ci ne va pas
toujours sans une théorie préalable. — Ici donc je ne puis que
rendre compte des impressions que j'ai éprouvées en
étudiant quelques-uns des nombreux systèmes où des savants,
des spécialistes poursuivent la solution de problèmes
singulièrement délicats et d'autant plus difficiles à résoudre qu'il
règne un plus grand désaccord entre les moralistes. Chacun

d'eux, à peu près sûr de lui-même, n'hésite pas à offrir la
solution qui lui a été imposée par ses études, comme la meilleure

sinon comme la seule possible. Us se critiquent volontiers

les uns les autres et pas toujours avec de justes
ménagements. Tot capita, tot sensus Il est vrai qu'ils en diraient
autant des théologiens.

En général, les moralistes contemporains, comme, du
reste, ceux de tous les temps, parlent une langue qui n'est

pas celle de tout le monde. Us ne sauraient donc être populaires

et il est propable qu'ils n'ont pas la prétention, pas
même peut-être le désir de l'être. A ce propos, un mot un
peu ironique de Vinet nous revient à la mémoire. Il a parlé
un jour de ces systèmes « qui ne sont bons, tout au plus, que
pour les penseurs et non pour l'humanité en général1. »

Cependant il est aussi, parmi les hommes de cabinet, des

penseurs qui ne désespèrent pas de voir un jour leurs théories,

si abstraites qu'elles soient, mises à la portée du grand

1 Histoire de la littérature française au XVIIIe siècle, II, p. 357.



152 J- CART

public et cela sous une forme essentiellement pratique. « Sr

la science et les idées n'opèrent pas directement sur la
conduite des sociétés, cela n'empêche pas leur action indirecte
avec toute son importance sociale1.» Mais quels seront ces

traducteurs bénévoles, ces vulgarisateurs de la science en soi
« Nous considérons, — c'est encore A. Fouillée qui parle, —
de première importance au point de vue moral et social, le
rôle des poètes intermédiaires entre les savants ou
philosophes et la foule ; prêtres nouveaux d'une religion sans
dogmes qui doivent peu à peu se substituer aux anciens
prêtres pour que l'humanité ne tombe pas dans un plat
utilitarisme2.»

Cette vulgarisation par la poésie serait assurément
désirable, mais à la condition que les théories exposées en

langage ordinaire soient propres à orienter les esprits simples
sur la voie d'une morale pratique sainement efficace. Les cas
de ce genre ne seraient peut-être pas très nombreux. Non

pas, et il faut le reconnaître sans difficulté, que les différents
systèmes de morale, pour si différents et parfois si opposés
qu'ils soient les uns aux autres, ne portent souvent la

marque de hautes visées, de nobles aspirations, de pensées

justes et profondes, mais ces belles choses sont trop souvent
accompagnées de considérations si peu rassurantes que l'on
se demande involontairement quel pourrait bien être le
résultat pratique d'un si grand déploiement de forces
intellectuelles?

A ce propos, constatons la notable différence qui existe
entre les principes dirigeants des moralistes étrangers au
christianisme et ceux des moralistes chrétiens. Les premiers,
en effet, estiment qu'ils peuvent, — qu'ils doivent même se

passer des lumières que jettent sur les questions étudiées

par eux les documents sous l'inspiration desquels les chrétiens

ont vu se formuler leur foi et se préciser leurs prin-

1 A. Fouillée, La morale des idées-forces, p. 318. — "2 Ibid., p. 353.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 153

cipes. Les non-chrétiens ne veulent plus de dogmatisme,
c'est-à-dire de doctrines religieuses « en dehors des certitudes
scientifiques et des nécessités sociales les plus strictes1. »

D'après ces philosophes, l'homme posséderait en lui-même,
dans l'ensemble de ses facultés intellectuelles et morales,
tout ce qu'il faut pour répondre aux exigences de la
conscience et réaliser l'idéal moral. Il dépendra donc de l'homme
d'employer les forces dont il dispose, non seulement pour
s'élever au dessus de ses besoins matériels et de la tyrannie
qu'ils exercent souvent sur lui jusqu'à le rabaisser même au
niveau de la brute, mais encore pour le rendre vainqueur
des passions dont il devient trop facilement l'esclave. A lui
donc appartient l'obligation de se rendre compte de ce qu'il
est au fond, de ce qu'il peut et de ce qu'il doit. A lui, de faire
de lui-même l'être moral qu'il peut et doit devenir par le

légitime et sage usage des ses capacités individuelles. Pour
les moralistes de cette école, la religion a donc fait son

temps; «on ne croit plus guère au paradis ou à l'enfer2. »

Le christianisme, en particulier, ne doit plus être envisagé

que comme un obstacle au développement normal de l'individu.

Sans doute, dans les temps où l'homme était dans la
plus grande ignorance sur lui-même et sur la réalité et
l'ensemble des forces qui lui sont propres, le christianisme a pu
rendre quelques services, mais ces temps ne sont plus guère
qu'un souvenir toujours plus affaibli du passé. Ce qui a manqué

au christianisme, — et ce qui lui manque encore — c'est
d'avoir eu une idée assez large et assez complète de ce qui
constitue le terme de la doctrine des idées-forces, savoir une
morale de la bonté3. — En vérité, on s'étonne de voir un
philosophe porter un tel jugement sur la religion fondée sur
l'amour de Dieu pour l'homme. Mais pour ce philosophe,
« en définitive, c'est la science, la philosophie et la poésie qui
constitueront la religion de l'avenir 4. » Fouillée, il est vrai,
reconnaît que cet avenir pourrait bien n'être atteint que dans
des milliers d'années; ce qui, certes, sera infiniment regret-

1 A. Fouillée, La morale des idées-forces, p. liv.
3 Ibid., p. 374. - 3 Ibid., p. 360. — 4 Ibid., p. 357.



154 J. CART

table pour les générations qui devront renoncer à le voir
paraître. Ce ne sera du moins pas la faute des philosophes.

Baisonner ainsi, n'est-ce pas méconnaître absolument et de

la manière la plus injuste l'immense, le prodigieux travail
accompli par le christianisme, non seulement à sa naissance
et au sein des populations païenne et juive, mais à travers
les siècles et de nos jours encore sur une échelle toujours
plus grande? Il est vrai que les philosophes de cette école ne
sont sans doute pas très au courant de ces choses ou que,
de parti pris, ils n'en tiennent aucun compte. Ces faits n'en
sont pas moins certains. On peut se demander si ces
philosophes connaissent bien le christianisme lui-même, j'entends
le christianisme de Jésus-Christ et des apôtres? Les préventions

dont plusieurs font preuve à son égard ne
proviendraient-elles pas en partie de ce que le christianisme ne leur
a été présenté que sous l'image souvent obscurcie ou
défigurée par le catholicisme romain Ne pourrait-on pas appliquer

à plusieurs d'entre eux ce que Vinet disait des

philosophes du xvme siècle? «Tous en commençant, chacun à sa

manière, un édifice de morale qu'ils ne pouvaient achever,
une voûte qu'ils ne pouvaient fermer, nous ont renvoyés à

l'ouvrier qui seul peut poser la clef de voûte, à Jésus-

Christ1?»
Mais des philosophes moralistes devraient être frappés de

l'influence exercée dès le début par le christianisme naissant

sur la vie morale des peuples évangélisés. Ainsi, par exemple,
« les anciens n'avaient pas l'idée de la sainteté ; ils
regardaient essentiellement aux actes tandis que le christianisme
porte l'attention sur les dispositions intérieures. La morale

antique était relâchée sous le rapport de la chasteté. Le

suicide, la vengeance, le mensonge sont justifiés par de grands
esprits. On ne connaissait pas l'humilité. Le christianisme a

fait connaître la charité, — non seulement en la prescrivant,
mais en l'inspirant.... Que l'on pense à certaines coutumes
des anciens, aux sacrifices humains, aux combats de gladia-

1 Histoire de la littérature française au XVIIIe siècle, II, p. 357.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 155

teurs.... C'est l'Evangile qui peut seul inspirer les principes
d'une vraie tolérance et de la liberté religieuse ; c'est lui seul

qui donne la conscience de la dignité de la nature humaine1. »

En repoussant le christianisme, en le tenant pour hautement

dépassé, les philosophes rendent leur morale si impraticable

qu'ils provoquent tout naturellement chez ceux qui
essaient de s'y accommoder cette plainte d'un ancien : Video

rneliora proboque, deteriora sequor. Une parole descendue de

plus haut n'a-t-elle pas fort bien caractérisé la situation de

cet homme qui ne fait pas le bien qu'il veut et qui fait le mal

qu'il ne veut pas2? Misérable situation de l'homme retenu,
empêché par sa faiblesse naturelle 1 Expérience faite par tous
ceux qui tentent, par leurs propres forces, de triompher du
mal qui est en eux. Aussi bien, lorsque Vinet, en 1831,

écrivait : « L'état de dislocation des idées morales est frappant

de nos jours, chez tous ceux qui vivent hors du
christianisme», ne portait-il pas un jugement qui ne serait pas
moins fondé à notre époque

Assurément, sur certains points de détail et d'application,
il peut exister entre les moralistes chrétiens des nuances plus
ou moins sensibles, mais Vinet aurait encore raison d'écrire

que ces moralistes se ressemblent tous sur un point, c'est-à-

dire que si, pour chacun d'eux c'est de la religion que la
morale découle, tous ont aussi la même religion et la même
morale3. Sans doute, les moralistes non-chrétiens ne consentiraient

jamais à voir dans cette unanimité, dans cette
communion d'esprit une preuve que la morale chrétienne soit la
seule vraie et pure morale. Bien plutôt verraient-ils dans cet
accord entre penseurs placés sur un terrain si différent du
leur, un signe de faiblesse, d'impuissance intellectuelle ou
morale, un servilisme antiscientifique. Us ne devraient

1 Cours de morale inédit du prof. S. Chappuis. Cf. L. Monastier et F. Rambert,

Souvenirs de Samuel Chappuis, 1871, p. 194, 195.
2 Saint Paul, Epitre aux Romains, VII, 17.
3 Moralistes des seizième et dix-septième siècles, p. 272.



156 J. CART

cependant pas céder à la tentation d'établir entre eux et les

docteurs d'une autre école, une comparaison qui aurait pour
but de décider du degré des capacités respectives. Si l'on peut
et doit signaler parmi les moralistes non-chrétiens, des hommes

d'une haute culture scientifique et d'une moralité
personnelle digne de tout respect, on ne manquera pas d'en dire
autant, et avec une égale raison, des moralistes chrétiens.
Les différences de culture morale proviennent incontestablement

de causes très spéciales, et, par exemple, de circonstances

personnelles dont nous n'avons pas à rechercher la
nature.

* *

Les moralistes, — quelle que soit l'école à laquelle ils
appartiennent, — et qu'ils l'avouent ou non, — s'appuient
tous sur une autorité qui, si elle n'est pas la même pour
tous, n'en est pas moins une autorité. Pour les uns, c'est la
raison, pour d'autres, le sens commun, pour des troisièmes
les idées-forces ou les conditions sociales, etc. Pour les moralistes

chrétiens, ce ne peut être évidemment qu'une autorité
d'une nature très spéciale, celle qui fait entendre sa voix
dans l'Evangile. Elle leur est extérieure, mais il s'y sont soumis

après une expérience convaincante. « On n'arrive, en

effet, à l'Evangile que par l'expérience morale ou par la loi.
Toute autre voie, celle de la réflexion philosophique, par
exemple, ou celle des impressions esthétiqnes ne peut mener
qu'à la porte de l'Evangile1.» Ce dernier, accepté dans son

esprit et dans sa lettre, est devenu la source pure où les
moralistes chrétiens vont puiser les préceptes, les commandements

qui déterminent pour eux la direction de la vie. La
base sur laquelle repose cette morale constitue un centre de

ralliement assez large et assez étroit en même temps, pour
que les diverses nuances aient la possibilité de se produire
sans compromettre l'unité de l'ensemble. Le christianisme se

présente en effet ici comme un organisme bien lié et absolu -

1 S. Chappuis, De l'Ancien Testament dans ses rapports avec le christianisme,

p. 148.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 157

ment propre à créer, chez ceux qui le reçoivent avec conviction,

une vie morale dont le modèle parfait se trouve dans la

personne même du fondateur du christianisme, Jésus de

Nazareth. L'union personnelle avec le Christ, voilà donc le
vrai et fécond principe de la seule morale qui puisse répondre

en plein aux légitimes exigences de la raison et de la
conscience. « Si la vérité est quelque part, a dit Vinet, elle
aura pour caractère de rallier à elle, sinon tous les esprits,
du moins les esprits de toute portée, de toute forme, les
extrêmes de la culture intellectuelle. Or le christianisme seul
est la doctrine propre à tous, prêtant les mêmes idées,
communiquant les mêmes affections, inspirant les mêmes
espérances1. »

1 Vinet, Histoire de la littérature française au XVIIIe siècle, II, p. 357, 358.


	Les idées morales chez les grands prosateurs français du premier Empire et de la Restauration [suite]

