Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1909)

Heft: 1-2

Artikel: Les idées morales chez les grands prosateurs francais du premier
Empire et de la Restauration [suite]

Autor: Cart, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379850

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES

IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIS

du premier Empire et de la Restauration

PAR

J. CART!

CHAPITRE VII

Conclusion générale.

PREMIERE PARTIE

Des auteurs dont les idées morales ont été éludiées
dans les chapitres précédents.

Lorsque des hommes se sont fait une place &4 part dans la
littérature, les arts, la philosophie ou tout autre domaine de
Pactivité humaine, il y a toujours un grand intérét a se
rendre compte du chemin qu’ils ont du parcourir pour en
arriver la. Et si ces hommes, partis de points différents et
parfois méme fort opposés, ont fini par s’entendre — dans
une certaine mesure tout au moins — sur des sujets qui
étaient de nature & les diviser, n’y aurait-il pas un réel
profit moral & étudier de trés prés le travail qui s’est
accompli dans leurs esprits ? Jusqu’a quel point, par exemple,
ces hommes ont-ils subi la double influence du temps ou
ils ont vécu, de I’éducation gu’ils ont recue? Faut-il les
considérer comme les produits authentiques et les représen-
tants attitrés de ces influences peut-étre harmoniques, mais
peut-étre aussi opposées 'une a I'autre ? Leurs ceuvres sont-

! Yoir Revue de théologie et de philosophie. Livraisons de juillet 1906, mars,
mai, juillet 1907, mars, avril, mai, juin 1908.



112 J. GART

elles l'exacte expression de la pensée dominante & leur
époque et comme ‘le miroir ou est venue, sans altération,
se refléter 'image de cette méme époque ?

Pour étre compléete, la réponse & ces questions m’aurait
sans doute contraint a explorer un champ en lui-méme tres
vaste, mais, fidéle au point de vue ol je me suis placé
d’emblée, j’ai estimé que ce champ pouvait étre resserré dans
des limites plus étroites. Dans ma pensée, il s’agissait, en
effet, d’inventorier en quelque sorte les idées morales
répandues dans de nombreux ouvrages et de s’assurer ainsi
du plus ou moins d’accord que la tractation de sujets ana-
logues avait établi entre des esprits tres différents. Cet exa-
men a permis de constater que, par des chemins parfois
détournés et non sans trahir par instants quelque hésitation
ou méme quelque répugnance, nos auteurs se sont rencon-
trés sur plus d’un point important et, en particulier, sur
celui des rapports qui existent entre la morale et la religion.
Sans doute, on ne pouvait guére s’attendre a4 ce que tous
envisageassent ces rapports de la méme maniere, mais n’est-
il pas déja remarquable qu’aucun d’eux ne les ait méconnus ?

Au début de ces études, j’ai prévenu les lecteurs que nous
n’aurions pas a faire & des moralistes de profession, et il est
certain qu’'une tentative de puiser, dans leurs écrits, la
matiére d'un manuel de conduite, une espéce de catéchisme
de casuistique, aurait été absolument déplacée. On peut étre
assuré que nul d’entre nos auteurs n’a jamais songeé a com-
poser un cours de morale. Si donc ils avaient été appelés a
formuler d’'une maniére simple et populaire ce qu’ils enten-
daient par la morale, il est probable qu’ils 'auraient définie
comme tout le monde : 'ensemble des lois et des prescrip-
tions dont 'exacte observation a pour résultat pratique la
moralité individuelle. 1] est évident que, seuls, des chrétiens
positifs et expérimentés auraient répondu que la morale,
envisagée dans sa nature et dans ses formes, doit étre toute
pénétrée de l'esprit de ’Evangile; mais ce n’est pas pré-
cisément & cette catégorie de chrétiens que nous avions
affaire.



LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIS 113

Pour les auteurs dont nous avons étudié les ouvrages,
quel est donc le fondement, quelle est la base de la morale?
Tous, — avec plus ou moins de nettete, — découvrent dans
la religion la source de la morale. Done, telle religion, telle
morale! Mais ici la notion de religion se précise en se pré-
sentant sous la forme trés spéciale du christianisme. Aussi,
comme conséquence, et en se placant aux points de vue
divergents de nos auteurs, on est bien forcé de signaler, dans
Iexpression de leur pensée, des distinctions, des nuances
et méme des oppositions qui ne sauraient pourtant nous
interdire de tenir compte du fait constaté. Sur ce point, nous
avons pu nous en convaincre, Joseph de Maistre et Bonald
sont tres affirmatifs, ce qui ne saurail nous surprendre chez
des hommes aussi remplis de I'idée théocratique, aussi réso-
lument placés sur le terrain du christianisme, — objet, pour
eux, d'une révélation spéciale et dont ils déduisent la régle
morale. Ballanche, non moins explicite dans ses affirmations,
rappelle que le christianisme a introduit dans le monde des
idées morales que rien ne saurait remplacer; des idées
infiniment supérieures a tout ce que la sagesse humaine,
laissée a ses seules ressources, a jamais pu imaginer. C'est
encore dans le christianisme que Mme de Staél découvre le
véritable fondement de la morale, tandis que l'auteur du
Génie du christtanisme serait tout prét a déclarer que reli-
gion et morale forment un tout bien uni.

Cependant, parmi les auteurs dont les ouvrages nous ont
occupés, ne s’en trouverait-il pas au moins deux qui compro-
mettraient assez sérieusement ’accord cherché avec les autres?
Senancour, par exemple, semble apporter tous ses soins a
rompre un lien que, d’autre part, il a reconnu exister entre
la religion et la morale. On dirait que, pour lui et en défini-
tive, la morale consisterait simplement dans une vue claire et
distincte des choses, sans qu’on soit obligé de la réaliser dans
des actes inspirés par un sentiment religieux. — Serait-ce 1a

THEOL. ET PHIL. 1909 8



114 J. CART

le dernier mot de l'auteur d’Oberman? Et ’homme qui a si
délibérément deéclaré que tout est nécessaire, a t-il jamais été
autre chose qu'un sceptique impénitent? Ne serait-ce pas
solliciter les textes d’'une maniére trop libre, que de lui faire
dire ce qu’il n’a pas pu dire? Assurément, je ne voudrais pas
faire de Senancour un chrétien malgré lui, mais il subissait,
certainement plus qu’il ne s’en rendait compte, U'influence du
christianisme. Il y a chez lui, une lutte perpétuelle qui
I'entraine 4 s’exprimer sur ces sujets d’une maniére parfois
si contradictoire, qu’on hésite a formuler une conclusion. Au
milieu de ses doutes et de ses incertitudes, il trahit des aspi-
rations élevées et réveéle des besoins qui le poussent & se
tourner vers Dieu et 4 le prier. Néanmoins, je le reconnais,
il y a chez Senancour tant d’hésitations et souvent tant de
paradoxes qu’il est malaisé de lui assigner la place a laquelle
il aurait droit parmi les moralistes. — Quant & Benjamin
Constant, dont il faut se garder d’observer de trop prés la
conduite si 'on veut découvrir sa véritable opinion sur le
sujet qui nous occupe, il suffit de constater le lien étroit qu’il
établit entre la religion et la morale, cette derniére consti-
tuant, a ses yeux, une partie principale de la premiére. S’il a
volontiers confondu la religion proprement dite avec le senti-
ment religieux pur et simple, il a toutefois reconnu et pro-
clamé que le christianisme était & la fois la plus satisfaisante
et la plus pure de toutes les formes que le sentiment religieux
peul revétir.

Ainsi done, et tout en faisant de justes réserves quant a
Senancour, on peut dire que, avec plus ou moins de clarté
dans les idées, plus ou moins de netteté dans ’expression,
nos auteurs ont vu dans la religion, et spécialement dans le
christianisme, la source méme de la morale et d’'une morale
infiniment supérieure & ce que toutes les autres religions
avalent jusqu’ici produit.

Tout en renoncant donc & établir entre des auteurs appar-
tenant a des écoles différentes une identité de vues qui ne
serait pas justifiée, il faut remarquer cependant que, du fait
meéme de leur éducation premiére, les uns et les autres



LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIS 115

avaient été mis en relation avec la religion qui dominait
seule dans le pays de leur naissance, c’est-a-dire avec la
religion chrétienne. A ce taux, peu importe que, dans le
sein de cette religion, il y ait eu des confessions différentes et
méme rivales. Peu importe qué tel ou tel de ces auteurs soit
devenu dans la suite étranger a l’enseignement recu dans
son enfance et au culte pratiqué autour de lui; il n’en con-
serve pas moins un dépot, un résidu qui ne se dissout que
lentement, incomplétement méme, de telle sorte que, de la
tradition du passé, il garde une impression propre & in-
fluer sur les jugements que lui dicte sa derniére maniére de
voir! Au fond, 1l est & présumer que le plus sceptique, mis
en demeure de révéler le fond de sa pensée, aurait difficile-
ment consenti a étre envisagé comme ayant absolument
oublié, moins encore renié la religion de son pays et de sa
famille.

II

En recherchant quel peut étre le principe générateur de la
morale, il va de soi qu’on est amené a aborder une foule de
questions qui se rattachent plus ou moins étroitement & la
morale et qui contribuent & en déterminer les applications
pratiques. C’est ainsi que plusieurs de nos auteurs se sont
préoccupeés, par exemple, de I'importante question de ori-
gine des idées et du langage. D’autres ont exposé leurs
vues sur le mariage, sur le divorce, sur le suicide, sur le
duel et tous, d'une maniére générale, ont exploré le vaste
champ des passions. Sans revenir sur ces différents sujets,
il en est un cependant qui mérite de nous arréter un mo-
ment, c’est la question du libre arbitre.

L’homme est-i1l un étre libre ou ne Iest-il pas? Et s’il l'est,
dans quelle mesure l'est-il ? Selon la réponse que ’'on fera 4
cette question, celle de la responsabilité individuelle se po-
sera ou ne se posera pas. Il en sera de méme de la question
du devoir. Si, en effet, ’homme n’est pas libre, que pour-
raient bien signifier les mots de responsabilité et de devoir?
En particulier, quelle pourrait étre la responsabilité d'un



116 J. CART

homme & propos d’actes qu’il aurait accomplis sous la pres-
sion de la nécessité? Si c’est dans ce sens que le détermi-
nisme résout la question, en revanche il ne peut y avoir
pour 'homme de devoir positif et de responsabilité sérieuse
que s’il posséde son libre arbitre. Ch. Secrétan 1’a fait re-
remarquer avec raison: « La moralité ne serait qu’une ap-
parence si les théories étaient vraies qui placent la mesure
des actions dans une circonstance indépendante de I'auteur,
c’est-a-dire étrangere & l'action» — «c’est la négation la plus
complete de la moralel. » Et M. Ernest Naville: « Le déter-
minisme contredit la conscience morale, » ce qui conduit
directement au matérialisme, « cette doctrine certainement
fausse g’il existe un élément de libre arbitre quelque faible
quon le suppose? » — C(’est au reste dans ce méme sens
que nos auteurs se sont prononcés. Pour Bonald et Joseph
de Maistre, ¢’est sous la forme du devoir que leur apparait le
principe méme de la morale ef, & leurs veux, la pratique du
devoir exige une force de volonté qui ne se concoit pas sans
liberté. 1ls combattent résolument le fatalisme, conséquence
inévitable de la philosophie qui faisait de I’homme une
« statue ». Ballanche n’est pas moins catégorique. L’homme
a été créé libre. Dieu lui a donné dans la conscience un
guide, et sans liberté il n’y a point dimputabilité. 1l est vrai
que Ballanche, aprés s’étre demandé si ’homme était abso-
lument libre, a cru pouvoir envisager la parole et la société
comme limites & cette liberté, mais, au fond, ces limites na-
turelles ne touchent pas a ce qu’il y a d’essentiel dans la li-
berté. On sait aussi combien Ballanche s’est efforcé d’éta-
blir un accord entre la prescience divine et la liberté de
"homme.

Sur ce sujet, on comprend facilement qu’il ne serait pas
possible d’exiger de Senancour une doctrine positive et
ferme. Conséquent avec son systéme habituel, il lui aurait
été difficile de revendiquer bien haut le libre arbitre de
homme. Il éprouve cependant quelque scrupule & nier

1 La philosophie de la liberté. Edition de 1849, t. II, p. 237.
2 E. Naville, Le libre arbitre, p. 267, 221.



LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIS 117

toute liberté, dont le sentiment, déclare-t-il, parait insépa-
rable du sentiment méme de la vie. Il en viendra méme un
jour & voir dans 'union avec Dieu la vraie liberté, et il par-
lera du devoir en termes qui supposent chez I’homme un
effort de volonté incompréhensible sans liberté individuelle.
Il serait superflu de rappeler ici combien Mme de Staél
est éloquente lorsqu’elle aborde le sujet qui nous occupe;
lorsqu’elle stigmatise la morale de l'intérét fondée sur la
négation du libre arbitre et de la conscience, et lorsqu’elle
interdit de transiger avec aucune considération quand il
s’agit du devoir. Il est vrai qu'un temps fut ot le mot de fa-
talité venait comme de lui-méme se placer sous sa plume,
mais est-ce bien elle qui parlait ou faisait-elle simplement
parler les personnages fictifs qu’elle mettait en scéne dans
ses romans? Kt Chateaubriand, malgré les passions qui ont
joué un si grand role dans sa vie? S’il n’avait pas cru a la
liberté de I’'homme, aurait-il jamais écrit son Génie du chris-
tranisme? Qu’il suffise de rappeler que, pour lui aussi, le
devoir était un fait qui établissait 'ordre moral et donnait a
la société la seule existence durable qu’elle pouvait avoir.

111

Une saine intelligence de la loi morale n'intéresse pas le
seul individu, la société tout entiére n’y est pas moins in-
téressée. C’est une veérité que les auteurs dont j’ai analysé
les ouvrages n’ont pu méconnaitre. Tous, du plus au moins,
ont fait aux questions de cet ordre une place dans leurs
écrits. Avec quelle ampleur Ballanche n’a-t-il pas traité ces
matiéres? Bonald et de Maistre ne s’en sont pas montrés
moins préoccupes. Si c’est plus indirectement, c’est aussi
positivement que les autres écrivains ont attiré sur ces su-
jets lattention de leurs lecteurs. Chose digne de remarque!
pour tous au fond, comme pour Ballanche, c’est le christia-
nisme qui a fondé la société des temps modernes. Avant cela
la société était dans l'état d’enfance corrompue; mais dés
lors, et grace 4 cet événement de premiére importance,



118 J. CART

I’homme a pu se perfectionner dans I'état social. Le chris-
tianisme a ouvert devant lul une ére nouvelle, celle de la
liberté, et c’est en raison méme de cette liberté qu’il lui est
possible de viser & la perfection. Je n’ai pas a rappeler ici
combien les idées de Mme de Staél sur la perfectibilité se
rapprochent de celles de Ballanche, mais je constate que
Senancour, sans avoir consacré un chapitre spécial & la mo-
rale sociale, a abordé cette question par un coté essentiel,
celui de 'amour ou de la charité.

Un sujet qui doit étre envisagé comme un chapitre impor-
tant de la morale sociale, celui de I’éducation, a été traité di-
rectement et avec ampleur par Bonald qui lui a consacré
un volume presque entier. Pour lui, le résultat d’'une saine
éducation devrait étre d’amener lindividu a connaitre le
devoir, a I'aimer et a agir d’'une maniere conforme a ce de-
voir. Ce sera la, disait-il, tout I’homme et toute la société.

Il faut reconnaitre que les événements qui ont caractérisé
I’époque o1 ont véeu nos auteurs étaient bien propres a sou-
lever une foule de problemes économiques. La question so-
ciale se posait alors en des termes qui secouaient fortement
les esprits et en troublaient méme un grand nombre. Il est
évident que ces problemes ne pouvaient étre résolus de ma-
niére a répondre a toutes les légitimes exigencesde lamorale
et de la conscience. En tout cas, ils offraient aux esprits sé-
rieux et réfléchis des sujets d’étude du plus haut intérét et
les auteurs que nous avons cités en ont compris 'importance.
Autant qu’il a été en leur pouvoir, ils ont pris part & la dis-
cussion géneérale, et témoigné ainsi de la réelle influence que
leur temps exercait sur eux et du degré de cette influence.
Il est vrai qu’a cet égard on peut signaler entre eux plus que
de simples nuances, parfois méme de profondes divergences.
Mais n’est-ce pas un fait digne de remarque que ces hommes
se soient affranchis autant qu’ils l'ont fait des idées et des
préjugés que les philosophes du dix-huitieme siécle avaient
répandus dans les esprits? Vinet I’a signalé & juste titre, on
ne trouvait alors chez les moralistes « rien de positif que la
destruction; aucune doctrine uniforme et nette, » une phi-



LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIS 119

losophie qui ne pouvait « enfanter qu'une morale irréli-
gieuse. » « La nature, et rien en deca et rien au dela, tel
était le théme de tous ces philosophes. Ils préchaient des
devoirs mais aucun n’a préché la morale. Celle-ci faisait
abstraction de Dieu comme la philosophie. Seule la science
était destinée & assurer le perfectionnement et le bonheur
de ’humanitéi. » Mais d’ou venait donc cette incrédulite,
si ce n’est du spectacle qu’offrait la religion elle-méme aux
temps de Louis XIV et de Louis XV ? Rien d’étonnant donc a
ce que le discrédit dans lequel était alors tombée la religion
alt eu pour conséquence un mepris tout pareil pour la
morale.

Si Bonald et Joseph de Maistre ont subi I'influence que
leur temps exerc¢ait sur leurs contemporains, on peut dire
que c’est surtout dans le sens d’une violente réaction.
Tempéraments autoritaires, ils ont accentué cette disposition
naturelle dans la mesure méme ou leur temps s’insurgeait
contre l'autorité. N’était-ce pas Bonald, qui considérait
comme une triple malédiction ces trois inventions modernes :
U'imprimerie, le télégraphe et le crédit? De Maistre, grand
esprit, mais absolu et théoricien de la théocratie, ne pouvait
assister sans colére au travail de refonte des institutions
sociales auxquelles l'attachait le passé de sa famille et de
son pays. Toutefois, malgré ce besoin de réagir qui a inspire
leurs écrits, il n’est pas sitr que les événements dont 1ls
avalent été ou étaient encore les témoins n’aient pas agl sur
de Maistre et de Bonald plus qu’ils ne le croyaient et qu’ils
ne voulaient se I’avouer & eux-meémes.

Les premiers ouvrages dts ala plume de Mme de Staél
et de Chateaubriand portaient fortement Pempreinte de
I’action exercée au XVIII© siécle par les représentants les plus
accrédités de la philosophie contemporaine. Chez Chateau-
briand, la réaction a été soudaine sans étre religieusement
bien profonde. Ghez Mme de Staél, elle s’est produite avec

1 Conf. Vinet, Histoire de la littérature francaise au dix-huitiéme siécle, 11,
p. 337-351 .



120 J. CART

moins d’éclat et plus graduellement?!. De son coté, Ballanche
est celui qui me parait avoir subi le moins profondément
une influence qui, chez Senancour et Benjamin Constant, n’a
été que partielle et trop incomplete. Remarquons toutefois
que Senancour s’est efforcé de réagir contre ses tendances
naturelles et de résister & ses propres entrainements. Son
dernier biographe, aprés Uavoir représenté sous les traits
d’'un homme orgueilleux et susceptible, cultivant sa névrose
comme une bizarrerie distinguée au lieu de la traiter, de la
guérir comme une maladie; aprés avoir fait de lui un pa-
tient aigri et hostile contre « la malveillante conspiration des
choses », ce biographe, dis-je, a cependant constaté chez
Senancour, une évolution dans le sens d’un relévement?2.
Nous avons vu, en effef, qu’en avancant en age, il éprouvait
le besoin de sortir de lui-méme et de s’affranchir du systéme
si désolant auquel il avait sacrifié une portion notable de
son existence.

1v

Si, de l'influence qu’ils ont subie, nous passons a celle
que nos auteurs ont exercée sur leurs contemporains et sur
les générations postérieures, qu’aurons-nous l'occasion de
constater? Sainte-Beuve, parlant de Joseph de Maistre, a
montré qu’une foule de vues qui n'ont prévalu et n’ont été
vérifices que par la suite, apparaissent déja dans ses pre-
miers écrits. Nombre de ses conjectures, de ses promesses
et méme de ses prédictions se sont trouvées justifiées. Mais
si 'influence de Maistre a été réelle dans un certain milien
et pendant un temps, les événements subséquents se sont
chargés de 'amoindir, et méme en grande mesure de 'an-

V Dans Particle relatif 4 Mme de Staél, j’ai eu l'occasion de parler des rapports
particuliers que cette femme célébre a soutenus avec Mme de Krudener, Voici une
parole remarquable de la premiére que je rencontre dans une lettre d’elle datée
de Milan, 27 octobre 1815 : « Je pense comme vous sur Mme de Krudener. Cest
une personne qui est un avant-coureur d’une grande époque religieuse qui se
prépare. »

2 Joachim Merlan, L’évolution religieuse de Senancour. 1906. Passim.



LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIs 421

nuler. En réalité, cette influence ne pouvait s’exercer que
dans un sens trop ‘étroit pour étre durable. L’action de son
ami et contemporain Bonald n’avait pas & prétendre a plus
d’autorité ni & plus de durée. Malgré 'importance des ques-
tions abordées par lui, Ballanche tentait en vain de concilier
Maistre et de Bonald d'un coté avec Condillac de I'autre. Les
libéraux et les royalistes entraient en lutte — lutte parfois
ardente — sur la question de 'origine du langage et de la so-
ciété. Bonald et de Maistre plaidaient la cause d’une société
instituée divinement et d’'un langage réveélé. Les libéraux en-
visageaient la société comme formée par contrat et le langage
comme inventé par 'homme. C’est, semble-t-il, & de Maistre
et & de Bonald, que Ch. Secrétan aurait donné raison.
@ Il faut, dit-il, se représenter nos premiers parents en pos-
session du langage. Ils le possédaient par le. fait de leur
création comme leur essence et leur nature. En réfléchissant
sans prévention sur la notion du langage, on y trouve donc
la preuve certaine de la substantialité de I'espéce et de
Punité humanitaire!» Ballanche, chrétien, croyant a la réve-
lation définitive par Jésus, croyant au dogme et & son inter-
prétation successive, ne devait satisfaire aucun des deux
partis. Cependant, malgré ce qu’il y avait d’abstrait et
d’étrange dans ses vues et dans ses écrits, son influence,
pour étre lente, n’en a pas moins été en croissant sur des
esprits distingués.

Toute différente a été laction exercée par Senancour.
Toujours en lutte avec lui-méme, enchainé par son scepti-
cisme naturel & un niveau inférieur, et, par ce qu’il y avait
de plus noble en lui, aspirant sans cesse a un niveau supérieur,
il a agi par la poésie si mélancolique de ses écrits, et surtout
par Oberman, mais d'une maniére déprimante sur la jeu-
nesse.

v

Il serait vraiment superflu d’essayer de rendre compte ici
en quelques lignes de l'influence exercée sur leurs contem-

1 Ch. Secrétan, Philosophie de la liberte, 11, p. 217, 218.



122 J. CART

porains et sur les générations futures par Mme de Staél et
par M. de Chateaubriand. Toutefois, si nous n’avons pas &
dire ce qu’elle a été au point de vue litléraire et quant a la
direction que, sous ce rapport, elle a imprimée aux esprits,
il n’est pas sans intérét de constater qu’au double point de
vue moral et religieux, il a existé, entre les deux plus grands
écrivains de cette époque, des différences assez sensibles
pour qu’elles aient influé sur Paction qu’ils ont exercée
avec une égale puissance.

Au point de vue religieux et moral, I'influence de M. de
Chateaubriand a été un moment — moment fort opportun
— trés sensible. Elle ne pouvait étre cependant ni trés pro-
fonde, ni durable, el cela, grace & la maniere dont cet auteur
envisageait et représentait le christianisme auquel il avait
la prétention de ramener les esprits comme & une impé-
rieuse nécessité. Mais, nous le savons, son christianisme, vu
du dehors, était un bel édifice, une cathédrale dont on pou-
vait admirer la noble architecture et dans laquelle régnait
un demi-jour tenant du mystére et propre & impressionner.
Dans ce majestueux édifice, on pouvait étre témoin de céré-
monies grandioses et poétiques, éprouver de vives émotions
sans étre pour cela gagné & une vérité essentielle el faite
pour satisfaire les besoins du cceur et de I'ame. Ce coté
esthétique, romantique de la religion était bien de nature a
créer une religiosité plus ou moins vague, mais non a pro-
duire de fortes convictions religieuses. (Vétait de la poésie,
comme en offrent volontiers les rites et les cérémonies du
culte romain, capables de fortifier, d’accentuer le sentiment
catholique, mais non de développer le sentiment chrétien
lui-méme. La morale découlant d’une telle religion devait
apparaitre comme une chose digne d’étre admirée, plutot
que comme la sainte pratique d’une vie consacrée a la gloire
de Dieu. Si done l'influence exercée en son temps par M. de
Chateaubriand a été remarquable, c’est parce que, — son
caractere poétique et monarchique mis & part, — elle reveé-
tait la forme d’une réaction religieuse contre le xvire siecle!.

1 Voir sur cette influence de Chateaubriand les pages si intéressantes que lui a



LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIS 123

I’infiuence littéraire de Mme de Staél a pu étre comparée
a celle qu’il est juste d’attribuer & M. de Chateaubriand,
mats, au double point de vue religieux et moral, elle a été
certainement plus profonde et partant plus durable, ce qui
pourrait s’expliquer par le fait d’une conception de la reli-
gion, et en particulier du christianisme, qui n’est plus la
méme dans le catholicisme et dans le protestantisme. On
comprend dés lors que l'idée morale elle-méme soit dif-
féremment saisie, selon qu’on appartient & I'une plutot qu’a
lautre de ces deux confessions. — D’un coté, en effet, le sen-
timent, ’émotion poétique dominera; de l'autre, ce sera
I'impératif de la conscience. D’un coté, la religion consistera
plus dans des formes; de 'autre, dans ce qui constitue son
essence propre. Il est done naturel que la morale se présente
ici sous son aspect plus sévére, plus rigoureux ; la, avec de
moindres exigences.

A ce point de vue, lalittérature elle-méme peut étre en-
visagée comme pouvant revendiquer une grande part dans
Pinfluence exercée sur les moeurs par tel ou tel écrivain. En
effet, si la littérature est, selon le mot de Bonald « 'expres-
sion de la société», elle se présente bien aussi sous les traits
d’un agent actif et influent dans le développement moral de
la société. « Tout écrit littéraire, a dit Vinet, est, & mes yeux,
un écrit de morale, en ce sens qu’il témoigne d’un état par-
ticulier de la sociétél.» Ici, comme dans d’autres domaines,
il y a action et réaction. Aprés un laps de temps plus ou
moins long, les idées émises par les écrivains célebres
deviennent un bien commun. Si, de ce fait, elles subissent
de nombreux démarcages, elles n’en continuent pas moins a
exercer leur action sur la société. Ainsi en a-t-il été pour les
auteurs dont nous nous sommes occupés. 1ls n’ont peut-étre
pas beaucoup héaté la solution des problémes que leurs

consacrées M, E. Boutroux (Science et religion, p. 30-32); influence marquée
« dans le tour qu'ont pris, notamment en France, les études scolaires et philoso-
phiques », «trahissant le fond de sentimentalisme romantique qui se cachait sous
son rationalisme prudent. »

! Vinet, Moralistes des seiziéeme et dix-septiéme siécles, p. 6.



124 J. CART

contemporains se posaient déja ; mais, par leurs travaux, ils
ont contribué & rendre possible cette solution. Il serait injuste
de le méconnaitre.

DEUXIEME PARTIE

De quelques systémes de philosophie morale.

Jamais autant que de nos jours, la question morale ne s’est
imposée avec une pareille insistance & 'attention des esprits
sérieux et des consciences inquiétes. Dela, un puissant effort
pour obtenir un résultat qui satisfasse & la fois le coeur et la
raison. Les ouvrages consacrés a ’étude de ces matiéres for-
ment une bibliothéque déja considérable et quiaugmente de
jour en jour. Un coup-d’ceil, nécessairement trés sommaire,
jeté ici sur quelques-uns des systémes imaginés dans le but
de résoudre des questions dont la solution semble reculer &
mesure qu’on la cherche avec plus d’ardeur, — ce coup-
d’ceil ne saurait suppléer & une étude complete du sujet.
I’harmonie s’établira-t-elle jamais entre des vues, des ten-
dances qui, en poursuivant le méme but, prennent des che-
mins si différents et parfois si opposés? D’un coté, par
exemple, se groupent des moralistes guidés dans leurs
recherches ou influencés malgré eux par des convictions reli-
gieuses positives, professées avec une sincérité évidente; de
I’autre, par des philosophes qui, avec une décision non moins
grande, s’appliquent & s’affranchir de toute influence méta-
physique ou religieuse. Entre ces partis si tranchés, et, en
apparence si inconciliables, se glisse une espéce de tiers-ordre
représenté par des penseurs qui ne sont ni positivement reli-
gieux ni absolument indifférents & la religion.

En présence de situations aussi embarrassantes, et contraint
par une nécessité facile & concevoir, ce que je voudrais tout
au moins, ce serait de permettre, par des citations textuelles
de leurs ceuvres, a quelques-uns des écrivains que j’ai en vue
d’exposer eux-mémes ce qu’il peut y avoir de particulier et
d’original dans les systémes qu’ils préconisent.



LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANGAIS 125

La Morale. — Science ou art?

Qu’est-ce que la morale? Le dictionnaire en donne la défini-
tion suivante: « Ensemble des régles qui doivent diriger 'ac-
tivité libre de 'hommet?, » mais il ne nous dit pas d’ou
viennent ces regles, qui les a instituées, quelle en est la sanc-
tion, pas plus qu’il ne nous fait connaitre le plus ou moins
d’étendue de la liberté de '’homme en face de ces regles. Ces
questions doivent donc étre étudiées pour elles-mémes.

Les moralistes seront-ils, dans leurs écrits, plus précis que
le dictionnaire ne peut I’4tre ? Pour Ch. Secrétan, la morale
est un c«ensemble de préceptes et de conseils 2», formule
qui ne différe guére de celle du Dictionnaire. L’économiste
francais Beaudrillart assigne pour tache & la morale «d’ins-
truire ’'homme non seulement de ses devoirs envers la société,
mais de ses devoirs envers lui-méme et envers Dieud».
— Dans ces diverses définitions, il n’y a rien au fond qui
s’éléeve au dessus de 'idée générale que la masse se fait de la
morale. Il faut donc aller plus loin et aborder sans retard la
question encore tres débattue : la morale est-elle une science
spéciale ou est-elle un art et peut étre les deux a la fois ?

*
* %

[1 semble bien que Ch. Secrétan estime qu'il y a, ou, du
moins, qu’il pourrait y avoir une science de la morale quand
il dit que cette science sera «le développement de la loi
qui ordonne a l'étre créé de réaliser son essence»; ce qui
implique le fait d'une science premiére laquelle ne saurait
étre que «la science du but de la vie.» La science morale ne
meéritera donc ce nom que si elle est déduite d'un principe
susceptible d’étre universellement suivi. Or la morale, au
sens pratique et consacré du mot, qui est celui d’'une reégle
de conduite, posséde un commencement scientifique indé-
pendant, mais elle ne saurait se développer sans toucher a

1 Dictionnaire Littré. — 2 Philosophie de la liberté, 1, p. T1.
3 Des rapports de la morale ef de I'économie politique. Paris 1860, p. 482.



126 J. CART

tout le reste (anthropologie, métaphysique, etc.)1. » « Gon-
traint d’agir, il faut & I'homme une régle de conduite et
I’établissement d’une régle implique nécessairement une cer-
taine conception des choses. 2» Beaudrillart, plus affirmatif
encore, considéere la morale comme étant « la science de la
vie 3. »

Cependant, pour Ch. Secrétan, la morale n’est pas unique-
ment une science ; elle est encore 'art de régler 'activité
libre de I’homme, ’art de la vie. — Vinet voit également
dans la morale, en méme temps que la science des moeurs,
I’art de vivre, ou plutdt 'art de soumetire sa vie & 'autorité
de la conscience, de 'assujettir & des principes assez élevés
et assez puissants pour dominer I’existence 4.

Ne serait-ce peut-étre pas ici le cas de distinguer entre la
théorie et la pratique? d’attribuer & la premiére le role de la
science et & la seconde celui de l'art? La fonction de la
science est de connaitre ce qui est, ce qui existe, tandis que
la fonction de l'art est d’utiliser, dans la pratique, les lois
établies par la science?®.

%
* *

Si, parmi les penseurs il en est qui envisagent la morale
comme étant la science des mceurs, il semble bien que la
plupart ne soient pas de cet avis. Un collaborateur de la
Revue Foi et Vie de Paris, dans un article consacré & la Crise
de la morale, proclame I'incapacité de la science proprement
dite & constituer une morale. La science objective, dit-il, est
simplement science des meeurs, de ce qui se voit, mais elle
n’est pas morale parce qu’elle suppose que ce qui est c’est
ce qui devait étre. La science enregistre les mceeurs, elle ne

1 Philosophie de la liberté, 11, p. 54, I, p. 6, 187 ; II, p. 59.

2 Ch. Secrétan, Le principe de la morale, p. 58.

3 Des rapports de la morale avec I'économie, p. 8.

4 Moralistes des seiziéme et dix-sepliéme siécles, p. 1.

5 Albert Fouillée admet bien une science des mceurs. « Non seulement, dit-il,
est possible une science pratique, comme la morale, mais toute idée ayant par
elle-méme force normative. (La morale des idées-forces, p. XXXVL)



LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIS 127

tes dirige pas et ne le peut pas. La connaissance des faits de
conscience pourrait-elle éire envisagée comme constituant
la matiére d’'une science théorique et normative a la fois?
Ce serait alors une science d’une nature spéciale, mais qui
mettrait & profit toutes les autres!. En tout cas, si 'on vou-
lait employer ici le mot de science, il faudrait simplement
admettre que la morale est une science pratique, non une
sclence pure, parce qu’elle vise une application, non une
simple vérité.

D’aprés Lévy-Bruhl, il n’y aurait pas de science théorique
de la morale au sens traditionnel du mot, parce qu'une
science ne peut étre normative en tant que théorie2. D’autre
part cependant, la pratique bien étudiée et connue ne pour-
rait-elle pas donner la connaissance des lois qui gouvernent
les faits de pratique et peuvent les modifier ? On aurait ainsi
Papplication rationnelle du savoir scientifique ? En effet,
une tendance nouvelle parait « considérer les regles morales,
obligations, droit, en général le contenu de la conscience
morale comme une réalité donnée, comme un ensemble de
faits, en un mot comme un objet de science qu’il faut étudier
dans le méme esprit et par la méme méthode que le reste des
faits sociauxs. »

D’apres Guyau, « la morale vraiment scientifique est uni-
gquement fondée sur ce qu’on sait. » Mais que sait-on? Sans-
doute ce qui s'impose & ’homme comme les besoins divers
de la nature, car cette morale, si elle est vraiment scienti-
fique, doit, « pour étre compléte, admettre que la recherche
du plaisir est la conséquence méme de 'effort instinctif pour
maintenir et accroitre la vie. » «Elle a pour objet tous les
movyens de conserver et d’accroitre la vie matérielle et intel-
iectuelle. » Elle ne peut faire a I’individu que ce commande-
ment: « Développe ta vie dans toutes les directions; sois un
individu aussi riche que possible en énergie intensive et
extensive, pour cela sois I’étre le plus social et le plus

L Foi et Vie, 16 mai et 15 juin 1908, articles de M. E. Allégret.
2 La morale et la science des meeurs. Paris 1903, p. 14.
8 Lévy-Bruhl, La morale, etc., p. 14.



128 J. CART

soctable. » L’instinct ne suffit pas pour fournir une regle de
conduitel.

La science, dit & son tour M. Boutroux, est un recueil de
lois-faits, tandis qu’il nous faut des principes normatifs. La
science entreprend une reconstruction mécanique abstraite de
la réalité donnée et il nous faut des lumiéres et des forces
pour déterminer l'avenir et choisir entre les possibles2. A
M. Lévy-Bruhl, qui estime que les faits moraux ne devien-
nent pas aisément objets de science, parce que la premiere
condition d’une étude scientifique est de désubjectiver les
faits3, M. Boutroux répond : Pour parler des hommes, de leur
individualité, de leur personnalité, de leur solidarité, de leur
conscience individuelle ou collective, on est obligé de sup-
poser que ces termes signifient quelque chose, ce qui, au
point de vue d’une science objective, est trés contestable4. »
Cependant Ch. Secrétan affirme que toute morale purement
subjective est illusoire quel que soit le motif d’action pré-
féré 5,

Un professeur de Paris, M. Gustave Belot, dans un ou-
vrage récent, s’est mis, dit-il: « En quéte d’'une morale po-
sitive, » par ou il entend non une morale positiviste, mais
une morale vraie et démontrable, fondée sur ce principe que
le point de vue du sujet est la rationalité et le point de vue
de l'objet la réalité. M. Belot, dis-je, estime que «la morale
comporte un élément pratique, une finalité qui est absolu-
ment irréductible & la connaissance pure, et, & plus forte
raison, & la vérité scientifique.» — « Une morale ne pourrait
devenir scientifique qu’a la condition de n’étre plus une mo-
rale, mais une « science. » La morale n’est donc pas une
science 6.

La morale théorique manquant de connaissances scienti-

! M. Guyau, Esquisse d’une morale sans obligation ni sanction, p. 11-12,
205, 55.

2 Foi et Vie, (1 novembre 1908). Congrés de I’Education morale a Londres en
1908. — 3 La morale, etc., p. 60. — 4 Science el religion, p. 264.

5 Philosophie de la liberté, t. 11, p. 171,

6 Btudes de morale positive, p. v, 6, 716,



LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIS 129

fiques, « prend pour accordé qu’elle sait de ’'homme et de la
société tout ce qui lui est nécessaire de connaitre, » comme
si la nature humaine était toujours la méme, constante,
malgré les temps et les lieux ; comme si la conscience morale
de ’homme possédait une unité organique, tandis que le con-
tenu de cette conscience varie, trés lentement parfois, mais
varie comme le prouvent les conflits de devoirs. La morale
d’une société donnée, & un moment donné, est donec pure-
ment et simplement ce que les croyances religieuses, les
institutions, I’état économique, les conditions ambiantes et le
passé de cette société font ce qu’elle a étél. » Rien n’est plus
divers, plus imprévisible que les formes de la mentalité et
des institutions humaines?. « Un idéal moral flotte devant
Iesprit des hommes bien qu’il varie singuliérement de peu-
ple & peuple ou méme d’individu & individu 3. »
« 7o

Ne résulterait-il pas de ce que nous avons jusqu’ici cons-
taté qu’en réalité il y aurait lieu de parler non plus d'une
morale scientifique et collective, mais simplement d’une mo-
rale individuelle, d’'un ensemble des devoirs qui s’impose-
raient 4 individu et cela d’autant plus que la morale est
affaire de conscience? Lévy-Bruhl va jusqu'a se demander
si «une science de la morale serait pratiquement bien utile? »
Il remarque que les théoriciens comme Kant, par exemple,
pensent que la conscience chez les plus ignorants en sait
aussi long que les profonds philosophes. Kant admet en
effet que la pratique a ses ‘principes indépendants de la
théorie; que la conscience morale ne dépend rationnellement
que d’elle-méme, et que, pour commander, elle n’a nul be-
soin de la science. L’homme est guidé ici par la simple lu-
miére naturelle. Et Lévy-Bruhl ajoute, ce qui est absolument
vrai: « la perfection morale ne dépend pas de la science,

! Lévy-Bruhl, La morale, etc., p. 286.
2 G. Belot, Etudes de morale, p. 114.
3 Ch. Secrétan, Philosophie de la liberié, t, 11, p. 4.

THEOL. ET PHIL. 1909 9



130 J. CART

mais de vertus ou la science n’a rien a voir, telles que I'hu-
milité, I’obéissance, la charitél, »

Il y a soixante ans, Ch. Secrétan écrivait que la morale
n’était point encore une science démontrable, constituée sur
une base universellement acceptée?. De nos jours, des philo-
sophes moralistes ne parlent pas autrement, et Lévy-Bruhl
constate que « la science des moeurs en est encore a la
période de formation ». Et méme il ajoute qu’avec « le pro-
grés de la science, une période commence ou les plus éclai-
rés ne feront pas difficulté d’avouer que la solution ration-
nelle d'un grand nombre de problémes leur échappe. »
Cependant il espére qu’au point de vue pratique « la morale
deviendra l'objet de I'investigation scientifique qui, sous le
nom de sociologie, entreprend I’étude théorique de la réalité
morale ». En attendant, il estime que la morale n’a pas plus
besoin d’étre fondée que la nature au sens physique du mot.
« Toutes deux ont une existence de fait qui s'impose a chaque
sujet individuel et qui ne lui permet pas de douter de leur
objectivité. » — « Quelles que soient les divergences théo-
riques des systémes de morale, 1ls se retrouvent convergents,
pour une époque donnée, au point de vue de la morale
pratique. » « La morale pratique existe tout entiére dés a
présent. Rattachée ou non, par des liens plus ou moins
logiques ou artificiels, a tel ou tel principe métaphysique ou
religieux, la prescription de ce qu’il faut faire ou ne pas
faire, s'impose avec la méme force & la conscience de tous et
de chacun. Elle se présente comme définitive et compléte. »
« Rien n’est plus facile & constater, dans les sociétés hu-
maines plus ou moins avancées, que la réalité objective des
régles de conduite obligatoires?. »

En résumé, et si jai réussi & m’orienter quelque peu a
travers ces opinions divergentes et parfois contradictoires,
il me paraitrait qu’il n’y a pas lieu & parler d’une science
des moeurs, parce toute science suppose un objet, un donné,
selon ’expression usitée, qui puisse étre étudié de prés et

1 La morale, etc., p. 23, 260, 52. — 2 Philosophie de la liberté, I, p. T2.

3 Lévy-Bruhl, La morale, ete., p. 133, 130, 34, 192, 225, 270.



LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIS 131

fournir, par l'observation, la matiére de lois positives. Or,
tel n’est pas le cas des moeurs qui, on I'a vu, varient d’'un
temps & un autre, d’'un peuple & un autre, d’'un individu & un
autre, et méme chez I'individu aux différentes époques de sa
vie. Peut-étre, dans un avenir plus ou moins éloigné, arri-
vera-t-on, selon I'espérance que trahissent certains philo-
sophes, & formuler une science qui, pour le présent, n’offre
pas encore de base certaine. Pratiquement, il ne resterait
donc plus qu’a envisager la morale au seul point de vue de
I’art, et, selon les cas, 4 s’en servir au mieux pour I'utilité et
le bien de chacun.

Le principe de la morale.

S’il n’est peut-étre pas encore possible de parler dune
science des moeeurs, tout au moins semble-t-il indispensable
de connaitre le principe méme de la morale. Telle n’est
cependant pas 'opinion de tous les moralistes. M. Belot, par
exemple, prétend qu’il n’y a pas lieu a chercher ce principe,
mais « simplement le but que se proposent les prescriptions
de la moralel.» En revanche, Ch. Secrétan pose en fait que
« Padmission pratique du libre arbitre est indispensable &
Iétablissement d’une morale2» « Pour que la moralité soit
possible, dit-il encore, il faut d’abord que la volonté soit
libre, puis qu’il y ait au-dessus d’elle un principe propre a
servir de regle a sa liberté3. » « L’ordre moral s’éléve et
disparait avec la liberté. » Par conséquent, « pour pouvoir
servir de base a la morale ou nous donner une morale, la
métaphysique doit démontrer la liberté du principe absolu.
Il faut en effet admettre la liberté absolue pour croire a la
réalité de la notre 4 » « L’admission d'un élément de liberté
relative est le postulat de toutes les sciences physiques et
“morales... La négation de la liberté entraine logiquement la
destruction de la morale®. » « Si 'homme n’était pas libre,
il n’y aurait pas de morale... Lia morale toute entiére, que

1 Etudes de morale positive, p. 487. — 2 Le principe de la morale, p. 94.

3 Philosophie de la liberté, 1, p. 8. — 4 Ibid., 1, p. 20, 244.
> E. Naville, Le libre arbitre, p. 329, 157.



132 J. GART

toute vie humaine suppose et met en jeu, repose sur la
croyance a la liberté humaine, source de toute imputa-
bilité1. »

En dirigeant notre attention sur nous-mémes, nous y
lisons la loi du devoir, et le devoir, s’il est certain, prouve
notre liberté, car il la suppose... Douter de la liberté serait
douter du devoir et il n’est pas permis de douter du devoir...
Nous trouvons donc en nous la liberté et le devoir. La morale
repose tout entiére sur ces deux faits2. Et Vinet : « Nous ne
nous sommes pas donné le devoir, mais nous l’avons recu;
il n’est pas & nous, nous sommes a luis. » « Quand ’homme
moral a prononcé je dois, tout est dit4 » Lorsque, dans la
conscience désorientée, la notion du devoir s’efface, la vision
de l'idéal, de ce que réclame la dignité de l'ame s’efface
également 3, tandis que « I'idée du devoir est une idée active
puissante, qui confére a 1’objet oli nous l'incorporons une
autorité incomparable®. »

*
* *

Il n’est pas possible de parler du devoir sans évoquer le
souvenir du philosophe de Koenigsherg. En eflet, Kant a fait
ressortir avec force que I'obligation qu'impose la conscience
de la loi1 morale est absolue : «la loi morale a sa sanction en
elle-méme et notre liberté est une conséquence de I'obliga-
tion morale’. » Selon M. Boutroux, « Kant a trés justement
restitué le caractere spécial et I'origine supra-psychologique
de I'obligation morale.» C’est 14 une réalité qui, inexplicable
par la psychologie, n’est pas, pour cela illusoire, mais doit
étre rapportée a un ordre de choses supérieur & la conscience
individuelle8. M. Boutroux fait remarquer que les impératifs
moraux de Kant, « sans étre, a aucun degré, objels de repré-

1 Beaudrillart, Des rapports de la morale et de ['économie politique, p. 209.
2 Ch. Secrétan, Philosophie de la liberté, 1, p. 35, 123, 4.

% Essais de philosophie morale, édition de 1837, p. 131. — 4 Ibid., p. 118.
5 Foi et vie, 16 mai 1908. — 6 Boutroux, Science et religion, p. 373.

7 Ch. Secrétan, Philosophie de la Liberté, 1, p. 184-185.

8 Science ef religion, p. 188.



LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIS 133

sentations sensibles ou de connaissance théorique, déter-
minent dans I’ame une foi pratique efficacel. »

Lévy-Bruhl, en constatant que « Kant a poussé trés loin
la tentative de construire une morale théorique toute a
priori », estime que cette tentative était « inspirée au fond
par des raisons religieuses autant que philosophiques »,
et il ajoute qu’elle n’apparait que comme un effort pour
identifier la morale avec la raison?. D'aprés Guyau « le kan-
tisme aurait considéré U'impulsion du devoir comnme anté-
rieure & toul raisonnement philosophique sur le bien 3. »

En tout temps, la méthode préconisée par Kant a ren-
contré des contradicteurs. De nos jours en particulier,
M. Belot s’esi livré a propos de cette méthode et de 'impé-
ralif catégorique & de nombreuses et vives critiques. D’apreés
lui, 'impératif a toujours « 'air d’étre arbitraire et suspendu
en l'air, parce qu’il ne prouve pas que la Raison pratique
pose un imperatif moral. » « Une obligation morale qui
s’imposerait par elle-méme, est une illusion bien étrange%. »
Albert Fouillée ne se montre pas davantage sympathique a
Kant, qu’il appelle « piétiste et stoicien » et dont la morale
« est trop huguenote, et qui plus est, trop prussiénne ».
Sa psychologie « insuffisante » a rejailli sur sa morale de
Pimpératif catégorique contredit par la force de réalisation
qui appartient aux idées d’objets selon leurs qualités objec-
tivess,

Kant ne compte peut-éire plus beaucoup de disciples abso-
lument fidéles & sa doctrine, mais il y a des néo-kantiens
dont le postulat serait que le bien est un critérium de vérite
objective. A en croire Lévy-Bruhl, ces disciples, tout en
restant irés attachés aux principes directeurs de la morale
de leur maitre, attribuent — sous I'influence croissante des
grands problémes économigues — & la morale sociale une
place beaucoup plus considérable que Kant ne P’avait fait.

1 Science et religion, p. 302. — 2 La morale et la science des meeurs, p, 19, 58.
3 La morale sans obligation, etc., p. 30.

4 Etudes de morale positive, p. 99, 488, 493, 200.

5 La morale des Idées-forces, p. 69, 130.



134 J. CART

Tel serait, par exemple, le cas de M. Renouviert. Or méme,
d’aprés Guyau, si les kantiens ont fait du devoir une certi-
tude morale, les néo-kantiens, parmi lesquels il range
Ch. Secrétan, en font un objet de foi2. Cette foi au devoir ne
saurait &étre ébranlée par le fait qu’il y a des conflits de devoirs
et Ch. Secrétan a pu écrire, sans se mettre en contradiction
avec lui-méme : « Toute régle morale applicable est une
regle de casuistique et celul qui ne veut point de casuis-
tique, ne veut point de morale applicable3.

*
* *

L’idée d’obligation est essentielle a toute morale quelconque.
Elle est indispensable & 1’établissement d’un art de la vie.
Ce sentiment suppose la liberté, « accepter la réalité de I’obli-
gation morale, c’est affirmer la liberté4. » « Sans l'idée de
I’obligation, la morale n’est plus qu'un mot5. » Telle n’était
poinl la maniére de raisonner de Guyau pour lequel le devoir
n’était « autre chose qu’'une surabondance de vie qui
demande & s’exercer, & se donner.» On l'a, ajoute Guyau,
trop interprété jusqu’ici comme le sentiment d’une néces-
sité ou d’une contrainte.... Rien de mystique dans I’cbliga-
tion morale; elle se raméne & cette grande loi de la nature:
la vie ne peut se maintenir guw'a la condition de se répandre.
S’il y a pour I’homme une obligation morale, ce n’est pas que
cette obligation ressemble & une contrainte extérieure.
L’analyse intérieure est le seul moyen d’apprécier 'infinité
réelle ou imaginaire de notre horizon moral et il faut distin-
guer avec soin, dans la morale, les théories métaphysiques et
la moralité pratique. — En fait, ce qui intéresse la morale,
c’est I'indifférence de la nature au bien ou au mal. — La
morale de la certitude pratique admet que nous sommes en
possession d’une loi morale certaine, absolue, impérative ;
mais il faut remplacer cetie morale par celle du doute. La

1 La morale et la scienee des meeurs, p. 49.

2 La morale sans obligation, etc., p. 59.

3 Philosophie de la liberté, 11, p. 204. — 4 E. Naville, Le libre arbitre, p. 137.
5 Beaudrillart, Des rapports de la morale et de I’économie, etc., p. 78.



LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANGAIS 13D

foi au devoir se placant au dessus de la région ou la science
se meut, la morale doit commander & l'esprit de chercher
sans repos, c’est-a-dire de se garder de la foil.

Ce sera donc une étude sans terme, car toutes les con-
naissances construites avec les données de notre conscience
sont relatives et le progrés va le plus souvent a I’encontre du
développement de la vraie moralité. « D’un autre coté, une
morale exclusivement scientifique ne peut donner une solu-
tion définitive et compléte du probléme de 'obligation morale.
I1 faut toujours dépasser la pure expérience. Il n’y a du reste
point de principe surnaturel dans notre morale, la vie se
fait sa loi & elle-méme. On peut donc demander quel est
I’avenir de la morale, de l’art, de la religion, en face de la
science qui ne fournit que des faits et de la métaphysique
qui ne fournit que des hypotheses2?»

Ce résumé des idées de Guyau sur le fait du devoir envi-
sagé comme un principe essentiel de la morale, serait trop
incomplet, et partant défectueux, si nous ne tenions pas
compte des vues de ce penseur sur ’absence de sanction dans
la morale. Ces vues nous permettront de juger, avec plus de
connaissance de cause, 'ensemble de ses doctrines. Com-
ment Alfred Fouillée, le biographe et I'apologiste de Guyau,
a-t-il lui-méme envisagé la question du principe de la mo-
rale ?

%
* ®

Si, pour Guyau, le fondement de la morale se trouve dans
une surabondance de force vitale, dans le besoin de vivre la
vie la plus intense et la plus expansive, Albert Fouillée a
consacré a la recherche du principe I'important ouvrage in-
titulé : la morale des idées-forces3 dont M. J. Bourdeau a
rendu compte d’'une manieére tres exacte et trés lucide dans
un article du Journal des Débats *.

- Le probléme essentiel en philosophie consiste & découvrir

U La morale sans obligation, p. 27, 37, 47, 99, 107, 129, 127.
2 La morale sans obligation, etc., p. 247. — 3 Paris 1907, 2¢ édition 1908.
4 Numéro du 17 décembre 1907.



136 J. CART

le fondement de l'obligation morale auquel aboutissent toutes
les philosophies et toutes les religions et dont la solution
serait de fournir des régles pratiques de conduite. C’est cette
solution que M. Fouillée s’applique & chercher. La méthode
qu’il adopte est celle de 'observation qui permet de décou-
vrir les mobiles des actions des hommes. Il réprouve donc
toute morale qui dépendrait des théologies et des méta-
physiques, pour constituer une morale dont les racines
plongent dans la nature humaine, et qui, prenant son point
de départ dans les faits, serait vraiment scientifique. Il com-
bat la morale théologique qui veut faire de Dieu le principe
de la morale, au lieu d’en faire, s’il y a lieu, un postulat &
examiner dans les conclusions derniéres de la morale. (La
Morale des 1dées-forces, p. XLIV.)

Or, dans la pensée de M. Fouillée, tout fait psychologique
possede une force impulsive. Ces sentiments et ces impul-
sions se traduisent par des idées qui les éclairent et qui leur
donnent, avec une intensité nouvelle, une nouvelle direction.
Elles sont des causes ou des forces capables de modifier la
réalité en vue de l'idéal. C’est 14 un fait d’expérience.

Parmi ces idées, il faut signaler celle de moralité qui existe
dans notre esprit, qui sort des profondeurs mémes de la cons-
cience de soi et qui est altruiste. Elle trouve en elle-méme
son moyen de réalisation progressive. Telles sont les bases
psychologiques de la morale qui produisent & leur tour les
bases scientifiques. En définitive, cette 1dée-force de mora-
lité se résoudrait en l'idée chrétienne de ne pas faire &
autrui ce que nous ne voudrions pas qui nous fut fait a nous
mémes. — Au reste M. Fouillée est plein de foi dans 'avenir,
I’'idée-force de bonté, de sacrifice, prendra le dessus dans les
esprits et inspirera les meeurs?.

A cette théorie de M. Fouillée, M. Bourdeau fait des objec-
tions tres fortes. I’idée n’est pas une force, mais seulement
la lumiére projetée sur le motif de l'action. Elle éclaire ce
motif et ne le crée pas. I’expérience ne démontre pas qu’il v

1 D’aprés M. Fouillée lui-méme, son ami Guyau avait déja admis le principe des
idées-forces.



LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCATS 137

ait toujours chez les esprits les plus distingués une idée-
force de bonté, de désintéressement. La moralité est méme loin
d’étre toujours en proportion de la capacité intellectuelle.
M. Fouillée pense que « la moralité tend 4 se réaliser par
cela seul qu’elle se congoit, » ce qui est démenti par les faits,
et M. Bourdeau estime méme que l'intellectualisme en mo-
rale est imprégné de ce préjugé dangereux que la conscience
est droite naturellement; «qu’il suffit de faire appel & I'idée
de bonté innée en ’homme, pour que, au milieu de la fidvre
et du tumulte des passions, il persévére dans une droite
maniére de vivre. » — « G’est méme, ajoute-t-il, une question
fort controversée de savoir si la morale est susceptible d’en-
seignement?... La morale-art aura toujours le pas sur la
morale-science.» — A ce propos, citons cette parole d’Ernest
Naville: « Les idées ne sont pas des agents, des forces; elles
ne sont que l'expression intellectuelle des faits.... Les idées
n’expliquent rien sans une puissance qui les réalise ; tel est
le fondement du spiritualisme 1. »

®
* %

Parmi les écoles qui se sont donné pour tache de recher-
cher le principe fondamental de la morale, il en est qui, tout
anciennes qu’elles soient quant &4 la date de leur apparition,
complent encore de nombreux disciples. IYautres, de forma-
tion plus récente, et méme trés récente, en sont encore a la
période des tatonnements et des hésitations.

Depuis tantdt un siécle, ’école utilitaire s’est efforcée de
trancher la question qui nous occupe. Cette école, dont
Jérémie Bentham (1757-1832) a été le chef dans les temps
modernes, a prétendu que le bien-étre est la fin de ’homme;
qu’il doit étre I'unique motif de foute détermination. La
nature a placé 'homme sous l'empire du plaisir et de la
douleur. Le principe d’utilité ou d’intérét subordonne donc
tout & ces deux mobiles qui constituent le fondement de la
morale. On concoit facilement ce que pouvait étre et quel a

1 Le libre arbitre, p. 273.



138 J. CART

été le résultat de cette doctrine au point de vue moral.
Seulement, les disciples les plus distingués de Bentham se
sont fait un devoir d’épurer et d’ennoblir la doctrine de leur
maitre !, « L’utilitarisme, — ainsi s’exprime 4 son sujet M. G.
Belot — subordonne lindividu & la société, en tant qu’il
trouve en elle sa régle et sa fin, et la société a I'individu en
tant qu’il est directement appelé, comme agent moral, & la
faire étre, et que sa bonne volonté lul est représentée comme
Iinstrument nécessaire et efficace du mieux social 2. »

Selon Ch. Secrétan, la morale de l'intérét suppose le
devoir qu’elle nie et qu’elle s’efforce de rappeler aprés 'avoir
banni3. De son coté, Vinet juge tres séverement l'utili-
tarisme. « Cest, dit-il, & une époque d’épuisement moral
que l'utilitarisme s’introduit dans les moeurs & la suite de la
corruption générale ou du scepticisme. » D’aprés cette
doctrine, « le vertueux est celui qui entend le mieux ses
intéréts, qui sait éviter le plus de maux et se procurer le
plus de jouissances. 1l ne saurait donc y avoir aucun prin-
cipe commun entre les utilitaires et les ‘partisans de la
conscience. Tout 'homme moral disparait 4 » « L’intérét
n’étant qu'une combinaison d’éléments de satisfaction vitale,
sensible, intellectuelle et volontaire, il tombe lui-méme sous
la loi de la relativité et du doute insoluble 3. »

*
¥ *

De nos jours ou l'on parle beaucoup d’évolution, il y a
-naturellement aussi une morale évolutionniste. Guyau esti-
mait que « la doctrine de I’évolution une fois rectifiée et
complétée constituait, sinon toute la moralé, du moins la
seule partie de la morale vraiment rigoureuse et scienti-
fique6. » De son coté, Lévy-Bruhl croit pouvoir constater que
« notre morale tend & perdre son caractéere absolu et

1 Cf. Ch, Beudant, Le droit individuel et I'Etat, 189%, p. 168, 179.

2 Btudes de morale positive, p. 216. — 3 Prineipe de la morale, p. 182,
4 Essars de philosophie morale (Critique de utilitarisme), p. 85-91.

5 Fouillée, Morale des Idées-forces, p. 96.

6 La morale, Uart et la religion, d'aprés Guyau, par A. Fouillée, p. 5.



LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIS 139

mystique, pour étre concue comme relative et soumise a la
critique. » Il s’en réjouit comme d’un progrés et d’'un pre-
mier pas dans la voie de la science et il ajoute : « Le contenu
variable des vérités morales, méme chez les peuples les plus
civilisés, évolue parallélement & I'évolution générale de la
sociétét. » |

Cette idée d’évolution, de transformisme, a été opposée au
rationalisme qui prétendait construire ses théories sur une
vérité immuable révélée par la raison infaillible. Elle a été
considérée comme propre a rendre compte du dévelop-
pement de I’histoire, tandis que I’expérience serait la vraie
pierre de touche des théories. Cependant, A. Fouillée re-
proche a I’école de I’évolution d’avoir « trop fait dominer la
biologie sur la psychologie » (Morale des Idées-forces, p. 149).
(Vest la méthode connue sous le nom de pragmatisme et
dont William James, professeur & Harward, serait le repré-
sentant le plus authentique aux Etats-Unis2. Il voit dans la
religion personnelle le fond méme de la religion et cela
I'améne & étudier les phénoménes religieux au seul point de
vue de la psychologie. Il observe ce qui existe et en décrit
I’expression. Partant de 1a, il établit que la religion est
essentiellement une expérieuce, une chose qu’'on éprouve et
quon vit3. La religion se juge uniquement par ses fruits.
James s’attache donc & étudier le fait religieux et ses mani-
festations dans la vie de l'esprit. Il cherche la vérité reli-
gieuse non dans les dogmes, mais dans ses applications
expérimentales, dans ses conséquences. « Une idée, une
croyance, un sentiment ont de la valeur si 'expérience les
confirme, c’est-a-dire si I’événement répond a I'attente qu’ils
renferment®. » Si, par exemple, les croyances religieuses
qui inspirent sa direction & notre conduite, nous font du
bien, cela prouve que ces croyances sont vraies. Tel est le
fruit de ’expérience religieuse.

On a loué W. James d’avoir, au nom de l'empirisme et

1 La morale et ta seience des meeurs, p. 155, 220.

2 L expérience religieuse (2¢ édition, 1908).
VCf. Boutronx, Sctence et religion, p. 337. — 4 Boutroux, Ibid.,p. 308.



140 J. CGART

des considérations pratiques les plus modernes, restitué dans
le monde le sentiment de l'idéalisme dont certain matéria-
lisme d’école avait tenté de le bannir. D’autre part, on a
fait & ce systeme des objections assez fortes. On lui a repro-
ché entre autres choses de « se contenter des résultats pra-
tiques, sans s’'inquiéter de la vérité du principe» (A.Fouillée.
La morale des idées-forces, p. Xxxxvil). « L’action, pour
I’action, par l'action, la pratique pure engendrant peut-
étre des concepts, mais indépendante elle-méme de tout
concept, ce pragmatisme abstrait mérite-t-il encore le nom
de religion. Et ne s’engage-t-on pas dans une voie sans
issue, lorsque l'on cherche dans la pratique isolée de la
théorie, I’essence et le seul principe véritable de la vie reli-
gieuse? » « Pour qu'une émotion soit religieuse, il faut
qu’elle soit considérée comme ayant en Dieu, entendu lui-
meéme religieusement, son principe et sa fin. C’est done la
foi, enveloppée dans l'expérience religieuse, qui la caracté-
rise et comme expérience et comme religieuset. »

Il faut reconnaitre que la certitude réelle de la foi chré-
tienne ne peut exister sans l’expérience personnelle 2. Mais
comment une expérience individuelle peut-elle donner une
vérité absolue? Comment mon expérience, — chose qui
m’est toute personnelle, comment par exemple mon propre
pardon, — peuvent-ils m’assurer de la rédemption du
monde, de I'établissement final et absolu du Royaume de
Dieu? Je puis faire 'expérience de mon salut, mais comment
puis-je experimenter le salut du monde? La réponse que
M. Forsyth fait & cette question qu’il a posée lui-méme, ne
me parait pas absolument satisfaisante. Une expérience
personnelle a toujours, en effet, quelque chose de trés per-
sonnel, quoiqu’elle puisse se reproduire telle quelle chez
d’autres. « Dans la réalité, a dit M. Boutroux, il y a autant de
formes de l’expérience religieuse, qu’il y a d’individus reli-
gieux. »

1 E. Boutroux, Ibid., p. 293, 336.

2 Voir dans Foi et vie, 16 novembre 1903, article de M. Forsyth : La Réforma-
tion el l'expérience religieuse.



LES IDERES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIS 141

Le pragmatisme, qui trace des limites & la portée de la
science, admet le libre arbitre. 1l estime que le déterminisme
méne au pessimisme, au fatalisme, tandis que lui-méme
prétend contribuer & 'amélioration de la société et de 'indi-
vidu. Mais le pragmatisme, qui a la prétention de satisfaire
Pesprit religieux tout en demeurant fidéle aux faits, n’est-il
pas plutét une méthode qu'un systéme ?

Morale et Religion.

La religion est-elle antérieure & la morale ou la morale
a-t-elle précédé la religion? Pour beaucoup de penseurs, la
question n’est pas encore définitivement tranchée; et méme,
comme le fait remarquer M. J. Bourdeau, il y a & cet égard,
une grande querelle entre les psychologues et les socio-
logues. « Est-ce I'esprit religieux qui a fondé les religions ou
bien sont-ce les institutions religieuses établies dans un
intérét social de prescription et de défense qui créent,
déterminent et alimentent 'esprit religieux!? » M. Boutroux
rappelle que, d’aprés certains philosophes, « la religion et
la morale étaient primitivement indépendantes 1'une de
I’autre. La morale a devancé en progrés la religion, et main-
tenant elles se séparent l'une de 'autre. La morale suffit &
diriger 'humanité2. » M. Beaudrillart, trés affirmatif dans
son sens, assure « qu'on ne saurait dériver la morale de la
religion, sans commettre une grave erreur?, » mais M. Bou-
troux répond que « la morale ne faisant qu’enseigner, elle
est sans force propre. Aussi ce qui explique I'empire de la
religion sur I'homme, c’est que la foi est plus forte que la
connaissance#. »

Il est évident que, pour les philosophes de l’école de
GGuyau, par exemple, qui préchent une morale sans obliga-
tion ni sanction, la question est toute résolue. Guyau, tout
en continuant & regarder le ciel, méme en le croyant vide,

1 Journal des debats, 26 mai 1908. — 2 Science et religion, p. 373.
3 Des rapports de la morale et de Uéconomie, p. 17.
4 Science et religion, p. 374.



142 . J. CART

estime que la suppression de Dieu n’a pas d’importance
pour le probléme de la viel. Dés lors, on comprend qu’il
n’y ait pour lui « nulle certitude ou I'dme se repose ».
L’évolution, qui est sans commencement sera aussi sans
terme. Il est bien vrai que, «l'idée de sanction a paru
jusqu’ici une des notions primitives et essentielles de toute
loi morale; » mais si, de nos jours, la foi religieuse propre-
ment dite tend & disparaitre, elle est remplacée dans un
grand nombre. d’esprits par une foi morale. L’absolu s’est
déplacé, et la foi morale consiste en ceci, qu’au fond il n’y
a pas de différence essentielle entre elle et la foi religieuse;
elles se contiennent mutuellement?. S’il s’est trouvé des
penseurs qui ont voulu voir dans le remords une sanction
intérieure, Guyau n’est pas de cet avis, parce que « le phé-
noméne pathologique désigné sous le nom de sanction inté-
rieure peut étre considéré comme indifférent en lui-méme a
la qualité morale des actes. » D’autre part, il reconnait bien
que les religions, « en tant qu’elles commandent une cer-
taine régle de conduite, I’obéissance & certains rites, la foi &
tels ou tels dogmes, ont toutes besoin d’une sanction pour
confirmer leurs commandements, » mais il prétend que
« les religions sont en p}ein désaccord avec l’esprit mo-
derne, » le sentiment de ’obligation ayant perdu son carac-
tére sacré?. C'est ce que constate également M. Belot quand
il écrit : « La pensée contemporaine, et presque la con-
science publique elle-méme, sont aujourd’hui en quéte d’une
morale positive », c’est-a-dire indépendante de toute influ-
ence religieuse ou métaphysique. « Les croyances reli-
gieuses courantes ne produisent plus que malentendus et
divisions#. » Malgré tout cependant, Guyau est forcé de
convenir qu'une « grande partie des plus nobles actions

1 Fouillée, La morale de Guyau,

2 Guyau, La morale sans obligation, etc., p. 139, 116,

3 La morale sans obligation, etc., p. 181, 186. « L’esprit moderne tend a s’af-
franchir des églises morales comme des églises religieuses, des dogmes moraux
comme des dogmes théologiques. » (A. Fouillée, La morale des idées-forces,
p. 203.) — 4 Eludes de morale positive, IV, p. 7.



LES IDKEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIS 143

humaines ont été accomplies au nom de la morale religieuse
ou métaphysique et qu’il est impossible de négliger cette
trés féconde source d’activitéi. »

*
X *

Si, pour beaucoup de philosophes, la morale n’a pas sa
source dans la religion, si méme, pour certains d’entre eux,
il y a rupture ou antagonisme complet entre la morale et la
religion, pour d’autres, en revanche, c’est bien de la reli-
gion, ou, tout au moins, du sentiment religieux que procede
la morale. Les affirmations sont aussi catégoriques de ce coté
que les négations le sont de l'autre. C’est ainsi que, pour
Ch. Secrétan, la religion comprend les actes destinés a éta-
blir le rapport moral entre I’homme et Dieu. Toute morale
est nécessairement religieuse. Toutes les morales s’appuient
sur la conscience de l'obligation et l’obéissance a Dieu est
I’'idée méme de la morale dont ie sens est de vouloir ce que
Dieu veut. C’est en Dieu qu’il faut chercher la source de la
lol morale afin d’en concevoir 'autorité2. Aussi, pour deve-
nir une affaire d’expérience, la métaphysique religieuse doit-
elle se fondre dans la morale. L’idée du souverain bien,
dans les conditions générales de l'existence actuelle, forme
le centre et le sommet de la philosophie morale?. « Les
vues religieuses influent toujours sur les vues morales;
I’homme subit la loi de son Dieu. La morale suppose 'obli-
gation, c’est-a-dire suppose Dieu. Obéir a la conscience, c’est
obéir & Dieu. Sans Dieu, pas de conscience, pas d’obligation...
Supposez la morale séparée de Dieu, ou prendra-t-elle ses
idées fondamentales, celle de la responsabilité, par exemple ?
Ou sa sanction du devoir, de la loi?... C’est détruire la mo-
rale que la séparer de Dieu » (L. Monastier et . Rambert.
Souvenirs de S. Chappuis, p. 225.)

M. Boutroux, envisageant la position respective de la reli-
gion et de la morale, estime qu’il faut regarder a la religion
bien loin de lui tourner le dos. Cela est méme d’une absolue

1 La morale sans obligation, p. 229. — 2 Principe de la morale, p. 41, 261.
3 Philosophie de la liberté, 11, p. 331, 362.



144 J. CART

nécessité si I’on veut pouvoir se rendre compte des causes qui

produisent tant de variations, de contrastes et d’oppositions
dans la conduite de gens qui semblent poursuivre le méme
but moral. En effet, « il n’est pas du tout prouvé que la
morale demeure la méme, quelles que soient les idées méta-
physiques ou religieuses. Est-il prouvé que croyants et in-
croyants, matérialistes et spiritualistes, disposent des mémes
ressources pour pratiquer les préceptes reconnus de part et
d’autre ? » « La vie morale des individus et de la société a
pour moteurs les croyances religieuses, les aspirations
idéales, les passions nobles ou basses, les croyances vraies
ou fausses, des consciences et des volontésl. » C’est encore
M. Boutroux qui affirme que « & la racine de la vie humaine
comme telle, git ce qu’on appelle la religion » qui « offre &
I’homme une vie plus riche et plus profonde que la vie sim-
plement spontanée ou méme intellectuelle 2. »

Dans le troisiéme de ses Essais de philosophie morale,
Vinet disait : « C’est & Dieu que doit se rapporter et de lui
que doit se dériver toute morale digne de ce nom... La mo-
rale comme science n’existe plus depuis la retraite des
croyances religieuses® » Vinet a-t-il toujours jugé de la
méme maniere? N’a-t-il pas écrit : « La religion a été tout
d’abord et essentiellement une morale, et, dans le fond, elle
n’est pas autre chose. Otez-en la morale, c¢’est-a-dire 'obéis-
sance, rien ne reste4. » Cette affirmation trouve sa justifica-
tion dans celle-ci qui la compléte et 'explique : A son ori-
gine, la religion fut une morale et la morale une religion.
« I1 n’y a pas une fibre dans la religion, pas une idée, pas un
article de foi, qui ne soit de la morale. » Et, en effet, « le
dogme et la morale forment un tout dans la religion, puisque
la religion n’est que la fusion de ces deux éléments ». Cette
fusion des deux éléments est également constatée par un
auteur contemporain. « La morale méne a la religion; elle

U Foi et vie, 1¢r novembre 1908 (Congrés de 1’éducation morale 4 Londres
en 1908). — 2 Science et religion, p. 371.

3 De la nature et du principe de la morale, p. 51, 64.

4 1I® essai. La volonté cherchant sa loi, p. 23, 24, 25, 11.



1L.ES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIS 145

postule un Etre supréme, source de toute existence et de
toute perfection et elle nous conduit & Dieu. Si la morale
mene a la religion, la religion a4 son tour est inspiratrice et
ferment de moralité; elle lui confére force et résistance.
La religion est donc le meilleur garant de la morale; elle
rend I'idéal moral souverainement obligatoirel. »

Morale et christianisme.

S’il est vrai que toute morale soit nécessairement reli-
gieuse, n’en peut-on pas conclure que la morale la plus
pure, la plus complete sera nécessairement chrétienne? C’est
bien ainsi qu’en ont déja jugé des hommes comme Ballanche,
par exemple, qui, nous 'avons vu, ne concevait pas une
morale qui ne fuat pas chrétienne. Et Beaudrillart : « Le
christianisme est la vivante représentation, et, parmi toutes
les religions existantes, la seule image véritablement pure
de la morale religieuse2, » Ch. Secrétan — cela ne saurait
nous surprendre — a pu écrire : « Tout est moral dans
I’Evangile; on trouve tous les dogmes dans la morale lors-
qu'on creuse jusqu’au fond, parce tous les éléments de la
divine histoire sont des faits moraux, non par un co6té seule-
ment, mais dans leur intimité et leur totalité. » « Le chris-
tianisme a fait naitre dans I’homme des besoins auxquels il
peut seul satisfaire. La morale chrétienne est devenue celle
de 'humanité; elle estinséparable du fait chrétien... Croire
A lintimité de la conscience morale, et croire au christia-
nisme, est la méme chose... La substance de notre pensée,
la source féconde de nos moeeurs, de nos arts, de toute civi-
lisation qu’on a pu ébranler mais qu'on ne remplace pas,
c’est le christianisme... Une fois le christianisme accepté,
’humanité s’en pénétre et la pensée comme la société se
transforme peu & peu & son image3. »

Nous ne sommes également point surpris d’entendre Vinet
g'exprimer comme il le fait: « C’est par la vertu de ’Evangile

1 Foi et vie (15 juin 1908). Article de M. E. Allégret (La crise de la morale.)

2 Des rapports de la morale et de I'économie, etc. p. 224,
3 Philosophie de la liberté, 1, p. 90, 91, 243, 189,

THEOL. ET PHIL. 1909 10



146 J. CART

que nous sommes remis en possession d’un infaillible et
constant criterium du bon morall.» « Le christianisme, —
c’est encore Vinet qui parle, — est radical au plus haut
degré, radical en morale. Il déracine une vie; il en plante
une autre. Seul, entre toutes les religions, il est en hostilité
directe avec la nature humaine en ce qu’elle a de déchu,
comme aussi seul il coincide avec cette méme nature en
ce que le péché n’a pas éteint; le plus humain a la fois
et le plus inhumain de tous les systémes ; paraissant a
la fois nous accorder tout et nous refuser tout, et en effet,
accordant tout & 'humanité et refusant fout au péché. Nulle
religion, par conséquent, ne détermine plus & fond I'étre
moral ; en sorte qu’il y va de tout, quant & la vie, d’étre
chrétien ou de ne I’étre pas, et de I’étre d'une facon ou de
I’étre d’une autre 2. »

Tout & I’heure, nous avons rencontré les mémes affirma-
tions sous la plume de M. Boutroux. C’est que, en effet, la
morale de 'Evangile jette dans le cceur de '’homme un nou-
veau principe de vie et d’action, savoir 'amour de Dieu. Le
vrai christianisme est pratique, « tout en lui se hite vers
I’action.» «I./idéal chrétien a son principe essentiel ; il
situe la perfection morale au dessus de tous les biens et la
loi qu’il nous propose est bonne parce qu’en nous y soumet-
tant, nous entrons en possession du souverain bien qui
comprend tous les autress. » « Toute vie religieuse intense
est mystique et le mysticisme est la source de la vie ol se
rajeunissent les religions menacées par la scholastique et le
formalisme. » Mais il ne peut étre question ici que du mysti-
cisme positif’ et [écond et non du mysticisme abstrait et
stérile®.

*
* *

Ch. Secrétan estime que la philosophie ne saurait suppléer
la Révélation. En consequence, et en se placant au point

1 Essais de philosophie morale, 1Ve Essai: (D’un criterium du bon moral), p. 84.
2 Essai sur la manifestation des convictions religieuses. Edition de 1842, p. 85.
3 Foi et vie (15 juin 1908). Articles de M. E. Allégret. (La crise de la morale.)
4 Boutroux, Science et religion, p. 390,



LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIS 147

de vue de la morale, il n’hésite pas & rappeler ce que 1'on
peut considérer comme les sources mémes de la philosophie
chrétienne, savoir les doctrines caractéristiques du christia-
nisme. C’est également ce que fait Vinet. Pour ces deux pen-
seurs chrétiens, la chute, la grice, la Rédemption, la Croix,
sont des vérités essentielles dont la morale pratique doit
nécessairement s’inspirer si elle vise & élre justifiée par la vie
qu’elle produit. La chute, acte d’un sujet moral identique a
I’humanité, est sans doute antérieure 4 la nature actuelle ;
mais, dans le monde de la chute, il n’y a de liberté morale
que par la grace dont la liberté est la forme nécessaire et qui
ne se manifeste que dans la liberté!. L’ceuvre de la grace ne
saurait étre qu’une guérison morale, c¢’est-a-dire le dévelop-
pement de I'amour de Dieu dans notre ame. Et c’est ainsi
que se réalise notre liberté2. D’aprés Vinet, c’est par la
Rédemption que se termine 'interminable lutte entre le moi
et le non-moi?. La croix, en qui se résume tout ce que le
christianisme a de caractéristique sous le rapport dogmatique,
moral et social, la croix est scandale aux Juifs et folie aux
Grecs %, Aux admirateurs de la morale de Jésus-Christ, mais
qui ne veulent de lui que la morale, Vinet fait remarquer
que c’est précisément « pour sa morale que Jésus-Christ a
été crucifié. (Pest sa morale qu'on a attachée a la croix . »
Et M. Secrétan dit avec toute raison : «les Ames qui acceptent
la loi du devoir sont conduites au christianisme par la repen-
tance, mais les &mes qui repoussent le christianisme, repous-
sent aussi la loi du devoir®. »

A ce propos, il serait superflu de faire remarquer que les
philosophes qui ne voient entre la religion et la morale
aucun lien, ou, du moins, qu'un lien trés lache, refusent
énergiquement de fonder la morale sur le christianisme posi-

T «Tout systéme de morale qui fait abstraction de la chute de I’homme, repose
sur une base fausse. » (Professeur S. Chappuis.)

2 Cf. Ch. Secrétan, Philosophie de la liberté, 11, p. 207, 181, 183.

3 Essais de philosophie morale, VI, p. 133 (De la conciliation en morale du
moi et du non-moi). — 4 Ibid. 1, De la spontanéité de Uesprit humain, p. 39

5 1bid. IV, (D’un criterium du bon moral), p. 79.
8 Philosophie de la liberte, 11, p. 370.



148 J. CART

tif. — Pour ne citer qu’'un exemple de cette protestation qui
affecte parfois la forme d’une véritable haine, voici com-
ment s’exprime Guyau : « Ce qui choque profondément dans
toute morale empruntée de prés ou de loin au christianisme,
c’est I'idée d’une élection, d’'un choix, d’'une faveur, d’une
distribution de la grace.» — 1l lul était impossible de voir,
dans la «sanction expiatoire» rien qui ressemblat & une
conséquence rationnelle dela faute, cette conséquence n’étant
a ses yeux qu’une «simple séquence mécanique?. » On peut
se demander si Guyau a jamais rien compris au christianisme
biblique ? Quelle valeur pouvait avoir le christianisme aux
yeux d’un philosophe pour lequel «il n’y avait plus de
Christ 7 »

A son tour, M. Belot estime que les théologiens et les
métaphysiciens compromettent la morale en la faisant dé-
pendre de dogmes qu’il déclare caducs et qui, & son jugement
ne fournissent aucun appui & la morale. Il consent bien sans
doute a ce que la moralité s’incline devant une autorité supé-
rieure, mais pour lui cette autorité est celle de la société. La
moralité ne peut commencer que la ou 'on s’est donné une
tache définie & remplir; ot 'on a cessé de trop compter sur
DieuZ.

Morale sociale.

Je ne puis toucher qu’en passant & la grande et difficile
question de la morale sociale. Je me bornerai donc & trans-
crire ici quelques citations qui, en se rattachant a ce sujet,
me paraissent présenter quelque interét.

On peut admettre que les régles de la morale sociale ne
differeront guére de celles qui régissent la morale indivi-
duelle. Les premiéres comme les derniéres sont influencées
par les conditions de la vie suivant les époques et les pays,
I’état de la civilisation, la nature du régime religieux. Le
point de vue auquel se placent les moralistes et les écono-
mistes, exerce une action positive et naturelle sur la maniére

I La morale sans obligation, p. 157, 149.
2 Etudes de morale positive, p. 505, 174, 24.



LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIS 149

dont ils envisagent les devoirs de 'individu vis-a-vis de la
société et, réciproquement, les devoirs de cette derniére vis-
a-vis du premier. Ici, comme dans le cas de la morale pri-
vée, on constatera le fait de deux conceptions différentes, et
méme contradictoires, des droits et des devoirs, selon que les
théoriciens se rap'procheront du christianisme ou s’en éloi-
gneront. Il n’y a rien 14 que de naturel et de compréhensible.
Si, par exemple, nous en croyons le professeur Beaudrillart,
«la base de I’économie politique reposerait sur trois prin-
cipes assignés a la morale ; I'intérét, la sympathie élevée a la
hauteur de humanité et mieux encore de la charité, — et la
Justice (obligation morale)!l.» De son coté, W. James se de-
mande si la moralité n’est pas en rapport avec ces Ltrois
termes: 'homme qui agit, 'idéal ou il tend, les hommes qui
ressentent 'effet de 1’action, et il répond que, « pour réaliser
une conduite parfaite, il faut qu’il y ait harmonie entre I'in-
tention, ’exécution et le milieu moral 2. » M. Belot, qui pre-
tend que la morale est sociale et purement sociale dans toutes
les acceptions du mot, estime que « c¢’est par rapport & une
organisation sociale présente et & 'ensemble des formes
d’existence qui sont actuellement données, institutions poli-
tiques et juridiques, croyvances religieuses, état de la menta-
lité et de la moralité elle-méme, que des prévisions pratiques
sont possibles et doivententrer en ligne de compte dans l'ac-
tivité morale. Le fait moral est un fait naturel, un produit
spontané de la vie sociale et aucune morale n’est désormais
possible qu’a la condition de rester sur le terrain de 'expé-
rience commune 3. »

De nos jours on parle beaucoup de solidarité, et, dans le
vaste champ des questions sociales, on assigne & cette idée
une large place comme & une loi de la nature, comme & la
condition d’existence et de prospérité de toute société hu-

1 Des rapports de la morale et de U'économie, p. 48, 149.

2 ['expérience religieuse, p. 306.

3 Etudes de morale positive, p. 145, 106, 135, 4. M. Fouillée rejette « I'ambi-
tion qu’aurait la sociologie de remplacer la morale ». (La morale des idées-forces,
p. 41.)



150 J. CART

maine. A cepropos, M. Boutroux remarque que la solidarité,
— telle qu’elle se présente actuellement, — constituerait un
point de rencontre entre la théorie et la pratique, dont Ila
conséquence pourrait étre la mise & I’écart des religions. La
science sociale remplacerait les religions et serait normative
de la conduite!. Ce serait 14 un danger auquel il faudrait
parer par le véritable individualisme, celui qui ne préche 'ab-
dicationd’aucune solidarité, famille, patrie, tradition ou huma-
nité. Cet individualisme 14 est aussi nécessaire & l'individu
qu’a la société. « La morale est individualiste dans son prin-
cipe et dans ses prescriptions, et on pourrait résumer tout
le devoir en celui d’étre nous-mémes pour pouvoir ensuite
nous donner aux autres2. » C’est le fait méme de la charité.
Aussi M. Beaudrillart, rappelant le devoir de ne pas faire aux
autres ce que nous ne voudrions pas qul nous fat fait & nous-
mémes, ajoute-t-il: « Laisser le prochain développer libre-
ment son activité inoffensive, en réclamant pour soi ’exer-
cice du méme droit, tel est le fondement de toute morale
sociale3. » Cela doit étre, et Vinet a eu raison de faire remar-
quer que «la piété chrétienne fait de tous les esprits un
méme esprit.» Et M. Boutroux: « La religion fait de I’a-
mour un devoir, le devoir par excellence.» On souscrira
donc avec empressement a cette affirmation de Vinet:
« Nations et individus, tant que le christianisme ne les aura
pas changés, n’auront point de morale, de systéme consé-
quent et solide% » En réalité, a dit tres bien un moraliste
contemporain : «la question morale et la question sociale
sont les deux faces d’'un méme probleme; elles agissent et
réagissent 'une sur l'autre; 'une est extérieure, 'autre est
intérieure ; la réforme morale doit marcher de pair avec la
réforme sociale et réciproquement®. »

1 Science et religion, p. 158.

2 Foi et vie, 15 juin 1908 (La crise de la morale).

3 Des rapports de la morale et de I’économie, p. 367.

4 Essais de philosophie morale (V, Critique de Uutilitarisme), p. 118.

> Foi et vie, 15 juin 1908. Article de M. E. Allégret (La crise de la morale).




LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCGAIS 151

Au moment ol j’acheve un travail entrepris déja depuis
plusieurs années, je ne prétends en aucune facon porter un
jugement arrété et ferme sur les divers systémes de morale
que j’aipassésenrevue. Un semblable jugement exigerail une
compétence que je suis loin de m’attribuer et une autorité
que je ne posseéde pas. Dans le cours d’une carriére déja lon-
gue, j’ai eu de fréquentes occasions de trancher des ques-
tions de morale — ou de moralité. — Il est vrai que c’était
sur le terrain de la pratique, — mais celle-ci ne va pas tou-
jours sans une théorie préalable. — Ici donc je ne puis que
rendre compte des impressions que j'al éprouvées en étu-
diant quelques-uns des nombreux systémes ot des savants,
des spécialistes poursuivent la solution de problémes singu-
lierement délicats et d’autant plus difflciles a résoudre qu’il
régne un plus grand désaccord entre les moralistes. Chacun
d’eux, a peu pres sur de lui-méme, n’hésite pas & offrir la
solution qui lui a été imposée par ses études, comme la meil-
leure sinon comme la seule possible. Ils se critiquent volon-
tiers les uns les autres et pas toujours avec de justes ména-
gements. Tol capita, tot sensus! Il est vrai qu’ils en diraient
autant des théologiens.

*
% %

En général, les moralistes contemporains, comme, du
reste, ceux de tous les temps, parlent une langue qui n’est
pas celle de tout le monde. Ils ne sauraient donc étre popu-
laires et il est propable qu’ils n’ont pas la prétention, pas
méme peut-&tre le désir de I'étre. A ce propos, un mot un
peu ironique de Vinet nous revient & la mémoire. Il a parlé
un jour de ces systémes « qui ne sont bons, tout au plus, que
pour les penseurs et non pour I’humanité en général 1, »
Cependant il est aussi, parmi les hommes de cabinet, des
penseurs qui ne désespérent pas de voir un jour leurs théo-
ries, si abstraites qu’elles soient, mises & la portée du grand

t Histoire de la littérature francaise aw XVIIIe siécle, 11, p. 357.



152 J. CART

public et cela sous une forme essentiellement pratique. « St
la science et les idées n’opérent pas directement sur la con-
duite des sociétés, cela n'empéche pas leur action indirecte
avec toute son importance socialei.» Mais quels seront ces
traducteurs bénévoles, ces vulgarisateurs de la science en soi ?
« Nous considérons, — c’est encore A. Fouillée qui parle, —
de premiére importance au point de vue moral et social, le
role des poetes intermédiaires entre les savants ou philo-
sophes et la foule; prétres nouveaux d’une religion sans
dogmes qui doivent peu & peu se substituer aux anciens
prétres pour que !’humanité ne tombe pas dans un plat
utilitarisme?2. »

Cette vulgarisation par la poésie serait assurément dési-
rable, mais & la condition que les théories exposées en lan-
gage ordinaire soient propres & orienter les esprits simples
sur la voie d’'une morale pratique sainement efficace. Les cas
de ce genre ne seraient peut-étre pas trés nombreux. Non
pas, et il faut le reconnaitre sans difficulté, que les différents
systemes de morale, pour si différents et parfois si opposés
‘qu’ils soient les uns aux autres, ne portent souvent la
marque de hautes visées, de nobles aspirations, de pensées
justes et profond!es, mais ces belles choses sont trop souvent
accompagnées de considérations si peu rassurantes que ’on
se demande involontairement quel pourrait bien étre le
résultat pratique d’un si grand déploiement de forces intel-
lectuelles?

*
*® 3

A ce propos, constatons la notable différence qui existe
entre les principes dirigeants des moralistes étrangers au
christianisme et ceux des moralistes chrétiens. Les premiers,
en effet, estiment qu’ils peuvent, — qu’ils doivent méme se
passer des lumieres que jettent sur les questions étudiées
par eux les documents sous l'inspiration desquels les chré-
tiens ont vu se formuler leur fol et se préciser leurs prin-

1 A. Fouillée, La morale des idées-forces, p. 318. — 2 [bid., p. 353.



LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANGAIS 153

cipes. Les non-chrétiens ne veulent plus de dogmatisme,
c’est-a-dire de doctrines religieuses « en dehors descertitudes
scientifiques et des nécessités sociales les plus strictesl. »
D’aprés ces philosophes, 'homme posséderait en lui-méme,
dans l'ensemble de ses facultés intellectuelles et morales,
tout ce qu’il faut pour répondre aux exigences de la con-
science et réaliser 'idéal moral. Il dépendra donc de 'homme
d’employer les forces dont il dispose, non seulement pour
s'élever au dessus de ses besoins matériels et de la tyrannie
qu’ils exercent souvent sur lui jusqu’a le rabaisser méme au
niveau de la brute, mais encore pour le rendre vainqueur
des passions dont il devient trop facilement I'esclave. A lui
donc appartient ’obligation de se rendre compte de ce qu’il
est au fond, de ce qu’il peut et de ce qu’il doit. A lui, de faire
de lui-méme I’étre moral qu’il peut et doit devenir par le
légitime et sage usage des ses capacités individuelles. Pour
les moralistes de cette école, la religion a donc fait son
temps; «on ne croit plus guére au paradis ou a Venfer?2. »
Le christianisme; en particulier, ne doit plus étre envisagé
que comme un obstacle au développement normal de I'indi-
vidu. Sans doute, dans les temps ol ’homme était dans la
plus grande ignorance sur lui-méme et sur la réalité et 'en-
semble des forces qui lui sont propres, le christianisme a pu
rendre quelques services, mais ces temps ne sont plus gueére
qu'un souvenir toujours plus affaibli du passé. Ce qui a man-
qué au christianisme, — el ce qui lul manque encore — c’est
d’avoir eu une idée assez large et assez complete de ce qui
constitue le terme de la doctrine des idées-forces, savoir une
morale de la bonté3. — En vérité, on s’étonne de voir un
philosophe porter un tel jugement sur la religion fondée sur
I’amour de Dieu pour I'homme. Mais pour ce philosophe,
« en définitive, c’est la science, la philosophie etla poésie qui
constitueront la religion de I’avenir 4. » Fouillée, il est vrai,
reconnait que cet avenir pourrait bien n’étre atteint que dans
des milliers d’années; ce qui, certes, sera infiniment regret-

1 A. Fouillée, La morale des idées-forces, p. LIV.
2 Ibid., p. 314. — 3 Ibid., p. 360. — % [bid., p. 357.



154 J. CART

table pour les générations qui devront renoncer a le voir
paraitre. Ce ne sera du moins pas la faute des philosophes.

Raisonner ainsi, n’est-ce pas méconnaitre absolument et de
la maniére la plus injuste 'immense, le prodigieux travail
accompli par le christianisme, non seulement & sa naissance
et au sein des populations paienne et juive, mais & travers
les siecles et de nos jours encore sur une échelle toujours
plus grande ? 11 est vrai que les philosophes de cette école ne
sont sans doute pas trés au courant de ces choses ou que,
de parti pris, ils n’en tiennent aucun compte. Ces faits n’en
sont pas moins certains. On peut se demander si ces philo-
sophes connaissent bien le christianisme lui-méme, j’entends
le christianisme de Jésus-Christ et des apotres? Les préven-
tions dont plusieurs font preuve & son égard ne provien-
draient-elles pas en partie de ce que le christianisme ne leur
a élé présenté que sous l'image souvent obscurcie ou défi-
gurée par le catholicisme romain ? Ne pourrait-on pas appli-
quer a plusieurs d’entre eux ce que Vinet disait des philo-
sophesdu xvime siécle? « Tous en commencant, chacun & sa
maniere, un édifice de morale qu’ils ne pouvaient achever,
une voute qu’ils ne pouvaient fermer, nous ont renvoyés a
louvrier qui seul peut poser la clef de voute, & Jésus-
Christ1?»

Mais des philosophes moralistes devraient étre frappés de
I'influence exercée des le début par le christianisme naissant
sur la vie morale des peuples évangélisés. Ainsi, par exemple,
« les anciens n’avaient pas l'idée de la sainteté; ils regar-
daient essentiellement aux actes tandis que le christianisme
porte l'attention sur les dispositions intérieures. La morale
antique était reldchée sous le rapport de la chasteté. Le sui-
cide, la vengeance, le mensonge sont justifiés par de grands
esprits. On ne connaissait pas 'humilité. Le christianisme a
fait connaitre la charité, — non seulement en la prescrivant,
mais en l'inspirant.... Que 'on pense & certaines coutumes
des anciens, aux sacrifices humains, aux combats de gladia-

1 Histoire de la littérature francaise au XVIII® siecle, 11, p. 357.



LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIS 15D

teurs.... C’est I’Evangile qui peut seul inspirer les principes
d'une vraie tolérance et de la liberté religieuse ; c’est luiseul
qui donne la conscience de la dignité de la nature humainel. »

*
* *

En repoussant le christianisme, en le tenant pour haute-
ment dépassé, les philosophes rendent leur morale si impra-
ticable qu’ils provoquent tout naturellement chez ceux qui
essalent de s’y accommoder cette plainte d'un ancien : Video
meliora proboque, deteriora sequor. Une parole descendue de
plus haut n’a-t-elle pas fort bien caractérisé la situation de
cet homme qui ne fait pas le bien qu’il veut et qui fait le mal
qu’il ne veut pas2? Misérable situation de 'homme retenu,
empéché par sa faiblesse naturelle | Expérience faite par tous
ceux qul tentent, par leurs propres forces, de triompher du
mal qui est en eux. Aussi bien, lorsque Vinet, en 1831,
écrivait : « L’état de dislocation des idées morales est frap-
pant de nos jours, chez tous ceux qui vivent hors du chris-
tianisme », ne portait-il pas un jugement qui ne seraif pas
moins fondé a notre époque ?

Assurément, sur certains points de détail et d’application,
il peut exister entre les moralistes chrétiens des nuances plus
ou moins sensibles, mais Vinet aurait encore raison d’écrire
que ces moralistes se ressemblent tous sur un point, ¢’est-a-
dire que si, pour chacun d’eux c’est de la religion que la
morale découle, tous ont aussi la méme religion et la méme
morale3. Sans doute, les moralistes non-chrétiens ne consen-
tiraient jamais & voir dans cette unanimité, dans cette com-
munion d’esprit une preuve que la morale chrétienne soit la
seule vraie et pure morale. Bien plutdt verraient-ils dans cet
accord entre penseurs placés sur un terrain si différent du
leur, un signe de faiblesse, d’'impuissance intellectuelle ou
morale, un servilisme antiscientifique. Ils ne devraient

1 Cours de morale inédit du prof. S. Chappuis. Cf. L. Monastier et F. Rambert,
Souvenirs de Samuel Chappuis, 1871, p. 194, 195.

2 Saint Paul, Epitre aux Romains, VII, 17.

3 Moralistes des seiziéme et dix-septiéme siecles, p. 272.



156 J. CART

cependant pas céder & la tentation d’établir entre eux et les
docteurs d’une autre école, une comparaison qui aurait pour
but de décider du degré des capacités respectives. Sil’on peut
et doit signaler parmi les moralistes non-chrétiens, des hom-
mes d’'une haute culture scientifique et d’une moralité per-
sonnelle digne de tout respect, on ne manquera pasd’en dire
autant, et avec une égale raison, des moralistes chrétiens.
Les différences de culture morale proviennent incontesta-
blement de causes tres spéciales, et, par exemple, de circons-
tances personnelles dont nous n’avons pas a rechercher la
nature.

%

* *
Les moralistes, — quelle que soit I’école a laquelle ils
appartiennent, — et qu’ils l'avouent ou non, — s’appuient

tous sur une autorité qui, si elle n’est pas la méme pour
tous, n’en est pas moins une autorité. Pour les uns, c’est la
raison, pour d’autres, le sens commun, pour des troisiémes
les idées-forces ou les conditions sociales, etc. Pour les mora-
listes chrétiens, ce ne peut étre évidemment qu’une autorité
d’une nature trés spéciale, celle qui fait entendre sa voix
dans I’Evangile. Elle leur est extérieure, mais il s’y sont sou-
mis apres une expérience convaincante. « On n’arrive, en
effet, & 'Evangile que par l'expérience morale ou par la loi.
Toute autre voie, celle de la réflexion philosophique, par
exemple, ou celle des impressions esthétiqnes ne peut mener
qu’a la porte de I’Evangile!.» Ce dernier, accepté dans son
esprit et dans- sa lettre, est devenu la source pure ou les
moralistes chrétiens vont puiser les préceptes, les comman-
dements qui déterminent pour eux la direction de la vie. La
base sur laquelle repose cette morale constitue un centre de
ralliement assez large et assez étroit en méme temps, pour
que les diverses nuances aient la possibilité de se produire
sans compromettire I’'unité de I’ensemble. Le christianisme se
présente en effet ici comme un organisme bien lié et absolu-

1 8. Chappuis, De I’Ancien Testament dans ses rapports avec le christianisme,
p- 148.



LES IDEES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANCAIS 157

ment propre & créer, chez ceux qui le recoivent avec convic-
tion, une vie morale dont le modéle parfait se trouve dans la
personne méme du fondateur du christianisme, Jésus de
Nazareth. L’union personnelle avec le Christ, voila donc le
vrai el fécond principe de la seule morale qui puisse répon-
dre en plein aux légitimes exigences de la raison et de la
conscience. « Si la vérité est quelque part, a dit Vinet, elle
aura pour caractére de rallier & elle, sinon tous les esprits,
du moins les esprits de toute portée, de toute forme, les
extrémes de la culture intellectuelle. Or le christianisme seul
est la doctrine propre & tous, prétant les mémes idées, com-
muniquant les mémes affections, inspirant les mémes espé-
rancesl. »

1 Vinet, Histoire de la littérature frangaise au XVIIIe siécle, 11, p. 357, 358.




	Les idées morales chez les grands prosateurs français du premier Empire et de la Restauration [suite]

