
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1908)

Heft: 6

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


B U LLETIN
THEOLOGIE

Louis Goumaz. — Qu'est-ce que le christianisme?
RÉFLEXIONS D'UN PASTEUR LAÏQUE1.

Qu'est-ce que le christianisme? quelle est l'essence du christianisme

La question est à l'ordre du jour et mérite de l'être, quand
on songe à la multiplicité et à la diversité des croyances, des rites,
des mœurs, des sentiments et des institutions que ce même terme
de christianisme a recouverts pendant vingt siècles et recouvre
encore aujourd'hui. Qu'y ^

a-t-il de commun et y a-t-il quelque
chose de commun dans ces divers types de piété que représentent
un ritualiste anglican, une brigadière de l'armée du salut, un
Chartreux, un moujik russe prosterné devant ses icônes, un chrétien

social à la Wilfred Monod, un brigand napolitain promettant
un cierge à la madone en cas de bon coup, un darbyste et un
frère morave, sans parler de bien d'autres types d'une piété qui
prétend être chrétienne, fpuisque leur possesseurs se donnent
comme chrétiens?

Mais, pour déterminer l'essence du christianisme, quelle méthode
choisir? La question est plus difficile qu'il ne semble, et peut-
être M. Goumaz n'a-t-il pas suffisamment vu cette difficulté, quand,
dès les premières pages de son introduction (p. 20) il pose la thèse

que le christianisme se confond avec la personne du Christ, et
conclut, à la fin de son volume, que le christianisme est dans son
essence « une union de l'humain et du divin réalisée objectivement
en Jésus-Christ. » (p. 248.) Est-il bien exact d'identifier le chris-

1 un vol. in-12 de 254 pages. Nyon 1908.



THÉOLOGIE 541

tiaiiisme, qui est une religion, avec le Christ, qui est une personne?
Dira-t-on que je fais à M. Goumaz et à beaucoup de christocen-

triques qui s'expriment comme lui, une querelle de mots, presque
une querelle d'allemand, et qu'il nous faut comprendre sa définition

du christianisme comme suit : le christianisme, considéré
dans son essence, est une religion qui vise à réaliser dans toute
âme d'homme l'union de l'humain et du divin réalisée objectivement

en Jésus-Christ. Mais, même sous cette forme claire et
précise, la définition de l'essence du christianisme nous paraît incomplète,

parce qu'elle laisse de côté un élément qui est au premier
plan dans l'œuvre du Christ: la notion du royaume de Dieu. A la
lumière de cette notion, la définition ci-dessus nous apparaît trop
exclusivement individualiste et religieuse, pas assez morale et
sociale. Aussi bien un individu qui, selon la méthode du quiétisme,
arriverait à se sentir en parfaite communion filiale avec Dieu, ne

serait pes encore un disciple authentique du Christ. L'union des

fils de Dieu, l'organisation de l'humanité en un royaume de Dieu
•est un élément trop essentiel de la pensée du Christ et de l'idéal
chrétien pour qu'on puisse en faire abstraction dans une définition
de l'essence du christianisme.

Remarquez bien qu'avec tout cela je n'ai pas touché à la question

de méthode. Pour déterminer l'essence du christianisme, faut-
il partir de tout ee que l'histoire embrasse sous ce nom, ou ne
considérer que la pensée, l'œuvre, la personne du Christ? Faut-il
n'étudier le fleuve qu'à sa source, ou l'envisager dans tout son

cours, avec tous les affluents qui sont venus et le troubler et

l'élargir? L'abbé Loisy a reproché à Harnack, et il reprocherait
aussi à M. Goumaz de ne s'être penché que vers la source du

fleuve et d'avoir délibérément négligé le reste. Je n'examine pas la
question, dont l'examen nous entraînerait trop loin. Mais il aurait
été bon que M. Goumaz l'examinât, car elle en vaut la peine pour
qui veut déterminer l'essence du christianisme.

Le problème étant posé comme M. Goumaz l'a posé, voyons, non

pas comme il l'a résolu, puisque nons venons d'examiner sa solution,

mais comment il s'est acheminé à celle-ci. Bien qu'il ait
rattaché l'exposition de son point de vue personnel à l'analyse
critique de trois ouvrages différents : Lapersonne et l'œuvre de Jésus

par le professeur Henri Bois ; Le fait du Christ du révérend Car-



542 BULLETIN

negie Simpson, et Laphilosophie de l'effort de M. Armand Sabatier,
l'enchaînement des idées est bien marqué et le volume ne manque
pas d'unité. Il est écrit en une langue claire, nerveuse,
compréhensible à toute personne cultivée, où la rigueur de la discussion
est vivifiée par la chaleur d'une foi enthousiaste et joyeuse dans
la vérité du christianisme. Sa lecture ne fait pas qu'éclairer, elle
réchauffe. Peut-être bien que, parfois, dans l'ardeur de ses

convictions, M. Goumaz fait l'effet d'avoir découvert à nouveau l'Amérique,

mais cela tient sans doute à ce que ses idées théologiques
sont devenues chez lui des convictions vraiment personnelles, et
à ce qu'il manquait de points de comparaison en nombre suffisant
dans la théologie moderne. C'est sans doute aussi à cette même
ardeur de conviction qu'il faut attribuer la confiance parfois
excessive qu'il a dans la valeur de telle ou telle de ses thèses, par
exemple, quand, pour appuyer sa conception moniste de la
personne de Jésus-Christ, il écrit (p. 115) ces mots: «Nous nous
réclamons non pas d'un à priori discutable, mais d'un à posteriori
que nul n'est en droit de révoquer: l'expérience religieuse de

Jésus, ou plus exactement le phénomène psychologique en vertu
duquel Jésus est l'Homme-Dieu. » Or, il nous parait évident, tout
moniste que nous soyons avec M. Goumaz, que l'affirmation ci-
dessus est une affirmation de la foi chrétienne et non une
affirmation scientifique que nul n'est en droit de révoquer. Le fait
est qu'elle est révoquée par tous ceux qui ne sont pas chrétiens.

Le volume de M. Goumaz n'en constitue pas moins une utile
contribution à l'étude du problème de l'essence du christianisme,
et nous l'en félicitons et remercions cordialement. Sur nombre de

points nous pensons depuis longtemps comme l'auteur. Si nous
ne les relevons pas ici, et préférons plutôt signaler deux ou trois
de ceux où nous divergeons, c'est que nos réserves et nos
critiques, mieux qu'une approbation toute générale et banale,
montreront à notre ancien élève l'estime dans laquelle nous tenons
son travail.

* *

Dans sa critique de la méthode par trop aprioristique de M. Bois,
nous sommes avec M. Goumaz, mais nous ne le sommes plus,
quand, voulant déterminer le Christ de l'histoire, il combat la
notion de sainteté, par laquelle le définit M. Bois et veut substituer

à sa place celle de filialité divine, comme étant plus constatale

historiquement. Sans doute, M. Goumaz a beau jeu de faire



THEOLOGIK 543

voir qu'on ne peut pas démontrer la sainteté d'un homme

quelconque, encore moins celle d'une personnalité qui a vécu il y a

vingt siècles, et sur laquelle, somme toute, on possède peu de

renseignements, même en admettant l'exactitude historique des

synoptiques. Mais combien moins la filialité divine de Jésus-

Christ I La vie morale d'un être humain, elle, se manifeste dans et

par les rapports qu'il soutient avec ses semblables ainsi qu'avec
les biens et les maux de ce monde. Sa vie religieuse, c'est-à-dire
son rapport avec Dieu, est quelque chose de tout à fait intime,
qui n'est perceptible que pour le porteur de cette vie.

Tout l'effort de M. Goumaz tend à montrer que Dieu et l'homme
sont d'une même essence, l'esprit, ce dont sont pleinement
convaincus depuis longtemps tous les chrétiens pensant que l'homme
a été créé à l'image de Dieu et prenant au sérieux cette expression.

A'ce point de vue, Jésus est de la même famille que nous,
seulement il a réalisé pleinement ce caractère de Fils de Dieu
dont nous portons tous la virtualité. Dès lors, ce n'est pas ce

caractère qui le distingue de nous, mais plutôt cette sainteté (très
justement définie p. 48), qui lui a permis de réaliser cette filialité

divine et d'en prendre pleinement conscience. Il me paraît,
du reste, peu psychologique d'opposer ainsi la sainteté et la filialité

divine du Christ. La vie religieuse et la vie morale s'appellent,

s'impliquent et se soutiennent mutuellement. Ce n'est que
parce qu'il a été saint que Jésus a pu faire l'expérience
parfaite de la paternité de Dieu, et c'est parce qu'il a vécu dans une
communion constante avec Dieu qu'il a pu triompher de toutes
les tentations. Entre son expérience religieuse et son expérience
morale, il y a eu sans cesse action et réaction, de sorte qu'il
est difficile de dire laquelle des deux a été le prius. Mais s'il
faut choisir, je dirai que, pour le Christ, c'est l'expérience
morale qui a élé la première. C'est parce qu'il a été obéissant jusqu'à
la mort même de la croix, qu'il a pu faire pleinement l'expérience
de l'amour paternel de Dieu.

D'autre part, et ici je suis de nouveau d'accord avec M. Goumaz

contre M. Bois, quand il s'agit de caractériser l'œuvre de

Jésus, je dis qu'elle est d'abord d'ordre religieux, et, en second

lieu seulement, d'ordre moral. Cette connaissance expérimentale
de Dieu comme Père que Jésus a conquise de haute lutte, sur la
voie douloureuse de l'obéissance, il la communique à ceux qui ont
confiance en lui. Et alors, chez les disciples, c'est la foi dans



544 BULLETIN

l'amour du Père, c'est la vie religieuse éclose dans la communion
du Christ, qui leur ouvre les sources d'une vie morale plus pure
et plus féconde.

** *

Il est une autre thèse de l'auteur qui nous paraît également et

même plus sujette à caution, c'est celle qui affirme (p. 212 et
suivantes) que Dieu n'a pas prévu le péché, et, d'une manière générale,

le mal. Comment? voilà un Dieu qui appelle un germe à

évoluer: le premier stade de cette évolution est inconscient et

produit des errements de nature physique et biologique dont
M. Goumaz reconnaît la douloureuse réalité, et Dieu n'en aurait
pas prévu, sinon la nécessité, du moins la possibilité Le second

stade de cette évolution voit apparaître des êtres conscients doués
de libre arbitre, ceux-là mêmes qui sont appelés à devenir des fils
de Dieu. Et Dieu n'aurait pas prévu, pour ces êtres appelés à faire
acte de libre arbitre des centaines de fois dans leur vie, la possibilité

et même la probabilité de désobéir quelquefois à la loi
morale I A ce compte-là, l'homme serait plus intelligent que Dieu,
parce que lui trouverait extrêmement improbable que dix êtres
doués de libre arbitre se prononcent régulièrement, dans tous les

cas à option, pour le devoir contre le désir, et que lui, homme,
parierait à coup sûr que les actes d'obéissance et de désobéissance

se mélangeront dans des proportions variables selon les
individus.

Une dernière critique, enfin, qui s'adresse non seulement à

M. Goumaz, mais à beaucoup de théologiens et pasteurs
chrétiens. Il écrit (p. 231) : « La puissance du péché a été brisée par
Jésus-Christ, qui a mis l'homme en communion avec Dieu. » Plus
j'avance dans la vie, plus je connais les hommes et moi-même,
plus je trouve que, sous cette forme, cette phrase-là est un cliché
et un cliché inexact. En fait, l'histoire nous montre: 1° que le

péché exerce encore des ravages terribles, même dans les pays
soumis à l'influence de l'Evangile; 2° qu'il n'y a guères de chrétiens

parfaits, — s'il y en a, — et que la quasi unanimité des

chrétiens sincères doivent reconnaître avec tristesse et humilité
que le péché a encore beaucoup de pouvoir sur eux. Que le Christ
ait mis la cognée à la racine de l'arbre de la puissance du mal, et

que celui-ci finira par tomber sous ses coups et ceux de ses

disciples, d'accord ; mais hélas I l'arbre tient encore bon, et il n'est
pas près de se rompre.



THÉOLOGIE 545

Ces observations montreront à M. Goumaz que si nous avons
dû tarder à lire son travail et à le présenter aux lecteurs de cette

revue, nous l'avons lu attentivement et que nous le leur
recommandons en connaissance de cause. L. E.

Dr H. Edler von Hoffmann. — Die Urform der Discipline
ECCLÉSIASTIQUE 1.

La Deutsche Zeitschrift für Kirchenrecht, dont on peut acheter
les cahiers séparés (Tübingen, Mohr), publie, dans son volume
XVIII (1908), cahier 3, pages 315-348, un travail documenté du
Dr H. Edler von Hoffmann, professeur à l'Académie royale de

Posen.

L'auteur, qui a déjà écrit en 1902 un livre sur la Constitution
ecclésiastique des Réformés de Hollande (Das Kirchenverfassungsrecht

der niederländischen Reformierten bis zum Beginn
der Dordrechter Nationalsynode von 1618-Ì9, Tübingen, Mohr;
voir l'approbation que lui donne, entre autres, le Bulletin de la
Société d'Histoire du protestantisme français, LU, 173), étudie
maintenant la Discipline des Eglises réformées de France (Die
Urform der Discipline ecclésiastique) et en recherche le texte
original, qui, dans les Actes du Synode de 1559, a été remplacé

par un texte dérivé. M. von Hoffmann a soumis les sources à la
critique la plus sagace, en a coordonné les éléments, et a reconstitué

le texte français de cette Discipline.
Tous les amis de l'histoire de Fiance voudront lire ce travail

qui, dit l'auteur lui même, un réformé convaincu, intéresse la
plupart des Eglises protestantes, vu que les principes posés par
cet .antique document se retrouvent dans la plupart des

constitutions, tant celles des Eglises presbytériennes que celles des

Eglises d'Etat. M.-S.

i Tübingen, Mohr, 1908.

THÉOL. ET PHIL. 1908 36


	Théologie

