
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1908)

Heft: 3

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THÉOLOGIE

P. Saintyves. — Essais de mythologie chrétienne; Les-
SAINTS, SUCCESSEURS DES DIEUX1.

Sous le titre général Essais de mythologie chrétienne, M. P.

Saintyves publie un livre intitulé Les saints, successeurs des

dieux. A vrai dire, pour comprendre les sentiments que doit
éveiller cet ouvrage dans les âmes catholiques, nous devrions

pour un instant nous convertir à Rome. Mais cette métamorphose
est hors de notre pouvoir et de notre désir, à nous, pour qui les
« saints » ne sont qu'un ornement encombrant de trop nombreux
calendriers.... Nous nous bornerons donc à motiver par quelques
citations l'intérêt que nous pouvons prendre au livre de M. Saintyves.

Il recherche d'abord (p. 15-94) l'Origine du culte des saints.
« Le culte des martyrs et des saints est d'origine païenne, » preuve
en soient les pratiques populaires des pays christianisés,
pratiques identiques, en somme, à celles dont l'antiquité nous a laissé
la trace. Comme les saints catholiques, les héros grecs, par exemple,

jouaient le rôle d'intercesseurs, et se vengeaient de leurs
contempteurs ; on les avait déjà « héroïsés » ou canonisés. Ils ont fourni
aux fidèles des reliques et aux faussaires de fausses reliques. Les

papes ont hérité de la « Sainteté » des empereurs. Le culte païen
des morts s'est continué dans le culte catholique des saints ; la

1 Paris, Librairie critique, E. Nourrit, 14, rue Notre-Dame-de-Lorette. 1 vol..

in-8, broché, 6 francs.



290 BULLETIN

phraséologie des épitaphes est toute faite d'éléments persistants;
les rites funéraires sont les mêmes qu'autrefois, et les fêtes

catholiques ont pris racine dans la mesure où elles perpétuaient des

fêtes païennes. — L'auteur essaie de sauver ce culte des saints,
en disant (p. 94) : « Il nous apparaît comme un élément nécessaire

comme un mode essentiel de la piété, à un certain
moment du processus religieux. Le culte des héros, et, plus encore,
celui des saints, sont infiniment supérieurs à toutes les vieilles
formes du naturisme primitif. Protestation reconnaissante de ce

que nous devons aux générations passées, ils témoignent d'une
intuition profonde de ce qu'il y a de religieux dans le sentiment
de l'humaine solidarité... ».

La seconde partie (p. 95-282) concerne les Sources des légendes,
dont la préface dit « qu'on y rencontrera des fragments de l'his-

•toire fabuleuse des dieux. » L'auteur démontre, par exemple, que
des abrévations mal lues ont fourni des martyrs inattendus ; d'une
épitaphe AELIO M(ensium) XI on a fait AELIO M(artyri); dans
B(onae) M(emoriae) on a trouvé B(eati) M(artyris). Un praefectus
S. Viar(um) a donné un St Viar, etc. Tout ce chapitre est fort
curieux. « Il suffisait jadis qu'on rencontrât une tombe anonyme
dans une église pour qu'on supposât que c'était le tombeau de

quelque saint. » St Sébastien et St Tripos doivent leur existence
à la transformation d'un document topographique relatif aux
villes de Sebaste et de Tripoli. D'un Çuvo/>oç (attelage par couple)
tiré d'un sermon de Chrysostome, on a fait St Xynoris, et l'on a

attribué à l'anglais St Alban un compagnon, St Ampbibale, nom
tiré d'un manteau (amphibalum). D'une phrase disant qu'à
Jérusalem on voyait « petram super quam, ut fertur, Stephanus lapi-
datus est », il a suffi de supprimer la syllabe su pour légitimer
l'exhibition du projectile meurtrier. Des monnaies rhodiennes,
attribuées à Hérode, sont devenues les deniers de Judas. Quant
à la maison de Lorette, transportée dans les airs, il se pourrait
qu'elle aussi fût due à une lecture inintelligente : « Au douzième
siècle une famille Ayyùoi, branche, par les femmes, de la maison
impériale des Comnènes, fonda en Epire une desposie; chassés à
la fin du treizième siècle par les Vénitiens, les Anges se retirèrent

en Italie, vers Ancóne, et furent les constructeurs ou
bienfaiteurs de Lorette. De là l'expression: per manus angelorum.
Le lecteur a-t-il, jusqu'ici, refusé de croire à l'ironie des choses?

-Qu'il considère alors que le livre de M. Saintyves sort de la rue



THÉOLOGIE 291

Notre-Dame-de-Lorette — Les images ont, elles aussi, engendré
les légendes : saints céphalophores, tueurs de dragons, apparitions.
Pour avoir été trouvés dans des cercueils riches et sculptés, des

corps ont été déclarés saints. Une Victoire païenne se transforme
en Ste Couronne. Le germain Teutobochus, d'après un bas-relief
mutilé, devient St Abaque. Le nez endommagé d'un guerrier
romain crée la légende de Ste Eusébie au nez coupé. Du nom de

la Toussaint on a fait un saint guérissant la toux. U y a une
Ste Venera qui cumule les attributs de Venus et les rites du
Vendredi. L'Epiphanie devient Ste Tiphaigne. L'almanach, ou martyrologe,

donne St Almaque; une épine de couronne, Ste Pointe.
Dans quelques représentations de la Passion, on exhibait un

âne ; « parfois, vu son mauvais caractère, il n'y figurait qu'en
sculpture ; » une de ces sculptures a donné lieu au culte de

Ste Anesse. Un « dragon, » de même usage, fut invoqué comme
Bonne Ste Vermine. Dans un autre ordre d'idées, on constate que
la biographie de St Vincent est faite de pièces empruntées à celles
de sept autres saints. Nous renvoyons le lecteur aux p. 178-184,
où l'on voit comment le Bouddha devient St Josaphat.

L'auteur conclut (p. 203) : « La christianisation des fables païennes

eut un avantage qu'il ne faudrait point méconnaître. Elles
servirent à greffer sur le tronc chrétien les plus belles fleurs et

les fruits les plus suaves de la morale antique. »

La troisième partie enfin (p. 283-409) concerne la mythologie
des noms propres. C'est ainsi que Ste Véronique vient de couvre»)

Toy«* des Valentiniens, devenue Bérénice, puis Vera Icon,
Véronique. — A propos des vierges Mariasif, Mariahilf, où des divi-
tés germaniques survivent en Marie, nous renvoyons à Hase,
Eandbuch der protestantischen Polemik, 4« ed. chap. II Heilige,
chap. Ill Mariencult, où la même démonstration est faite. — Une
déesse Carthaginoise Anna Perenna, au culte « hétaïrique »

prononcé, s'est fait adorer sous le nom de Ste Anne, et préside encore
aux naissances. Neptune a fait St Nepo, et Pluton St Pioto; ils
sont propices aux enfants « noués » ou « pelotons » et aux « na-
Jjots, » aux nains difformes. Vénus devient Ste Venise, adorée par
les femmes. Des églises gardent le nom de l'ancien temple auquel
elles ont succédé; St Apollinaire après Apollon, St Martin après
Mars, St Venier après Vénus, « ce qui démontre les grands
ménagements dont l'Eglise a usé vis-à-vis des nouveaux convertis

» (p. 337). Une déesse Peligna revit en St Pelin. Une Diane



292 BULLETIN

Ilithye est remplacée par une Vierge non moins prospice aux.
naissances, et parce qu'on trouva une statue romaine au village
de St Ylie, elle devient St Hide, héritant ensuite des attributs de

la Diane Ilithye sous le nom de St Hilier. Il y a un St Pan et un
St Sylvain. Le dieu Venturus de Provence est devenu Ste Victoire
avec les mêmes attributs. « Il faut, dit l'auteur, signaler l'étroite
liaison du sol avec les dieux et les saints. Le sol de la patrie est
sacré. Qu'est-ce que tous les dieux des eaux, des rochers et des

bois, sinon la patrie vivante, livrant à ses enfants ses trésors f
Qu'est-ce que ces héros chrétiens qui les ont remplacés, sinon de

nouvelles personnifications de tout ce qu'il y a d'adorable en
terre maternelle? » (p. 354).

Citons encore : « Les fonctions de Lucine, Aphrodite, Pelagia,.
ont été reprises par Ste Marguerite ou Ste Marine, Ste Pélagie.
St Hippolyte a sa fête à l'ancien jour de Diane, St Antonin la
sienne au jour des Paganalia ou feriae conceptivae, consacrées à

Tellus, Demeter, Cérés et Coré. Les Grecs célèbrent « l'ascension
d'Elie » au 13 août, jour où les anciens avaient la fête d'Apollon
Hélios et, comme au dieu Carnéen, l'on sacrifie des chèvres à

Elie.... Un St Menas est invoqué contre les serpents à la même
date que jadis Osiris-Menès, ayant pour attribut un crocodile. La
parisienne Ste Geneviève et son vaisseau ont toutes les chances
de succéder à Isis, qu'adoraient aussi en janvier les marchands
égyptiens et phéniciens (dont les traces ont été trouvées à Melun).
sous le nom de Janua nova, la fête ayant lieu à l'époque de
l'ouverture des mers; de là la clef qu'elle tient parfois; le cierge étant
un reste de l'étoile, symbole du printemps annoncé au solstice.
Les saintes Gudule et Wiwine jouent le même rôle. « On ne

pourra méconnaître, sans un évident parti pris, que l'Eglise s'est
efforcée de déraciner les superstitions païennes en fixant au jour
des anciennes fêtes les fêtes de ses saints. Le calendrier religieux
est une systématisation rituelle et cyclique des légendes essentielles

à chaque culte. Les légendes chrétiennes, pour s'adapter au,
cadre des saisons, des solstices et equinoxes, ont d'ailleurs presque

toujours subi des déformations et des additions. Elle se sont,
sans doute, ainsi singulièrement éloignées de la vérité et de

l'histoire, mais, sur les ailes des génies célestes, elles se sont
déployées en un vol harmonieux et sublime... » (p. 406).

Ces derniers mots nous amènent à constater les efforts répétés

que fait M. Saintyves pour rendre acceptables en les poétisant les



PHILOSOPHIE 293

Tésultats de sa critique « très sévèrement et très loyalement
appliquée. » Nous doutons fort que ce baume suffira à guérir la
blessure des catholiques. Quant aux protestants, il ne leur est

point indifférent que l'on découvre des éléments « égyptiens »

dans la parabole de Lazare (p. 200 sq.) ; il sera désagréable aux
partisans de la dogmatique traditionnelle de voir que, « dans la
personnalisation du Verbe divin et du Saint-Esprit » l'on puisse
trouver la trace d'erreurs païennes et juives, d'après lesquelles
« les épithètes d'un dieu donnent naissance à diverses personnes
distinctes » (p. 291 sq.).

Signalons enfin deux traits caractéristiques de ce curieux
ouvrage. Sa documentation paraît forte. Chaque assertion est

pourvue de renvois, dont on nous dispensera de vérifier l'exactitude.

(Corrigez page 61, note 8: Josué, X, 17 en 2 Samuel I, 19-

27.) L'auteur, ensuite, qui cite des savants profanes en grand
nombre, a soin de s'abriter aussi souvent que possible derrière
des Pères, des ecclésiastiques, voire des jésuites, surtout quand
ils ont été approuvés en haut lieu. Cette prudence est bien justifiée.

L'avenir dira si elle a été efficace. L'auteur annonce une
suite. Tel qu'il est, son livre est bon à consulter. Nous en
recommandons l'étude aux protestants amis du « renouveau » catholique,

qui s'étonnent du peu d'entrain que nous mettons à oublier
l'existence du culte subalterne et tout puissant des saints. Cette

religion d'en bas est aussi bien le catholicisme que le mysticisme
d'en haut. Plaise à Dieu que nous, protestants, et que tous, du
reste, nous visions ailleurs; jamais le sens de la «religion en

esprit et en vérité » n'a été plus clair pour nous qu'après la
lecture répétée du livre de M. Saintyves. M.-S.

PHILOSOPHIE

Ch.-Aug. Bourquin. — La philosophie de la prière1.

Le titre que nous venons d'écrire indique clairement à quelles;
préoccupations répond le petit volume que nous avons à présenter

1 Essai sur la philosophie de la prière d'après la pensée moderne, par Ch.

Aug. Bourquin. (Mazamet. Edition de l'Effort).


	Théologie

