
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1908)

Heft: 6

Artikel: L'âme d'après Platon

Autor: Byse, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379847

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'AME D'APRÈS PLATON

CHARLES BYSE

Messieurs,

Dans notre séance de décembre dernier, M. le professeur
Ph. Bridel a combattu une idée exprimée par M. Pétavel-
Olliff et généralement reçue, à savoir que la doctrine de

l'immortalité essentielle et inamissible de l'âme humaine
vient de Platon. S'appuyant sur le Timée, qu'il citait de

mémoire, il a soutenu que ce grand philosophe n'enseigne
pas l'absolue immortalité de l'âme, puisqu'il regarde comme
périssables les étoiles fixes ou animaux célestes, qu'il nomme
pourtant des « dieux ».

En réponse à cette objection, je ferai d'abord remarquer
que, dans le Timée, l'auteur de l'univers affirme positivement

le caractère indestructible de cette a espèce divine » ou
de cette a race céleste des dieux, » des « dieux visibles et qui
ont pris naissance », car il leur parle ainsi : « Dieux issus
de dieux, ouvrages dont je suis l'artisan et le père, vous
êtes indissolubles parce que vous avez été formés par moi et

que je le veux. Tout ce qui a été composé peut être dissous,
mais il est d'un méchant de vouloir détruire une œuvre
belle et bonne. Ainsi, puisque vous êtes nés, vous n'êtes

point immortels ni entièrement exempts de dissolution ; mais

vous ne serez pas dissous ni sujets à la mort, parce que ma

1 Etude présentée à la Société vaudoise de théologie, le 24 février 1908.



532 CHARLES HYSE

volonté est un lien plus fort et plus puissant que ceux dont
vous avez été unis au moment de votre naissance. »

Quant aux âmes humaines, il en est très peu parlé dans ce

dialogue, qui traite De la Nature, et qui est d'ailleurs
extrêmement difficile à comprendre, pour ne pas dire plus.
L'auteur se propose d'y « donner l'explication de l'univers
jusqu'à la naissance de l'homme ». Cependant il y est question

du « principe immortel de l'animal mortel » que nous

sommes, ou de notre « âme immortelle ».

L'univers est un immense « animal, qui renferme tous les

animaux, tant mortels qu'immortels. » Dieu « lui-même est
l'auteur des animaux divins, mais il chargea ses propres
enfants de présider à la naissance des animaux mortels.
Ceux-là, à son exemple, après avoir reçu de ses mains le

principe impérissable de l'âme, fabriquèrent pour lui un
corps mortel et lui donnèrent pour char le corps tout entier,
où ils établirent une autre espèce d'âme, une âme périssable,
sujette à des affections violentes et fatales. » L'âme
supérieure ou « divine » fut placée dans la tête, qui est en nous
la partie la plus noble et la maîtresse de toutes les autres ;

l'âme inférieure ou « mortelle » fut attachée à la poitrine.
Après quelques détails sans importance pour notre objet,
Platon ajoute : « Que ce soit la vérité, c'est ce que nous ne
pourrions affirmer qu'avec l'approbation divine; mais que
nous ayons donné une explication vraisemblable, c'est ce

qu'il ne faut pas craindre de soutenir en y réfléchissant
encore davantage, et nous le soutenons en effet ». Et plus
loin : « Quant à l'âme supérieure, il faut considérer que
Dieu l'a donnée à chacun de nous comme un démon. Nous
disons qu'elle habite le sommet de notre corps, parce que
nous pensons avec raison que, à cause de notre origine
céleste, elle nous élève de la terre, comme étant une plante
du ciel et non d'ici-bas. Car c'est à la région où l'âme a pris
naissance que la Divinité a suspendu la tête, la racine de

notre corps, lui donnant par là une attitude droite. Ainsi
l'homme qui s'est livré aux passions sensuelles ou aux
querelles, et qui a laissé grandir ces dispositions, doit



l'ame d'après PLATON 533

n'avoir que des opinions périssables, et devenir, autant que
possible, mortel lui-même, puisqu'il a augmenté la portion
mortelle de son être. Au contraire, celui qui s'est adonné à

l'amour de la science et aux opinions vraies, tournant de ce
côté tous ses efforts, doit nécessairement avoir des pensées
immortelles et divines, et participer à l'immortalité autant
qu'il est possible à la nature humaine. En outre, comme il a

toujours cultivé la partie divine de lui-même et honoré le
démon qui habite en lui, il doit être parfaitement
heureux ».

Ce n'est pas dans le Timée, ou De la Nature, mais dans le
Phédon, ou De l'Ame, que nous devons nous attendre à

trouver l'expression la plus complète et la plus claire des

convictions de Platon sur la question qui nous occupe. Ici
encore je me borne à quelques citations. — C'est Socrate

qui parle: « Si nous convenons que tout ce qui est immortel
est impérissable, il faut de toute nécessité que l'âme soit
non seulement immortelle, mais absolument impérissable ;

si nous n'en convenons pas, il faut chercher d'autres

preuves.
» — Cela n'est pas nécessaire, dit Cébès ; car qui serait

impérissable (plutôt indestructible), si ce qui est immortel et
éternel (àîSiov) était soumis à la destruction? (ySopàv SsÇsrat)-

» — Que Dieu, reprit Socrate, que l'essence et l'idée de la

vie, et s'il y a quelque autre chose d'immortel, que tout cela

ne soit jamais détruit, il n'y a personne qui le conteste.
» — Par Jupiter cela sera avoué au moins de tous les

hommes, dit Cébès ; et des Dieux, je pense, plus encore.
» — Or, s'il est vrai que tout ce qui est immortel est

indestructible, l'âme, qui est immortelle, n'est-elle pas à

l'abri de la destruction
» — Cela est nécessaire.
» — Ainsi, quand la mort surprend l'homme, ce qu'il y a

en lui de mortel meurt, et ce qu'il y a d'immortel se retire
intact et incorruptible, cédant la place à la mort.

» — Cela est évident.
» — Si donc il y a quelque chose d'immortel et d'indes-



534 CHARLES BYSE

tructible, mon cher Cébès, l'âme doit l'être, et par conséquent

nos âmes existeront dans le Hadès (èv ÂiSov).

» — Je n'ai rien à opposer à cela, Socrate, dit Cébès, et je
ne puis que me rendre à tes raisons. »

Les grands criminels, les méchants incurables, sont précipités

par la fatale destinée dans le Tartare, d'où ils ne sortent
jamais. « Mais les hommes qui ont passé leur vie dans la
sainteté sont délivrés de ces lieux terrestres comme d'une
prison, et reçus là-haut dans cette terre très pure où ils
habitent Même ceux d'entre eux que la philosophie a
suffisamment (ixonrôç) purifiés vivent absolument à jamais (tò

TZKpinav sic rbv Zittir« xpóvov) sans corps, et sont reçus dans des

demeures encore plus admirables ; il n'est pas facile de

vous les décrire, et le peu de temps qui me reste ne le

permet pas. Mais ce que je viens de vous dire suffit, mon
cher Simmias, pour nous faire voir que nous devons
travailler toute notre vie à acquérir de la vertu et de la sagesse;
car le prix en est beau et l'espérance grande ».

Après avoir montré que « notre âme ressemble à ce qui
est divin et notre corps à ce qui est mortel », Socrate, dans
le Phédon, continue : « Cela étant, ne convient-il pas au

corps d'être bientôt dissous et à l'âme de demeurer toujours
indissoluble, ou dans un état peu différent?» Plus exactement:

«Quoi donc? Puisqu'il en est ainsi, ne convient-il pas
au corps de se dissoudre promptement et à l'âme d'être au
contraire absolument indissoluble (tò itapinav àSiaM™) ou

quelque chose d'approchant (fi iyyvç ri toutou)? »

Cébès. — C'est une vérité constante. » (Plutôt : Comment
n'en serait-il pas ainsi?)

L'édition grecque des œuvres de Platon par Immanuel
Bekker résume ainsi les idées émises par le philosophe dans

ce traité magistral : Conatur afferre rationes, quibus animae
aeternitas immortalitasque asseratur atque vindicetur. (Vol. V,
Argumentum du Phédon.)

J'emprunte un seul passage à l'ouvrage de Platon intitulé
la République ou l'Etat.

« Ne sais-tu donc pas que notre âme est immortelle, et



l'ame d'après PLATON 535

qu'elle ne périt jamais?... — A ces mots, Glaucon me regardant

avec un air de surprise : Je n'en sais rien, dit-il ; et toi,
pourrais-tu me le prouver?— Oui, repartis-je, si je ne me

trompe; je crois même que tu en pourrais faire autant, car
la chose n'est pas difficile. — Elle l'est pour moi; et tu me
feras plaisir de me démontrer ce point que tu juges si facile.
— Ecoute. — Parle. »

Suivent deux démonstrations de cette immortalité, l'une
fondée sur la simplicité de l'âme humaine, l'autre tirée de

son goût pour la vérité. Je ne m'y arrête pas, me contentant
de noter que, dans ce traité, Platon prétend démontrer la
survivance de l'âme et son caractère indestructible.

Dans Gorgias, ou De la Rhétorique, Socrate enseigne qu'il
se fait un jugement des âmes dans l'autre monde. Les juges
sont trois fils de Zeus. Rhadamante est préposé à l'Asie,
Eaque à l'Europe; Minos fait l'office de cour d'appel. Les
hommes «ayant vécu saintement et selon la vérité, » surtout
les vrais philosophes, s'en vont aux îles Fortunées, où ils
jouissent d'un bonheur parfait à l'abri de tous les maux. Les

méchants tenus pour incurables, les grands scélérats,
notamment les rois et les potentats cruels, tels que Tantale,
Sisyphe et Tityus, sont au contraire envoyés « dans un lieu
de punition et de supplice appelé Tartare,» où ils sont
« tourmentés pour toujours ». C'est déjà la doctrine des

peines éternelles.
Résumons-nous. En faisant parler son maître Socrate,

qui s'appuie lui même sur Homère, Platon s'efforce de

communiquer à ses disciples les convictions suivantes :

1° L'âme humaine est supérieure au corps et lui survit;
elle est immortelle, athanatos, en ce sens qu'elle ne meurt
pas lorsqu'elle s'affranchit de son organisme terrestre.

2° L'âme n'est pas seulement immortelle dans le sens

relatif de ce mot; elle est anôléthros, impérissable,
indestructible; adiaphthoros, incorruptible; absolument
indissoluble, to parapan adialutos ; éternelle, a'idios.

3° Les enseignements de Platon ne sont pas sans incertitude

et sans contradictions. Ainsi Dieu pourrait détruire les



536 CHARLES BY8E

animaux divins ; il ne le veut pas et ne peut pas le vouloir,
mais théoriquement il le pourrait, d'où M. Bridel a inféré
assez naturellement que le Créateur pourrait détruire aussi
les hommes. D'autre part l'âme est présentée comme
indissoluble en raison de sa simplicité. Ainsi encore, malgré le
caractère indissoluble de toute âme humaine, l'âme des

bons paraît quelquefois plus assurée de l'éternité que celle
des méchants ; dans d'autres passages, les meilleurs et les

plus mauvais sont seuls rémunérés par des joies ou des

tortures sans terme. Enfin, après avoir modestement reconnu
qu'il s'agit pour lui non de certitudes, mais de vraisemblances,

le penseur athénien donne souvent ses

raisonnements pour des démonstrations.
4° Platon affirmant l'existence perpétuelle des vrais

philosophes ou des sages dans les îles Fortunées et des coupables
insignes, des incorrigibles, dans le Tartare, il en résulte
logiquement que le péché ne tue jamais le pécheur. L'âme
ne peut être détruite par le mal qui lui est propre. C'est

du reste ce que l'auteur prend la peine de relever
expressément. L'âme humaine, comme telle, est donc de fait
absolument indissoluble. Telle est son idée fondamentale.


	L'âme d'après Platon

