
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1908)

Heft: 6

Artikel: Postscriptum à l'étude du quatrième évangile de l'abbé Loisy

Autor: Chavannes, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379846

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POSTSCRIPTUM Ä L'ÉTUDE Dû QUATRIÈME ÉYANGILE

de l'abbé Loisy 1

PAR

HENRI CHAVANNES

Pour ceux d'entre vous, Messieurs, qui n'assistiez pas à

notre séance de novembre 1905, où j'ai cherché à exposer la
conception que l'abbé Loisy se fait de l'Evangile de Jean5, et

pour ceux, s'il en est, qui n'auraient peut être pas connaissance

de ses ouvrages, spécialement de son gros livre sur
« le IVe Evangile », je dirai brièvement ce qui suit : Tandis

que Schleiermacher, Colani, Albert Réville, Renan (à
l'origine, au moins pour ce qui ne concerne pas les discours du
Seigneur), Astié, Bovon, Frédéric Godet soutiennent l'historicité

du IVe évangile, l'abbé Loisy la nie, comme Baur,
Reuss, Jean Réville entre autres, qui le tiennent pour un
ouvrage symbolique ou allégorique. Selon ces derniers
théologiens « les personnages de l'évangile johannique sont
moins des hommes que des noms ou des types généraux et
figuratifs3 ». L'auteur de IVe Evangile s'est trouvé, dit
M. Loisy, en présence soit de la tradition historique,
représentée par les Synoptiques, soit de la tradition théologique,
inaugurée par saint Paul : son ouvrage est une heureuse

1 Lu à la société vaudoise de théologie, le 29 juin 1908.
2 Revue de théologie et de philosophie, 1906, p. 204-234.
3 Le IV Evangile, p. 74.



520 HENRI CHAVANNES

interprétation de ces deux sources, un témoignage
ecclésiastique qui représente la foi de l'Eglise, le mouvement
religieux chrétien vers la fin du premier siècle. Il ne raconte
pas réellement la vie du Christ, mais appartient au développement

de la christologie1. C'est l'Evangile avec une
expérience de trois quarts de siècle, l'Evangile de l'Eglise organisée

en royaume de Dieu sur la terre et présidée par le
Sauveur invisible et glorieux qui l'anime de son esprit2.
Cette grande allégorie théologique est, comme les épitres de

Paul, une interprétation de l'Evangile primitif, suggérée et
autorisée par l'Esprit de Jésus. De la sorte le IVe Evangile
est un document d'un tout autre ordre que les Synoptiques ;

il se superpose à eux comme la philosophie religieuse et

mystique, l'explication transcendante de leur auteur. Ses

récits sont entièrement symboliques, et les données
historiques qui y ont trouvé place n'y sont pas à raison de leur
caractère primitif, mais à raison du sens qui y est rattaché3.
Pour n'être pas une source historique, la valeur de l'évangile
de Jean n'est point diminuée aux yeux de M. Loisy ; il ne le
considère nullement comme une altération, mais comme
une interprétation de l'histoire. C'est, dit-il, la perle du
Nouveau Testament4.

Ajoutons que, selon notre abbé, le fond des allégories se

résume dans les deux idées maîtresses du livre : le Christ
vie et le Christ lumière5. Pour lui « la clef de l'Evangile
c'est la théologie de l'incarnation6. » Il soutient fortement
l'unité et l'homogénéité du livre, dont il relève le caractère
très personnel, mais ne croit pas que Jean l'apôtre en soit
l'auteur. Le point de vue de M. Loisy a été combattu par
maints évêques, qui ont interdit à leurs ouailles de lire ses

livres. La plupart se sont bornés à le condamner au nom de

la tradition catholique et des encycliques papales; tel d'entre
eux aurait volontiers applaudi à « des procédés analogues à

ceux qui ont été employés jadis contre Galilée et contre
Richard Simon », la victime du grand Bossuet. v. Un évêque

1 Autour d'un petit livre, 2» éd., p. 94. — "2 Id., p. 106. — 3 Id., p. 104.
4 Id., p. 107. -^ * Id., p. 97. — « Le IV Evangile, p. 98,120.



POSTSCRIPTUM A L'ÉTUDE DU QUATRIÈME ÉVANGILE 521

ne discute pas, il ne réfute pas, il condamne », disait
naguère un des prélats qui ont censuré l'Evangile et l'Eglise*.

Telle n'est pas la mentalité d'un ancien supérieur général
de l'Oratoire, M. A. Nouvelle2, qui combat M. Loisy — fait
hélas trop rare — par des arguments dignes et du sujet et
de son adversaire, en se plaçant, comme le docte abbé, sur
le terrain scientifique; il a compris que la preuve tirée de

la tradition dogmatique du catholicisme « n'est pas rece-
vable dans l'ordre de l'investigation historique3 ». Dans son

ouvrage, dont la 3mo édition a paru l'année dernière, il
soutient, comme M. Godet dans son gros commentaire, l'authenticité

et l'historicité de notre Evangile. Je n'entre pas dans
les graves et difficiles questions débattues par ces deux

savants, qui, pour être de confessions différentes, n'en sont

pas moins d'accord pour le fond des choses, et m'en tiens

pour aujourd'hui à l'exposé des vues d'un autre auteur, un
pasteur réformé (T. Fallot), dont la brochure4 a paru en 1903,

comme le IVe Evangile de M. Loisy.
Pas plus que ce dernier, l'auteur protestant ne considère

l'Evangile de Jean comme « une vie de Jésus à la façon des

trois premiers évangiles ». (p. 33, 34.) Selon la déclaration :

« La Parole a été faite chair et nous avons contemplé sa

gloire », le sujet de l'ouvrage est pour lui la gloire du
Christ. « Le héros du livre n'est pas tant le Fils de l'homme
qui souffre et qui meurt, que le Fils de l'homme qui est

monté au ciel et qui est dans le ciel ». (Jean III, 13.) Jean

considère le Christ non durant sa carrière terrestre, mais
« dans la vie parfaite dont l'accès lui a été ouvert par sa

mort et sa résurrection. »

1 Autour d'un petit livre, p. xx et xxxin.
5 L'authenticité du IV Evangile et la thèse de M. Loisy, par A. Nouvelle,

Paris, Blnud & C", 3« éd. 1907.
3 Autour d'un petit livre, p. 14.
4 Jour après jour, quelques indications à l'usage de ses paroissiens, par

T. Fallot, pasteur de l'Eglise réformé d'Aouste. Valence 1903. Voir aussi Revue

chrétienne de décembre 1908 : L'Evangile selon saint Jean, pages détachées de

l'ouvrage posthume, paraissant alors sous le titre de : Comment lire la Bible

jour après jour



522 HENRI CHAVANNES

« Cette vision de gloire n'a pas été accordée aux disciples,
et ne pouvait pas l'être, avant que le Christ eût achevé son
œuvre. » Quand Paul dit : « Nous avons vu sa gloire
(2 Cor. IV, 6), il décrit l'expérience qu'il a faite lorsqu'il est
entré en contact avec Jésus vainqueur de la mort et vivant
aux siècles des siècles. » « Il a fallu, pour que les disciples
comprissent la merveilleuse beauté de cette activité dans
l'abaissement et la souffrance, qu'elle leur apparût
transfigurée par la clarté dont rayonnait la personne glorifiée du
Maître. » Aussi et l'œuvre de Jean ne nous apparaît-elle
dans sa valeur permanente que lorsque nous l'étudions à la
clarté du Christ glorifié ». (p. 36.)

« Tant qu'on essaie, soutient notre auteur, de situer les

discours du Christ dans le cadre de son existence terrestre,
on se heurte à d'inextricables difficultés. Le merveilleux
entretien du chapitre VI : « Je suis le pain descendu du
ciel », comme ceux du chapitre XV : « Je suis le vrai cep et

mon Père est le vigneron », impliquent que l'œuvre du Christ
est achevée. Sans la croix et la résurrection, ces discours
demeureraient inintelligibles.

« Certains lecteurs considèrent cet Evangile comme un
procès-verbal exact des actes et des paroles du Maître;
d'autres n'y trouvent que les pieuses rêveries d'un disciple.
Les uns et les autres se trompent. L'évangéliste a pénétré
plus avant que la plupart des croyants dans l'intimité du
Christ vivant. »

« Nous possédons ainsi (p. 35) une vue d'ensemble de

l'œuvre terrestre du Maître, esquissée à la clarté du Christ
on pourrait aussi dire : un commentaire fourni par le Christ
lui-même. »

« L'évangile de Jean constitue une image composite :

certains traits appartiennent à la figure du Christ terrestre,
d'autres à sa personne glorifiée ; la plupart des paroles
prononcées le sont par un homme qui, ayant vaincu le péché
et la mort, est délivré de l'infirmité d'ici-bas et vit dans le

ciel. »

« L'évangéliste antidate les discours, lorsqu'il les attribue



POSTSCRIPTUM A L'ÉTUDE DU QUATRIÈME ÉVANGILE 523

au Christ terrestre. Certes c'est bien le Christ qui a

communiqué à son fidèle disciple ces merveilleuses révélations,
mais c'est le Christ glorifié dont il a entendu la voix» (p. 37).

« Jésus n'eût pas pu être compris par les siens s'il eût
tenu de pareils discours tandis qu'il était encore emprisonné
dans sa chair mortelle. » « Placez au contraire ces paroles
merveilleuses dans la bouche du Christ glorifié, qui est

Esprit et qui n'agit plus que dans la puissance de l'Esprit,
du même coup tout s'explique. »

Dans l'emploi du futur, variant sans cesse avec celui du
présent dans le discours du Seigneur, notre auteur ne peut
voir qu'un « artifice auquel l'évangéliste est contraint de

recourir pour demeurer fidèle au plan qu'il a conçu. 11 fait
violence à l'histoire pour communiquer à ses lecteurs
l'impression exacte de la vision glorieuse dont il a été honoré.
Il a vu la gloire du Fils transfigurant son abaissement. Il a

donc voulu unir dans un même tableau deux choses qui
étaient séparées dans le temps : l'excès de grandeur et l'excès
d'infirmité. En un mot l'auteur de l'Evangile confond sans

cesse le présent dont il vit avec le passé dont il tente de

revivre, et les paroles que le Christ glorifié fait retentir dans
les profondeurs de l'âme de son serviteur semblent à celui-
ci l'écho des discours que le Maître tenait jadis, avant qu'il
eût acompli le suprême sacrifice » (p. 38).

« Eh qu'importe, en somme, ajoute notre auteur, à quelle
époque Jésus a prononcé telle ou telle parole? l'essentiel,
c'est qu'il les ait dites. Les voyants de tous les âges —je préfère

ne pas dire les mystiques à cause des malentendus
auxquels ce mot donne lieu, — les voyants ont attribué peu
d'importance à la différence des temps et à la succession des

événements. Altérés de vérité, mais de la vérité qui dure, ils
ne voyaient dans chaque fait particulier que l'expression
fugitive d'une réalité supérieure. Cette réalité seule les

préoccupait. Ils voulaient coûte que coûte l'étreindre. Or

comme cette réalité demeure, la question du passé, du
présent et de l'avenir les laissait indifférents, ou pour mieux
dire, ils vivaient dans un éternel présent. »



524 HENRI CHAVANNES

« Les esprits de la famille de notre évangéliste n'attachent
qu'une importance secondaire à la façon dont les événements

s'enchaînent. Tandis que l'historien voit tout en surface

et s'acharne à la poursuite des plus menus détails, le

mystique véritable sonde la profondeur. Il est hanté par la
pensée de ce qui doit être, et comme il est un croyant de foi
intense, il estime que ce qui doit être est déjà. Celui qui
croit au Fils, disait Jean, a la vie éternelle » (p. 38).

Mais « pourquoi, se peut-on demander, l'évangéliste, au
lieu de se borner à décrire le Christ glorieux, dont la vision
ne le quittait pas, a-t-il donné pour cadre à son tableau l'activité

du Maître aux jours de sa chair? » (p. 34). A cette question

notre auteur se borne à répondre, d'une part, que l'évangéliste

a voulu que «la vision de gloire du Christ ne fît pas
oublier la réalité de son humanité douloureuse », et d'autre
part, « tandis que l'auteur met en relief cette humanité dans
l'infirmité et la souffrance, il n'entend pas perdre de vue un
seul instant la grandeur sans bornes de Celui qui savait d'où
il venait et qui, dès ici-bas, proclamait son union parfaite
avec le Père ». On peut trouver cette réponse insuffisante.
L'auteur a beau nous dire que « les paroles que le Christ
glorifié fait retentir dans l'âme de son serviteur semblent à

celui-ci l'écho des discours que le Maître tenait jadis, avant
qu'il eût accompli le suprême sacrifice, » il n'en reste pas
moins qu'il présente les choses de telle façon que les simples
lecteurs, et l'Eglise pendant dix-neuf siècles, ont naturellement

tenu les paroles du Christ pour prononcées au moment
où elles sont rapportées; et qu'on a quelque peine à légitimer

cette transposition, dans le temps de la vie terrestre de

Jésus-Christ, des affirmations spirituelles, des paroles que le

Christ glorifié fait retentir dans l'âme de son serviteur.
Il y a là, dans le procédé que notre pasteur attribue à

l'évangéliste et qui consiste à situer des paroles du Seigneur
dans des circonstances où il ne les a pas réellement
prononcées, comme de la part de l'abbé Loisy faisant présenter
par l'auteur comme faits réels des symboles, des allégories,
simples produits de son inspiration, quelque chose qui



postscriptum a l'étude du quatrième évangile 525

déconcerte. Il est vrai que le dix-neuvième siècle a façonné
notre esprit à un respect de la vérité historique, qui était
bien loin d'être l'apanage de l'antiquité. Si l'Evangile de Jean-

se donnait nettement pour une allégorie, on n'éprouverait
pas l'espèce de malaise, presque de scandale, que provoque
la prétention de l'auteur, clairement indiquée, de faire

passer son ouvrage pour de l'histoire : nul ne fut jamais
offusqué, en lisant le Voyage du Chrétien de Bunyan, par le

récit des paroles et des actions des personnages: ce sont là
des allégories qui ne prêtent à aucune équivoque, à aucune

apparence de manque de sincérité; tandis qu'au récit du
miracle de Cana ou de la résurrection de Lazare, le simple
lecteur ne met pas en doute que l'auteur ne présente les faits
comme s'étant réellement passés. M. Loisy reconnaît que,
tout en n'étant qu'un témoin spirituel du Christ, l'auteur se

donne pour un témoin réel : « Le lecteur vulgaire, dit-il
expressément, devait... ignorer que ce disciple n'était pas tel
dans le sens strict et historique du mot. »

Le pasteur que nous avons cité n'est pas aussi explicite,
mais au fond sa pensée ne diffère pas de celle de l'abbé,
puisqu'il avoue nettement que l'évangéliste « fait violence à

l'histoire ». C'est, me semble-t-il, ce que montrent bien les

citations que je viens de faire de sa brochure.
Quoique les deux auteurs dont nous nous entretenons

ne tiennent pas l'Evangile de Jean pour historique, ils n'en
donnent pas moins à l'ouvrage une importance capitale. « Le

Christ ne laisse pas, dit l'abbé Loisy, d'y être vivant en

esprit; » « le souffle en étant vraiment celui de Jésus, il reste

en toute hypothèse une des bases de l'édifice chrétien. »

« C'est la perle du Nouveau Testament ». Pour notre pasteur
l'Evangile de Jean est « l'interprétation même de la vie du

Seigneur, un commentaire fourni par le Christ lui-même » ;

« l'évangéliste a pénétré plus avant que la plupart des

croyants dans l'intimité du Christ vivant » : les discours jo-
hanniques, pour n'être pas sortis de la bouche de Jésus de

Nazareth pendant sa vie terrestre, n'en sont pas moins « des

paroles que le Christ glorifié fait retentir dans les profon-



526 HENRI CHAVANNES

deurs de l'âme de Jean. » Et si l'on demandait comment nous
pouvons savoir que c'est bien « le Christ glorifié qui a

communiqué à son fidèle serviteur ces merveilleuses révélations,»
autrement dit quelle est l'autorité du livre, s'il n'est pas
strictement historique, je crois que notre auteur n'aurait d'autre
réponse que celle à faire à la question de l'autorité de la
vérité chrétienne elle-même, à savoir qu'elle se légitime à la

conscience, tout comme le soleil à nos yeux, et il tiendrait
sûrement pour aveugle celui qui en nierait la splendeur; il
déclare en effet que les paroles du Christ rapportées dans
notre évangile « s'imposent à chaque âme croyante comme
l'expression de la réalité. »

Les deux exégètes dont je viens de parler voient également
dans l'auteur du IVe l'Evangile un mystique, et ils lui
attribuent une inspiration très spéciale. Pour M. Loisy l'Evangile

de Jean a pourrait bien être une vision, comme l'Apocalypse,

et dans la même mesure. » Pour notre pasteur il est

pareillement le produit d'« une vision glorieuse, dont l'auteur

a été honoré. » Il affirme que maints discours donnés

pour adressés par le Seigneur à ses disciples auraient été

incompréhensibles pour eux. L'abbé de même: a Ce n'est pas
Jésus, dit-il à propos des enseignements du chapitre V,
chapitre dominé tout entier par la thèse de la théologie
johannique sur la vie, sur les rapports du Fils avec le Père

et sur ceux de la Loi avec l'Evangile, ce n'est pas Jésus qui
a plaidé sa cause devant les autorités juives en ces termes,

que personne à Jérusalen n'était en état de comprendre et

qui ne correspondent pas à sa situation vis-à-vis de l'opinion
contemporaine, à sa manière d'être à l'égard de ses disciples,
du commun des Juifs et de ses ennemis ; c'est l'Evangile
toujours vivant qui, quelque soixante ans après la passion
du Sauveur, se défend contre le judaïsme et prouve contre
lui la mission divine, la filiation divine, l'œuvre divine de
Jésus. » Et à propos de la déclaration du Seigneur que celui
qui mange sa chair et boit son sang a la vie éternelle : « Certes

Jésus n'a jamais tenu ces propos devant un auditoire
juif; il n'a point parlé de l'eucharistie, un an avant sa mort,



postscriptum a l'étude du quatrième évangile 527

comme d'une institution actuellement en vigueur; mais c'est

l'évangéliste qui parle par la bouche du Christ et laisse voir
comment on comprenait l'eucharistie dans le milieu chrétien

où il vivait. »

C'est encore tout à fait la pensée de M. Loisy qu'exprime
notre pasteur, quand il affirme que Jean « confond sans

cesse le présent dont il vit avec le passé dans lequel il tente
de revivre. » « L'Evangéliste antidate, dit-il, les discours
lorsqu'il les attribue au Christ terrestre. » (p. 37) M. Loisy
soutient que, d'après les Synoptiques, les Actes et même

saint Paul, « Jésus n'a jamais prêché qu'aux Juifs », et il
ajoute, touchant sa rencontre avec la Samaritaine : « Ce que
Jean nous présente n'est pas une scène de l'Evangile, mais

un tableau de mission chrétienne. » Jean a anticipé (notre
pasteur dit « antidaté »), dans le cadre évangélique, ce que
nous racontent les Actes, et il a résolument attribué à Jésus

l'œuvre que Luc, dans le IIIe Evangile, faisait pressentir.
Le Christ de Jean est le Christ glorifié, qui réalise par ses

disciples le salut du monde. « L'histoire de la Samaritaine,
comme le reste du IVe Evangile, a derrière elle Paul et la
diffusion du christianisme chez les païens. »

Le pasteur écrit : « Des premières pages (du IVe Evangile)
jusqu'aux dernières, régnent la même sérénité et la môme

majesté. C'est à peine si l'on peut noter chez le Christ
quelque émotion ou quelque appréhension au sujet de sa

propre destinée d. »

Mais, dirons-nous, la sérénité et la majesté, relevées

comme un caractère de la figure du Christ johannique, ne

paraissent pas beaucoup moindres chez les Synoptiques, où
nous lisons : « Pour vous, mettez bien ces paroles dans vos
oreilles: car le Fils de l'homme va être livré entre les mains
des hommes », et encore : « 11 se mit à leur enseigner qu'il
fallait que le Fils de l'homme souffrît beaucoup et qu'il fût
réprouvé par les anciens et les principaux sacrificateurs et
les scribes, et qu'il fût mis à mort, et qu'il se relevât trois

1 Jour après jour, p. 35, 36.



528 HENRI CHAVANNES

jours après; et il tenait ce discours ouvertement1. » Puis
vient la réprimande que Pierre lui adressa et qui provoqua
de la part du Maître à l'apôtre dont les pensées n'étaient pas
aux choses de Dieu, la sévère leçon que l'on sait. Ces paroles
rapportées par Marc et Luc témoignent-elles de moins de

calme assurance ou de majestueuse sérénité que celles de

Jean? Cette sorte d'insensibilité supraterrestre, frisant
presque l'impassibilité, que notre pasteur croit pouvoir
constater chez le Christ johannique, rappelle tout à fait le

point de vue de M. Loisy qui voit en lui « un être transcendant

qui n'est pas de la terre, mais du ciel, et semble ne

parler et n'agir que pour prouver qu'il est Dieu. » Aussi

pourrait-on presque se demander si l'auteur réformé n'a pas
subi l'influence du catholique. Il est vrai que l'un et l'autre
peuvent avoir également connu telles études herméneutiques
antérieures, allemandes entre autres. Quoi qu'il en soit, n'y
a-t-il pas exagération positive à « parler de la constante sérénité

du Christ », et à dire qu' « on peut à peine noter chez

lui quelque émotion ou quelque appréhension au sujet de sa

propre destinée », quand on se place en regard de paroles
comme celles-ci, rapportées par le IVe Evangile, bien
entendu : « Maintenant mon âme est troublée. Et que dirais-je?
Père, délivre-moi de cette heure; mais c'est pour cela que je
suis venu à cette heure. Père, glorifie ton nom2? » M. Loisy
dit à ce propos que le Christ johannique n'est « jamais
ému, si ce n'est qu'il le veuille, jamais affecté du sort qui
l'attend, si ce n'est qu'il lui plaît une fois de se dire inquiet,
pour ajouter aussitôt qu'il ne doit pas l'être et qu'il ne l'est
pas3. » La perspicacité psychologique ou herméneutique de

M. Loisy ne paraît-elle pas ici quelque peu en défaut, avoir
cédé à la pression du système qui est le sien, d'une idée au
fond préconçue? Où le savant abbé voit-il que Jésus dise
n'être pas inquiet ou troublé? Par quelque atténuation et

i Luc IX, 22, 44 ; Marc VIII, 31-33; voir aussi Mat. XVI, 23 sq. ; XX, 17-19 ;
XXVI, 2; Marc IX, 31 ; X, 22-34; Luc XVIII, 31, 33.

* Jean XII, 27.
3 Le IVs Evangile, p. 73. Autour d'un petit livre, p. 92.



postscriptum a l'étude du quatrième évangile 529

restriction qu'on interprête les paroles du Seigneur sur la
soumission à la volonté de son Père, il semble pourtant
difficile d'admettre que : « mon âme est troublée » puisse en
définitive signifier : a mon âme n'est pas troublée ». N'est-il
pas plus conforme à la vérité de laisser à ces mots toute leur
valeur et d'entendre les paroles qu'ajoute le Seigneur, non
d'une négation de son trouble, mais de sa parfaite soumission

à la volonté paternelle, que seule il veut glorifier? C'est

exactement la pensée exprimée par Luc (XXII, 42) : « Père,
si tu voulais transporter cette coupe loin de moi toutefois

que ma volonté ne se fasse pas, mais la tienne ». La soumission

cordiale, je le veux bien, allège le fardeau, adoucit la

douleur, le trouble et l'inquiétude, mais elle ne les annule
pas. Il me semble donc qu'on ne peut réellement pas dire du
Christ avec M. Loisy : « Il lui plaît une fois de se dire
inquiet pour ajouter aussitôt qu'il ne doit pas l'être et qu'il
ne l'est pas. » N'y a-t-il pas là un certain parti-pris, un
défaut de pondération qu'on peut du reste souvent constater
chez l'abbé Loisy, quand il oppose le IVe Evangile aux
Synoptiques? C'est le cas, par exemple, quand il déclare que
« le Christ johannique n'est pas simplement résigné à la

mort, mais qu'il va au devant d'elle, qu'il domine le sanhédrin

de toute la hauteur de sa divinité, qu'il est sur la
croix comme sur un trône ». Tout cela est vrai, mais les

Synoptiques nous présentent-ils le Seigneur d'une façon qui
soit bien différente1? et, pour ne nous en tenir qu'à ce
dernier trait de Jésus apparaissant sur la croix comme sur un
trône, remarquons que ce n'est pas dans le IVe Evangile,
mais bien dans Luc (XXIII, 43) que nous lisons ces paroles :

« En vérité je te dis : Aujourd'hui tu seras avec moi dans le

paradis ». Parler ainsi, c'est bien trôner!
Si j'ai fait ressortir les analogies des deux auteurs dont

je viens de vous entretenir, je dois reconnaître pourtant
qu'ils présentent aussi des différences notables. T. Fallot ne
traite pas proprement l'Evangile d'ouvrage allégorique,

1 L'authenticité du IV Evangile, par A. Nouvelle, p. 80-82.

THÉOL. ET PHIL. 1908 35



530 HENRI CHAVANNES

les personnages mis en scène de types figuratifs ; et, tandis
que pour l'abbé les miracles rapportés ne sont que des

symboles, le pasteur ne paraît pas mettre en question leur
réalité historique, tout comme, quoiqu'il ne traite pas la
question, il semble bien admettre l'apostolicité du livre, que
rejette l'abbé Loisy. Pour ce dernier, le IVe Evangile n'était
tout d'abord destiné qu'à un petit nombre d'initiés : rien de

pareil chez le pasteur. Du reste, pour la comparaison des deux
thèses, il ne faut pas oublier que le commentaire de M. Loisy,
sur le IVe Evangile, contient 960 pages, et qu'en outre il a
défendu ses vues dans deux autres ouvrages encore : L'Evangile

et l'Eglise et Autour d'un petit 'livre, tandis que Fallot
ne consacre que quelques pages à la question qui nous
occupe. Il n'en reste pas moins qu'on peut être frappé de la
concordance de vues auxquelles sont parvenus, chacun de

leur côté, et peut-être indépendamment l'un de l'autre, deux
hommes qui sont sortis de milieux assez différents.

Et maintenant je laisse la parole à ceux qui voudront bien
la prendre pour distinguer le vrai du faux, approuver ou
combattre, objecter, assentir ou bien réfuter, de manière

que, espérons-le, du choc des opinions puisse jaillir quelque
lumière.


	Postscriptum à l'étude du quatrième évangile de l'abbé Loisy

