Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1908)

Heft: 6

Artikel: L'état actuel de I'homme : tel qu'il ressort du fait religieux [suite]
Autor: Malan, César

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379845

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ETAT ACTUEL DE L’HOMME

tel qu’il ressort du fait religieux.

PAR

CESAR MALAN riLs !

II

L’homme déchu demeuré capable de devenir
semblable a Dieu.

La derniére question qui se pose devant nous est celle-ci:
Qu’est-ce qui, dans le fait religieux actuel, tel que nous
T’avons déﬁni, est de nature & justifier cette thése, que
Uhomme, créé en vue de U'image de Dieu, et par conséquent
capable d'arriver a la réalisation en lui-méme de cette image,
nwa pas cessé d’étre tel aprés son péché?

On respire un autre air, on met pour ainsi dire le pied
sur les sommets de la vie et de la liberté, du moment o1 I’'on
a compris, qu'en dépit de la déchéance que lui a value son
péché, 'homme n’en est pas moins demeuré, dans le centre de
son étre, la créature que Dieu a destinée a avoir part a sa
vie dans son royaume éternel, — du moment ou l'on a com-
pris qu’encore a cette heure le caractére de ’'homme, — ce
qui le distingue de toutes les créatures qui ’entourent, c’est
d’étre, grace 4 sa nature elle-méme, c’est-a4-dire en vertu de
la volonté éternelle de son créateur, un agent capable de

1 Voir livraison de juillet-octobre, p. 367.



L'ETAT ACTUEL DE L’HOMME 495

voir se réaliser en lui-méme I'image de ce créateur; de toutes
les créatures de Dieu dans le monde qu’il habite, la seule
qui soit ainsi appelée, par sa nature originaire, & unir sa vo-
lonté avec la volonté divine elle-méme; la seule par consé-
quent dont Dieu ait pu dans ce monde-la revétir la forme
d’existence, a laquelle ait pu étre accordée la permission
d’étre appelée enfant de Dieul.

Tout alors, dans les faits qui nous ont occupés, se présente
sous un autre aspect. L’état actuel d’éloignement et d’égare-
- ment auquel 'homme a été réduit par sa désobéissance, n’im-
plique plus & nos yeux un changement définitif et irrévocable
dans la nature elle-méme. Ce n’est plus une chute sans rele-
vement, une déchéance qui, par une sorte de prescription,
serait devenue un état de choses normal, naturel et sans len-
demain. C’est, au contraire, un état qui dés lors nous apparait
commeindigne de 'homme, parce qu’il est opposé a la pensée
divine & son égard; c’est pour nous un fait essentiellement
anormal. _

D’un autre coté, & mesure que nous saisissons plus clai-
rement cette grande vérilé que, bien que I’homme mortel
ne soit pas a cette heure ’homme vrai, 'homme tel que le
créateur 'avait voulu, néanmoins cet homme 14, 'homme
réellement digne de ce nom, n’a pas cessé d’exister dans
I’homme actuel; que Dieu le possede, le retient encore de-
vant lui dans sa volonté éternelle; & mesure que nous arri-
vons a sentir que ce que nous serons ne parail pas encore,
nous comprenons toujours plus que le Fils de Uhomme re-
présente bien réellement pour nous I'homme selon le ceeur
de Diew. Si, par amour pour nous, et pour nous révéler, a
nous homines terrestres et déchus, que Dieu nous voit,
nous aime et nous désire encore, ce Fils de ’homme a voulu
revétir devant nous notre existence actuelle de déchéance et
de mort, il n’en est pas moins demeuré sous nos yeux devant
Dieu, dans le centre de la vie de son étre, 'homme tel que
Dieu l’avait créé; ’étre capable de réaliser 'image humaine

1 Héb. II, 16: « 1l n’a pas pris 4 lui la nature des anges. » Jean I, 12: « A tous
ceux qui 'ont regu, il a donné la permission d’étre faits enfants de Dieu. »



496 CESAR MALAN

du Dieu saint, et par 14 méme capable de vaincre, et en lui-
méme et pour nous tous, ses freres encore déchus, le péché
et la mort qui nous ont envahis.

C’est ainsi que dans sa personne, le Christ, comme Fils de
I’homme, nous révele cette premiére vérité: que notre chute
ne nous a pas encore atteints jusque dans notre nature elle-
méme; qu’encore & I’heure qu’il est nous n’avons pas cessé,
en dépit de notre indignité et de notre profonde misére, de
pouvoir devenir ce qu'’il est devant nous, 'objet actuel de la
dilection du Dieu supréme et celui de ses décrets de grace.

A ce fait si éclatant qui concerne le Christ lui-méme se
joint un autre fait qui nous regarde nous hommes déchus,
c’est que ce qu’il a voulu devenir, aussi bien que ce qu’il a
voulu souffrir, et tout spécialement que sa victoire finale
sur le mal et sur la mort, que tout cela a eu lieu non pour lui,
chez qui rien ne I'elit nécessité, mais uniquement pour nous.
Ce sont donc 14 des faits qui constituent, pour nous hommes
de la terre, la certitude absolue et de 'amour de Dieu pour
nous, et d’un salut & venir qui nous restituera ce dont cet
amour nous assure de nouveau la possession. Voila bien la
signification pour nous tous de la charité que ce Fils de
I’homme nous témoigne de la part de Dieu, et dont sa vie
historique nous a laissé la preuve la plus éclatante.

Déja, a cette heure, en dépit du fait que nous nous voyons
actuellement séparés de la source de la vie et de I’amour, en
dépit de cet isolement de coeur qui s’appelle notre égoisme,
nous n’en sommes pas moins encore reliés les uns aux
autres par une vie commune, grace 3 laquelle les joies et
les douleurs de chacun arrivent a étre celles de tous. Ce seul
fait nous améne & comprendre qu’il dit vrai, ce Fils de
I’homme saint et normal, lorsqu’il affirme que ce qu’il pos-
sede devant nous il le posséde pour nous tous, et que le mal
qu’il endure sous nos yeux il I’a vaincu pour nous en rendre
nous memes les vainqueurs.

Nous comprenons alors, les yeux fixés sur sa personne,
que notre chute, quelque profonde qu’elle soit, ne concerne
jusqu’ici que notre existence historique; et qu’en dépit d’un



L’STAT ACTUEL DE L'HOMME 497

égarement qui a envahi jusqu’ad nos instincts eux-mémes,
nous n’avons pas encore perdu, aux yeux de Dieu, nous
hommes pécheurs et mortels, la capacité « de lui étre faits
semblables. » Nous arrivons alors 4 comprendre que, si nous
sommes actuellement séparés de Dieu, Dieu, lui, ne s’est pas
séparé de nous; que réellement, comme laffirmait Jésus-
Christ an théologien de Jérusalem, Dieu a tant aimé le
monde.

Telle est la premiére vérité dont nous devrions ici nous
convaincre. Avant « de se lever pour retourner chez son
pére, » il faut que le fils qui était alors « perdu et mort, »
ait ressaisi, en revenant a lui-méme, le témoignage de cons-
cience qu’il avait jusqualors négligé!. La premiére chose,
pour le rendre & la vie, c¢’est q{le se réveille au dedans de
lui la conscience de son origine oubliée.

C’est bien aussi 14 ce que le Sauveur s’applique avant tout
4 produire dans ’ame de ses auditeurs. Non pas sans doute
qu’il flatte celui dont la volonté est encore sous ses yeux sé-
parée de Dieu. Ce n’est pas sur lui, ¢’est sur Dieu seul qu’il
attache son regard. Mais 13, dans la volonté éternelle du Dieu
qui I'a créé et qui soutient sa vie, il lui fait entrevoir la lu-
miére qui avait éclairé sa vie avant qu’elle eut été obscurcie
par les ténébres du péché. Il le convainc de ce fait, qu’il est
encore devant Dieu, malgré sa déchéance, un étre que Dieu
avait voulu créer pour qu’il arrivat a réaliser en lui-méme
son image. Par 134 ce Sauveur réveille dans cet homme « la
conscience de Dieu »; la conscience, jusque-1a négligée, de
la pensée divine & son égard. Dés lors ’homme comprend
que cette idée que son injustice « aurait pu, avani la sen-
fence finale du souverain Juge, anéantir la justice de Dieu, »
proviendrait chez lui non pas d’humilité, mais d’un décou-
ragement diclé par son orgueil.

Au contraire, du moment ou « ’Esprit de vérité » a per- .
suadé a4 'homme terrestre et déchu, quwil est encore
devant Dieu son enfant, cet homme se réveille de son péché

1 Lue XV, 17. Comp. Jean VI, 45.
THEOL. ET PHIL. 1908 33



498 CESAR MALAN

comme d’un cauchemar. Il se sent alors « saisi de com-
ponction, » et les pleurs de sa repentance font éclater la joie
des esprits célestes.

Il est un fait de conscience qui est propre & nous faire
voir comment, dans notre état actuel, nous pouvons étre
encore appelés a4 réaliser 'image et la ressemblance de
Dieu. C’est cette faculté que nous possédons tous de faire
surgir, & notre gré, au-dedans de nous-mémes, ces détermi-
nations de volonté qui deviennent ensuite comme des por-
tions intégrantes de notre élre. C’est ainsi que nous formons
nous-mémes notre caractére, ¢’est-a-dire ce qui constituera
dés lors notre valeur morale. Cette activité, dont nous de-
meurons responsables, constitue au dedans de nous une
initiative qui peut nous donner une idée de l’'action souve-
raine par laquelle notre Créateur peut, lui aussi, donner a
notre volonté la direction qu’il avait voulu au jour ou il nous
crea.

Sans doute, & la différence de cette action divine, l'activité
dont nous disposons est renfermée dans des limites infran-
chissables. Néanmoins, comme le prouve le sentiment de
responsabilité qui en accompagne ’exercice, elle n’en consti-
tue pas moins, au dedans de ces limites, une initiative libre
et souveraine. C’est 14 cette liberté morale, qu’il faut soi-
gneusenient distinguer du degré de liberté que 'homme
posséde en commun avec les animaux, dans l'activité pure-
ment instinctive de son existence terrestre. Le fait est que,
4 la différence de ce que nous appellerions « la conscience
de soi » chez 'animal, ’homme n’a pas conscience de son
existence actuelle et terrestre comme de ce qui serait réel-
lement sa vie essentielle et normale. Ce qui peut aussi
s’appeler dans I’homme une vie animale ne constitue bien,
4 ses propres yeux, que le lieu ou le théatre assigné actuel-
lement au développement de sa véritable vie. Aussi est-ce
bien la voix de la conscience de nous-mémes que tendent &
réveiller en nous ces déclarations ot ’Ecriture nous répete
que la vie terrestre de notre étre n’était, & son origine, que
le moyen pour nous d’accomplir une tache spéciale, celle de



L’ETAT ACTUEL DE L’HOMME 499

relever le monde déchu au sein duquel nous avions été
places. Une fois nanti du « souffle de Dieu », ’homme formé
de la terre devait agir sur ce monde-14 au moyen des organes
temporaires de son corps et de son intelligence. Au lieu de
cela il transporte, par sa désobéissance, non pas sa nature,
— dont il ne dispose pas, — mais 'activité de sa liberté, vu
sa décision réfléchie, dans cette sphére terrestre de son
existence qu’il aurait di rendre immortelle. Au lieu de
rattacher & la loi du Souverain ce monde déchu dans lequel
il est né & Dieu, ’homme se rattache alors lui-méme & ce
monde, en détachant sa volonté de la volonté divine. C’est
ainsi qu’il devient terrestre et mortel. En rejetant la foi de
son cceur en Dieu, et par 14 méme 'obéissance, il cesse de
respirer « ce souffle de Dieu », grace auquel, dit I’Ecriture,
il avait été fait en dme vivante, souffle dont l'action ins-
tinctive avait jusqu’alors constitué pour lui le cenire méme
de sa conscience de soi.

Dés ce moment, cette conscience a perdu chez lui son
véritable objet. Aussi voit-on dés lors ’homme «se chercher
soi-méme » et, parce que cette recherche est toujours plus
inutile, se sentir soi-méme toujours plus « perdu et mort ».
En méme temps s’efface au dedans de lui jusqu’au sentiment
de sa véritable destinée. Ce dont il a encore conscience
comme de sa vie, devient méme bientdt 4 ses propres yeux
une existence essentiellement vaine et éphémére. Quant au
sentiment d’une vie éternelle ou divine, il ne ressortira plus
pour lui — et cela d’'une facon purement négative — que
de l'expérience de besoins auxquels rien ne répond dans
son existence terrestre. Bientdt, & mesure qu’il réussit &
imposer silence 4 ces désirs supérieurs, il devient lui-méme
de plus en plus la victime vivante de la vanité.

Si donc il v a en effet, a cette heure, un abime infran-
chissable entre ’homme et son Dieu, cela ne provient pas,
comme pour la plante ou l'animal, d’une différence essen-
tielle. C’est la conséquence d’un éloignement, que la déso-
béissance de ’homme a fait intervenir entre la direction
premieére de sa volonté et la volonté d’un Pére céleste qui,



500 : CGESAR MALAN

lui, continue a demeurer la source de sa vie. C’est une sépa-
ration, effectuée par ’homme lui-méme, entre les preéfé-
rences instinctives de son coeur et la volonté de cet Etre
saint et éternel, qui n’en demeure pas moins pour cela le
seul but absolument digne de ses affections, le seul qui
réponde réellement aux besoins profonds de sa nature.

Ce n’est donc pas cette nature de I’homme qui est séparée
de Dieu. C’est sa volonté qui, bien qu’il soit demeuré, en
lui-méme, « capable » de la vie divine, a été détournée de sa
loi, en conséquence d’une erreur que ’homme aurait di
savoir éviter. Bien qu’il soit devenu, dés ce moment-la, inca-
pable d’un rapport direct et personnel avec Dieu, c’est a
Dieu que continuent néanmoins a aspirer les instincts nor-
maux de sa vie inconsciente. I’homme actuel est un étre
créé pour devenir comme Dieu, mais dont la désobéissance a
arrété le développement, en le jetant dans une voie dont
Pissue est la mort.

Avec cela, si cette distance entre 'homme el Dieu existe
du chef de ’homme, I’'homme ne I'a pas inaugurée ni pour
elle-méme et expressément comme telle, ni dans l’'intention
avouée de se séparer de Dieu. Il n’a pas désobéi dans le but
de repousser le commandement comme Pexpression de la
volonté de Dieu. L’homme est tombé dans la désobéissance
parce qu’il a cédé a une convoitise qu’il pouvait et devait
dominert. Néanmoins, &’il est sans doute de la sorte arrivé a
préférer sa propre volonté a celle de Dieu, ce n’est pas qu'il
ait rejeté d’emblée et repoussé directement ce qui était pour
lui la volonté divine. C’est bien parce qu’il a voulu atteindre
par sa seule volonté, et en enfreignant la défense céleste, &
cette « ressemblance de Dieu » qui devait étre la récom-
pense de son obéissance. C’est parce qu’il a voulu arriver,
par une voie interdite, @ étre comme Dieun.

Evidemment une séparation d’avec Dieu résultant d’'une
faute semblable, demeure un incident dans le développement
historique de la volonté. Ce n’est pas un fait qui reléve

1 Jacq. I, 14, 15.



L’ETAT ACTUEL DE L’HOMME 501

directement, chez 'ame qui s’en est rendue coupable, du
principe foncier de sa vie. (est le résultat non pas autant
de sa vie elle-méme que de la seule activité de sa vie. Aussi
bien, si le retour & Dieu de 'homme pécheur implique sans
doute la nécessité, pour cet homme, d’'une nouvelle direction
de volonté; ce retour n’exige cependant pas I'inauguration
d’une autre nature, ¢’est-d-dire la création d’un autre étre.
Ce sera bien plutot 1a, chez un tel homme, le refour & ce qui
avait été son point de départ, la conversion & un état dont il
avait sans doute perdu la conscience!, mais qui n’en demeu-
rait pas moins encore, jusqu'au « jugement » qui doit
metire fin & tout ce qui est temporaire, la nature qu’a
assignée a cet homme la « volonté arrétée » ou le « décret »
du Créateur lui-méme.

Ce que nous disons-la est si vrai, que ce n’est que dans
cet ordre d’idées que nous pouvons chercher la raison d’un
fait qui, considéré en lui-méme, demeure pour nous une
énigme insoluble. Nous voulons parler du fait du temps.
Bien que le temps soit en lui-méme un fait impossible &
concevoir et absolument inaccessible & notre analyse, il n’en
devient pas moins pour nous, dés qu’il nous est présente
comme le résultat d’'un acte créateur de Dieu, un fait non
seulement plausible mais absolument indiscutable. En effet,
la création du temps nous apparait alors comme 'unique
moyen pour que le rapport entre le Créateur et 'homme
qu’il a voulu créer libre, ne soit pas définitivement effacé,
au cas ou la volonté de ’'homme viendrait & s’en détacher.
11 fallait bien, pour cela, que I’action réfléchie de la liberté
humaine ne dépassit pas les limites du temps; qu’elle ne
fat pas nécessairement la manifestation d’'un principe de
vie éternelle.

C’est aussi 14 ce qui nous explique comment il se fait que
VEeriture sainte parle du rapport de Dieu avec I’homme
comme existant préalablement & Papparition du temps,
avant la fondation du monde, ou avant les siécles; et com-

1 Le pays éloigné est celui d’oit l'on ne voit plus la maison paternelle.
(Luc XV, 13.)



502 CESAR MALAN

ment elle nous montre le Dieu créateur faisant naitre dans
le temps I'étre libre « de race divine », qui était appelé a
réaliser I'image de Dieu. Il fallait que cet étre puit subir
I'épreuve de sa liberté, sans que cette épreuve constituit
pour lui une crise finale et décisive. Il fallait que cette
liberté fGt de nature & lui permettre de ressaisir lui-méme,
par le retour de sa volonté a la volonté de Dieu, d’abord, la
signification, puis la possession de la vie supérieure, ou
éternelle, qui était destinée & devenir la sienne.

Le temps, en effet, non seulement ne constitue pas encore
la vie éternelle, mais il est essentiellement impropre &
contenir cette vie, ou 4 en é&tre le théitre. Non qu'il ne
puisse en renfermer le point de départ pour la créature
libre aussi longtemps qu’elle retiendrait, au sein de son
existence temporelle, cette vie morale qui, seule, est sus-
ceptible de devenir éternelle. Le fait est que tant que cela
est réellement le cas, I'existence temporelle de cette créature
ne comporte pas I’anéantissement ou la mort. Malgré cela, le
germe de la mort peut méme alors y avoir pénétré. En
désapprenant a aimer, en se détournant du seul objet réel-
lement et absolument digne de son amour, 'homme peut
s’étre rendu incapable de cette vie éternelle dont ’expression
est 'amour tel qu’il subsiste en Dieu.

En nous placant & ce point de vue, nous comprenons que
I’lhomme déchu peut étre amené, — au sein de cette exis-
tence temporelle, dans les limites de laquelle il a renfermé
sa vie, — ou & séparer positivement le principe méme de sa
volonté, de la volonté divine, ou bien au contraire & unir
lui-méme sa volonté a celle de Dieu. Il demeure capable ou
de « ressaisir la vie éternelle » ou de s’en priver tout a fait
en repoussant délibérément le témoignage par lequel Dieu
vient lui-méme susciter en lui la reconnaissance!.

Pour un tel homme, étre revenu a Dieu signifiera donc
avoir ressaisi la conscience de lui-méme dans 'amour de
de Dieu pour lui. Or, & cette heure, cet amour est révélé &

1 Hébr. VI, 4 4 6.



L'ETAT ACTUEL DE L'HOMME 503

’homme dans laction divine que résume I'avénement et le
‘sacrifice du Christ. Pour autant donc qu’il fait de cette
action de Dieu l'objet de la foi de son cceur, il se sépare de
I’existence exclusivement terrestre et passagere qui, depuis
qu’il lavait choisie, était devenue pour lui la négation du
rapport de sa volonté avec cette volonté divine. Etre revenu
a Dieu ne signifiera donc pas, pour cet homme, avoir été le
spectateur de la naissance, au dedans de lui, d’'un étre
entiérement étranger 4 ce qui avait été jusque-1a l'objet de
sa conscience de lui-méme. Non! ce sera aprés « éire mort »
4 soi-méme!, c’est-a-dire aprés avoir délaissé ce qui consti-
tuait la conscience de sa vie comme d’une existence exclusi-
vement terrestre, devenir le lieu et le sujet d’'une naissance
nouvelle : étre rendu et le témoin et ’agent d’une régéné-
ration de son propre étre. Ce sera donc bien étre revenu a
lui-méme, étre retourné & sa premiére origine. Ce sera avoir
cessé d’étre différent de ce que Dieu P'avait voulu. Ce sera,
pour lui-méme, avoir avidement accepté, avoir ressaisi, ce
nouveau commencement de vie que l'apdtre n’hésite pas &
désigner par ces mots : Christ formé en nous.

Quant un homme en vient ainsi & « saisir la vie éter-
nelle », & « s’emparer du royaume de Dieu? », ce n’est pas
14 en lui apparition d’un fait nouveau, a ’égard de laquelle
il se serait comporté passivement. Ce n’est pas 14, unique-
ment, au dedans de lui le résultat d’une action élrangere,
un fait auquel rien en lui ne l'aurait préparé et qu’il n’au-
rait qu’a subir. Non! c’est le résultat d’'une action a laquelle
son étre tout entier s’associe. C’est le résultat au dedans de
lui, sinon de l'initiative, du moins de 'activité de son dme,
bien que cette activité ait sans doute débuté dans ce cas-la
par étre purement réeeptive.

(’est bien de la sorte que ’homme se voit mis de nouveau
en possession de ce dont la perte menacait de le faire périr.
Il le doit & 'action premiére d’'un amour qui n’avait jamais
cessé d’exister pour lui dans le coeur de son Dieu. Par

1 Parce qu’on ne peut dire en francais : avoir mouru.
2 1 Tim. VI, 12; Mat. XI, 12.



504 CESAR MALAN

Pobéissance de sa foi & ce Dieu, qu’il avait jusque la
méconnu ou vainement cherché 4 connaitre, il pénetre alors
dans une vie dont il avait toujours plus ou moins ressenti
Pabsence, dans un royaume éternel dont il s’était toujours
plus ou moins senti exilé. A cette heure il se voit introduit
dans une sphére d’activité qui deviendra toujours plus pour
lui celle de sa vie elle-méme. Il se voit rendu & sa « patrie, »
ou a sa « maison paternelle ». Et il saisit 1a dedans le résul-
tat de ce qui a été avant tout pour lui une ceuvre de Dieu.
I1 sent toujours plus profondément que son d4me, apreés avoir
été ainsi aimée avant qu’elle se réveillat & son existence
temporelle, est maintenant appelée & renaitre a4 sa vie éter-
nelle en se détachant de cette existence rendue mortelle par
le péché.

Et tout cela, ’'homme converti & Dieu ne le saisit pas tout
d’abord par la pensée, ou d’'une facon abstraite. Il y est
introduit au moyen de I’expérience qui lui est accordée d’un
rapport positif de volonté avec la personne vivante du Chrisf,
le Fils de I’homme et le Fils de Dieu. Dieu fui-méme est
venu se faire sentir 4 cette 4&me dans I'ceuvre historique de
ce Sauveur. Aussi est-elle arrivée & saisir en lui Celui en qus
Dieu, aprés 'avoir d’abord voulue, I'avait aussi maintenue
devant lui, comme l'objet de son amour. C'est bien 14 ce que
proclame l'apdtre lorsqu’il dit de lui-méme : « Je vis, non
pas moi, mais Ghrist vit en moil »; ou lorsqu’il écrit ces
mots & des hommes naguére encore paiens : « Notre vie est
cachée avec Christ en Dieu?», Cest ce qu’il désigne aussi
comme le mystére de Dieu le Pére et du Christ3. C’est encore
ce dont avait déja témoigné la voix du ciel lors du baptéme
et de I'onction du Christ, en présence du dernier représen-
tant officiel de I’ancienne Alliance.

Aussi est-ce 1a, encore aujourd’hui, I’expérience a laquelle
il faut avoir su se soumettre. C’est en niant la possibilité, ou
méme déja le besoin de cette expérience, que demeurent

1 Gal, I, 20. — 2 Col. III, 3. — 3 Col. II, 2.



L'STAT ACTUEL DE L'HOMME 505

éloignées de Dieu les Ames qui se refusent & croire en Celui
qui se présente a elles et comme la vérité, et comme la vie.
Le menteur, en persuadant & ’homme que cette expérience
de Dieu ne peut avoir lieu; que Dieu lul est irrévocablement
et nécessairement étranger; que, s’il 'a une fois connu et
aimé, & cette heure il ne le connait plus, ou ne le connait
que pour le maudire, améne I’homme & vouloir se passer de
Dieu. Il le pousse ainsi & le fuir en niant, parfois méme en
blasphémant devant lui, le « fidéle Créateur », le Bienfaiteur
et la source de sa vie.

Un esprit aussi juste que profond, mais qui, & celte
époque, ne connaissait encore que par oui-dire I’Evangile
du salut de Dieu, et n’était encore éclairé que des seules
lumiéres de la conscience, n’a pas hésité & dire un mot qui
touche de pres & la vérité qui nous occupe. Nous avons dans
Iesprit cette parole de Mme de Staél, dans son livre de
UInfluence des passions, a la fin du tableau qu’elle y fait du
criminel : « Si 'on pouvait encore avoir quelque prise sur
un tel caractére, ce serait en lui persuadant tout & coup
qu’il est absolument pafdonné. » Pour que ce soit 13 une
parole de I’Evangile il faudrait lire, en n’y changeant qu'un
seul mot : « Ce serait en lui persuadant tout & coup qu’en
dépit de son crime et de tout ce qui I’y avait amené, il
n’avait jamais cessé d’étre, en lui-méme, I’'objet de 'amour
fidéle et attentif de son Créateur. »

N’est-ce pas bien 1a, en effet, ce que Dieu, aprés y avoir
préparé ’humanité, a lui-méme voulu révéler dans les faits
dont témoigne I’Evangile? N’est-ce pas a cela que nous
devons demander la seule explication de la conscience que
posséde chaque ame, de son histoire ; soit que cefte histoire
soit déja arrivée ici-bas & son dénouement, soit que, comme
dans 'immense majorité des cas, nous n’en ressentions dans
ce monde que les premiers débuts ou méme que la prépa-
ration.

De 14 aussi I'atmosphére de joie, de paix et de liberté que
respire la foi du croyant; et cela non seulement sous la



506 CESAR MALAN

lumiére éclatante de ’Evangile, mais déja dans les premiers
commencements de la foi au Dieu Sauveur; dans la vie des
patriarches, par exemple, ou dans les écrits des prophétes
et des poétes sacrés d’'Israél. |

De 1a aussi ce fait, qui semble d’abord contradictoire,
d’une Ame d’homme humiliée jusque dans la poussiere dans
le sentiment de son pécheé, en méme temps qu’elle se montre
debout et dominant de haut le monde passager de la terre,
a4 mesure qu’elle ressaisit la conscience d’étre « I’enfant de
Dieu », et I’objet actuel de son amour. Rien de plus abaissé,
rien aussi de plus triomphant, que I’'homme & qui la fol a
rendu la véritable conscience de lui-méme; auquel cette foi
a rouvert une patrie céleste, ol1 sa place n’avait jamais cessé
de lui étre réservée par I'amour éternel.

Nous voyons alors apparaitre une religion qui consiste en
un amour toujours plus personnel, toujours plus assure et
plus profond; amour que rien ne rappelle autant sur la
terre, que cette affection maitresse du coeur humain, a
laquelle cet amour est en effet constamment comparé dans
I'Ecriture. Nous sommes 13 devant les débuts d’un rap-
port d’étre & étre, d’'une union personnelle, entre Dieu et
’homme; union qui s’accomplit chez I'homme par une
action toujours plus réceptive, toujours plus émue, répon-
dant en lui & l'action souveraine par laquelle son Créateur
et son Dieu vient lui-méme lui conquérir le cceur. Au lieu
de la seule connaissance intellectuelle, dont se contente le
respect religieux d’un christianisme purement traditionnel,
c’est alors, chez le croyant, 'amour et le service personnel
du Sauveur lui-méme. C’est ce Sauveur occupant toujours
plus, & lui seul, la place qu’on avait donnée soit a la vérité
religieuse, chez les esprits dogmatiques, soit & l'Eglise, & ses
institulions et & ses usages, chez les natures altérées de vie
sociale ou ambitieuses d’influence et de domination. Le fait
est qu’a mesure que ’homme ressaisit sa vie en Dieu, il met
au second rang tous ces éléments de religion historique et
traditionnelle, qui avaient été pour lui ce qu’avaient été ces
« éléments de la Loi », par lesquels l'apotre disait que lui et



L’ETAT ACTUEL DE L’HOMME 507

ses fréres « avaient été gardés » jusqu’a ’'avénement en eux
de « la liberté de la foil ».

A cette heure, le fidéle a attaché directement sa foi & son
Dieu, il s’est senti rendu & lui-méme. De 14 aussi I'attache-
ment profond de I'dme croyante pour Celui en qui elle a
ainsi ressaisi sa vie ; en qui elle a retrouvé ses instincts pri-
mitifs et éternels ; par qui elle est rentrée dans son rapport
personnel avec son divin Créateur comme avec son Pere
céleste toujours présent & sa priére. De 13, le fait de ces
croyants au Sauveur, qui Uaiment, bien qu'ils ne lUaient
jamais vu ; auxquels il a suffi de quelques mots pour leur
faire reconnaitre en lui leur Frére céleste, et pour les faire
s’attacher & lui de facon 4 ne plus vouloir vivre que de sa
vie. De la ces sentiments de famille et de patrie retrouvées ;
cette attente d'un avenir dont la seule pensée suffit pour
saisir le coeur, bien qu'on n’en sache qu’une seule chose,
c’est qu’il sera I’entrée que nous procurera, dans le royaume
de notre Dieu et Pére, celui que nous avons appris a appeler,
déja a cette heure, notre Seigneur et notre Sauveur.

De 14 le fait que le Christ, parce que ses paroles sont des
paroles de Dieu et ses ceuvres des ceuvres de Dieu, non
content de répondre toujours Plus aux aspirations religieuses
de I'ame humaine, lui en dicte de nouvelles, infiniment plus
puissantes, plus élevés et surtout plus réelles, que celles
qui la contentaient jusque-la. De 14 le fait que, pour cette
seule raison, cette individualité, si éloignée de notre époque
et qui dans ce moment est sans aucune relation historique
avec nous, accomplit ainsi pour ainsi dire la conquéte de
nos ames, qu’elle devient pour nous la source positive d’une
paix, d’une sécurité et d’une joie essentiellement nouvelles.
De la le fait que ce nouveau rapport ouvre & ’homme ter-
restre des expériences qui dépassent ses désirs les plus
élevés; qu’un tel homme y trouve ce qui est déja pour son
coeur la plénitude de Dieu.

Voila ce qui, sous les formes les plus diverses et dans les

1 Gal. 11, 23.



508 CESAR MALAN

circonstances les plus variées, se renouvelle constamment
sous nos yeux, chez des hommes de toute race, de tout rang
et de tout age. Cela seul suffit pour nous dire que encore &
cette heure pour 'homme le plus « déchu », pour 'homme
devenu le plus étranger a ’expérience de la volonté divine,
— la patrie de son 4me humaine devient bien ce ciel d'ou le
Christ est venu jusqu’da nous, et dont il nous rouvre les
portes. Pour un tel homme, fat-il méme égaré au point
d’avoir entiérement perdu jusqu’au souvenir de la maison
céleste, la noblesse de son origine n’a pas pour cela aban-
donné sa conscience actuelle, puisqu’il peut encore arriver a
réaliser ici bas, par la foi de son cceur, « I'image et la
ressemblance de Dieu ».

*
% *

Si cette relation avec Dieu dicte ainsi & 'dme humaine la
réponse qu’elle fera a l'action divine pour le salut, elle
déterminera encore sa position & l'endroit de tout ce qui
s’appelle I'Eglise.

Disons d’abord que ce mot Eglise désigne deux faits trés
distincts, suivant qu’il s’applique & une assemblée d’hommes
qui ne sont pas encore arrivés4 la conscience de leur qualité
« d’enfants de Dieu », ou & une réunion d’hommes qui,
revenus a cette conscience, se sont monirés convertis a leur
Dieu.

Dans le premier cas, tout ce qu’on peut dire, c’est qu'on
est 14 devant des hommes qui, parce qu’ils éprouvent le
besoin du secours et des faveurs du Tout-puissant, s’efforcent
de saisir ensemble ce que chacun d’eux se sent inhabile &
atteindre a lui seul.

Dans le second cas, nous avons sous les yeux, dans cette
assemblée, le résultat d’une action commune d’hommes, dont
chacun est rentré pour lui-méme en un rapport personnel
avec Dieu, grice a 'expérience qui a succédé en lui & une
foi vivante.

Le premier de ces deux faits nous apparait dans « I’Eglise
chrétienne traditionnelle », quel que soit le nom spécial



L'ETAT ACTUEL DE L’HOMME 509

qu’elle porte dans le cas dont il est question. — C’est bien
alors un fait humain, dans le sens dans lequel ce mot signi-
fierait ce qui n’est pas « divin ». Non pas sans doute que
Dieu soit nécessairement étranger 4 cette assemblée. Nulle
part au contraire ne se montre peut-étre plus clairement
celte direction supréme, qui domine déja dans tout ce qui
ressortit & la vie sociale de ’homme ; dans les institutions
traditionnelles de I’Etat, par exemple, ou dans celles de la
famille. _

Cela n’empéche pas cependant que, considérée en elle-
méme et en dehors de l'influence spéciale qu'y exercerait
« ’Esprit de Christ », cette Eglise historique et visible ne
soit un fait essentiellement humain; un simple produit de
Yactivité de ’'homme historique. Une semblable institution
ne sera jamais, a elle seule, le moyen de ramener ceux qui
¢’y rattachent a la vie de leur Ame en Dieu. Comme fait tra-
ditionnel, comme institution historique, I’Eglise ne repré-
sentera jamais, abstraction faite de I'ceuvre que I’Esprit
divin accomplirait par son entremise dans les dmes, que la
seule recherche de Dieu par des hommes qui, bien qu’arrivés
par leur conscience & l’adorer, I’adorent cependant encore
« sans le connaitre. »

Sans doute il faut ici faire une différence essentielle entre
des institutions ecclésiastiques qui ne seraient que ce que
nous venons de dire, — et celles par le ministére desquelles
serait transmis aux nouvelles générations ne fit-ce qu'un
souvenir effacé de I'ceuvre divine du salut. Dans ce dernier
cas, il peut arriver que ’Eglise traditionnelle demeure, pour
une nation une grice et une source de lumiére que rien ne
saurait remplacer. Le seul fait, par exemple, que telle de
ces Eglises mettrait la sainte Ecriture aux mains du peuple,
tandis que telle autre se contenterait d’en évoquer occasion-
nellement 'autorité et d’en citer quelques portions spéciales,
ce seul fait suffit pour faire, de la nation o1 serait établie la
premiére de ces institutions, une nation privilégiée, une
nation sur laquelle on a toujours le droit de s’attendre a
voir se lever les lumiéres que répand dans les 4mes I’Esprit



510 CESAR MALAN

céleste. Quant aux peuples qui seraient encore courbés sous
I'influence d’une Eglise dont ’autorité se serait substituée &
celle de I’Evangile, nous les verrions fatalement condamnés &
toujours osciller entre une soumission passive aux représen-
tants officiels de ’Eglise, et cette haine spéciale a 'esclave
qui commence & sentir le poids de ses fers. A moins d’un
bouleversement complet des traditions religieuses, c’est-a-dire
de la vie nationale elle-méme, il est impossible que les
peuples dont il s’agit arrivent jamais, comme peuples, & un
rapport libre et direct avec le Dieu que nous révéle le
Sauveur dans le témoignage de I’Evangile.

Dire que I’Eglise traditionnelle n’est pas, comme telle,
nécessairement « I’Eglise de Jésus-Christ », n’équivaudra
donc pas & condamner pour cela seul une semblable institu-
tion. C’est 14 ce qu’ont trop souvent perdu de vue, aussi bien
ceux qui voient dans telle ou telle tradition religieuse la
seule expression normale, ou « officielle », de la pensée
divine, que ceux qui, préoccupés avant tout de la conver-
sion, de la vie et de la liberté des individus, repoussent
toute institution religieuse traditionnelle non seulement
comme insuffisante, mais comme mauvaise en elle-méme.
Sans doute, du moment o1 I'on admet que le péché a détaché
de Dieu la nature méme de I’dame humaine, il ne peut plus
étre question d’une « religion » par laquelle ’homme arrive-
rait par lui seul ne fat-ce qu’a la pensée, au désir et & la
recherche du Dieu vivant. Dés lors on ne donnera le nom
d’Eglise qu’a ce qui sera I’expression d’une expérience posi-
tive accordée a 'ame par Dieu lui-méme. En dehors de cela
toute Eglise ne saurait plus étre qu'une superstition
humaine sans aucune valeur « religieuse ».

On suspendra cependant un tel jugement lorsqu’on aura
compris que, méme au sein de sa déchéance, '’homme est
encore demeuré « de race divine »; qu’il a conserve la
facullé de ressentir, ne fut-ce que dans la loi de sa volonté,
I'action directe de Dieu en lui; qu’il est capable de pouvoir
réaliser en lui-méme, du moment ou elle est de nouveau
présentée & 'expérience de son cceur, cette image de Dieu



L'ETAT ACTUEL DE L’HOMME 511

que son état de péché lui avait jusque-la voilée. Non seule-
ment on admettra alors la légitimité de ces faits religieux,
mals on arrivera méme & comprendre qu’ils sont indispen-
sables pour la réapparition, au sein de I’humanité déchue, de
la vie religieuse elle-méme.

Aussi bien, rien n’empéche qu'une Eglise purement tradi-
tionnelle n’arrive & prendre une position normale & I'égard
de ce qui se formerait dans son sein comme une assemblée
spéciale de croyants. Il faudra, sans doute, pour que telle
chose ait lieu, que les représentants des droits de la tradi-
tion, aussi bien que ceux des droits d’une foi personnelle,
cessent les uns et les autres de limiter A leurs seules expé-
riences religieuses les lumiéres, les faveurs, pour ne pas
aller jusqu’a dire le salut méme de Dieu. Il faudra qu’ensei-
gnés par « ’Esprit de Christ », ils soient arrivés a se savoir
au service du méme Maitre, lorsqu’ils travaillent. les uns a
jeter les premiers fondements de la foi en un Dieu-Sauveur,
les autres & donner une expression positive a la vie de cette
foi.

Puissent nos enfants saluer I’aurore de jours semblables |
Ce qui les retarde ce n’est pas qu'on n’aurait pas compris,
c’est plutdt qu’on redouterait la tiche qu’implique un tel
souhait! Aussi n’ose-t-on pas prévoir la fin de ce qui résulte
toujours encore sous nos yeux, d'un coté, de ['orgueil
méprisant de tels représentants de « la religion officielle »,
et de l'autre, de 'orgueil étroit et envieux grice auquel telle
minorité arrive si facilement & ne plus étre qu'une secte.
Détournons notre pensée de tout cela pour l’arréter sur
« 'Eglise du Sauveur ».

Ce nom appartiendra de droit & toute assemblée d’hommes
réunis uniquement au nom de Celui en qui ils ont ressaisi
la source de leur vie. C’est certainement 14 un fait bien dif-
férent de ce qui ne serait que I’Eglise traditionnelle, ou que
la secte que suscite la protestation contre cette Eglise-1a.
Malheureusement, aux jours oui nous vivons, il n’est pas aisé
de dépeindre cette « Eglise du Sauveur » pour ’avoir ren-
contrée. Les KEglises abondent, sans doute; et, avec leur



H12 CESAR MALAN

activité parfois moralisante, parfois aussi démoralisante, avec
leurs voix retentissantes et si souvent fatigantes, elles
tiennent certes une place assez large dans la vie publique
des « peuples chrétiens ».

Nous parlons cependant ici de cette Eglise dont le Fils de
Dieu s’est borné a dire ce seul mot : « La ow deux ou trois
sont assemblés en mon nom, je serai la au miliew d’eux!» Ou
la chercher celte assemblée dans laquelle, quelque humble
qu’elle soit, nous pourrions nous attendre a rencontrer, non
pas des officiants parlant officiellement du Christ; non pas
mémes des fréres qui nous affirmeraient l'avoir rencontré
sur leur chemin, — mais oi1 nous aurions le droit d’espérer
nous trouver en sa présence! — ou il arriverait 3 tous les
ceeurs d’adorer silencieux et attentifs en I’entendant lui-
méme dire & tous ne fit-ce que ce seul mot : « La paix soit
avec vous! ? »
~ Ce sont la les traits distinctifs de I’Eglise du Sauveur!
Elle est aussi la seule assemblée qui ait réellement droit &
ce titre! Toute autre réunion ou institution religieuse
pourra commander notre respect, comme réunion d’hommes
religieux ou méme aussi de croyants; mais cette assemblée
ou 'on s’est si bien « réuni en son nom », que lui seul a été
présent & tous les ccoeurs, est la seule au sortir de laquelle il
se pourra que l’on dise encore aujourd’hui : « Notre ceeur ne
bralait-il pas quand, sans savoir que ce fut lui, nous Uenten-
dions nous expliquer les Ecrituresi? »

Evidemment ce que nous écrivons 14 ne sera compris que
de ceux qui auraient ressaisi, dans le Christ, leur propre
conscience de « fils de Dieu »; de fils égarés, sans doute, et
méme infidéles et indignes, mais de fils qui n’en savent pas
moins posséder encore, méme dans les jours ou ils seraient
tentés d’en douter, la place que leur a assignée 'amour
éternel de Celui dont leur nature est demeurée capable de
réaliser I'image.

1 Luc, XXIV, 13 4 36.



I’ETAT ACTUEL DE L’HOMME 513

*
* *

Enfin, la théologie proprement dite, c’est-a-dire ’expres-
sion que nous donnons & notre expérience de Dieu, d’abord
dans la loi de conscience, puis dans les faits scripturaires,
nous met elle aussi en face de ce fait : que 'homme a con-
servé, en dépit de sa déchéance, la capacité de pouvoir étre
fait semblable a Dieu.

En effet, nous ne pouvons admettre la possibilité pour
nous d’'une semblable « théologie », ni méme la possibilité,
ne fat-ce que d’entrer avec notre Créateur dans un rapport
de connaissance, que si nous avons d’abord ressenti que,
tels que nous sommes en vertu de notre naissance humaine,
hommes terrestres, pécheurs et mortels, nous sommes en-
core apparentés avec notre Créateur. L’Etre supréme et
absolu ne peut étre connu lui méme pour ainsi dire A dis-
tance, ou uniquement par la vue de son ceuvre histo-
rique. A elle seule, et en elle-méme, une vue semblable
sera, toujours pour nous celle d’'un fait étrange; d’'un fait
qui excitera notre étonnement, notre admiration et bientot
‘aussi notre crainte. Pour qu’une telle vue en vienne malgré
cela a fixer notre cceur, il fandra que nous soyons arrivés a
y saisir le résultat d’une action par laquelle Dieu entrerait
en rapport avec nous. Ce ne sera qu’alors que I'ceuvre divine
sera ressentie par nous comme une ceuvre qui nous con-
cerne.

Or tout rapport d’étre & étre implique une relation
morale directe et réciproque. De plus, dans ce cas-ci, vu la
nature essentiellement supérieure de celui dont 1l est ici
question, ce sera toujours de lui que nous recevrons I’expé-
rience de sa volonté & notre égard. Lui seul peut, tout en
demeurant lui-méme, s’abaisser jusqu’a devenir 'objet de
notre expérience humaine.

Avec cela, une semblable expérience ne peut avoir lieu
qu’a la condition qu’il existe un point de contact entre sa
volonté et la nature de I’homme qui doit devenir 1’objet de
cette volonté. Non que nous ne puissions tous admirer

THEOL. ET PHIL. 1908 34



b1 CHSAR MALAN

comme de loin, I'idéal d’une grandeur infinie, nous sentir
comme arrétés devant celui d’'un amour souverain. Mais tous
nous sommes devenus inhabiles & expérimenter, ou a res-
sentir, & un degré quelconque, et la réalité de ceite grandeur
et 'initiative absolue de cet amour. Dieu lui-méme peut
seul nous donner I’expérience de la réalité de son salut.
Les impressions morales que présuppose une semblable
expérience sont étrangeres & 'activité réfléchie dans laquelle
nous saisissons notre vie. Quelle que soit la puissance, la
profondeur et la vivacité de notre pensée, elle ne dépassera
jamais les limites imposées & notre vue ou a notre per-
ception. Elle ne nous mettra jamais que devant ce qui sera
pour nous le résultat direct de la volonté divine. Jamais
notre seule pensée ne nous introduira en un rapport positif
avec cette volonte elle-méme. _

Il faut pour qu’ait lieu un rapport semblable entre la
volonté de Dieu et celle de 'homme mortel, que cet homme
soit encore capable d’une expérience autre que celle qui ne
résulterait pour lui que de lactivité de sa pensée. Il faut,
d’un co6té, que cet homme soit susceptible de recevoir 'expé-
rience directe de la volonté de Dieu & son égard, et de l'autre,
gue Dieu ait ici pris l'initiative, en lui imposani ou en lui
accordant lui-méme cetle expérience. La volonté humaine ne
peut occuper ici qu’'une position réceptive. C’est dire qu’il
faut qu’intervienne directement I’Etre dont l'action, n’étant
déterminée que par elle-méme, a le pouvoir de se faire sentir,
sans la détruire, & une volonté différente de la sienne.

Ainsi, dire que Dieu aura inauguré ce rapport, c’est dire
que pour cela il sera alle jusqu’a revétir cette forme hu-
maine d’existence déchue qui seule peut étre accessible a
Texpérience de I’homme actuell. Ce n’est bien qu’a cette con-
dition que pourra s’effectuer entre Dieu et 'homme la rela-
tion d’étre & étre que I’Ecriture n’hésite pas & comparer a ce
rapport du mariage, qui seul, dans le monde de ’homme,
représente une communication directe et réciproque entre
deux éfres personnels.

1 Phil, II, 7.



-

L’ETAT ACTUEL DE L’HOMME 515

Et non seulement c’est 14 'image dont toute I’Ecriture se
sert pour dépeindre le rapport dont il s’agit, mais elle y a
d’autant plus constamment recours qu’elle veut nous repré-
senter ce rapport comme plus direct et plus intime. Si
Jéhovah, le Dieu de l'alliance, le Dieu fidéle, est déja appelé
époux de son peuplel, c’est surtout notre Seigneur qui, dés
le début de son ministére, puis plus tard, par son Esprit
dans ses apotres?, se dépeint lui-méme sous les traits de
« I'époux céleste » de ame humaine. Rien ne peut dire plus
clairement que ’homme déchu, en se donnant a Dieu en
Christ, se montre encore doué de la faculté de revenir a ce
qui avait été sa nature premiére, le jour ou il avait été créé
« pour l'image de Dieu et sa ressemblance », c’est-a-dire
essentiellement capable d’étre fait semblable 4 Dieu.

Il faut donc, du moment ou I’homme doit étre I'objet du
salut de Dieu, qu’il posséde encore & cette heure, en dépit de
son état de déchéance, cette faculté réceptive. Elle seule le
mettra & méme de répondre aux avances célestes par cette
soumission volontaire, par ce don de soi-méme, qui s’appelle
« 'obéissance de la foi », et que rien ne rappelle autant,
dans le monde actuel de I'homme, que le don que I'épouse
fait d’elle-méme & son époux.

(’est ainsi qu’une juste appréciation et de la nature pre-
miére, et de 1'état présent de notre étre, nous permet de
nous faire une idée de cette « régénération » qui seule peut
nous sauver de la mort ot nous a plongés le péché.

Le sentiment de notre véritable nature est ce qui réveil-
lera en nous « cette faim et cette soif » & laquelle Dieu vient
répondre, en faisant reparaitre en nous la conscienee de la
vie celeste en vue de laquelle 1l nous a créés. Plus nous
discernerons la place qui nous a été assignée a l'origine,
plus aussi nous comprendrons que ce qui seul peut nous
rendre la liberté de notre véritable vie, c’est la réunion de
notre volonté avec la volonté de Dieu, ou le retour de notre
ceeur & Dieu comme & notre Péere céleste. Ce n’est que de la
sorte que nous pourrons jamais passer de l’esclavage de la

1 Esaie LIV, 5. — 2 Mat. IX, 15; Eph. V, 32.



516 CESAR MALAN

loi & la liberté de la foi; de la soumission forcée a ce qui
qui n'est qu'un commandement, & la libre obéissance de
I'amour; de I’égoisme qul nous tient attachés & notre propre
étre déchu, a cette charité que rapprendra peu a peu a notre
cceur 'expérience de la grace souveraine de Dieu en Jésus-
Christ le Sauveur.

D’ailleurs, ce trait distinctif de la nature originaire de
I’homme se montre déja, avant méme qu’il se soit retrouve
en Dieu, dans toutes ces aspirations qui seules relévent,
ennoblissent et maintiennent le développement de I'huma-
nité sur la terre. N’est-ce pas la ce qui, chez le penseur,
chez le poéte et chez l'artiste, fait vibrer au sein de 'obscu-
rité et de 'incapacité morale qui nous ont envahis, ce qu’il
y a encore en nous, sinon d’éternel, du moins d’avide de
I’éternel. Non seulement I’Evangile est loin de méconnaitre
soit les efforts du sage et du moraliste, soit les élans du
poéete et de l'artiste, mais, en les rattachant au Dieu qu’il
nous révele, cet Evangile les justifie et les ennoblit devant
nous. C’est bien 'apotre du salut par grace et de la justifica-
tion par la foi, c’est le prédicateur de la régéneération par
I’Esprit et le prophéte du royaume céleste, qui affirme que
Diew rendra la vie éternelle a ceux qui persévérant a bien
faire, cherchent la gloire, Uhonneur et 'immortalité, comme
c’est aussi lul qui reconnait que, chez les paiens eux-mémes,
Uceuvre de la loi divine est écrite dans leurs ceeurs.

Présentée comme nous avons essayé de le faire, la vérité
du salut de ’homme ne risquera plus de soulever cette pen-
sée, si fausse et si dangereuse, d’'une action exclusive ou de
Dieu ou de 'homme. Si ce salut a sans doute été inauguré
par Dieu, il I'a été non pas dans lactivité réfléchie de
I’homme, mais dans ce qui est encore le principe inconscient
de cette activité. Bien plus! En lui-méme ce salut existe
déja, devant la volonté de Dieu, avant l'apparition dans le
temps, de '’homme historique. Il est alors présent pour Dieu
dans la personne de Celui qui, devenu Fils de I’'homme, se
présentera ensulte aux hommes comme le cep de qui
doivent naitre les sarments. Le fait est que, loin d’étre mis



L'ETAT ACTUEL DE L'HOMMLE 57

devant ’homme comme le but proposé 4 son initiative, le
salut lui est présenté comme un fait déja positif; comme un
fait dont la conscience doit le remplir d’adoration et de
reconnaissance. Le salut de Dieu ne s’acquiert pas. On le
recoit, on y croit, on le saisit. 11 est révélé non comme ce
qui ne serait qu’une possibilité, mais comme ce qui est déja
actuellement une réalité. Aussi n’est-il pour 'homme ni la
récompense de l'admission forcée d’'un dogme irréalisable
pour sa pensée, ni le prix de effort par lequel il accom-
plirait ce qui est étranger au libre mouvement de son cceur.
C’est la démonstration!, a I'expérience de sa volonté, d’'un
fait présent en Dieu, mais dont son cceur avait perdu le sen-
timent depuis qu’il s’était détourné de I’Auteur de sa vie.
Lorsque I’homme saisit le salut, il le saisit comme celui qui
se sent mourir ressaisirait sa vie. C’est le retour ému a ce
dont ’'absence avait été a la source de toutes ses souffrances
et de toutes ses obscurités. C’est un bienfait tellement
inespéré, tellement supérieur & tout ce que 'homme déchu
et égaré elit jamais pu imaginer, qu’il faut le fait éclatant et
prodigieux de la croix de Christ, tel que I’Evangile nous le
présente, pour faire saisir le don de Dieu? au coeur décou-
ragé du pécheur, en face d'une preuve d’amour & laquelle
rien en lui ne sait plus résister.

Le croyant recoit alors la grice divine non comme ce qui
serait en Dieu une action inespérée et étrange, mais comme
la révélation qu’il nous fait parvenir d’un amour qui chez
lui n’avail jamais cessé d’étre. S’il nous I’a laissé ignorer
jusqu’a ce moment, c’est que sa sagesse attendait que nous
fussions & méme de ’apprécier. Telle est bien la seule expli-
cation des délais qui caractérisent devant nous I’histoire de
notre race.

Quant 4 notre acceptation de cette grice, sachons ne pas y
voir une action commandée, le résultat d’un effort méritoire !
Sachons voir toujours plus ce salut éternel présent tout
entier dans la volonté de Celui qui est avant toutes choses, en
sorte que notre conversion a Dieu est le retour & nous

11 Cor, 11, 4. — 2 Jean, IV, 10.



518 CESAR MATAN

mémes tels que Dieu nous a toujours possédés dans Celui
qui est 'objet de son amour éternel.

Dés lors s’établira et grandira dans notre Ame cette paix
de Dieu qui passe toute intelligence, en méme temps que se
développera en nous une gratitude toujours plus émue et un
amour toujours plus profond envers Celui en qui nous
apprendrons toujours plus & retrouver notre Pére. Quelle
qu’'en soil la grandeur et la gloire, ce salut de Dieu se pré-
sentera chaque jour plus & nous comme le but auquel
aspirait la vie méme de notre nature, comme le résultat
d’une action souveraine et immuable, devant laquelle se
réveille et se ranime en notre 4me le germe d’une vie que le
péché menacait d’éteindre sans retour.

Cette ceuvre divine nous apparait ainsi, & mesure que nous
la contemplons, la seule qui soit digne du Dieu de notre
conscience et de notre cceur. C'est le Diew vivant et vrai
venant s’unir & cet étre humain dans lequel il n’a jamais
cessé de voir son enfant. C’est le Dieu dont témoigne ’Evan-
gile, et dont il témoigne comme de Celui qu’avaient proclamé
les prophétes, et que le paien lui-méme était arrivé a « adorer
sans le connaitre ». C’est le Dieu qui, non pas par pitié pour
un étre qui lui était devenu étranger, mais par amour pour
son enfant qu’il voit égaré, exilé et en danger de se perdre,
descend lui-méme jusqu’a I’étre qu’il avait créé « pour qu’il
réalisat son image ». Parce que vous étiez des fils, écrivait
Paul aux paiens convertis de la Galatie, Dieu a envoyé dans
vos coeurs U Esprit de son Fils.

N. B. — On a objecté a cette citation. En étudiant de prés le texte on voit
cependant que « l'adoption » du v. 5 n’est pas la création d’un fait nouveau,
mais un acte de révélation. L’héritier (IV, 1) avant de recevoir a nouveau la
« conscience de fils », occupait déja, « sous la loi », la position « d’'enfant. »
(1L, 23.)




	L'état actuel de l'homme : tel qu'il ressort du fait religieux [suite]

