
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1908)

Heft: 6

Artikel: L'état actuel de l'homme : tel qu'il ressort du fait religieux [suite]

Autor: Malan, César

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379845

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ÉTAT ACTUEL DE L'HOMME

tel qu'il ressort du fait religieux.

PAR

CÉSAR MALAN fils »

II
L'homme déchu demeuré capable de devenir

semblable à Dieu.

La dernière question qui se pose devant nous est celle-ci :

Qu'est-ce qui, dans le fait religieux actuel, tel que nous
l'avons défini, est de nature à justifier cette thèse, que
l'homme, créé en vue de l'image de Dieu, et par conséquent

capable d'arriver à la réalisation en lui-même de cette image,
n'a pas cessé d'être tel après son péché1?

On respire un autre air, on met pour ainsi dire le pied
sur les sommets de la vie et de la liberté, du moment où l'on
a compris, qu'en dépit de la déchéance que lui a value son
péché, l'homme n'en est pas moins demeuré, dans le centre de

son être, la créature que Dieu a destinée à avoir part à sa

vie dans son royaume éternel, — du moment où l'on a compris

qu'encore à cette heure le caractère de l'homme, — ce

qui le distingue de toutes les créatures qui l'entourent, c'est

d'être, grâce à sa nature elle-même, c'est-à-dire en vertu de

la volonté éternelle de son créateur, un agent capable de

1 Voir livraison de juillet-octobre, p. 367.



L'ÉTAT ACTUEL DE L'HOMME 495

voir se réaliser en lui-même l'image de ce créateur; de toutes
les créatures de Dieu dans le monde qu'il habite, la seule

qui soit ainsi appelée, par sa nature originaire, à unir sa
volonté avec la volonté divine elle-même; la seule par conséquent

dont Dieu ait pu dans ce monde-là revêtir la forme
d'existence, à laquelle ait pu être accordée la permission
d'être appelée enfant de Dieu1.

Tout alors, dans les faits qui nous ont occupés, se présente
sous un autre aspect. L'état actuel d'éloignement et d'égarement

auquel l'homme a été réduit par sa désobéissance,
n'implique plus à nos yeux un changement définitif et irrévocable
dans la nature elle-même. Ce n'est plus une chute sans
relèvement, une déchéance qui, par une sorte de prescription,
serait devenue un état de choses normal, naturel et sans
lendemain. C'est, au contraire, un état qui dès lors nous apparaît
comme indigne de l'homme, parce qu'il est opposé à la pensée
divine à son égard; c'est pour nous un fait essentiellement
anormal.

D'un autre côté, à mesure que nous saisissons plus
clairement cette grande vérité que, bien que l'homme mortel
ne soit pas à cette heure l'homme vrai, l'homme tel que le

créateur l'avait voulu, néanmoins cet homme là, l'homme
réellement digne de ce nom, n'a pas cessé d'exister dans
l'homme actuel ; que Dieu le possède, le retient encore
devant lui dans sa volonté éternelle; à mesure que nous arrivons

à sentir que ce que nous serons ne parait pas encore,
nous comprenons toujours plus que le Fils de l'homme
représente bien réellement pour nous l'homme selon le cœur
de Dieu. Si, par amour pour nous, et pour nous révéler, à

nous hommes terrestres et déchus, que Dieu nous voit,
nous aime et nous désire encore, ce Fils de l'homme a voulu
revêtir devant nous notre existence actuelle de déchéance et
de mort, il n'en est pas moins demeuré sous nos yeux devant
Dieu, dans le centre de la vie de son être, l'homme tel que
Dieu l'avait créé; l'être capable de réaliser l'image humaine

1 Héb. II, 16: « Il n'a pas pris à lui la nature des anges. » Jean I, 12: « A tous

ceux qui l'ont reçu, il a donné la permission d'être faits enfants de Dieu. »



496 CÉSAR MALAN

du Dieu saint, et par là même capable de vaincre, et en lui-
même et pour nous tous, ses frères encore déchus, le péché
et la mort qui nous ont envahis.

C'est ainsi que dans sa personne, le Christ, comme Fils de

l'homme, nous révèle cette première vérité: que notre chute
ne nous a pas encore atteints jusque dans notre nature elle-
même; qu'encore à l'heure qu'il est nous n'avons pas cessé,

en dépit de notre indignité et de notre profonde misère, de

pouvoir devenir ce qu'il est devant nous, l'objet actuel de la
dilection du Dieu suprême et celui de ses décrets de grâce.

A ce fait si éclatant qui concerne le Christ lui-même se

joint un autre fait qui nous regarde nous hommes déchus,
c'est que ce qu'il a voulu devenir, aussi bien que ce qu'il a

voulu souffrir, et tout spécialement que sa victoire finale
sur le mal et sur la mort, que tout cela a eu lieu non pour lui,
chez qui rien ne l'eût nécessité, mais uniquement pour nous.
Ce sont donc là des faits qui constituent, pour nous hommes
de la terre, la certitude absolue et de l'amour de Dieu pour
nous, et d'un salut à venir qui nous restituera ce dont cet

amour nous assure de nouveau la possession. Voilà bien la
signification pour nous tous de la charité que ce Fils de
l'homme nous témoigne de la part de Dieu, et dont sa vie
historique nous a laissé la preuve la plus éclatante.

Déjà, à cette heure, en dépit du fait que nous nous voyons
actuellement séparés de la source de la vie et de l'amour, en

dépit de cet isolement de cœur qui s'appelle notre égoïsme,
nous n'en sommes pas moins encore reliés les uns aux
autres par une vie commune, grâce à laquelle les joies et
les douleurs de chacun arrivent à être celles de tous. Ce seul
fait nous amène à comprendre qu'il dit vrai, ce Fils de

l'homme saint et normal, lorsqu'il affirme que ce qu'il possède

devant nous il le possède pour nous tous, et que le mal
qu'il endure sous nos yeux il l'a vaincu pour nous en rendre
nous mêmes les vainqueurs.

Nous comprenons alors, les yeux fixés sur sa personne,
que notre chute, quelque profonde qu'elle soit, ne concerne
jusqu'ici que notre existence historique; et qu'en dépit d'un



l'état actuel de l'homme 497

égarement qui a envahi jusqu'à nos instincts eux-mêmes,
nous n'avons pas encore perdu, aux yeux de Dieu, nous
hommes pécheurs et mortels, la capacité « de lui être faits
semblables. » Nous arrivons alors à comprendre que, si nous
sommes actuellement séparés de Dieu, Dieu, lui, ne s'est pas
séparé de nous; que réellement, comme l'affirmait Jésus-

Christ au théologien de Jérusalem, Dieu a tant aimé le

monde.
Telle est la première vérité dont nous devrions ici nous

convaincre. Avant « de se lever pour retourner chez son
père, » il faut que le fils qui était alors « perdu et mort, »

ait ressaisi, en revenant à lui-même, le témoignage de
conscience qu'il avait jusqu'alors négligé1. La première chose,

pour le rendre à la vie, c'est que se réveille au dedans de

lui la conscience de son origine oubliée.
C'est bien aussi là ce que le Sauveur s'applique avant tout

à produire dans l'âme de ses auditeurs. Non pas sans doute

qu'il flatte celui dont la volonté est encore sous ses yeux
séparée de Dieu. Ce n'est pas sur lui, c'est sur Dieu saul qu'il
attache son regard. Mais là, dans la volonté éternelle du Dieu
qui l'a créé et qui soutient sa vie, il lui fait entrevoir la
lumière qui avait éclairé sa vie avant qu'elle eut été obscurcie

par les ténèbres du péché. Il le convainc de ce fait, qu'il est

encore devant Dieu, malgré sa déchéance, un être que Dieu
avait voulu créer pour qu'il arrivât à réaliser en lui-même
son image. Par là ee Sauveur réveille dans cet homme «. la
conscience de Dieu » ; la conscience, jusque-là négligée, de

la pensée divine à son égard. Dès lors l'homme comprend
que cette idée que son injustice « aurait pu, avant la
sentence finale du souverain Juge, anéantir la justice de Dieu, »

proviendrait chez lui non pas d'humilité, mais d'un
découragement dicté par son orgueil.

Au contraire, du moment où « l'Esprit de vérité » a
persuadé à l'homme terrestre et déchu, qu'il est encore
devant Dieu son enfant, cet homme se réveille de son péché

1 Luc XV, 17. Conip. Jean VI, 45.

THÉOL. ET PHIL. 1908 33



498 CÉSAR MALAN

comme d'un cauchemar. Il se sent alors « saisi de

componction, » et les pleurs de sa repentance font éclater la joie
des esprits célestes.

Il est un fait de conscience qui est propre à nous faire
voir comment, dans notre état actuel, nous pouvons être
encore appelés à réaliser l'image et la ressemblance de
Dieu. C'est cette faculté que nous possédons tous de faire
surgir, à notre gré, au-dedans de nous-mêmes, ces déterminations

de volonté qui deviennent ensuite comme des
portions intégrantes de notre être. C'est ainsi que nous formons
nous-mêmes notre caractère, c'est-à-dire ce qui constituera
dès lors notre valeur morale. Cette activité, dont nous
demeurons responsables, constitue au dedans de nous une
initiative qui peut nous donner une idée de l'action souveraine

par laquelle notre Créateur peut, lui aussi, donner à

notre volonté la direction qu'il avait voulu au jour où il nous
créa.

Sans doute, à la différence de cette action divine, l'activité
dont nous disposons est renfermée dans des limites
infranchissables. Néanmoins, comme le prouve le sentiment de

responsabilité qui en accompagne l'exercice, elle n'en constitue

pas moins, au dedans de ces limites, une initiative libre
et souveraine. C'est là cette liberté morale, qu'il faut
soigneusement distinguer du degré de liberté que l'homme
possède en commun avec les animaux, dans l'activité purement

instinctive de son existence terrestre. Le fait est que,
à la différence de ce que nous appellerions « la conscience
de soi » chez l'animal, l'homme n'a pas conscience de son
existence actuelle et terrestre comme de ce qui serait
réellement sa vie essentielle et normale. Ce qui peut aussi

s'appeler dans l'homme une vie animale ne constitue bien,
à ses propres yeux, que le lieu ou le théâtre assigné actuellement

au développement de sa véritable vie. Aussi est-ce

bien la voix de la conscience de nous-mêmes que tendent à

réveiller en nous ces déclarations où l'Ecriture nous répète
que la vie terrestre de notre être n'était, à son origine, que
le moyen pour nous d'accomplir une tâche spéciale, celle de



l'état actuel de l'homme 499

relever le monde déchu au sein duquel nous avions été

placés. Une fois nanti du « souffle de Dieu », l'homme formé
de la terre devait agir sur ce monde-là au moyen des organes
temporaires de son corps et de son intelligence. Au lieu de
cela il transporte, par sa désobéissance, non pas sa nature,
— dont il ne dispose pas, — mais l'activité de sa liberté, vu
sa décision réfléchie, dans cette sphère terrestre de son
existence qu'il aurait dû rendre immortelle. Au lieu de

rattacher à la loi du Souverain ce monde déchu dans lequel
il est né à Dieu, l'homme se rattache alors lui-même à ce

monde, en détachant sa volonté de la volonté divine. C'est
ainsi qu'il devient terrestre et mortel. En rejetant la foi de

son cœur en Dieu, et par là même l'obéissance, il cesse de

respirer « ce souffle de Dieu », grâce auquel, dit l'Ecriture,
il avait été fait en âme vivante, souffle dont l'action
instinctive avait jusqu'alors constitué pour lui le centre même
de sa conscience de soi.

Dès ce moment, cette conscience a perdu chez lui son
véritable objet. Aussi voit-on dès lors l'homme «se chercher
soi-même » et, parce que cette recherche est toujours plus
inutile, se sentir soi-même toujours plus « perdu et mort ».
En même temps s'efface au dedans de lui jusqu'au sentiment
de sa véritable destinée. Ce dont il a encore conscience

comme de sa vie, devient même bientôt à ses propres yeux
une existence essentiellement vaine et éphémère. Quant au
sentiment d'une vie éternelle ou divine, il ne ressortira plus
pour lui — et cela d'une façon purement négative — que
de l'expérience de besoins auxquels rien ne répond dans

son existence terrestre. Bientôt, à mesure qu'il réussit à

imposer silence à ces désirs supérieurs, il devient lui-même
de plus en plus la victime vivante de la vanité.

Si donc il y a en effet, à cette heure, un abîme
infranchissable entre l'homme et son Dieu, cela ne provient pas,
comme pour la plante ou l'animal, d'une différence essentielle.

C'est la conséquence d'un éloignement, que la
désobéissance de l'homme a fait intervenir entre la direction
première de sa volonté et la volonté d'un Père céleste qui,



500 CÉSAR MALAN

lui, continue à demeurer la source de sa vie. C'est une
séparation, effectuée par l'homme lui-même, entre les

préférences instinctives de son cœur et la volonté de cet Etre
saint et éternel, qui n'en demeure pas moins pour cela le
seul but absolument digne de ses affections, le seul qui
réponde réellement aux besoins profonds de sa nature.

Ce n'est donc pas cette nature de l'homme qui est séparée
de Dieu. C'est sa volonté qui, bien qu'il soit demeuré, en

lui-même, « capable » de la vie divine, a été détournée de sa

loi, en conséquence d'une erreur que l'homme aurait dû
savoir éviter. Bien qu'il soit devenu, dès ce moment-là,
incapable d'un rapport direct et personnel avec Dieu, c'est à

Dieu que continuent néanmoins à aspirer les instincts
normaux de sa vie inconsciente. L'homme actuel est un être
créé pour devenir comme Dieu, mais dont la désobéissance a

arrêté le développement, en le jetant dans une voie dont
l'issue est la mort.

Avec cela, si cette distance entre l'homme et Dieu existe
du chef de l'homme, l'homme ne l'a pas inaugurée ni pour
elle-même et expressément comme telle, ni dans l'intention
avouée de se séparer de Dieu. Il n'a pas désobéi dans le but
de repousser le commandement comme l'expression de la
volonté de Dieu. L'homme est tombé dans la désobéissance

parce qu'il a cédé à une convoitise qu'il pouvait et devait
dominer1. Néanmoins, s'il est sans doute de la sorte arrivé à

préférer sa propre volonté à celle de Dieu, ce n'est pas qu'il
ait rejeté d'emblée et repoussé directement ce qui était pour
lui la volonté divine. C'est bien parce qu'il a voulu atteindre

par sa seule volonté, et en enfreignant la défense céleste, à

cette « ressemblance de Dieu » qui devait être la récompense

de son obéissance. C'est parce qu'il a voulu arriver,
par une voie interdite, à être comme Dieu.

Evidemment une séparation d'avec Dieu résultant d'une
faute semblable, demeure un incident dans le développement
historique de la volonté. Ce n'est pas un fait qui relève

» Jacq. I, 14, 15.



L'ÉTAT ACTUEL DE I.'hOMME 501

directement, chez l'âme qui s'en est rendue coupable, du

principe foncier de sa vie. C'est le résultat non pas autant
de sa vie elle-même que de la seule activité de sa vie. Aussi

bien, si le retour à Dieu de l'homme pécheur implique sans
doute la nécessité, pour cet homme, d'une nouvelle direction
de volonté; ce retour n'exige cependant pas l'inauguration
d'une autre nature, c'est-à-dire la création d'un autre être.
Ce sera bien plutôt là, chez un tel homme, le retour à ce qui
avait été son point de départ, la conversion à un état dont il
avait sans doute perdu la conscience1, mais qui n'en demeurait

pas moins encore, jusqu'au « jugement » qui doit
mettre fin à tout ce qui est temporaire, la nature qu'à
assignée à cet homme la « volonté arrêtée » ou le « décret »

du Créateur lui-même.
Ce que nous disons-là est si vrai, que ce n'est que dans

cet ordre d'idées que nous pouvons chercher la raison d'un
fait qui, considéré en lui-même, demeure pour nous une
énigme insoluble. Nous voulons parler du fait du temps.
Bien que le temps soit en lui-même un fait impossible à

concevoir et absolument inaccessible à notre analyse, il n'en
devient pas moins pour nous, dès qu'il nous est présenté
comme le résultat d'un acte créateur de Dieu, un fait non
seulement plausible mais absolument indiscutable. En effet,
la création du temps nous apparaît alors comme l'unique
moyen pour que le rapport entre le Créateur et l'homme
qu'il a voulu créer libre, ne soit pas définitivement effacé,

au cas où la volonté de l'homme viendrait à s'en détacher.
Il fallait bien, pour cela, que l'action réfléchie de la liberté
humaine ne dépassât pas les limites du temps ; qu'elle ne
fût pas nécessairement la manifestation d'un principe de

vie éternelle.
C'est aussi là ce qui nous explique comment il se fait que

l'Ecriture sainte parle du rapport de Dieu avec l'homme
comme existant préalablement à l'apparition du temps,
avant la fondation du monde, ou avant les siècles; et com-

1 Le pays éloigné est celui d'où l'on ne voit plus la maison paternelle.
(Luc XV, 13.)



502 CÉSAR MALAN

ment elle nous montre le Dieu créateur faisant naître dans
le temps l'être libre « de race divine », qui était appelé à

réaliser l'image de Dieu. Il fallait que cet être pût subir
l'épreuve de sa liberté, sans que cette épreuve constituât
pour lui une crise finale et décisive. Il fallait que cette
liberté fût de nature à lui permettre de ressaisir lui-même,
par le retour de sa volonté à la volonté de Dieu, d'abord, la
signification, puis la possession de la vie supérieure, ou
éternelle, qui était destinée à devenir la sienne.

Le temps, en effet, non seulement ne constitue pas encore
la vie éternelle, mais il est essentiellement impropre à

contenir cette vie, ou à en être le théâtre. Non qu'il ne
puisse en renfermer le point de départ pour la créature
libre aussi longtemps qu'elle retiendrait, au sein de son
existence temporelle, cette vie morale qui, seule, est
susceptible de devenir éternelle. Le fait est que tant que cela
est réellement le cas, l'existence temporelle de cette créature
ne comporte pas l'anéantissement ou la mort. Malgré cela, le

germe de la mort peut même alors y avoir pénétré. En

désapprenant à aimer, en se détournant du seul objet
réellement et absolument digne de son amour, l'homme peut
s'être rendu incapable de cette vie éternelle dont l'expression
est l'amour tel qu'il subsiste en Dieu.

En nous plaçant à ce point de vue, nous comprenons que
l'homme déchu peut être amené, — au sein de cette
existence temporelle, dans les limites de laquelle il a renfermé
sa vie, — ou à séparer positivement le principe même de sa

volonté, de la volonté divine, ou bien au contraire à unir
lui-même sa volonté à celle de Dieu. Il demeure capable ou
de « ressaisir la vie éternelle » ou de s'en priver tout à fait
en repoussant délibérément le témoignage par lequel Dieu

vient lui-même susciter en lui la reconnaissance1.

Pour un tel homme, être revenu à Dieu signifiera donc
avoir ressaisi la conscience de lui-même dans l'amour de

de Dieu pour lui. Or, à cette heure, cet amour est révélé à

1 Hébr. VI, 4 à 6.



l'état actuel de l'homme 503

l'homme dans l'action divine que résume l'avènement et le

sacrifice du Christ. Pour autant donc qu'il fait de cette

action de Dieu l'objet de la foi de son cœur, il se sépare de

l'existence exclusivement terrestre et passagère qui, depuis

qu'il l'avait choisie, était devenue pour lui la négation du

rapport de sa volonté avec cette volonté divine. Etre revenu
à Dieu ne signifiera donc pas, pour cet homme, avoir été le

spectateur de la naissance, au dedans de lui, d'un être

entièrement étranger à ce qui avait été jusque-là l'objet de

sa conscience de lui-même. Non! ce sera après « être mort »

à soi-même1, c'est-à-dire après avoir délaissé ce qui constituait

la conscience de sa vie comme d'une existence exclusivement

terrestre, devenir le lieu et le sujet d'une naissance

nouvelle : être rendu et le témoin et l'agent d'une régénération

de son propre être. Ce sera donc bien être revenu à

lui-même, être retourné à sa première origine. Ce sera avoir
cessé d'être différent de ce que Dieu l'avait voulu. Ce sera,

pour lui-même, avoir avidement accepté, avoir ressaisi, ce

nouveau commencement de vie que l'apôtre n'hésite pas à

désigner par ces mots : Christ formé en nous.
Quant un homme en vient ainsi à « saisir la vie

éternelle », à « s'emparer du royaume de Dieu2 », ce n'est pas
là en lui l'apparition d'un fait nouveau, à l'égard de laquelle
il se serait comporté passivement. Ce n'est pas là, uniquement,

au dedans de lui le résultat d'une action étrangère,
un fait auquel rien en lui ne l'aurait préparé et qu'il n'aurait

qu'à subir. Non! c'est le résultat d'une action à laquelle
son être tout entier s'associe. C'est le résultat au dedans de

lui, sinon de l'initiative, du moins de l'activité de son âme,
bien que cette activité ait sans doute débuté dans ce cas-là

par être purement rêeeptive.
C'est bien de la sorte que l'homme se voit mis de nouveau

en possession de ce dont la perte menaçait de le faire périr.
Il le doit à l'action première d'un amour qui n'avait jamais
cessé d'exister pour lui dans le cœur de son Dieu. Par

1 Parce qu'on ne peut dire en français : avoir mouru.
5 1 Tim. VI, 12 ; Mat. XI, 12.



504 CÉSAR MALAN

l'obéissance de sa foi à ce Dieu, qu'il avait jusque là
méconnu ou vainement cherché à connaître, il pénètre alors
dans une vie dont il avait toujours plus ou moins ressenti
l'absence, dans un royaume éternel dont il s'était toujours
plus ou moins senti exilé. A cette heure il se voit introduit
dans une sphère d'activité qui deviendra toujours plus pour
lui celle de sa vie elle-même. II se voit rendu à sa « patrie, »

ou à sa « maison paternelle ». Et il saisit là dedans le résultat

de Ce qui a été avant tout pour lui une œuvre de Dieu.

Il sent toujours plus profondément que son âme, après avoir
été ainsi aimée avant qu'elle se réveillât à son existence

temporelle, est maintenant appelée à renaître à sa vie
éternelle en se détachant de cette existence rendue mortelle par
le péché.

Et tout cela, l'homme converti à Dieu ne le saisit pas tout
d'abord par la pensée, ou d'une façon abstraite. Il y est
introduit au moyen de l'expérience qui lui est accordée d'un
rapport positif de volonté avec la personne vivante du Christ,
le Fils de l'homme et le Fils de Dieu. Dieu îui-même est

venu se faire sentir à cette âme dans l'œuvre historique de

ce Sauveur. Aussi est-elle arrivée à saisir en lui Celui en qui
Dieu, après l'avoir d'abord voulue, l'avait aussi maintenue
devant lui, comme l'objet de son amour. C'est bien là ce que
proclame l'apôtre lorsqu'il dit de lui-même : « Je vis, non
pas moi, mais Christ vit en moi1 s; ou lorsqu'il écrit ces
mots à des hommes naguère encore païens : « Notre vie est

cachée avec Christ en Dieu^ ». C'est ce qu'il désigne aussi
Comme le mystère de Dieu le Père et du Christ3. C'est encore
ce dont avait déjà témoigné la voix du ciel lors du baptême
et de l'onction du Christ, en présence du dernier représentant

officiel de l'ancienne Alliance.
Aussi est-ce là, encore aujourd'hui, l'expérience à laquelle

il faut avoir su se soumettre. C'est en niant la possibilité, ou
même déjà le besoin de cette expérience, que demeurent

1 Gai. II, 20. — 2 Col. III, 3. — 3 Col. II, 2.



l'état actuel de l'homme 505

éloignées de Dieu les âmes qui se refusent à croire en Celui

qui se présente à elles et comme la vérité, et comme la vie.
Le menteur, en persuadant à l'homme que cette expérience
de Dieu ne peut avoir lieu; que Dieu lui est irrévocablement
et nécessairement étranger; que, s'il l'a une fois connu et

aimé, à cette heure il ne le connaît plus, ou ne le connaît

que pour le maudire, amène l'homme à vouloir se passer de

Dieu. Il le pousse ainsi à le fuir en niant, parfois même en

blasphémant devant lui, le « fidèle Créateur », le Bienfaiteur
et la source de sa vie.

Un esprit aussi juste que profond, mais qui, à cette

époque, ne connaissait encore que par ouï-dire l'Evangile
du salut de Dieu, et n'était encore éclairé que des seules

lumières de la conscience, n'a pas hésité à dire un mot qui
touche de près à la vérité qui nous occupe. Nous avons dans

l'esprit cette parole de Mme de Staël, dans son livre de

l'Influence des passions, à la fin du tableau qu'elle y fait du
criminel : « Si l'on pouvait encore avoir quelque prise sur
un tel caractère, ce serait en lui persuadant tout à coup
qu'il est absolument pardonné. » Pour que ce soit là une
parole de l'Evangile il faudrait lire, en n'y changeant qu'un
seul mot : « Ce serait en lui persuadant tout à coup qu'en
dépit de son crime et de tout ce qui l'y avait amené, il
n'avait jamais cessé d'être, en lui-même, l'objet de l'amour
fidèle et attentif de son Créateur. »

N'est-ce pas bien là, en effet, ce que Dieu, après y avoir
préparé l'humanité, a lui-même voulu révéler dans les faits
dont témoigne l'Evangile? N'est-ce pas à cela que nous
devons demander la seule explication de la conscience que
possède chaque âme, de son histoire ; soit que cette histoire
soit déjà arrivée ici-bas à son dénouement, soit que, comme
dans l'immense majorité des cas, nous n'en ressentions dans
ce monde que les premiers débuts ou même que la
préparation.

De là aussi l'atmosphère de joie, de paix et de liberté que
respire la foi du croyant ; et cela non seulement sous la



506 CÉSAR MALAN

lumière éclatante de l'Evangile, mais déjà dans les premiers
commencements de la foi au Dieu Sauveur; dans la vie des

patriarches, par exemple, ou dans les écrits des prophètes
et des poètes sacrés d'Israël.

De là aussi ce fait, qui semble d'abord contradictoire,
d'une âme d'homme humiliée jusque dans la poussière dans
le sentiment de son péché, en même temps qu'elle se montre
debout et dominant de haut le monde passager de la terre,
à mesure qu'elle ressaisit la conscience d'être « l'enfant de

Dieu », et l'objet actuel de son amour. Bien de plus abaissé,
rien aussi de plus triomphant, que l'homme à qui la foi a

rendu la véritable conscience de lui-même; auquel cette foi
a rouvert une patrie céleste, où sa place n'avait jamais cessé

de lui être réservée par l'amour éternel.
Nous voyons alors apparaître une religion qui consiste en

un amour toujours plus personnel, toujours plus assuré et

plus profond; amour que rien ne rappelle autant sur la

terre, que cette affection maîtresse du cœur humain, à

laquelle cet amour est en effet constamment comparé dans

l'Ecriture. Nous sommes là devant les débuts d'un rapport

d'être à être, d'une union personnelle, entre Dieu et

l'homme; union qui s'accomplit chez l'homme par une
action toujours plus réceptive, toujours plus émue, répondant

en lui à l'action souveraine par laquelle son Créateur
et son Dieu vient lui-même lui conquérir le cœur. Au lieu
de la seule connaissance intellectuelle, dont se contente le

respect religieux d'un christianisme purement traditionnel,
c'est alors, chez le croyant, l'amour et le service personnel
du Sauveur lui-même. C'est ce Sauveur occupant toujours
plus, à lui seul, la place qu'on avait donnée soit à la vérité
religieuse, chez les esprits dogmatiques, soit à l'Eglise, à ses

institutions et à ses usages, chez les natures altérées de vie
sociale ou ambitieuses d'influence et de domination. Le fait
est qu'à mesure que l'homme ressaisit sa vie en Dieu, il met
au second rang tous ces éléments de religion historique et

traditionnelle, qui avaient été pour lui ce qu'avaient été ces

« éléments de la Loi », par lesquels l'apôtre disait que lui et



l'état actuel de l'homme 507

ses frères a avaient été gardés » jusqu'à l'avènement en eux
de « la liberté de la foi1 ».

A cette heure, le fidèle a attaché directement sa foi à son

Dieu, il s'est senti rendu à lui-même. De là aussi l'attachement

profond de l'âme croyante pour Celui en qui elle a

ainsi ressaisi sa vie ; en qui elle a retrouvé ses instincts
primitifs et éternels ; par qui elle est rentrée dans son rapport
personnel avec son divin Créateur comme avec son Père
céleste toujours présent à sa prière. De là, le fait de ces

croyants au Sauveur, qui l'aiment, bien qu'ils ne l'aient
jamais vu ; auxquels il a suffi de quelques mots pour leur
faire reconnaître en lui leur Frère céleste, et pour les faire
s'attacher à lui de façon à ne plus vouloir vivre que de sa

vie. De là ces sentiments de famille et de patrie retrouvées ;

cette attente d'un avenir dont la seule pensée suffit pour
saisir le cœur, bien qu'on n'en sache qu'une seule chose,
c'est qu'il sera l'entrée que nous procurera, dans le royaume
de notre Dieu et Père, celui que nous avons appris à appeler,
déjà à cette heure, notre Seigneur et notre Sauveur.

De là le fait que le Christ, parce que ses paroles sont des

paroles de Dieu et ses œuvres des œuvres de Dieu, non
content de répondre toujours p*lus aux aspirations religieuses
de l'âme humaine, lui en dicte de nouvelles, infiniment plus
puissantes, plus élevés et surtout plus réelles, que celles

qui la contentaient jusque-là. De là le fait que, pour cette
seule raison, cette individualité, si éloignée de notre époque
et qui dans ce moment est sans aucune relation historique
avec nous, accomplit ainsi pour ainsi dire la conquête de

nos âmes, qu'elle devient pour nous la source positive d'une
paix, d'une sécurité et d'une joie essentiellement nouvelles.
De là le fait que ce nouveau rapport ouvre à l'homme
terrestre des expériences qui dépassent ses désirs les plus
élevés; qu'un tel homme y trouve ce qui est déjà pour son

cœur la plénitude de Dieu.
Voilà ce qui, sous les formes les plus diverses et dans les

1 Gai. III, 23.



508 CÉSAR MALAN

circonstances les plus variées, se renouvelle constamment
sous nos yeux, chez des hommes de toute race, de tout rang
et de tout âge. Cela seul suffit pour nous dire que encore à

cette heure pour l'homme le plus « déchu », pour l'homme
devenu le plus étranger à l'expérience de la volonté divine,
— la patrie de son âme humaine devient bien ce ciel d'où le
Christ est venu jusqu'à nous, et dont il nous rouvre les
portes. Pour un tel homme, fût-il même égaré au point
d'avoir entièrement perdu jusqu'au souvenir de la maison
céleste, la noblesse de son origine n'a pas pour cela
abandonné sa conscience actuelle, puisqu'il peut encore arriver à

réaliser ici bas, par la foi de son cœur, « l'image et la
ressemblance de Dieu ».

Si cette relation avec Dieu dicte ainsi à l'âme humaine la
réponse qu'elle fera à l'action divine pour le salut, elle
déterminera encore sa position à l'endroit de tout ce qui
s'appelle l'Eglise.

Disons d'abord que ce mot Eglise désigne deux faits très
distincts, suivant qu'il s'applique à une assemblée d'hommes
qui ne sont pas encore arrivés à la conscience de leur qualité
« d'enfants de Dieu », ou à une réunion d'hommes qui,
revenus à cette conscience, se sont montrés convertis à leur
Dieu.

Dans le premier cas, tout ce qu'on peut dire, c'est qu'on
est là devant des hommes qui, parce qu'ils éprouvent le
besoin du secours et des faveurs du Tout-puissant, s'efforcent
de saisir ensemble ce que chacun d'eux se sent inhabile à

atteindre à lui seul.
Dans le second cas, nous avons sous les yeux, dans cette

assemblée, le résultat d'une action commune d'hommes, dont
chacun est rentré pour lui-même en un rapport personnel
avec Dieu, grâce à l'expérience qui a succédé en lui à une
foi vivante.

Le premier de ces deux faits nous apparaît dans « l'Eglise
chrétienne traditionnelle », quel que soit le nom spécial



l'état actuel de l'homme 509

qu'elle porte dans le cas dont il est question. — C'est bien
alors un fait humain, dans le sens dans lequel ce mot
signifierait ce qui n'est pas « divin ». Non pas sans doute que
Dieu soit nécessairement étranger à cette assemblée. Nulle
part au contraire ne se montre peut-être plus clairement
cette direction suprême, qui domine déjà dans tout ce qui
ressortit à la vie sociale de l'homme ; dans les institutions
traditionnelles de l'Etat, par exemple, ou dans celles de la

famille.
Cela n'empêche pas cependant que, considérée en elle-

même et en dehors de l'influence spéciale qu'y exercerait
« l'Esprit de Christ », cette Eglise historique et visible ne
soit un fait essentiellement humain; un simple produit de

l'activité de l'homme historique. Une semblable institution
ne sera jamais, à elle seule, le moyen de ramener ceux qui
s'y rattachent à la vie de leur âme en Dieu. Comme fait
traditionnel, comme institution historique, l'Eglise ne
représentera jamais, abstraction faite de l'œuvre que l'Esprit
divin accomplirait par son entremise dans les âmes, que la
seule recherche de Dieu par des hommes qui, bien qu'arrivés
par leur conscience à l'adorer, l'adorent cependant encore
« sans le connaître. »

Sans doute il faut ici faire une différence essentielle entre
des institutions ecclésiastiques qui ne seraient que ce que
nous venons de dire, — et celles par le ministère desquelles
serait transmis aux nouvelles générations ne fût-ce qu'un
souvenir effacé de l'œuvre divine du salut. Dans ce dernier
cas, il peut arriver que l'Eglise traditionnelle demeure, pour
une nation une grâce et une source de lumière que rien ne
saurait remplacer. Le seul fait, par exemple, que telle de

ces Eglises mettrait la sainte Ecriture aux mains du peuple,
tandis que telle autre se contenterait d'en évoquer
occasionnellement l'autorité et d'en citer quelques portions spéciales,
ce seul fait suffit pour faire, de la nation où serait établie la
première de ces institutions, une nation privilégiée, une
nation sur laquelle on a toujours le droit de s'attendre à

voir se lever les lumières que répand dans les âmes l'Esprit



510 CÉSAR MALAN

céleste. Quant aux peuples qui seraient encore courbés sous
l'influence d'une Eglise dont l'autorité se serait substituée à

celle de l'Evangile, nous les verrions fatalement condamnés à

toujours osciller entre une soumission passive aux représentants

officiels de l'Eglise, et cette haine spéciale à l'esclave

qui commence à sentir le poids de ses fers. A moins d'un
bouleversement complet des traditions religieuses, c'est-à-dire
de la vie nationale elle-même, il est impossible que les

peuples dont il s'agit arrivent jamais, comme peuples, à un
rapport libre et direct avec le Dieu que nous révèle le

Sauveur dans le témoignage de l'Evangile.
Dire que l'Eglise traditionnelle n'est pas, comme telle,

nécessairement « l'Eglise de Jésus-Christ », n'équivaudra
donc pas à condamner pour cela seul une semblable institution.

C'est là ce qu'ont trop souvent perdu de vue, aussi bien
ceux qui voient dans telle ou telle tradition religieuse la
seule expression normale, ou « officielle », de la pensée

divine, que ceux qui, préoccupés avant tout de la conversion,

de la vie et de la liberté des individus, repoussent
toute institution religieuse traditionnelle non seulement
comme insuffisante, mais comme mauvaise en elle-même.
Sans doute, du moment où l'on admet que le péché a détaché
de Dieu la nature même de l'àme humaine, il ne peut plus
être question d'une « religion » par laquelle l'homme arriverait

par lui seul ne fût-ce qu'à la pensée, au désir et à la
recherche du Dieu vivant. Dès lors on ne donnera le nom
d'Eglise qu'à ce qui sera l'expression d'une expérience positive

accordée à l'âme par Dieu lui-même. En dehors de cela
toute Eglise ne saurait plus être qu'une superstition
humaine sans aucune valeur « religieuse ».

On suspendra cependant un tel jugement lorsqu'on aura
compris que, même au sein de sa déchéance, l'homme est

encore demeuré « de race divine »; qu'il a conservé la
faculté de ressentir, ne fut-ce que dans la loi de sa volonté,
l'action directe de Dieu en lui; qu'il est capable de pouvoir
réaliser en lui-même, du moment où elle est de nouveau
présentée à l'expérience de son cœur, cette image de Dieu



l'état actuel de l'homme 511

que son état de péché lui avait jusque-là voilée. Non seulement

on admettra alors la légitimité de ces faits religieux,
mais on arrivera même à comprendre qu'ils sont indispensables

pour la réapparition, au sein de l'humanité déchue, de

la vie religieuse elle-même.
Aussi bien, rien n'empêche qu'une Eglise purement

traditionnelle n'arrive à prendre une position normale à l'égard
de ce qui se formerait dans son sein comme une assemblée

spéciale de croyants. Il faudra, sans doute, pour que telle
chose ait lieu, que les représentants des droits de la tradition,

aussi bien que ceux des droits d'une foi personnelle,
cessent les uns et les autres de limiter à leurs seules
expériences religieuses les lumières, les faveurs, pour ne pas
aller jusqu'à dire le salut même de Dieu. Il faudra qu'enseignés

par « l'Esprit de Christ », ils soient arrivés à se savoir
au service du même Maître, lorsqu'ils travaillent, les uns à

jeter les premiers fondements de la foi en un Dieu-Sauveur,
les autres à donner une expression positive à la vie de cette
foi.

Puissent nos enfants saluer l'aurore de jours semblables
Ce qui les retarde ce n'est pas qu'on n'aurait pas compris,
c'est plutôt qu'on redouterait la tâche qu'implique un tel
souhait! Aussi n'ose-t-on pas prévoir la fin de ce qui résulte
toujours encore sous nos yeux, d'un côté, de l'orgueil
méprisant de tels représentants de « la religion officielle »,
et de l'autre, de l'orgueil étroit et envieux grâce auquel telle
minorité arrive si facilement à ne plus être qu'une secte.

Détournons notre pensée de tout cela pour l'arrêter sur
« l'Eglise du Sauveur ».

Ce nom appartiendra de droit à toute assemblée d'hommes
réunis uniquement au nom de Celui en qui ils ont ressaisi
la source de leur vie. C'est certainement là un fait bien
différent de ce qui ne serait que l'Eglise traditionnelle, ou que
la secte que suscite la protestation contre cette Eglise-là.
Malheureusement, aux jours où nous vivons, il n'est pas aisé
de dépeindre cette « Eglise du Sauveur » pour l'avoir
rencontrée. Les Eglises abondent, sans doute; et, avec leur



512 CÉSAR MALAN

activité parfois moralisante, parfois aussi démoralisante, avec
leurs voix retentissantes et si souvent fatigantes, elles
tiennent certes une place assez large dans la vie publique
des « peuples chrétiens ».

Nous parlons cependant ici de cette Eglise dont le Fils de

Dieu s'est borné à dire ce seul mot : « Là où deux ou trois
sont assemblés en mon nom, je serai là au milieu d'eux!» Où

la chercher celte assemblée dans laquelle, quelque humble
qu'elle soit, nous pourrions nous attendre à rencontrer, non
pas des officiants parlant officiellement du Christ ; non pas
mêmes des frères qui nous affirmeraient l'avoir rencontré
sur leur chemin, — mais où nous aurions le droit d'espérer
nous trouver en sa présence! — où il arriverait à tous les

cœurs d'adorer silencieux et attentifs en l'entendant lui-
même dire à tous ne fût-ce que ce seul mot : « La paix soit

avec vous »

Ce sont là les traits distinctifs de l'Eglise du Sauveur!
Elle est aussi la seule assemblée qui ait réellement droit à

ce titre Toute autre réunion ou institution religieuse
pourra commander notre respect, comme réunion d'hommes
religieux ou même aussi de croyants ; mais cette assemblée
où l'on s'est si bien « réuni en son nom », que lui seul a été

présent à tous les cœurs, est la seule au sortir de laquelle il
se pourra que l'on dise encore aujourd'hui : « Notre cœur ne
brûlait-il pas quand, sans savoir que ce fût lui, nous l'entendions

nous expliquer les Ecritures*? »

Evidemment ce que nous écrivons là ne sera compris que
de ceux qui auraient ressaisi, dans le Christ, leur propre
conscience de « fils de Dieu » ; de fils égarés, sans doute, et
même infidèles et indignes, mais de fils qui n'en savent pas
moins posséder encore, même dans les jours où ils seraient
tentés d'en douter, la place que leur a assignée l'amour
éternel de Celui dont leur nature est demeurée capable de
réaliser l'image.

1 Luc, XXIV, 13 à 36.



l'état actuel de l'homme 513

Enfin, la théologie proprement dite, c'est-à-dire l'expression

que nous donnons à notre expérience de Dieu, d'abord
dans la loi de conscience, puis dans les faits scripturaires,
nous met elle aussi en face de ce fait : que l'homme a
conservé, en dépit de sa déchéance, la capacité de pouvoir être

fait semblable à Dieu.
En effet, nous ne pouvons admettre la possibilité pour

nous d'une semblable « théologie », ni même la possibilité,
ne fût-ce que d'entrer avec notre Créateur dans un rapport
de connaissance, que si nous avons d'abord ressenti que,
tels que nous sommes en vertu de notre naissance humaine,
hommes terrestres, pécheurs et mortels, nous sommes
encore apparentés avec notre Créateur. L'Etre suprême et
absolu ne peut être connu lui même pour ainsi dire à

distance, ou uniquement par la vue de son œuvre
historique. A elle seule, et en elle-même, une vue semblable

sera toujours pour nous celle d'un fait étrange ; d'un fait
qui excitera notre étonnement, notre admiration et bientôt
aussi notre crainte. Pour qu'une telle vue en vienne malgré
cela à fixer notre cœur, il faudra que nous soyons arrivés à

y saisir le résultat d'une action par laquelle Dieu entrerait
en rapport avec nous. Ce ne sera qu'alors que l'œuvre divine
sera ressentie par nous comme une œuvre qui nous
concerne.

Or tout rapport d'être à être implique une relation
morale directe et réciproque. De plus, dans ce cas-ci, vu la
nature essentiellement supérieure de celui dont il est ici
question, ce sera toujours de lui que nous recevrons l'expérience

de sa volonté à notre égard. Lui seul peut, tout en
demeurant lui-même, s'abaisser jusqu'à devenir l'objet de

notre expérience humaine.
Avec cela, une semblable expérience ne peut avoir lieu

qu'à la condition qu'il existe un point de contact entre sa

volonté et la nature de l'homme qui doit devenir l'objet de

cette volonté. Non que nous ne puissions tous admirer
THÉOL. ET PHIL. 1908 34



514 CÉSAR MALAN

comme de loin, l'idéal d'une grandeur infinie, nous sentir
comme arrêtés devant celui d'un amour souverain. Mais tous
nous sommes devenus inhabiles à expérimenter, ou à

ressentir, à un degré quelconque, et la réalité de cette grandeur
et l'initiative absolue de cet amour. Dieu lui-même peut
seul nous donner l'expérience de la réalité de son salut.
Les impressions morales que présuppose une semblable
expérience sont étrangères à l'activité réfléchie dans laquelle
nous saisissons notre vie. Quelle que soit la puissance, la
profondeur et la vivacité de notre pensée, elle ne dépassera
jamais les limites imposées à notre vue ou à notre
perception. Elle ne nous mettra jamais que devant ce qui sera

pour nous le résultat direct de la volonté divine. Jamais
notre seule pensée ne nous introduira en un rapport positif
avec cette volonté elle-même.

Il faut pour qu'ait lieu un rapport semblable entre la
volonté de Dieu et celle de l'homme mortel, que cet homme
soit encore capable d'une expérience autre que celle qui ne
résulterait pour lui que de l'activité de sa pensée. Il faut,
d'un côté, que cet homme soit susceptible de recevoir l'expérience

directe de la volonté de Dieu à son égard, et de l'autre,
que Dieu ait ici pris l'initiative, en lui imposant ou en lui
accordant lui-même cette expérience. La volonté humaine ne

peut occuper ici qu'une position réceptive. C'est dire qu'il
faut qu'intervienne directement l'Etre dont l'action, n'étant
déterminée que par elle-même, a le pouvoir de se faire sentir,
sans la détruire, à une volonté différente de la sienne.

Ainsi, dire que Dieu aura inauguré ce rapport, c'est dire
que pour cela il sera allé jusqu'à revêtir cette forme
humaine d'existence déchue qui seule peut être accessible à

l'expérience de l'homme actuel1. Ce n'est bien qu'à cette
condition que pourra s'effectuer entre Dieu et l'homme la relation

d'être à être que l'Ecriture n'hésite pas à comparer à ce

rapport du mariage, qui seul, dans le monde de l'homme,
représente une communication directe et réciproque entre
deux êtres personnels.

1 Phil. Il, 7.



L'ÉTAT ACTUEL DE L'HOMME 515

Et non seulement c'est là l'image dont toute l'Ecriture se

sert pour dépeindre le rapport dont il s'agit, mais elle y a
d'autant plus constamment recours qu'elle veut nous
représenter ce rapport comme plus direct et plus intime. Si

Jéhovah, le Dieu de l'alliance, le Dieu fidèle, est déjà appelé
'époux de son peuple1, c'est surtout notre Seigneur qui, dès

le début de son ministère, puis plus tard, par son Esprit
dans ses apôtres2, se dépeint lui-même sous les traits de

« l'époux céleste » de l'âme humaine. Rien ne peut dire plus
clairement que l'homme déchu, en se donnant à Dieu en
Christ, se montre encore doué de la faculté de revenir à ce

qui avait été sa nature première, le jour où il avait été créé
« pour l'image de Dieu et sa ressemblance », c'est-à-dire
essentiellement capable d'être fait semblable à Dieu.

Il faut donc, du moment où l'homme doit être l'objet du
salut de Dieu, qu'il possède encore à cette heure, en dépit de

son état de déchéance, cette faculté réceptive. Elle seule le
mettra à même de répondre aux avances célestes par cette
soumission volontaire, par ce don de soi-même, qui s'appelle
« l'obéissance de la foi », et que rien ne rappelle autant,
dans le monde actuel de l'homme, que le don que l'épouse
fait d'elle-même à son époux.

C'est ainsi qu'une juste appréciation et de la nature
première, et de l'état présent de notre être, nous permet de

nous faire une idée de cette « régénération » qui seule peut
nous sauver de la mort où nous a plongés le péché.

Le sentiment de notre véritable nature est ce qui réveillera

en nous « cette faim et cette soif » à laquelle Dieu vient
répondre, en faisant reparaître en nous la conscienee de la
vie céleste en vue de laquelle il nous a créés. Plus nous
discernerons la place qui nous a été assignée à l'origine,
plus aussi nous comprendrons que ce qui seul peut nous
rendre la liberté de notre véritable vie, c'est la réunion de

notre volonté avec la volonté de Dieu, ou le retour de notre
cœur à Dieu comme à notre Père céleste. Ce n'est que de la
sorte que nous pourrons jamais passer de l'esclavage de la

» Esaïe LIV, 5. - * Mat. IX, 15; Eph. V, 32.



516 CÉSAR MALAN

loi à la liberté de la foi; de la soumission forcée à ce qui
qui n'est qu'un commandement, à la libre obéissance de

l'amour; de l'égoïsme qui nous tient attachés à notre propre
être déchu, à cette charité que rapprendra peu à peu à notre
cœur l'expérience de la grâce souveraine de Dieu en Jésus-

Christ le Sauveur.

D'ailleurs, ce trait distinctif de la nature originaire de

l'homme se montre déjà, avant même qu'il se soit retrouvé
en Dieu, dans toutes ces aspirations qui seules relèvent,
ennoblissent et maintiennent le développement de l'humanité

sur la terre. N'est-ce pas là ce qui, chez le penseur,
chez le poète et chez l'artiste, fait vibrer au sein de l'obscurité

et de l'incapacité morale qui nous ont envahis, ce qu'il
y a encore en nous, sinon d'éternel, du moins d'avide de

l'éternel. Non seulement l'Evangile est loin de méconnaître
soit les efforts du sage et du moraliste, soit les élans du
poète et de l'artiste, mais, en les rattachant au Dieu qu'il
nous révèle, cet Evangile les justifie et les ennoblit devant

nous. C'est bien l'apôtre du salut par grâce et de la justification

par la foi, c'est le prédicateur de la régénération par
l'Esprit et le prophète du royaume céleste, qui affirme que
Dieu rendra la vie éternelle à ceux qui persévérant à bien

faire, cherchent la gloire, l'honneur et l'immortalité, comme
c'est aussi lui qui reconnaît que, chez les païens eux-mêmes,
l'œuvre de la loi divine est écrite dans leurs cœurs.

Présentée comme nous avons essayé de le faire, la vérité
du salut de l'homme ne risquera plus de soulever cette pensée,

si fausse et si dangereuse, d'une action exclusive ou de

Dieu ou de l'homme. Si ce salut a sans doute été inauguré
par Dieu, il l'a été non pas dans l'activité réfléchie de

l'homme, mais dans ce qui est encore le principe inconscient
de cette activité. Bien plus! En lui-même ce salut existe
déjà, devant la volonté de Dieu, avant l'apparition dans le

temps, de l'homme historique. Il est alors présent pour Dieu
dans la personne de Celui qui, devenu Fils de l'homme, se

présentera ensuite aux hommes comme le cep de qui
doivent naître les sarments. Le fait est que, loin d'être mis



L'ÉTAT ACTUEL DE L'HOMME 517

devant l'homme comme le but proposé à son initiative, le
salut lui est présenté comme un fait déjà positif; comme un
fait dont la conscience doit le remplir d'adoration et de

reconnaissance. Le salut de Dieu ne s'acquiert pas. On le

reçoit, on y croit, on le saisit. Il est révélé non comme ce

qui ne serait qu'une possibilité, mais comme ce qui est déjà
actuellement une réalité. Aussi n'est-il pour l'homme ni la

récompense de l'admission forcée d'un dogme irréalisable

pour sa pensée, ni le prix de l'effort par lequel il accomplirait

ce qui est étranger au libre mouvement de son cœur.
C'est la démonstration1, à l'expérience de sa volonté, d'un
fait présent en Dieu, mais dont son cœur avait perdu le
sentiment depuis qu'il s'était détourné de l'Auteur de sa vie.

Lorsque l'homme saisit le salut, il le saisit comme celui qui
se sent mourir ressaisirait sa vie. C'est le retour ému à ce

dont l'absence avait été à la source de toutes ses souffrances
et de toutes ses obscurités. C'est un bienfait tellement
inespéré, tellement supérieur à tout ce que l'homme déchu
et égaré eût jamais pu imaginer, qu'il faut le fait éclatant et
prodigieux de la croix de Christ, tel que l'Evangile nous le

présente, pour faire saisir le don de Dieu'2 au cœur découragé

du pécheur, en face d'une preuve d'amour à laquelle
rien en lui ne sait plus résister.

Le croyant reçoit alors la grâce divine non comme ce qui
serait en Dieu une action inespérée et étrange, mais comme
la révélation qu'il nous fait parvenir d'un amour qui chez

lui n'avait jamais cessé d'être. S'il nous l'a laissé ignorer
jusqu'à ce moment, c'est que sa sagesse attendait que nous
fussions à même de l'apprécier. Telle est bien la seule
explication des délais qui caractérisent devant nous l'histoire de
notre race.

Quant à notre acceptation de cette grâce, sachons ne pas y
voir une action commandée, le résultat d'un effort méritoire
Sachons voir toujours plus ce salut éternel présent tout
entier dans la volonté de Celui qui est avant toutes choses, en
sorte que notre conversion à Dieu est le retour à nous

1 1 Cor, II, 4. — ' Jean, IV, 10.



518 CÉSAR MALAN

mêmes tels que Dieu nous a toujours possédés dans Celui
qui est l'objet de son amour éternel.

Dès lors s'établira et grandira dans notre âme cette paix
de Dieu qui passe toute intelligence, en même temps que se

développera en nous une gratitude toujours plus émue et un
amour toujours plus profond envers Celui en qui nous
apprendrons toujours plus à retrouver notre Père. Quelle
qu'en soit la grandeur et la gloire, ce salut de Dieu se

présentera chaque jour plus à nous comme le but auquel
aspirait la vie même de notre nature, comme le résultat
d'une action souveraine et immuable, devant laquelle se

réveille et se ranime en notre âme le germe d'une vie que le
péché menaçait d'éteindre sans retour.

Cette œuvre divine nous apparaît ainsi, à mesure que nous
la contemplons, la seule qui soit digne du Dieu de notre
conscience et de notre cœur. C'est le Dieu vivant et vrai
venant s'unir à cet être humain dans lequel il n'a jamais
cessé de voir son enfant. C'est le Dieu dont témoigne l'Evangile,

et dont il témoigne comme de Celui qu'avaient proclamé
les prophètes, et que le païen lui-même était arrivé à « adorer
sans le connaître ». C'est le Dieu qui, non pas par pitié pour
un être qui lui était devenu étranger, mais par amour pour
son enfant qu'il voit égaré, exilé et en danger de se perdre,
descend lui-même jusqu'à l'être qu'il avait créé « pour qu'il
réalisât son image ». Parce que vous étiez des fils, écrivait
Paul aux païens convertis de la Galatie, Dieu a envoyé dans

vos cœurs l'Esprit de son Fils.

N. B. — On a objecté à cette citation. En étudiant de près le texte on voit

cependant que « l'adoption » du v. 5 n'est pas la création d'un fait nouveau,
mais un acte de révélation. L'héritier (IV, 1) avant de recevoir à nouveau la

c conscience de fils », occupait déjà, « sous la loi », la position « d'enfant. »

(III, 23.)


	L'état actuel de l'homme : tel qu'il ressort du fait religieux [suite]

