Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1908)

Heft: 6

Artikel: Le milieu Gréco-Romain : a-t-il fourni un des éléments constitutifs de la
pensée et du caractére de saint Paul?

Autor: Berguer, Henry

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379843

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379843
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE MILIEU GRECO-ROMAIN

a-t-il fourni un des éléments constitutifs de la pensée
et du caractére de saint Paul'?

PAR

HENRY BERGUER

La personne et la vie d'un homme qui a si puissamment
influencé 'histoire de I’humanité doivent étre remises a
Pétude par chaque génération. La valeur de son étre et de
sa pensée n’a pu étre saisie qu’approximativement par la
génération qu’il a imprégnée d’'un sens nouveau de la vie.
Il a agi sur celle-ci du dehors, comme une force cosmique,
qui la débordait, et il I’'a transformée intérieurement comme
une puissance spirituelle qui ne s’épuise point dans cette
transformation. C’est vrai de la premiére génération chré-
tienne, et c’est vrai des suivantes. On a méme pu constater
que la vie spirituelle et la puissance morale d’'une génération
chrétienne dépendent du role que saint Paul (je ne dis pas :
le paulinisme) y joue. 1l convient donc que chaque généra-
tion écoute le sens spécial des paroles que le grand apotre a
pour chacune d’elles. Il me parait incontestable que si la
« fécule hébraique » de quelques-unes de ses pensées convient
peu au pain que nous mangeons, la plupart, et les plus
grandes participent & cette extraordinaire et continuelle

1 Principalement d’aprés les travaux de Ramsay d’Aberdeen et de Bacon de
Yale.



460 _ HENRY BEEGUER

palingénésie des paroles du Maitre. La aussi il y a du pain

tombé du ciel, et du pain vivifiant. Seulement chaque age

doit regarder avec ses propres yeux el entendre avec ses

propres oreilles. Comme chaque génération, je dirais presque
chaque chrétien, doit se faire sa vie de Jésus, chaque géné-

ration aussi, chaque chrétien sérieux doit se faire sa vie de
saint Paul. Je veux dire surtout par 14 que les paroles par
1esQuelles saint Paul s’est efforcé de faire comprendre ses
pensées, ses convictions, ses expériences a ceux qu’il avait
convertis, et de créer en eux aussi bien une habitude de
penser qu'une régle de moralité et de conduite, doivent

étre reproduites pour chaque génération nouvelle sous la
forme qu’elle pourra le mieux saisir. Si notre génération a
vu, dans le stade théologique, les diverses péripéties d’un

prétendu antagonisme entre Jésus-Christ et saint Paul, et si

du haut des tribunes et méme des chaires les foules étonnées.
— étaient-ce des foules? — se sont vu jeter ce dilemme :

Ou Jésus ou Paul! je ne crois pas que cet antagonisme et ce
dilemme proviennent de motifs purement critiques, mais
plutdt de ceci : les pensées de Jésus sont immeédiatement

intelligibles dans leur forme immortellement claire; celles
de l'apotre sont difficilement intelligibles dans leur forme
archaique et leurs nuances complexes; elles exigent &

chaque époque une transcription, une mise au clair. Et
depuis trop longtemps on ne I'a pas fait. Chacun peut tirer
du puits de Jacob ’eau merveilleusement pure. Au contraire,
des outres de Tarse, qui n’ont pas été décantées, c’est un vin -
précieux qui s’échappe, mais troublé par les lies trop long-
temps accumulées. |

Je n’ai pas la prétention d’apporter aujourd’hui un travail

de cette envergure, mais simplement une contribution & I'un

des éléments de ce travail. Des découvertes de détail se sont

multipliées ces derniéres années dans le champ immense de
I’épigraphie, et elles ont permis, dans les domaines de la
géographie. politique ancienne, de 'administration et de
la division provinciale de I’Empire, et de l'organisation

interne des cités romaines, des précisions impossiblles aupa-



LE MILIEU GRECO-ROMAIN ET LA PENSKEE DE SAINT PAUL 461

ravant et, dans les domaines de 'histoire et de la pensée
antique, des rapprochements qui aident & mieux connaitre le
milien ot Saul de Tarse a commencé sa vie.

I

Il arrive qu’on revienne par les circuits d’une route lente-
ment explorée a quelque point de vue abandonné pendant
un temps, mais qui avait été jadis intuitivement saisi ou
apercu & travers les brumes d’une hypotheése prématurée.
(est ce qui s’est pass¢ pour les influences qui ont concouru a
la formation du caractére et des idées de saint Paul. Il fut
une époque ou, sachant vaguement que Tarse avait été une
grande ville grecque et un brillant foyer intellectuel, on
tenait pour a peu preés évident que ce milieu avaif été un des
¢€léments constitutifs du génie du grand apoétre. Mais lorsque
la critique se mit & passer les documents et les faits au crible
de sa méthode, on abandonna cette hypothése comme insuf-
fisamment appuyée. Beaucoup de science raméne parfois au
point méme qu'un peu de science avait fait abandonner.
Renan, quand il écrivit les Apdtres, décida par quelques
affirmations contestables que Paul en tant que Juif n’avait
pas pu profiter du milieu trés brillant de sa ville natale.
Sabatier ridiculise les rapprochements tentés par certains
philologues allemands entre le style de Paul et ceux de
Thucydide et de Démosthéne et affirme que la littérature
classique lui est demeurée étrangére. Et sous le porche
méme de l'admirable chapelle votive que ce théologien a
élevée 4 la pensée de Vapodtre, il a gravé. cette affirmation
parfaitement nette : « Les origines de la pensée de Paul se
trouvent liés 4 ces trois faits : au pharisaisme d’ou il est
sorti, a ’Eglise chrétienne ou il est entré, a la conversion
par laquelle il est passé de 'un & I’autre. » Aujourd’hui les
faits mieux connus, le milien mieux compris et une étude
plus attentive des épitres nous conduisent & constater une
quatriéme source des origines de la pensée de Paul, & savoir :
Tarse. Les lecteurs comprendront bientét pourquoi je pre-
fére la désigner sommairement par ce nom géographique.



462 HENRY BERGUER

Avant d’aller plus loin je voudrais montrer la faiblesse de
I’argument qui nie a priort toute probabilité de la partici-
pation de Paul a la culture grecque de sa ville natale, —
et a posteriort toute existence chez lui de cette méme cul-
ture & cause de la langue qu’il écrit. Peut-étre pouvait-on
jusqu’a notre époque, par ignorance de toute psychologie
expérimentale, tenir peu de compte de l'importance des
premiéres années dans le développement d’un étre humain.
Paul disant lui-méme devant Agrippa qu’il est venu a Jéru-
salem dés le commencement de sa jeunesse (éx vedryrog), ON en
infére légérement qu’un oriental est un adolescent & douze
ans, et que c’est & cet age-14 que Paul quitta les écoles de
Tarse pour celles de Jérusalem. Mais un veavioxo; €st un jeune
homme autour de la vingtieme année plutot qu'un éphébe.
C’est pour s’asseoir aux pieds de Gamaliel que Paul vint &
Jérusalem. S’asseyait-on dés l'enfance aux pieds d’un si
illustre docteur? Supposant méme que le jeune Tarsien ait
quitté aussi jeune sa ville natale, il n’en reste pas moins que
cette ville a été son milien pendant au moins ses douze
premiéres années. Chacun sait maintenant que ce que l'on
assimile de son milieu pendant ces années-l1a est aussi consi-
dérable qu’indélébile. Or la plus nombreuse portion des
habitants de Tarse & cette époque étaient des Grecs. Il est
établi que le gotit des lettres était trés répandu dans ceite
ville, et qu’aucune cité de 'Empire, non pas méme Athénes
et Alexandrie, n’était aussi riche en écoles. Est-il probable
que le fils d'une famille distinguée (nous montrerons que tel
était le cas), d'une famille de bourgeoisie romaine, ait été
systématiquement tenu & ’écart de toute culture grecque et
de tout contact avec les enfants de la plus forte fraction de
la bourgeoisie urbaine? Renan s’appuie sur un passage des
Antiquatés pour affirmer que les Juifs fréquentaient rarement
les établissements d’instruction profane. Mais on sait qu'un
passage de Joséphe n’est pas une parole d’Evangile. Et ce
qui pouvait étre observé en terre palestinienne pouvait fort
bien, et méme fort probablement, étre abandonné en terre



LE MILIEU GRECO-ROMAIN ET LA PENSEE DE SAINT PAUL 463

paienne. C’est en repassant la frontiére qu'on essuyait la
poussiére de ses pieds. D’ailleurs n’est-il pas plus ou moins
admis aujourd’hui que les représentants de plusieurs des
nationalités présentes a la Pentecote, et celles de ces régions
précisément, parlaient le grec ou des dialectes plus ou moins
hellénisés? Est-ce pour rien qu’on nommait ces juifs-la
hellénistes? Mais il y a autre chose, et ici c’est le progres
des connaissances philologiques qui nous apporte un argu-
ment. Pour montrer 'absurdité qu’il y a a se représenter le
jeune Paul fréquentant les écoles grecques de Tarse, —
Renan, s’appuyant sur un passage de la Vie d’Apollonius,
par Philostrate, affirme que les écoles de Tarse les plus
célébres étaient des écoles de rhétorique. Or, pour qui étudie
- les discours de Paul, il n’y a aucun doute qu’il ait été préci-
sément & une trés bonne école de rhétorique. Mais Renan,
négligeant d’apercevoir que Paunl a pu fréquenter d’autres
écoles que les plus célébres, déclare que la premiére chose
qu’on apprenait dans ces écoles de rhétorique, c’était le grec
classique, et qu’il n’est pas croyable qu’'un homme, qui
aurait pris des lecons méme élémentaires de grammaire et
de rhétorique, ait pu écrire cette langue bizarre, incorrecte,
si peu hellénique de tour, qui est celle des épitres de Paul.
Son grec, dit-il, était celui des juifs hellénistes, un grec
chargé d’hébraismes et de syriacismes, qui devait étre &
peine intelligible pour un lettré du temps. Je pense qu’il
faut entendre : pour un lettré grec. Et tout cela est absolu-
ment juste, mais ne porte pas comme argument. Qui a jamais
cru que Paul écrivait pour des gens de haute culture? Qui a
jamais pensé qu’une ville, o florissait une culture, mais &
- des centaines de lieues de la Gréce, parlait la langue d’Aris-
tote ou de Platon? Dans quelle ville et quelle nation la
langue de V'Université est-elle celle du peuple? Or Paul a
‘écrit pour le peuple. Et c’est ici que 'argument péremptoire
nous est apporté par la masse énorme des renseignements
philologiques gue les papyrus d’Oxyrrynchus et d’ailleurs, et
les ostraca, dégorgent continuellement. Depuis longtemps le
‘peuple des contrées hellénisées ne parlait plus le grec clas-



464 HENRY BERGUER

sique, si tant est que jamais il et parlé. Comme les
Suisses Allemands acluels, quelques-uns apprenaient peu ou
prou la langue authentique & I’Université, mais comme eux
ils parlaient entre eux et écrivaient les uns pour les autres
le balois, le zurichois, le bernois de leurs provinces. Une
xowvn, OU plutdt des zewxi s’étailent formées partout ou I’hel-
lénisme s’était implanté, et celle langue-14 n’avait plus avec
le grec classique qu'une ressemblance verbale. C'est cette
xom que le jeune Saul a apprise dans les rues et dans les
écoles élémentaires de Tarse, et c’est celle qu’il a écrite, —
et sans doute voulu écrire, — pour le nombre immense de
ceux qui la comprenaient. J’ajoute que j’ai remarqué, dans
les assez nombreuses inscriptions grecques, découvertes
récemment en Phrygie, en Galatie et dans les provinces voi-
sines, et dont certaines datent du premier siécle, une défor-
mation et une décadence de la langue trés apparentes; la
aussi, c’est de la xooh plus que du grec.

II

+Aprés la langue, on s’appuie sur la pensée méme de Paul
pour montrer qu’elle ne doit rien a la culture gréco-romaine.
Ici encore, nous pouvons prendre comme point de départ
les affirmations de Renan, parce qu’on les croit encore con-
cluantes en pays de langue francaise, parce qu’elles sont
toujours claires, et qu’elles sont trés souvent fausses. Renan
montre que les citations de Ménandre, d’Epiménide, et
d’Aratus ou Cléanthe, échappées a la plume de Paul ou & lui
attribuées par I’Epitre a Tite et par le rédacteur des Actes
sont d’'insuffisants témoignages d’une culture classique de
I'apétre. Cependant I'une d’entre elles le fait voir familier
avec ce qu’il y a de plus essentiel et de plus profond dans la
pensée de 1’hellénisme. Mais Renan va plus loin et déclare
que « sa doctrine ne trahit aucun emprunt direct fait a la
philosophie grecque.» Sa doctrine! Certes pas! Mais s’il avait
dit : «sa pensée! » Emprunt direct! il va sans dire que non.
Mais n’y a-1-il pas d’autres modes d’imprégnation ou d’in-



LE MILIEU GRECO-ROMAIN ET LA PENSEE DE SAINT PAUL 465

Tluence que 'emprunt direci? Et Renan clot la discussion
par ces remarques : « Sa facon de raisonner est des plus
-étranges. Certainement il ne savait rien de la logique péripa-
téticienne. Son syllogisme n’est pas du tout celui d’Aristote. »
En effet! et je ne erois pas que jamais personne l’ait pré-
tendu. La logique de Paul est d’une autre essence que celle
.d’Aristote, et son réalisme est aux antipodes de celui de
Platon. Les idées platoniciennes, sauf a4 Alexandrie, subis-
saient alors une éclipse. Les péripatéticiens enseignaient
encore, puisque Cicéron en avait eu un comme précepteur
de son fils, mais ils ne comptaient plus de maitres de pre-
mier rang. D’ailleurs le berceau de ces grandes écoles était
-déja loin dans le passé. Mais il en etait une autre dont 'age
d’or était moins distant. Si & cette heure 1'écho du pas
d’Aristote au Lycée allait s’affaiblissant, si les jardins d’Aca-
démus étaient peuplés d’ombres, beaucoup de disciples se
promenaient encore sous les colonnades du Portique. La phi-
losophie de Zénon avait vieilll moins qu’aucune autre. Le
maitre avait eu des disciples dignes de lui et fidéles & ses
idées. 1l en- avait & I’heure méme de grands dans le
monde grec et dans le monde romain; il en devait avoir
encore longtemps. Ceci prouve la vitalité de ses idées, a
I’époque dont nous parlons. Notons comme un fait réel, dont
nous ne savons pas les conséquences, qu'un des disciples
immédiats de Zénon, Chrysippe, était de Tarse, et enseigna
en Cilicie deux siécles et demi avant l’ere chrétienne.
Ce qu’il importe plus de marquer, c’est que, malgré la dévia-
tion qui entraina trop de stoiciens au suicide, cette philo-
sophie a été de beaucoup, pendant plusieurs siécles, la plus
forte moralement. Et de toutes, c’est celle qui a le moins
connu d’alliances néfastes, de transformations hybrides et
de décadences. A peine si, au pire moment de I’Empire, —
comme au moyen-ige les débauchés demandant a expirer
sous un froc de moine, — quelques hommes du monde
-essayérent de couvrir leur épicurisme du manteau de Zénon.
A part ces exceptions, I'idée de la vie et le sens de la vie
demeurerent les mémes jusqu’au bout; les derniers stoiciens
THEOL. ET PHIL. 1908 |



466 HENRY BERGUER

valurent les premiers. Ils se drapérent jusqu’au bout dans
le magnifique manteau dont ils n’apercevaient pas les irré-
médiables déchirures, et le dernier qui le revétit en fit la
plus noble, mais la plus mélancolique des toges impériales.
Le caractére du stoicisme, c’est sa tendance pratique, son
énergie morale, son sens de la vie. Ce n’est pas, comme les
autres systémes grecs, essentiellement une connaissance.
La recherche du vrai a un but pratique, un téeg, et c’est la
vie. La vertu pratique, qui consiste 4 bien vivre, est la vertu
capitale, et la vertu théorique, bien penser, penser vrai,
n’est que le moyen d’y parvenir. Dieu est identique au
cosmos, mais le cosmos est un étre réel, un dieu vivant qui
connait les choses, régle les destinées, nous aime et
veut notre bien. Les stoiciens attribuaient & I'Etre infini
I’'amour providentiel et, quoique panthéistes, d’'un pan-
théisme qu’on appellerait de nos jours moniste, ils possé-
daient pourtant déja quelque chose du théisme, et se sépa-
raient nettement par 14 des épicuriens et des péripatéticiens..
Ce qu’il y a de plus faible dans le systéme, c’est la pensée.
Son essence inconsciente, c’est une religion; en fait, les
stoiciens ont introduit le monothéisme dans le monde gréco-
romain. Et tout l'effort du systéme a été une organisation
éthique de la vie au prix méme des plus grands sacrifices.
Seunlement le systéme était tel qu’il ne sortit guére de la
classe lettrée. Le stoicisme tel quel ne pouvait étre populaire.

II1

Je voudrais montrer maintenant ou il me semble que la
pensée stoicienne a servi & ’apotre de moule, pour y jeter,
d’'une maniere intelligible au monde gréco-romain, ses expe-
riences nouvelles et ses convictions. C'est le cas, par exemple,
de la grande conception paulinienne de ’humanité nouvelle,
de I’humanité en Christ, comme d’un organisme unique,
comme d’un tout. Ceci n’est, en aucune facon, une idée juive.
Méme la ou [P'universalisme prophétique est le plus pur,
la distinction subsiste entre le peuple et les goim. Ce sont



LE MILIEU GRECO-ROMAIN ET LA PENSEE DE SAINT PAUL‘ A67

deux unités; I'une devra un jour dominer pleinement sur
I’autre. Mais je ne crois pas que I'idée du retour a I’homo-
gene de ces deux hétérogénéités-la ait jamais abordé un
cerveau hébreu. Or ceci est une idée stoicienne. Sénéque
écrit : « Tout ce que tu vois, cet ensemble dans lequel il y a
des choses humaines et des choses divines, est un. Nous
sommes membres d’un vaste corps. La nature nous a faits
parents, puisqu’elle nous a crées de mémes choses et en vue
des mémes fins. La nature m’ordonne de secourir les
hommes, et, qu’ils soient libres ou esclaves, qu’ils soient de
libre naissance ou de naissance servile, que leur liberté soit
leur droit ou qu’elle leur ait été conférée, qu’importe ! Partout
ou il yaun homme, il y a place pour faire le bien. Cette
ame peut appartenir aussi bien & un chevalier romain gu’a
un affranchi, ou 4 un esclave. Qu’est-ce qu’un chevalier
romain? un affranchi? un esclave? Un nom qui a son
origine dans ’ambition ou dans 'injustice. » Et Lightfoot a
raison quand, aprés toute une série d’exemples tirés de
Sénéque et de ses prédécesseurs en cosmopolitisme stoicien,
il pose cette question : « Paul ignore-t-il toutes ces illustra-
tions stoiciennes lorsque la vision d’un organisme social plus
haut et plus pur se dresse devant lui, celui « ou il n’y
» aura plus ni Juif, ni greec, ni esclave, ni libre, ni
» homme, ni femme, et quand la révélation s’impose a lui de
» la cité éternelle, qui n’est pas faite de mains d’hommes? »
N’y a-t-il pas l1a une frappante coincidence de termes, d’au-
tant plus frappante sans doute qu’ils habillent des idées
a certains égards bien différentes? » Le cosmopolitisme,
Punité humaine, c’est la derniere chose que Paul aurait
pu apprendré de son milieu juif; ¢’était une chose demeurée
étrangére méme aux Douze. Et pourtant c’était une réalité
intégrante de I’esprit de Christ. Paul a le mérite, mieux!
Paul a le charisme de remplir d’une vie impérissable, donc
de réalité, ce qui n’existait dans le stoicisme que comme un
idéal vide. Et la vie qu’il y introduit, c’est cette mise volon-
taire au service des autres, qui lie la gerbe de 'organisme
nouveau, c’est la loi et la vie du chrétien.



468 HENRY BERGUER

On peut remarquer aussi que les philosophes stoiciens et
les cyniques, de Diogéne a Epictéte, ont été des précheurs,
ont fait appel sans cesse & cette loi qui est écrite sur les
tables de chair du coeur, et ont cru 4 la priere au Dieu
unique comme a Pallié de 'homme dans les luttes contre
la faiblesse de la chair. Peut-étre n’est-il pas superflu d’in-
diquer que, de toutes les grandes philosophies de cette
époque, c’est le stoicisme qui a le cachet le plus oriental
et qui compte le plus de représentants orientaux de nais-

sance.

- On peut remarquer encore que le discours a Athénes
jusqu’au verset qui parle de Jésus, de la résurrection et du
jugement, pourrait étre sorti de la bouche d’un prédicateur
stoicien de Tarse ou d’ailleurs. Enfin il faut constater que
c’est aux stoiciens que Paul a 'emprunté son grand terme de
owvetdnoee. Mais il y a plus. Si Philip. III nous déclare que la
passion dominante de la carriére pré-chrétienne de Saul a
été la poursuite de la justice, le VIIe chapitre des Romains
montre le dernier terme d’un conflit interne ot ce chercheur
de justice se trouve plongé par des circonstances qu’il nous
a appris & considérer comme providentielles. Il est allé de
Tarse a Jérusalem, et il y est allé pharisien de la stricte
observance, décidé a poursuivre et & atteindre cette justice
de la Loi, plus précieuse pour lul qu’aucun trésor terrestre.
Or, pourquoi ne peut-il parvenir & une satisfaction par-
faite, comme les autres pharisiens, par 'obéissance scrupu-
leuse a la loi morale et cérémonielle, intensifiée encore par
les mérites spéciaux que conferent 'aumone, le jetine et ia
priére? Eh bien! c’est ce que le chapitre VIl nous dit. Paul
ne peut pas se contenter de ces exigences extérieures. Cela
vient-il d’un sens moral inné, donné, et unique? Etait-il un
apax parmi les pharisiens? N’est-il pas plus conforme & ce
que nous connaissons de la psychologie, et plus conforme
aussi aux méthodes providentielles de Dieu, de voir Paul
rougir intérieurement, en constatant que l'idéal moral des
rabbis de sa nation est moins élevé que celui des prédica-
teurs stoiciens de sa patrie? En tous cas, la maniére dont



LE MILIEU GRECO-ROMAIN ET LA PENSIE DE SAINT PAUL 469

Saul, avant sa conversion, se représente les exigences de ia
loi morale, est caractéristiquement stoicienne. La Lol pour
lui, & cette heure, semble se concentrer dans le dernier com-
mandement. C’est a celui-la qu’il court tout droit, et qu’il
reste. Et c’est le commandement exprimé en langue grecque.
Ce sont les Septante qu’il a en mémoire, et 12 encore il y a
un fort argument en faveur du role du grec dans sa premiere
éducation. Ce dixiéme commandement, c’est le seul qui
ordonne la conquéte de soi-méme : « otx émbupises. tu ne dési-
reras pas. » Nous trouvons donc dans le dramatique exposé
moral, dans le raccourci expérimental de ce merveilleux el
effrayant chapitre, que pour Paul, le point saillant, c’est
I'idéal méme dua stoicien, c’est la victoire sur le désir
indigne. Ce qu’il écrit, c’est ceci : « Sans la loi, je n’aurais
pas connu le péché; car je n’aurais pas connu le désir mau-
vais, si la loi n’avait pas dit : « Tu ne désireras pas. » Mais
le péche, saisissant loccasion, a introduit en moi par le
canal du commandement toutes sortes de désirs. Car sans
loi, le péché, est mort, inerte. Jadis je vivais a ’écart de la
loi, puis j’ail découvert que le commandement qui m’a été
donné pour me faire vivre, m’a détruit. » Pourquoi en est-il
14? parce que ce qu’il y a en lui lui défend de se laisser
apaiser par ce qui satisfait le pharisien ordinaire. l.a suvednows
lui défend toute paix parce que « la loi est spirituelle, et que
moi, je suis charnel, vendu a I’esclavage du péché ». Kt Pamer-
tume de la mort, — non pas de la mort terrestre, — mais la
mort désespérante de 1'Ame, voila ce que Saul de Tarse
trouvait au bout de ce chemin de justice, si fidélement suivi,
au prix de tant de sacrifices. « Tout pour obtenir la vie
éternelle! » (Yavait été son cri. Et la réponse, c’élait la mort,
la mort amere, la mort sans espérance, la mort éternelle.
N’est-ce pas pour cela que, dans les Cor., il a appelé la loi
« un ministére de mort, un ministére de condamnation? »

Il y a, dans cette mortelle angoisse dépeinte dans ce VIIe
chap. des Romains, un sentiment du péché nouveau, parce
que plus profond. Il y a une désespérance plus fondamentale,
plongeant ses racines dans une plus puissante connaissance de



570 HENRY BERGUER

I’humanité, que celle qui conduisait les paysans de la Galilée,
les publicains et les pécheurs au baptéme de Jean-Baptiste.
Or le cri qui monte de I'agonie de cette grande ame, de cette
agonie avant toute influence chrétienne, c’est le cri de ce
qu’il y a de plus profond dans ’humanité, et c’est le cri qui,
jusqu’a lui, n’avait été poussé que par des stoiciens, c’est la
révolte angoissée de l'esprit contre ce « corps de mort, »
mortel héritage de la race.

On peut encore montrer que, dans les épitres christolo-
giques, Paul a utilisé une terminologie et des images tirées
des mystéres du polythéisme, et que les philosophes et, parmi
eux, les stoiciens, avaient employées comme lui. On ne peut
pas comprendre autrement 'origine d’expressions comme 6eog
cwtip, Ou « le mystére de Christ », et d’idées comme !'union
a travers le baptéme avec la mort de Christ, ou comme le
« revétir 'homme nouveau ». On ne les concoit que lorsqu’on
se rend compte que Paul utilise, pour batir I’édifice chrétien,
les matériaux qui sont a la disposition de ses auditeurs, c’est-
a-dire les idées qu’ils possédent et les formules qui leur sont
familiéres.

Il n’y avait aucun autre moyen de précher I’Evangile dans
ce milieu; il fallait utiliser ces idées et ces mots. Et si
méme cela etit été possible, c’etit été faire fi de ces germes de
vérité que Dieu avait lui-méme semés, comme une semence
d’attente, dans des millions d’ames qui cherchaient la verité
en tatonnant dans les ténébres du paganisme et qui aspi-
raient a la délivrance du péché et de la mort 1.

Mais je n’insiste pas, par ce qu’ici Paul ne décrit pas son
état d’ame avant sa conversion, et que ses longs séjours au
milieu de populations imbues de diverses philosophies,

1 On peut dire qu’autant Paul déteste le paganisme, autant il aime ’hellénisme.
Il lui doit sa psychologie, ses interprétations allégoriques de I’Ancien Testament,
sa conceplion des rapports de la chair et de P’esprit, ses éléments de 'unité humaine
(capkikée, Puyewdc, mvevparikée.) Sa philosophie vient en partie de la Weltan-
schauung du milieu paien dans lequel il a vécu, et je ne doute pas que les
hautes aspirations du stoicisme n’aient écarté bien des obstacles et 6té bien des
préjugés sur la route ou il avait commencé 4 marcher en strict pharisien.



LE MILIEU GRECO-ROMAIN ET LA PENSEE DE SAINT PAUL 471

avaient di le familiariser avec des conceptions dont on n’a
pas le droit de faire remonter 'influence au premier age de
sa vie.

IV

Je propose donc de substituer a 'aftirmation de Sabatier,
-que j’ai transcrite au début de ce travail, une autre affirma-
tion, que j’ai défendue jusqu’ici comme une hypothése déja
plausible & la lumiere des faits dés longtemps connus, et
dont il me semble que des faits plus récemment connus, et
-d’autres mis en meilleure lumiére, viennent justifier la vali-
dité. Voici cette affirmation :

Deux principales influences ont présidé, avant sa conver-
sion, au développement du caractere et des idées de saint
Paul, l'influence gréco-romaine et l'influence pharisienne.
Et j’ajoute immédiatement qu’il n’y a ancun doute qu’il était
particuliérement fier et conscient de la seconde. Dés ’enfance
le grand but de la vie a été, pour lui, «la justice de la Loi. »
Son orgueil intime était d’étre un Hébreu, fils d’Hébreux,
de la tribu de son homonyme Saiil ; en religion, un pharisien
de 'ordonnance la plus stricte; quant au zéle, férocement into-
lérant vis-a-vis de ceux qu’il considérait comme des blasphé-
mateurs de la Loi; et en ce qui concerne l'obéissance a cette
Loi, sans faute.

Pourtant il y eut chez lui autre chose. Dés les premiéres
années aussi une autre expérience commenca et ne cessa de
s'affirmer. Paul était né, son enfance s’était passée & Tarse en
Cilicie. On voit, dans les Actes, que Paul avail conscience
du renom de sa ville natale et le mettait en avant avec une
patriotique fierté. Ce n’est pas involontairement qu’au ftri-
bun qui 'arréte, il dit, non pas, : « Je suis citoyen romain, »
mais : «Je suis citoyen de Tarse. » Mais c¢’est tout récemment
que les études, patiemment poursuivies, sur les inscriptions
<t les monnaies et appuyées par des voyages scientifiques ont,
en corroborant les données clairsemeées des écrivains anciens
(Strabon, etc.), permis de constater le role considérable joué
par cette cité aussi bien avant qu’aprés Jésus-Christ et I'apti-



472 HENRY BERGUER

tude unique de cette ville & préparer le grand missionnaire-
chrétien en pays paien. Les découvertes purement scientiques-
ont quelquefois d’admirables résultats religieux. Et c’est le
cas ici: ce qui sort des médailles el des pierres gravees, c’est
presque la démonstration du role providentiel joué, par cette
ville de Cilicie, dans la propagation du christianisme. Je
crois qu’il n’est pas exagéré de dire, en se fondant sur les
découvertes récentes, que I'homme parfaitement apte a faire
accepter le christianisme au monde gréco-romain, au monde
occidental, ne pouvait étre formé qu’'a Tarse. C'est, en effet,
la seule ville ol les croyances de 1’Orient?, les convictions
de la synagogue juive, les idées grecques et les conceptions
romaines se soient rencontrées, aient vécu lontemps en-
semble, et se soient interpénétrées sans s’amalgamer. Or
on ne peut gagner un monde qu’en le comprenant. Quand on
songe & Matthieu, ou a Jacques, ou méme & Pierre vis-a-vis
du monde grec, on est convaincu d’emblée de leur inaptitude
a vy pénétrer. (Vétait, pour eux, un monde fermé, et qui ne
pouvait que rester fermé. Il faut une intelligence de ceux
que 'on veut gagner, et il faut une sympathie intelligente
pour ceux que 'on veut transformer ou guérir. Les apotres
de Judée ne I'avaient pas et ne pouvaient par ’avoir. Paul I’a
"eue, et il 'a eue & cause du milieu dans lequel il était né et ot
ses premiéres années s'étaient passées. Et il y a la, pour des.
chrétiens, une confirmation éloquente de la vraie providence
de Dieu, de la maniere dont le Pére, qui veut le salut, pré-
pare lui-méme, dans le silence, les circonstances qui ren-
dront ce salut possible. Le probléme, c’était : comment cetie
puissance de salut, déposée dans ce minuscule pays d’Orient,
enfermée dans la gangue des intransigeances juives, pour-
rait-elle étre communiquée au grand monde paien occidental,
au monde cultivé et corrompu, réfractaire 4 1’Orient et aux
intransigeances juives. Et la solution divine, — et toute simple-
(comme toutes les choses divines) du probléme, — ce fut la
naissance du Juif Paul a Tarse. J'ose ajouter que, dans ma

1 C’est & Tarse que les Romains sont entrés en contact avec le Milhriacisme..



LE MILIEU GRECO-ROMAIN ET LA PENSEE DE SAINT PAUL 473

conviction, c’est ce qui justifie et explique aussi les visions
que Paul a eues du Christ vivant. Il ne devait pas et ne pou-
vait pas voir Jésus & travers les yeux des disciples de Judee.
Aura-t-on remarqué, en lisant les Romains, que Paul a eu
I'intuition de toute cette sagesse du plan divin du salut? Et
dans I'introduction de sa Lettre aux Galates, — cette merveil-
leuse préface de la plus admirable lettre qui ait jamais été
écrite, — il donne une esquisse historique de sa propre vie,
4 une heure ou il peut regarder en arriére avec 'expérience
de toute une carrriére déja et avec cette puissance intime
d’une conviction corroborée par les faits et qui lui permettent
une vision plus claire du passé et de sa valeur. 11 décrit les
principales étapes de sa vie a partir du commencement. Pour
lui les erreurs, les ignorances sont rentrées dans la pénombre,
sans doute parce que la conversion a neutralisé leurs consé-
quences. Ce qu’il se rappelle, ce sont les moments de sa vie ot
la connaissance de la vérité et le vrai sens des choses ont
grandi en lui. Les nombreuses années pendant lesquelles il a
joué un role juif militant, ’ame, en apparence, enfermeée
dans le cercle des aspirations et des idées juives, il les résume
en une courte phrase, et il passe & I'événement qui a fait
époque dans sa carriére, au vrai début de sa vraie vie.
« Quand, dit-il, Celui gui m’a choisi dés le sein de ma mére
et qui m’a appelé, par sa grice, jugea bon de me révéler inté-
rieurement son fils pour que je fusse son évangéliste parmi
les paiens. » Ici, comme partout, Paul insiste sur la parfaite
liberté de Dieu dans le choix de ses agents. Mais il n’admet,
dans ces choix, rien d’arbitraire, rien que I’homme soit
inapte & saisir. Le choix que Dieu fait de lui n’est que le
dernier acte d’une série de faits lentement préparés par lui,
voulus par lui. Déjad avant sa naissance, Paul a été choisi et
mis & part pour devenir 'apotre des paiens. Et quand le mo-
ment fut venu, la révélation eut lieu, et le plan de Dieu de-
-vint conscient dans le cceur, I'intelligence et la conscience
de 'homme. Ce ne fut pas le choix soudain et imprévisible
d’un instrument humain. Ce fut aboutissement d’une pré-
paration qui avait commencé avant que ’homme f{Gt né, et



474 HENRY BERGUER

de laquelle il fut d’abord inconscient, si insconscient qu’il -
dépensa d’abord toute son énergie & la combattre. Et c’est
seulement plus tard, qu’en repassant sa vie, il put voir toutes
les étapes de ce développement et y constater la volonté de
Dieu et sa patiente préparation des moyens de réaliser son
plan. :

Si nous essayons de transcrire ces affirmations religieuses
dans les termes de I'histoire, cela veut dire que la famille, le
milieu et I’éducation de Paul ont été préparés avec la par-
faite prescience d’un plan divin, de fagon a rendre cet homme
apte a devenir 'apotre des paiens. Et les faits maintenant
connus corroborent cette prescience et cette préparation. Iy
avait un peuple, une ville et une famille ou I'apétre pouvait
naitre. La nation, c’était la nalion juive. Mais la famille ne
pouvait pas étre palestinienne, elle devait étre tarsienne.
Evidemment il n’y avait qu'un Hébreu, fils d’Hébreux, qui
put étre 'apotre de la foi juive élevée 4 sa perfection. Mais
il fallait qu’il fat né et élevé au milieu des paiens, qu’il fat
citoyen d’une cité paienne, et un membre de cette aristo-
cratie conquérante des Romains, qui régnait alors sur toutes
les villes de la Méditerranée. L’apodtre des paiens devait étre
un juif, un citoyen de Tarse, et en méme temps un Romain.
(est 1a ce que Paul veut dire, c’est ainsi qu’il voit I’histoire,
c’est ainsi qu’il en expérimente le sens divin, la conduite
divine.

Et pourquoi Tarse devait-elle étre le berceau du Juif ca-
pable de devenir le missionnaire du monde paien ? Parce que
Tarse était 1a ville dont les institutions combinaient le mieux le
caractére oriental et le caractére occidental. Lorsque la Grece
s’avanca avec Alexandre a la conquéte de I’Orient, la combinai- °
son de 'oriental et de 'occidental fut essayée dans chaque cité
de I’Asie mineure. C’est méme 1a le caractére le plus intéres-
sant et le plus frappant de I’histoire grecque dans les royau-
mes et les villes d’Asie. Aucune autre ville n’a obtenu un
€équilibre aussi stable des deux éléments. L’union n’a pas été
compléte ; opposition religieuse était trop forte. Mais Tarse a
réussi mieux qu’aucune autre grande ville de cette époque



LE MILIEU GRECO-ROMAIN ET LA PENSEE DE SAINT PAUL 47D

a produire une société mixte, oit la combinaison de l'esprit
oriental et de I’esprit occidental a donné quelque chose de
supérieur comme pensée et comme activite.

v

Non seulement la ville de Tarse était celle de tout 'empire
ol la rencontre était la plus féconde entre les idées de !'o-
rient et celles de 'occident; mais 13 avait agi une personnalité
considérable, dont 'influence sur Paul n’a pas pu étre nulle.
Le grand philosophe stoicien Athénodore, qui a vécu de 74
avant J.-C. 2 7 ou méme 9 de notre ére, aprés avoir été
précepteur du futur empereur Auguste, puis son conseiller,
était rentré a Tarse, sa ville natale, pour y exercer de hautes
fonctions dues 4 la faveur impériale, et son influence avait
transformé la ville, alors aux mains d’'une détestable muni-
cipalité. Peut-étre Paul enfant ’a-t-il rencontré. En tout cas
les nobles idées de ce représentant de la plus haute des phi-
losophies paiennes devaient dominer encore l’enseignement
de l'université de Tarse, et il me parait incontestable que
Paul, qui par son titre héréditaire de citoyen romain, appar-
tenait au plus haut rang social d’une ville impériale de pro-
vince, fut initié aux idées du philosophe qui avait travaillé
avec Cicéron et qui influenca Sénéque si profondément.
Athénodore était 1’'éleve de Posidonius, le célébre chef de
I’école stoicienne de Rhodes. Le probléme, si souvent reposé,
des ressemblances frappantes d’idées et d’expressions entre
saint Paul et Sénéque a sans doute sa solution dans le fait
qu’Athénodore fut le maitre de I'un directement et de ’autre
indirectement.

Et ici encore je discerne un de ces éléments providen-
tiels de I'histoire. 11 fallait pour porter Christ aux paiens du
monde gréco-romain un pur Juif; mais pour pouvoir pré-
senter aux paiens non pas un Christ sous un masque juif,
inintelligible pour eux, mais le Sauveur dont ils avaient be-
soin et qu’ils pouvaient comprendre, il fallait quelqu’un qui
n’ignorat point et qui ne méprisit point les grandeurs de la



476 HENRY BERGUER

pensée paienne. Si le jeune Tarsien a pu passer par I'école
des scribes de Jérusalem sans y devenir jusqu’aux moelles
un pharisien irréductible, au point de ne pouvoir plus étre
autre chose; si au jour de la grande rencontre les écailles
ont pu tomber de ses yeux, c’est que Dieu l'avait préparé
par les influences subies dans son adolescence, — et sans
doute aussi par celle de Gamaliel, qui lisait des livres grecs,
— & discerner aussi bien les grandeurs que les déficits de la
pensée paienne. Nous ne nous représentons pas un Matthieu
parlant aux Athéniens. Il faut que le zele de Paul vis-a-vis
des paiens ait eu comme cause une sympathie profonde, et
je crois qu’il n’y avait alors dans le paganisme que la haute
philosophie qui fat digne d’inspirer cette sympathie. Mais
elle I’était. Oui! ils devaient apparaitre comme dignes de
salut, ces penseurs qui avaient une si haute idée du but,
une si noble soif de l'atteindre, mais qui étaient engagés sur
une vole sans issue. Dieu se sert pour son plan des choses
les plus humbles; mais il se sert aussi des plus grandes,
— et peut-é&tre aimons-nous un peu trop a l'oublier. Il v a
chez Paul combinaison de ce qu’il y a de plus grand chez le
prophéte hébreu et chez le philosophe grec, pour présenter
au Juif et au Grec cet Evahgile qui est pour toujours « puis-
sance » de Dieu (pour le Juif), et « sagesse » de Dieu (pour
le Grec).

Il est facile de constater combien Paul connaissait le
monde paien, et sa pensée, et son état moral. Dans I’épitre
aux Romains la vue qu’il expose, c'est que le monde au
début n’ignore pas complétement Dieu, le monde a une cer-
taine connaissance de Dieu, de son caractére et de ses rap-
ports avec I’humanité. Mais 'action libre de 'homme a gaté
ce bon commencement. La raison de ce mal, c’est I'idola-
trie, qui obscurcit les idées primitives sur la nature de Dieu;
et ainsi ’Etre divin est assimilé aux images humaines et
animales qui le représentent. L’idolatrie va de concert avec
Pimmoralité qui s’accentue et corrompt toute la nature et le
caractére tout entier de '’homme (Rom. I, 19 et suiv.).

Mais I’homme n’est jamais si entiérement corrompu qu’un



LE MILIEU GRECO-ROMAIN ET LA PENSEE DE SAINT PAUL 477

retour a la vérité soit impossible. Si les hommes le veulent,
ils peuvent choisir le bien et repousser le mal (Rom. II, 14
et suiv.). Les paiens n’ont pas la Loi révélée aux Juifs; mais
il en est qui, par ce qu’il v a de meilleur dans leur nature,
agissent d’accord avec la Loi, et se sont une Loi & eux-
mémes. L’effet pratique de la loi se voit dans leur vie parce
«que la loi a été naturellement inscrite dans leurs coeurs; ils
ont un sens naturel de la distinction entre le bien et le mal,
et leur conscience travaille d’accord avec cette loi naturelle
qui est en eux, les poussant & choisir le bien et les rendant
conscients de leur faute, s’ils ont choisi le mal. Ce germe de
bien ne manque jamais complétement dans la nature hu-
maine, mais il satténue par l'exercice du mal, quand
I'homme choisit exprés le mal et refuse d’écouter la voix de
Dieu entendue dans son coeur. Cependant, et méme quand les
choses sont au pire, le sentiment demeure au fond de I’ame
corrompue que du bien sortira un jour de ce mal. Nous
savons tous que le mal est mal, parce qu’il fait mal, et la
souffrance est le berceau de choses meilleures (Rom. VIII,
19-22). Quelle magnifique conviction que celle-ci: « La créa-
tion attend avec impatience la révélation des fils de Dieu,
pour passer de la servitude de la corruption & la glorieuse
liberté des enfants de Dieu! Car nous savons que la créa-
tion tout entiére gémit, elle est dans l’angoisse de l'enfan-
tement, » d’oti elle sortira pour parvenir & un état meilleur. -
Et nous, qui sommes chrétiens et qui possédons déja en
nous les premiers effets réels de I’Esprit saint, cependant
nous sommes encore a la fois dans la peine et dans I’espé-
rance de cette délivrance naissante.

Voila la théorie de saint Paul. Eh bien! nous avons le
droit de dire qu’elle fait sauter les bornes étroites du ju-
daisme. Cette conception des faits humains est d’accord avec
ce qu’il y a de plus haut et de meilleur dans la pensée et
dans la prophétie hébraique; mais elle est absolument en
désaccord avec l’étroitesse et la dureté des faits juifs de son
temps. L’homme qui pensait ainsi n’était plus d’accord avec
la pensée du parti juif auquel il avait été inféodé. Il est cer-



478 HENRY BERGUER

tain que Paul n’a pris conscience claire et compléte de ces
vérités que plus tard. Mais quand il en prit cette pleine
conscience, il se rendit aussi compte qu’il y avait long-
temps que ces idées étaient la. Les circonstances de son en-
fance les avaient développées. 1l avait vu des paiens tous les
jours de sa vie, et il avait constaté qu’ils n’étaient pas des
monstres, comme le croyaient les zélotes palestiniens, mais
des étres humains. Il avait été avec eux en de telles rela-
tions qu’il considéra comme un devoir d’aller & eux et de
leur annoncer la vérite qui lui avait été révélée (Rom. I, 14)-
Il avait appris par expérience leurs aspirations au bien, leur
désir du juste, leurs angoisses de conscience aprés la faute;
il avait vu ces réalités évidentes dans leur nature. Et il avait
senti aussi cette étrange, cette intime attente de quelque
chose de meilleur, d’'une ére nouvelle, d’un Sauveur, d’'une
incarnation humaine de Dieu sur la terre, qui est une des
caractéristiques, — frappante et trop peu remarquée, — de
la vie romaine a ’époque méme de Paul.

Or c’était dans la religion des Tarsiens que Paul avait pu
contempler ces idées fondamentales du bien, encore visibles
sous l'amas de folies et d’abominations qui avaient poussé
tout autour. C’est de la bouche de quelques-uns des maitres
de 'université, disciples d’Athénodore, qu’il avait entendu,
— peut étre tout jeune encore, a I’Age des impressions indé-
lébiles, et de nouveau, plus tard, lors de son séjour d'une
année aprés la retraite d’Arabie, — l'affirmation distincte de
la différence entre le mal et le bien, et la démonstration
philosophique de Pexistence en 'homme d’une indestruc-
tible faculté de reconnaitre le bien. C’est parmi les habitants
de Tarse qu’il en avait rencontré quelques-uns qui, « sans
avoir de Loi, étaient eux-mémes une lol pour eux-mémes, »
qui étaient des exemples vivants de la puissance et de la
vérité de la conscience. Et c’était dans la philosophie d’Athé-
nodore qu’il avait rencontré ces plainies contre le triste état
ou le péche avait réduit le monde et cette conviction expri-
mée d’un état meilleur de la société humaine.



LE MILIEU GRECO-ROMAIN ET LA PENSEE DE SAINT PAUL 479

*
* %k

C’ est parce que Paul connait les recherches intellectuelles
de son temps, c’est parce qu’il connait le fort et le faible de
la philosophie qu’il peut écrire 4 ses enfants de Corinthe :
« Dieu a fait du Christ notre Sagesse, » notre philosophie
(car c’est le méme mot). Il respecte ceux qui cherchent a
comprendre le sens de la vie et 'énigme du monde par le
seul enchainement de leurs pensées; il les respecte parce
qu’il les a entendus proclamer de hautes et flobles pensées,
comme 1l respecte, chez ceux de sa race, les quelques-uns
qui cherchent vraiment, par une obéissance de tout leur
étre 4 la Loi, a réaliser par leurs ceuvres la volonté de Dieu;
et il les respecte, parce qu'il a vu, chez les Juifs comme
chez les paiens, de grandes actions, quelques belles pages
dans quelgues belles vies. Mais le reste! il a vu dans tout
ce monde juif et dans tout ce monde paien, le nombre ef-.
froyable des pages affreuses dans le nombre effrayant des vies:
affreuses; il a vu U'incapacité absolue de la pensée 4 déchif-
~ frer 'immense probléme, et il a vu I'inaptitude fonciére de
Pexistence humaine & réaliser I'exigence de la vie telle que
Dieu la veut. Seulement 14 ol la pensée et sa pensée ont
échoué, 14 ol la vie et sa vie ont échoué, lirrémédiable
malheur a été balayé par une expérience magnifique et
féconde.

I’apotre a vu de ses yeux, & des milliers.d’exemplaires, la
double faillite contemporaine et de tous les temps: la faillite
de la philosophie, de la recherche intellectuelle du sens de
la vie, el la faillite de la religion juive, de cette méthode
pour produire artificiellement la sainteté; mais il a vu de
ses veux aussi, il a vu de toute son ame, et il ne cesse de
voir de toute son expérience, une victoire qui engloutit ces
deux faillites dans son triomphe. Et cette expérience de vic-
toire, il apporte, il la crie & ceux qui sont encore tentés de
chercher quelques débris de certitude dans le domaine sté-
rile des deux faillites.



480 7 HENRY BERGUER

VI

Nous ne considérons pas comme une perte de constater
que ’écrivain du premier chapitre de la Bible a emprunté a
la cosmogonie orientale un peu de l’argile du vase ou il a
versé la révélation vivante du Dieu créateur.

Nous ne considérerons pas davantage comme une perte de
constater qu’il y avait un peu de terreau paien dans le sol
ou cet arbre admirable, ’apotre Paul, s’est développé. Nous
saisissons quelque chose de 'effort universel de Dieu quand
nous voyons ce que le paganisme a produit de meilleur
trouver sa place providentielle dans la préparation de l'a-
venir chrétien. Il est réconfortant de voir dans I’édifice dé-
finitif quelques pierres vivantes venues de ’édifice prélimi-
naire dont presque tout le reste a péri, ou est entré sicut
cadaver dans ’organisme romain. Mais s’il n’en est point
ainsi, une terrible énigme reste posée. Si I’idéal paien dans
ce qu’'il a de meilleur ne s’intégre pas dans la réalité chré-
tienne, — alors cet idéal, avec sa valeur, avec ses beautés et
ses grandeurs, qui ont connu au moins des incarnations in-
dividuelles, demeure d’abord posé en face de I'idéal chrétien
comme un irréductible rival, et ensuite, dans I’histoire, &
I’évolution de laquelle il ne se plie point, comme une sorte
de triomphante défaite, dont ni le triomphe ni la ruine ne
sont explicables. Dans la conception des faits ol le progrés
de la conscience nous a conduits, nous ne pouvons plus
parler de splendida vitia et de splendida peccata. Ces vertus
furent des valeurs, et ces actions bonnes des actes du
Royaume. La constatation de I'influence de I’hellénisme sur
saint Paul me fournit une philosophie de I'histoire qui sa-
tisfait davantage ma conscience chrétienne, parce qu’elle
me montre une histoire humaine qui n’avorte jamais com-
plétement, et un Dieu vivant qui est assis au carrefour des
routes historiques et qui tire un parti merveilleusement
inattendu des combinaisons fortuites de la nébuleuse primi-
tive.



LE MILIEU GRECO-ROMAIN ET LA PENSKE DE SAINT PAUL 481

Nous répondrons donc affirmativement & la question que
nous avons posée. Oui!l Le milieu gréco-romain, qui a été le
berceau de saint Paul et le théatre des premiéres scénes de
sa vie, a fourni un des éléments constitutifs de sa pensée et
de son caractére. Et nous ajoutons : un des éléments, mais
non pas le principal, — un élément important, mais secon-
daire, un élément qui n’a pas créé la carriére, mais qui ’a
orientée heureusement et d’'une maniére féconde. Mais Paul
n’est pas un Grec, Paul n’est pas un helléniste, Paul n’est
pas un stoicien, Paul est pleinement un Juif, et les formes
essenlielles de sa pensée sont des formes juives. Sa pensée,
si haute soit-elle, et si profonde ou méme si subtile, n’est
jamais essentiellement spéculative; elle est toujours pratique,
elle est directement religieuse, et non pas métaphysique.
Et c’est pourquoi elle est devenue une puissance de vie mo-
rale, une énergie vivifiante, une Sivaps woyovolon, un pragma-
tisme. Et c’est ainsi que le christianisme a pu subir sans
&tre étouffé les embrassements de la pensée spéculative de
I’hellénisme postérieur, et a évité le sort fatal des religions
philosophiques de la Gréce et de I'Inde, en maintenant le
salut dans la catégorie du caractére et en refusant de le lais-
ser tomber dans celle de la connaissance spéculative. Malgré
ce que peuvent penser les lecteurs superficiels des épitres,
I'Hébreu Saul a transmis & I’Occident le message de I'Hé-
breu Jésus, comme un message de vie, et non point comme
un message de pensée.

THEOL. ET PHIL. 1908 ' 32



	Le milieu Gréco-Romain : a-t-il fourni un des éléments constitutifs de la pensée et du caractère de saint Paul?

