Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1908)

Heft: 6

Artikel: La philosophie de la valeur chez Socrate et Platon
Autor: Werner, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379842

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

‘LA PHILOSOPHIE DE LA VALEUR CHEZ SOCRATE ET PLATON !

CHARLES WERNER

M. Gourd a démontré que la méthode est différente dans
Tordre de ’étre et dans ’ordre de la valeur. Dans 'ordre de
T’étre, la connaissance procéde parinduction: elle vadu par-
ticulier au général. Dans 'ordre de la valeur, la connaissance
procéde par déduction : elle a son point de départ dans un
principe général posé a priori. ‘
| Cette remarque profonde nous semble devoir éclairer cer-
tains points capitaux dans les doctrines de Socrate et de

Platon. |
' |

On s’est étonné de l'insucces auquel parait avoir abouti
Peffort philosophique de Socrate. Socrate a constamment
cherché a définir les notions d’ordre moral, telles que la jus-
tice, le courage, la piété. Or nous ne voyons pas, ni dans
Xénophon ni dans Platon, qu’il y ait réussi. Ou ses recherches
n’aboutissent pas, ou elles aboutissent & une conclusion insi-
gnifiante, comme & cette définition de la justice: ’observation
des lois établies.

Comment expliquer cet insuccés ?

Aristote nous dit que Socrate, voulant déterminer ’essence
-des choses, inventa la méthode scientifique qui consiste dans

1 Communication faite au 3me Congrés international de philosophie (Heidelberg
1908).

THEOL. EE PHIL. 1908 30



450 CHARLES WERNER

I'induction et la définition. Mais cette méthode, Socrate I'ap~
plique & ’ordre de la valeur. Le témoignage d’Aristote n’est
pas moins formel sur ce point. Socrate, nous dit-il, ne s’est
occupé que des questions morales, et pas du tout des choses
de la nature. Or les questions morales rentrent dans ordre
de la valeur. Socrate emploie induction pour déterminer la
notion d’une valeur générale par rapport a laquelle il puisse
apprécier les valeurs particuliéres.

On sait, en effet, comment Socrate procédait. Il prenait
pour point de départ un certain nombre d’exemples de la
chose a définir et s’efforcait, par comparaison, d’en dégager
lescaractéres communs. Puis, ayant inventé une formule gé-
nérale, il considérait le plus grand nombre possible des cas
particuliers compris dans cette formule, modifiant la formule
si elle ne s’accordait pas avec tous les cas considérés. En
d’autres termes, Socrate employait 'induction pour trouver
une définition commune & un groupe d’actions réputées.
bonnes ou mauvaises. — A vrai dire, 'induction socratique
est d'une espéce particuliére. Elle ne vise qu’a retrouver un
concept supposé latent dans l'esprit. De la la maieutique..
Mais, en fait, elle forme ce concept. Car la notion générale
n’est pas donnée toute faite dans la conscience. Si elle n’est
pas posée a priori, elle est obtenue par induction. Or Socrate
ne procédait évidemment pas a priori, puisque la définition
générale qu’il propose est fondée sur la considération des
cas particuliers. La méthode socratique se réduit donc A&
Pinduction. |

Certains historiens ont loué Socrate d’avoir employé I'in-

- duction dans les questions d’ordre moral. Et 'on a fait re-
marquer que la méthode socratique est encore de nos jours.
fort en honneur.

Mais, si 'on admet les principes d’oii nous sommes parti,
on dénoncera dans cette méthode le vice capital du socra-
tisme. On dira que Socrate a employé I'induction dans un
domaine ol I'induction ne s’applique pas. Et 'on expliquera
de la sorte I'insucceés que nous avons signalé.

En effet, procédant par induction, Socrate n’arrive pas &



LA PHILOSOPHIE DE LA VALEUR GHEZ SOCRATE ET PLATON 401

poser un principe de valeur par rapport auquel il puisse dé-
finir les valeurs particuliéres.

Socrate d’ailleurs semble avoir reconnu que sa méthode
ne lui permettait guére de poser un principe qui régisse
Pordre entier de la valeur. Il parait craindre de s’élever a
une généralité plus large que celle offerte par des notions
comme la justice, la piété, le courage. Son induction s’arréte
d’elle-méme a un certain degré de généralité. Elle ne se juge
pas capable de poser un principe universel. Comme Aristippe
lui demande s’il connait quelque chose de bon, Socrate ré-
pond : « Me demandes-tu si je sais quelque chose de bon
pour la fievre? — Non. — Pour les maux d’yeux? — Pas da-
vantage. — Pour la faim? — Pas encore. — Si tu entends
quelque chose de bon qui ne soit bon a rien, je ne le connais
ni n’ai besoin de le connaitre. »

Pourtant Socrate, en dépit de ses réticences, devait essayer
de poser un principe universel auquel il pit rattacher toutes
les valeurs particulieres. Cherchant & dégager le caractére
commun a toutes les actions bonnes, il identifia le bien avec
Putile ou 'agréable. Ainsi s’explique 'importance qu’il ac-
cordait aux définitions. Estimant que le bien se confond avec
Pagréable, Socrate ne séparait pas la science de I’action : pré-
férer sciemment 'action mauvaise & ’action bonne est tout
aussi impossible que préférer le désagréable al’agréable. Par
suite, le vice se confond avec I'erreur. 1l suffit de savoir ce
qu’est la justice ou le courage pour étre juste ou courageux.

Or ce principe universel auquel aboutit I'induction socra-
tique est tres insuffisant. — On a fait remarquer que la no-
tion d’utilité n’a pas, chez Socrate, cette signification exces-
sivement générale d’aprés laquelle toute espécede bien, com-
portant évidemment quelque avantage, se confond avec
I'utile. Socrate donne a la notion d’utilité le sens précis
qu’elle a dans l'acception vulgaire. — Cependant est-on bien
sar que Socrate échappe entiérement au reproche d’avoir
fondé sa doctrine sur une pure et simple tautologie ? La no-
tion d’utilité n’a chez lui, comme dans l'acception vulgaire,
un sens précis que lorsqu’on détermine ce sens pour chaque



452 CHARLES WERNER

cas particulier, Mais Socrate, voulant faire ceuvre philoso-
phique, devait, malgré qu’il s’en défende, chercher un prin-
cipe universel. L’identité qu’il établit entre la science et la
vertu montre bien qu’il a considéré d’une maniére tout a
fait générale la notion d’utilité ou d’agrément. Cette notion,
il 'obtient par une induction généralisatrice, éliminant dela
notion d’utilité tout ce qui en particularise l’application. Et
sans doute il fait subir & la notion d’ulilité une certaine éla-
boration, distingﬁant entre-’utilité ou lajouissance qui vient
du hasard et ne dure pas et I'utilité ou la jouissance qui est
assurée et constante. Mais il n’arrive pas dela sorte & donner
a la notion générale d’utilité un contenu suffisant. L’induc-
tion socratique aboutit & une notion, sinon vide de sens, du
moins singuliérement appauvrie et bien incapable d’assurer
un fondement solide & la déduction.

Voila pourquoi Socrate ne réussit pas & donner des défini-
tions convenables. Car les notions qu’il cherche 4 définir
rentrent dans I'ordre de la valeur et ne peuvent étre définies
que par rapport & un principe de valeur universel. Le prin-
cipe étant insuffisant, les définitions sont insuffisantes. En
fait, Socrate néglige souvent de faire intervenir le principe
auquel sa méthode le conduisait. Souvent il s’en tient & une
définition conforme A I’opinion vulgaire, sans se préoccuper
de rattacher la notion qu’il considére & un principe univer-
sel. C’est 14 le cas de la définition que nous avons citée : la
justice est ’observation des lois établies. Ailleurs pourtant
Socrate essaie de rattacher la notion qu’il considére au prin-
cipe universel admis par lui. Les vraies définitions socra-
tiques sont données dans les passages ou Socrate explique en
quoi telle ou telle vertu comporte de I’utilité ou de ’'agrément.
La vraie définition socratique de la justice nous est donnée
lorsqu’on nous dit que la justice est un moyen de gagner la
conflance et l'estime des hommes. Mais la définition reste
vague et insuffisante, parce que le principe de valeur est lui-
méme vague et insuffisant. Socrate ne réussit pas mieux
lorsqu’il essaie de faire ceuvre philosophique que lorsqu’il se
contente de 'opinion vulgaire. De 12 probablement la sorte



LA PHILOSOPHIE DE LA VALEUR GHEZ SOCRATE ET PLATON 453

de découragement qui traverse son enthousiasme. Peut-étre
n’était-ce pas seulement de l'ironie quand il affirmait étre
lui-méme stérile en fait de sagesse.

On comprend dés lors la fortune singuliére de la doctrine
socratique. Socrate s’était borné a I’étude de la valeur. Mais
il avait forgé une méthode ne pouvant s’appliquer qu’a 1'é-
tude de I’étre. C’est pourquoiles successeurs de Socrate firent
rentrer dans les cadres de la philosophie les problémes,
écartés par Socrate, qu’avaient traités les « physiciens», et
prétendirent les résoudre par le moven méme de la méthode
socratique. De la philosophie anté-socratique, ils gardérent
Pobjet, tandis que Socrate ne gardait que I'idée formelle de
la science. Et, pour ce qui est de la forme scientifique, ils
adopterent la forme nouvelle créée par Socrate. C’est dans
leurs systémes que cette forme, enfin appliquée a 'objet qui
lui convient, fit triompher le rationalisme. La philosophie
de Socrate est grande par les conséquences qu’elle a eues,
plutdt que par les résultats auxquels elle-méme est arrivée.

I

On peut douter 'cependant que cette application de la mé-
thode socratique & l’objet qui lui convient se trouve déji
chez Platon. Il semble, au contraire, que Platon ait fait, en
sens inverse, la méme confusion que Socrate.

Cette vérité que Socrate n’avait pas apercue, a savoir que
la connaissance, dans l'ordre de la valeur, procéde par dé-
duction d’'un principe a priori, est mise en pleine lumiére
dans le platonisme. On peut méme dire que la théorie de
P’idée repose tout entiére sur elle.

Platon enseigne que la connaissance du général n’est pas
fondée sur la connaissance du particulier. Il v a, dans la no-
tion générale, une pureté, un caractére exemplaire, que ne
sauralt donner la connaissance du particulier. La sensation,
qui est la connaissance du particulier, est sans doute indis-
pensable pour éveiller en ’esprit la science, qui est la con-
naissance du général. Mais la science est indépendante de la
sensation. Elle est antérieure a la sensation. '



B CHARLES WERNER

Il peut sembler que Platon ne fait guére ici que reprendre
et développer la théorie de Socrate. Nous avons dit, en effet,
que la notion générale, pour Socrate, existe de facon latente
dans 'esprit. La maieutique, dont la réminiscence platoni-
cienne ne serait qu'un prolongement, a pour tiche d’éveiller
cette connaissance dormante.— Cependant une différence
capitale intervient entre les deux doctrines. Etant admis que
la notion générale n’est pas donnée toute faite & I’esprit, on
y parvient ou par l'induction ou par la méthode a priori.
Socrate, nous I'avons dit, procéde par induction. Il prend
son point de départ dans les cas particuliers. Une fois la for-
mule générale inventée, il la confronte encore avec les cas
particuliers, la modifiant quand elle ne s’accorde pas avec
eux. Au contraire, Platon procéde a priori. Selon lui, la
connaissance du général n’a pas a s’occuper de correspondre
exactement & la connaissance du particulier, car elle pré-
sente des caractéres que ne saurait donner la connaissance du
particulier. La connaissance du général n’est pas fondée sur
la connaissance du particulier. C’est 'inverse qui est vrai : la
connaissance du particulier est fondée sur la connaissance
du général.

Tel est, en effet, le rapport que le Phédon établit entre la
connaissance du général et la connaissance du particulier.
Platon ne se contente pas d’affirmer que la connaissance du
général est indépendante de la connaissance du particulier.
I1 affirme que la connaissance du particulier dépend de la
connaissance du général. Non seulement la science ne dé-
pend pas de la sensation, mais la sensation n’est rendue pos-
sible que par une science préexistante. Ce n’est pas parce
que nous connaissons les choses particulieres que nous for-
mons la notion générale exprimant les caractéres communs
a ces choses: c’est parce que nous avons la notion genérale
que nous connaissons les choses particulieres. En un mot,
la connaissance procéde toujours par déduction : elle va de
haut en bas, du général au particulier.

De 14 découle la théorie de I'idée.



LA PHILOSOPHIE DE LA VALEUR CHEZ SOCRATE ET PLATON 455

Platon n’évite pas le réalisme, cher a 1a pensée grecque. Il
<confond I'objet de la science avec la réalité. Or objet de la
science, comme Socrate I’a montré, c’est la notion générale,
cest I'idée. Par suite, 'idée est une réalité. Elle est une réa-
lité indépendante de la réalité sensible, puisque 1’objet de la
science, qu’elle représente, est indépendant de ’objet de la
sensation. La réalité qui est I'objet de la science est posée
@ priori au-dessus de la réalité qui est I’objet de la sensation.
Et, de méme que la connaissance sensible suppose la con-
naissance scientifique, de méme la réalité sensible suppose
la réalité supra-sensible. En correspondance avec la déduc-
tion qui s’exerce dans 'ordre de la connaissance se trouve la
-déduction qui s’exerce dans Pordre de la réalité. Le particu-
lier, qui constitue la réalité sensible, emprunte ce qu’il pos-
-séde d’existence au général, qui constitue la réalité supra-
sensible.

On peut donc soutenir que la théorie de I'idée illustre une
-des théses principales de la philosophie de la valeur. En fait,
Platon, hgritier de Socrate, se meut principalement dans
J’ordre de la valeur. Les notions qu’il considére de préférence
sont les notions d’ordre moral. L’idée supréme est Iidée du
bien. Mais Platon a reconnu le vice de la méthode socratique.
11 a fort bien vu que la connaissance, dans 'ordre de la va-
leur, va du général au particulier, non pas du particulier
au général. Ce n’est pas parce que nous connaissons les
choses bonnes que nous avons l'idée du bien; c’est parce.
-que nous avons l'idée du bien que nous connaissons les
-choses bonnes. 1l y a dans le principe de valeur un caractére
exemplaire qui ne saurait provenir des valeurs particuliéres.
1Le‘principe de valeur n’est pas connu par induction : il est .
posé a priori. Et c’est de ce principe a priori que sont dé-
duites les valeurs particuliéres. Telle est la grande vérité
quexprime la théorie de I'idée.

Il n’en reste pas moins que Platon applique & l'ordre de
I’étre une méthode qui ne doit s’appliquer qu’a l'ordre de la

aleur. Platon étend indifféremment a toutes les notions gé-



4Ab6 CHARLES WERNER

nérales le caractére a priori qu’il reconnait aux notions-
d’ordre moral. Le passage entre les notions d’ordre moral et
les autres lui est facilité par la considération des notions.
mathématiques, auxquelles il accordait !'importance que
I’on sait. Ces notions, en effet, paraissent comporter, comme
les notions d’ordre moral, une pureté, un caractere exem-
plaire, qui ne se trouvent pas dans les choses particuliéres.
De méme que la justice est un idéal que les actions humaines
ne réalisent jamais qu’imparfaitement, de méme aucune fi--
gure sensible ne revét exactement la forme concue par I'es-
prit du géométre. Platon fut conduit de la sorte & considérer
toute notion générale comme le principe a priori de ladéduc-
tion. La théorie de I'idée résulte ainsi d’une double confusion.
D’une part, confondant la connaissance dans I'ordre de 'étre
et la connaissance dans l'ordre de la valeur, Platon pose:
toute espéce de notion générale comme le principe a priori
de la déduction. D’autre part, confondant la notion générale,
objet de la science, avec la réalité, Platon pose toute espéce
de notion générale comme une réalité a priori dont les réa-
lités particuliéres tirent leur existence. Le principe que la
théorie de l'idée pose a priori comme le principe de la
déduction, ce n’est pas seulement un principe de valeur :
c’est I’étre, c’estla réalité. L’idée supréme, il est vrai, est le-
bien, principe de valeur auquel sont subordonnées les va-
leurs particuliéres. Mais I'idée supréme est aussi la réalité
par excellence, a laquelle toutes les autres réalités emprun-
tent leur existence. Socrate traitait la valeur par la méthode:
qui s’applique seulement & 1’étre; Platon traite 'étre par la
methode qui s’applique seulement & la valeur.

Peut-on dire au moins, en ne considérant que celles-1a
d’entre les idées platoniciennes qui rentrent dans 'ordre de la
valeur, que Piaton a tracé les grandes lignes d’une philoso-
phie de la valeur? En aucune maniére. Comme Socrate,
Platon ne réussit pas & déduire les valeurs particuliéres du
principe général de valeur. La raison en est que son prin-
cipe, s’il a le mérite d’étre posé a priori, est encore moins si-



LA PHILOSOPHIE DE LA VALEUR CHEZ SOCRATE ET PLATON 457

]

gnificatif que celui de Socrate. Ce que Platon pose a priori,
ce n’est pas une définilion du bien, c’est tout simplement
I’idée formelle du bien. Il explique les choses belles par la
beauté, en écartant 'opinion de ceux qui voudraient dire en
quoi la beauté consiste. Il avoue d’ailleurs lui-méme qu’en
procédant ainsi il procéde «sans art et peut-étre trop sim-
plement ». En effet, c’est trop simple. Ce qu'il faut poser &
prior, ¢’est une définition du bien & lagquelle on puisse rat-
tacher les biens particuliers. Cette définition, Platon ne la
donne pas. C’est pourquoi il échoue dans sa tentative de dé-
duction. Ainsi Socrate posait par induction un principe de
valeur, insuffisant il est vrai, mais auquel il pouvait en
quelque mesure rattacher les valeurs particuliéres: on trouve
chez lui un principe de valeur, mais pas la méthode propre
a la valeur. Au contraire, Platon pose a priori un principe
purement formel d’ot 'on ne saurait déduire les valeurs
particuliéres : on trouve chez lui la méthode propre & la va-
leur, mais pas un principe de valeur.

Cette confusion entre la méthode propre a lordre de I'étre
et la méthode propre a I'ordre de la valeur que l’on trouve,
réalisée en sens inverse, et chez Socrate et chez Platon, dispa-

- rait chez Aristote. Aristote, qui appartient & une famille de mé-
decins, s’occupe avant tout d’histoire naturelle et de biologie.
Il se place sur le terrain de I’étre, non pas sur le terrain de
la valeur. Et il n’a pas de peine & reconnaitre que la notion
générale, dans laquelle, de méme que Socrate et Platon, il
voit I’objet de la science, est obtenue par une induction ayant
son point de départ dans les étres particuliers. Tombé dans.
Ie réalisme, il déclare que ce qui est premier en soi est der-
nier pour nous. C’est pourquoi il ne pose pas 'idée a prior:
comme une réalité supérieure a la réalité sensible. 1l met
I'idéel dans le sensible, sans craindre, dans la régle, une dis-
proportion entre les deux termes. Car l'idéel, pour lui, ne se
confond pas avec un idéal inaccessible. S’il y a dans les no-
tious de justice ou d’égalité un caractére exemplaire qui ne



4HB8 CHARLES WERNER

se frouve pas dans les choses justes ou égales, le type de
I’homme ou du beceuf est réalisé, sauf monstruosité, dans
tous les hommes et dans tous les boeufs.

On sait d’ailleurs qu’Aristote n’a pas mis fin définitivement
a la confusion qui s’est établie, dés les origines de la philo-
sophie de la valeur, entre la méthode propre a I'étre et la
méthode propre a la valeur. Cette confusion reparait, a di-
verses reprises et sous diverses formes, dans la philosophie
moderne.



	La philosophie de la valeur chez Socrate et Platon

