Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 41 (1908)
Heft: 4-5: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des

principales publications scientifiques

Artikel: L'état actuel de 'homme : tel qu'il ressort du fait religieux
Autor: Malan, César
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379839

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ETAT ACTUEL DE L’HOMME

tel qu'il ressort du fait religieux.

PAR

CESAR MALAN FpiLs !

Nous avons formulé deux théses sur le rapport entre I’état
:actuel de 'homme et son état originaire. — D’apreés la pre-
miére, 'homme nanti, lors de sa création, « de I'image de
Dieu », mais ayant ensuite perdu la possession de cette
image par le péché, est devenu un étre tout autre que celui
que Dieu « avait fait pour son image. » — La seconde thése
affirme, au contraire, que Dieu n’ayant pas mis ’homme, lors
de la création, en possession de 'image divine, mais ’ayant
seulement créé capable de réaliser en lui cette image, le
péché de ’homme a eu pour conséquence, non pas de lui
faire perdre cette « capacité », mais uniquement d’en rendre
impossible la mise en ceuvre. Si 'homme actuel est diffé-
rent de ’homme tel que Dieu l’a créé, cette différence ne
réside donc que dans la direction imprimée & sa volonté et
non dans un changement foncier de sa nature.

Cette seconde thése étant ce qui nons asemblé résulter du
récit scripturaire de la création, il ne nous reste encore qu’a
dire comment c’est aussi 14 ce qui découle pour nous du fait

1 Voir livraison mai-juin, page 250, l'article La conversion comme le refour
-de 'homme a sa vraie nature.



368 CESAR MALAN

religieux tel qué nous l’avons sous les yeux et que nous en:
avons conscience.

1. Et d’abord, qu’entendons-nous par cette expression :
« le fait religieux » ?

Nous désignons de la sorte, d’'une facon générale, un rap-
port personnel et direct inauguré par Dieu lui-méme avec
I’homme, au moyen de I'expérience qu’il fait faire de sa vo-
lonté divine au principe directeur de la volonté de 'homme.
Sans doute, pour que ce rapport s’effectue, il faut que
I’homme, de son coté, réponde a cet acte de Dieu en se sou-
mettant & cette expérience.

Il ne s’agit pas ici, on le comprend, d’'une manifestation:
spéciale de la volonté divine dans tel ou tel commandement.
Il s’agit de I’expérience imposée & ’homme de cette volonté
comme telle, & ’occasion de tout commandement quel qu’il
soit. Une semblable expérience est déjd ce qui s’impose &
chaque homme dans la conscience qu’il a de 'autorité ab-
solue, non pas de tel ou tel devoir, mais du devoir considéré:
comme tel.

Quant a la soumission de ’homme & cette expérience,.
c’est 14 ce que l'apotre appelle « Uobéissance », ou aussi
«'ceuvre » de la foil. — C’est le don que fait ’'homme de:
sa volonté elle-méme ; le sacrifice volontaire de sa liberté.
C’est 'abandon de son étre lui-méme & I’Auteur de l'au-
torité qu’il 'a ressentie comme absolue. Et ce rapport qui,
aprés avoir été inauguré par Dieu, s’achéve dans ’homme:
par un acte de foi, s’affirmera et s’affermira ensuite dans tout
ce qui constituera pour cet homme le service de Dieu et son
culte.

On le voit, il ne saurait étre question d’'un semblable « fait
religieux », du moment ou le péché aurait entrainé un chan-
gement, non pas dans la position prise par I’homme & ’égard
de Dieu, mais bien dans son état essentiel, ou dans sa nature
elle-méme. |

Dés lors, en effet, ’'homme devenu fonciérement étranger-

1 Rom. 1, 5 ; 1 Thess. I, 3.



L'ETAT ACTUEL DE L'HOMME 369

a Dieu,aurait non seulement perdu ce qui le rattache & Dieu.
dans la faculté qu’il posséde de réaliser I'image divine, mais.
il n’y aurait plus rien en lui qui permit que cette faculté lui
fiit de nouveau accordée. Le fait est que nous aurions alors-
devant nous, en ’homme et en Dieu, deux étres différant 'un
de l'autre d’une facon essentielle et absolue.

Et il y a plus! L’état actuel de 'homme étant nécessai--
rement ce que Dieu veut qu’il soit, 'impuissance morale qui
le caractérise a cette heure est elle-méme un fait voulu de-
Dieu. Or, comme c’est nécessairement de la conscience de-
nous-mémes que nous partons pour nous faire une idée de
PAuteur de notre étre, le sentiment essentiellement négatif
que nous retenons de 'immortalité de notre ame serait tout.
ce qui au dedans de nous devrait nous introduire a la vue
du fait positif de la vie éternelle. La conscience de l'imper--
fection définilive de notre étre serait alors ce qui seul devrait.
nous donner une idée de la sainteté de Dieu.

Pour ne parler que des faits hors de nous, au lieu de voir,.
dans ce qui nous est présenté comme « le surnaturel », le-
reste et- comme «le témoin» d’'un état de choses primitif,.
nous n’en admettrions la réalité que pour autant qu’elle s’ac--
corderait avec ce fait humain déchu qui seul est & nos yeux.
un fait positif.

Le royaume de Dieu n’est plus alors pour nous que I’état
de choses que rendrait désirable, ou méme nécessaire, I’'expé--
rience de notre imperfection.

(’est ainsi que, dans ce point de vue, le rapport religieux
n’a pas son point de départ pour notre pensée dans cette-
expérience positive de la volonté vivante de Dieu, qui nous.
dicte I'obéissance a I’autorité du devoir. Il s’appuie bien plutot .
sur une idée que nous nous faisons & nous-mémes de Dieu,
d’aprés cet état imparfait que nous regardons comme seul
voulu de lui, et dont la vue directe résulte pour nous de la.
conscience de nous-mémes. Au lieu d’une théophanie, de ’'ap-
parition d’un Dieu qui vient bénir et sauver, nous n’avons plus.
alors devant nons qu’un Dieu dont I'homme s’est fait une-
image, sinon semblable & lui-méme, du moins telle que ’exige-



“370 CESAR MALAN

I’état quiest le sien. Aulieu de nous voir placés devant I’'initia-

tive de Celui que nous sommes forcés d’adorer, nous ne nous
‘préoccupons que d’une prétendue action supréme qui pourrait
-répondre aux besoins qui sont les nétres. Telle aussi I’hu-
manité primitive, sourde 41a voix divine, se met & construire
‘la tour de Babel, pour aller chercher au haut du ciel visible
le Dieu qui, devant sa révolte, s’était retiré dans le ciel invi-
sible.

Du moment o ’homme charnel, terrestre et mortel, est
Téellement I’homme tel que Dieu l’avait voulu, il ne saurait
plus étre question de I’homme n’existant que par grace. A la
parole adressée 4 I’homme qui a péché : « Tu mowrras de
mort ! » se substitue celle que ’homme avait entendu de
-celul qui avait trompé : « Vous ne mourrez nullement! » —
Si ’homme a encore des devoirs envers Dieu, ce n’est plus
-alors parce que le service de Dieu lui est commandé et qu’il
lui est indispensable; c’est plutdot parce que le culte rendu
par ’homme est chose nécessaire & la gloire divine. On n’ira
-pas sans doute jusqu’a dire que les sacrifices matériels « sont
la nourriture des dieux;» on admettra néanmoins que sans
le culte et le service que ’homme rend & Dieu, il n’y aurait
point de « royaume de Dieu ».

Nous sommes 14 devant des hommes qui, au lieu de
servir Dieu, n’aspirent qu’a lui rendre un service qu'il récom-
pensera, c’est-d-dire, dans le fond, qui ne veulent que se
servir de lui. On dirait parfois & voir « la religion » de ces
gens-la, que si ’homme a pu, & ses risques et périls, séparer
-sa volonté de la volonté divine, Dieu ait comme qui dirait
-conservé l’obligation de maintenir et de protéger dans
J’homme sa créature.

Grace & ce méme point de vue, le salut de Dieu se présente,
‘méme a des croyants, sous deux aspects aussi faux 'un que
I’autre: suivant qu’on conserverait ainsi a I’homme le droit de
vivre, méme lorsqu’il est séparé de Dieu dans sa déchéance ;
— ou bien, qu’au contraire, on refuserait i I’homme, que
-cette déchéance a détaché de Dieu, jusqu’au droit d’exister
‘tel qu’il est.



L‘ETAT ACTUEL DE L’HOMME 3711

Dans le premier cas, I’état de 'homme étant actuellement
tout ce qu’il peut étre, il ne saurait étre question pour lui ni
d’un salut ni d'un Sauveur, sinon en vue de l’avenir. Pour
le moment actuel on se contentera d’assigner & Jésus le role
-d’un aide, d’'un guide, d’'un modéle ou d’un bienfaiteur. Dans
le fond, — sans le professer ouvertement! — on regarde
I’Evangile uniquement comme le témoignage de promesses
«divines concernant un avenir encore inconnu. Vouloir le
prendre a la lettre, vouloir y voir la proclamation et 'assu-
rance d’un fait présent, ce serait courir le risque de s’aban-
donner a4 une exaltation mystique qui, suivant les circons-
tances, deviendrait aisément un fanatisme dangereux. Aussi
s’applique-t-on alors a entourer cet Evangile d’un respect
silencieux et discret. Tout en conservant au « culte chrétien »
ses formes traditionnelles, tout en le maintenant pour la
multitude, on s’en tiendra pour soi-méme aux lumiéres
de la conscience humaine et & la morale des sages. A des
« croyants » qui en sont encore 13, il est superflu de parler
de salut | « Ce ne sont que les malades qui ont besoin de mé-
decins », avait coutume de dire le Sauveur.

Si ce que nous venons de décrire n’est pas une négation
expresse et positive de Dieu, ce n’en est pas moins, dans le fait,
la négation de Dieu comme de ’Etre supréme et absolu, seul
possesseur de la vie, et qui, par conséquent, ne se révélera
a 'homme déchu que comme le Dieu sauveur. Des deux étres
personnels, I’étre divin et I’étre humain, on ne croit alors
dans le fond qu’a ce dernier. Bien que ce ne soit pas tou-
jours a I'endroit de Dieu une incrédulité avouée et réfléchie,
ce n’en est pas moins, sous le nom de « christianisme », la
négation absolue du Dieu que nous révéle Jésus-Christ. C'est
bien du déisme christianisé.

2. A l'opposé de ce point de vue est celui dans lequel
I’homme aurait perdu le droit d’exister, du moment ou il a
cessé d’étre ce que Dieu l'avait fait. Partant de cetie pensée,
qu’en perdant la possession positive de I'image de Dieu,
I’'homme a perdu la place qui lui était assignée dans I'en-
semble des créatures, on en conclut que ’homme n’en occupe



372 CESAR MALAN

plus aucune, dans le monde de la volonté de Dieu. Dieu I'a.
abandonné; il i’a maudit ; il « 'ignore ». S’il subsiste encore
malgré cela, c’est que, & coété de la possession positive de-
I'image de Dieu, il avait encore regu du Créateur une dme
immeortelle ou impérissable. Sans doute, on ne se fait pas une
idée claire de ce qui peut ainsi constituer « 'immortalité »
d’un étre dont la volonté n’est plus reliée & celle de Celui
« qui seul possede I'immortalité », d’'un étre qui n’a conservé:
que l'existence essentiellement temporaire due au fait qu’il
avait d’abord été « formé de la terre». En tout cas cet homme
déchu « immortel » n’est plus a4 cette heure que l'objet
du « support » de Dieu; il ne saurait étre celui de son
amour. Aussi faut-il pour qu’il redevienne ’objet de cet amour,
que, grace 4 un nouvel acte souverain, il soit créé a nouveau.
en Christ, seul objet de la dilection divine. Dans ce cas, ce-
pendant, Dieu n’envoie pas son Christ 4 ’homme déchu parce
qu’il aime encore cet homme: Il permet &4 ce Christ de faire-
de cet homme maudit un étre digne de son amour.

Ce n’est certainement pas 14 non plus le salut dont témoi-
gne devant nous I’Evangile. A entendre cet Evangile 'amour
de Dieu pour ’homme déchu ou, comme s’exprime Jésus-
Christ, pour « le monde », est & la source et au point de dé-
part de 'ceuvre du salut, et en particulier de I’envoi de son
Fils.

Non pas, sans doute, que le Dieu Saint aime 1’homme
pécheur comme pécheur. Il I'aime cependant, en dépit de
son péché. Il Paime parce que, & coté de ce que le péché a
atteint dans I’homme, il y voitencore la victime, et lavictime
non encore completement consentante, de ce péché! Ce
qu’il voit dans ’homme actuel c’est « Uhomme intériewr qui
consent a la loi de Dieul»; 'homme qui, dés l'origine, «a été
créé selon Dieu, en Christ, pour les bonnes ceuvres?. » — Et si
nous disons que c’est 14 ce que Dieu voit dans ’homme:
déchu qu’il veut sauver, ce n’est pas a dire que cet homme
en ait lui-méme conscience. C’est bien Dieu seul qui peut le:

1 Rom. VII, 12. — 2 Eph. II, 10; IV, 24; Comp. III, 9; Jean. I, 3.



I’ETAT ACTUEL DE L'HOMME 373

-discerner. En effet, jusqu’a ce qu’il ait été réveillé et vivifié
par I'Esprit de vie, cet « homme intérieur » n’est présent
-dans I'homme déchu que comme un germe vivant, oui! mais
non encore fécondé. Dans cet état il n’est appréciable que
pour le regard de Celui qui seul pénétre jusqu’au sein de la
‘vie instinctive et inconsciente de sa créature, ou, comme dit
I'Ecriture, de Celui : « qui sonde les cceurs et les reins ».

La doctrine que nous combattons, présente cette ceuvre
-divine du salut d’une facon qui ne s’aurait s’accorder avec
une vraie foi en Dieu. Dans cette doctrine-13, en effet, Dieu
s’approche de I’homme pour sauver un étre qui, en dépit de
son égarement et de son péché, lui est néanmoins encore ap-
parenté et sympathique tel qu’il est & ses propres yeux et
pour sa propre conscience. De 14 résulte que le salut de
Thomme ne saurait étre de la part de Dieu qu’une action
-exceptionnelle et momentanée ; qu’un acte que n’explique ni
la position prise par Dieu a ’égard de ’homme déchu, ni la
nature méme de cet homme.

Nous sommes la comme qui idirait devant une visite que
le Dieu saint aurait faite 4 ’homme déchu. « Dieu manifesté en
chair » n’est plus, comme le veut ’Evangile, le fait premier,
le fait qui donne la clef du rapport de Dieu avec I’homme, 1a
lumiére, et la seule lumiére de I'histoire de notre race ; le fait
auquel aspirent le désir et la sagesse de tous les ages. Cest
bien, au contraire, de tous les faits le plus inabordable A la
pensée. C’est le fait « surnaturel » par excellence, non pas
dans le sens du surnaturel « normal » de !’Ecriture, mais
dans le sens du surnaturel « magique » des incarnations my-
thologiques; du surnaturel sans sanction, sans vérité intrin-
seque; du surnaturel qu’on préche mais dont on ne témoigne
pas.

Présenté de la sorte, I’'Evangile du salut et de la liberté
devient rapidement une nouvelle superstition. Il ne fait
qu’apporter au monde, sous une nouvelle forme, ce dont le
paganisme lui-méme avait fini par se lasser, lorsqu’il s’était
mis & chercher quelque autre objet de culte que « le fait di-
vin» dont avait d’abord voulu se contenter sa crédulité.



374 CESAR MALAN

Ce qui doit non pas éblouir notre vue, mais révéler
a l'expérience de notre volonté la volonté divine, que I’en-
durcissement de notre cceur nous avait fait méconnaitre,
c’est ce que «le Fils de 'homme » est venu nous mettre sous
les yeux dans sa personne a la fois divine et humaine. Cest.
donc ce qui demeure devant nous, non pas un fait divin,
mais un acte de Dieu. C’est plus encore ! C’esl, par 14 méme,.
ce qui implique dans I’homme, objet de cet acte, une no-
blesse originaire dont il avait perdu le souvenir, mais dont
les titres, conserves dans « le cceur de Dieu », lui sont main-
tenant rendus par Celui qui vient a lui du ciel. En le voyant
semblable & nous, nous nous retrouvons en lui. Nous rap-
prenons alors que nous avons été créés pour reéaliser, nous
aussi, I'image de Dieu sur la terre ot nous sommes. En recon-
naissant dans ce Sauveur notre frére, nous commenc¢ons &.
sentir qu’en dépit de notre état de déchéance et d’exil, cette
« vocation céleste » est encore la notre & cette heure. En le:
voyant fouler aux pieds la mort qui nous a envahis, notre
cceeur se reléve et notre espoir seranime. En le contemplant
ressuscité aprés qu’il est mort sous nos yeux, comme meurt
chacun de nous, nous sentons que sa vie & la fois humaine:
et diviue est celle dont nous sommes appelés a revivre. Nous
ressaisissons en lui notre vraie destinée, la vie éternelle pour
laquelle Dieu nous a créés.

A la proclamation de ce rétablissement, par le Christ de
Dieu, du rapport primitif entre ’homme et son Créateur, on
a substitué, dans le « christianisme » dont nous parlons, un
salut qui demeure l’action exclusive du Tout-Puissant; ac-
tion magique, violente, inattendue et incompréhensible pour-
I’homme qui en est I'objet. « L’Incarnation » ne nous est
plus présentée comme un changement d’état volontaire et
définitif chez Celui qui « a quitté la gloire » pour partager
Pétat de déchéance d’un fils de Dieu momentanément exilé.
Ce n’est plus qu’un sacrifice cruel et douloureux, au moyen
duquel cette victime innocente entreprend de désarmer la.
- colére d’un Dieu qu’avait irrité I’homme pécheur.

Il est évident que la vue d’'un semblable fait, loin de rame=



L’ETAT ACTUEL DE L'HOMME 375 -

ner a Dieu notre cceur, ne peut que 1’éloigner définitivement
de lul. Ce qui des lors nous attacherait encore & la pensée de-
ce sacrifice, ne serait plus qu’un sentiment d’intérét person-
nel. Nous ne saisirions plus dans « la croix » que le moyen-
de notre salut. Nous n’y verrions pas I’expression des senti-
ments éternels de Dieu a notre égard. Ce qu’on nous présen--
terait dans cet Evangile, ce serait Dieu pénétrant inopiné-
ment dans une sphére d’existence qui lui est essentiellement .
étrangére et avec laquelle il ne saurait soutenir un rapport.
définitif. Nous ne serions plus alors devant le Fils de-
Dieu devenu réellement et sincérement homme, demeurant.
semblable & nous, aprés avoir quitté le monde que nous-
habitons. Aussi bien, & 'homme qui posséde encore, au sein:
de sa déchéance, une vie éternelle subsistant comme telle &
coté de celle de Dieu, « le Sauveur » ne saurait-il donner-
qu'une marque de sa compassion, en se soumettant momen--
tanément a la misére et & l'abaissement auquel il se voit
actuellement reduit. _

Certes! il y a loin de cette « pitié divine » & « Uamour que
Dieunous a témoigné en Jésus-Christ notre Seignewr». Dans un.
semblable évangile les paiens et les non-crovants n’existent.
pour ainsi dire pas pour les compassions éternelles. Ce qui:
les maintient encore, c’est une prétendue « Providence di-
vine », qui n’a rien de commun avec le Dieu de charité que:
proclame Jésus-Christ. Espéce de succédané du Dieu vivant,.
cette Providence n’est qu’une puissance supérieure qui est la.
pour guider et pour garder ’homme terrestre: sorte de divi-
nité sans sainteté active et surtout sans amour, et qui ne
rappelle rien autant que « le sort » ou « la nature », dont se-
contentent ceux qui, parce qu’ils ont négligé I’expérience di-
recte de Dieu dont témoigne leur conscience, ne connaissent.
plus de lui que son nom.

On reconnaitra « les croyants en Dieu » qui se font encore:
une idée semblable de la position actuelle de ’homme déchu,
aux proportions restreintes qu’ils donnent au « royaume de
Dieu », non seulement dans sa manifestation actuelle sur la.
terre, mais lorsqu’ils le considérent en lui-méme. L’homme:



:376 CESAR MALAN

ayant, depuis sa déchéance, cessé d’étre I’objet de la pensée

~de son Créateur, le royaume de Dieu ne contiendra plus, en
fait d’hommes, que ceux qui y seraient introduits, pour ainsi
-dire, par exception et grace & une action divine, non seule-
ment inattendue pour eux, mais inexplicable en elle-méme.
Il en résulte bientdt pour ces esprits comme un second
« royaume de Dieu » & c6té du royaume éternel de sa gloire.
-On a alors devant soi deux «vies éternelles ». A c6té de celle
-que le Christ ouvre au petit nombre de ceux qui viennent &
Dieu par lui, il y a encore l'immortalité inadmissible de
I’ame humaine subsistant en dehors de tout rapport spécial
-avec Dieu. Il est vrai que la premiére se présente comme une
vie de sainteté et de félicité parfaite, tandis qu’il se peut que
la seconde aboutisse & une immortalité malheureuse, et
méme a une « mort éternelle », vu qu’'on ne va pas jusqu’a
dire : « une mort immortelle ». |

C’est de cette derniére vie & venir, que doivent se conten-
tenter « ceux qui ne sont pas de Christ ». Et comme ces
‘hommes 14 forment & cette heure 'immense majorité dans
notre humanité, on est contraint de se faire de cette immor-
talité sans Christ une idée supportable, laquelle diminue
-d’autant la nécessité et du salut et du Sauveur.

(C’est ainsi que, sous 'ombre de vouloir glorifier Dieu, on
oublie, en face de ceux qui l'ignorent encore, ce fait premier
et fondamental : « que les dons et la vocation de Dieu sont
sans repentance. » On regarde comme périmé le décret par
lequel il a voulu créer ’homme propre & pouvoir réaliser son
image et capable de lui étre fait semblable. Par 14 méme,
cependant, non seulement on déshonore I’homme, mais, en
-admettant ainsi quo’il vit d’une vie élernelle qui n’est pas ce
que le Créateur voulait qu’elle fit, on rend superflu ce salut
divin qu’on prétend glorifier.

On le rend méme impossible! En effet, du moment ou
I’homme ne posséde plus ce qui le rend capable de participer
.4 la vie divine, on ne saurait admettre, nous I’'avons vu, que
TEtre divin ait revétu la forme de 1'existence de ’homme. De
13 aussi ce fait que les croyants dont il s’agit se préoccupent



L’ETAT ACTUEL DE L’HOMME 377

toujours plus exclusivement de la seule nature divine du
Christ. Incapables d’accorder I'idée qu’ils sont arrivés a se
faire de ’'homme avec celle de ’Etre divin, ils négligent, de-
vant I’Evangile du Sauveur, cette « contemplation du Fils de
LPhomme », qui, & Ventendre lui-méme, peut seule nous faire
saisir le salut qu’il apporte 1. Ils croient honorer ce Sauveur
en le mettant de la sorte entiérement hors de leur portée.
‘Grace a I'idée qu’ils se sont faite de ’homme, ils ne sauraient
-en effet, ni reconnaitre leur frere dans le Fils de ’homme
avec sa sainteté et ses pouvoirs ni voir en lui « le second
Adam », le nouveau chef de leur humanité, Celui qui vient
leur rouvrir le chemin de la vie céleste de I’homme. Sans
's’en rendre bien compte, ils arrivent nécessairement a regar-
der I’humanité du « Fils de Dieu » comme un accident
-exlraordinaire et passager, comime ce quin’aurait été qu'une
interruption momentanée de sa vie divine.

Et non seulement le salut devient ainsi, comme ceuvre de
Dieu, quelque chose d’impossible a réaliser pour notre pensée,
mais il devient pour nous ce fait magique que repousse la
conscience que nous avons de notre liberté, et qui ne peut
s’accorder avec notre foi en Dieu comme auteur de cette
liberté. — Cependant le besoin foncier de notre cceur exi-
geant que le rapport entre nous et le Dieu qui vient & nous
soit un rapport central, une relation d’étre i étre, nous ne
concevons plus I'inauguration d’un semblable rapport que
griace 4 un changement foncier de notre nature elle-méme.
Il ne suffit pas de ce qui ne serait chez ’homme qu’une
« conversion », c’est-a-dire qu’un retour & sa nature pre-
miére. Il faut méme plus ici qu'une «régénération », c’est-
a-dire que ce qui impliquerait encore chez I’homme une
nouvelle expérience de Dieu. Ce qu’il faut & une telle pensée,
¢’est bien 'avéenement en la création, dans ’homme actuel
non pas d’'un nouvel homme, mais d’'un autre homme, disons
mieux | d’un homme essentiellement autre.

Dés lors cependant on ne peut plus dire que le pécheur a

1 Jean 1V, 40.
THEOL. ET PHIL. 1908 25



378 CESAR MALAN

été sauvé. Ce qu’il faut dire, c’est qu’'un étre différent
de nature, quun homme réellement « capable de la vie
divine » a été, par un acte de la toute-puissance, substitué a
I’homme historique et terrestre que son péché avait privé de-
cette capacité originaire. Au lieu de sauver I’humanité dé-
chue, Dieu I’a remplacée par une autre humanité | — Ce sont
l1a des pensées qui ont été hautement formulées et cela dans
le but « de donner gloire & Dieu ».

C’est bien aussi a4 ce méme point de vue qu’il faut rattacher
cette prétention a une « morale ascétique » que 'on dit supé-
rieure & tout ce que dicte la grafitude & un cceur qui se sait
aimé de Dieu. Les « saints » ne sont plus alors, comme dans
le langage apostolique, des hommes quiont été «mis a part »
ou « élus » en vue d’une connaissance du salut pour laquelle
les autres hommes ne sont pas encore, & cette heure, conve--
nablement préparés. Ce mot de « saint » a trait, non pas a la
position que fait & ces hommes l'appel ou la révélation de
Dieu, mais a celle que leur assigne leur valeur morale. Il y
a dés lors deux espéces de morales chrétiennes, différant
I'une de l'autre non pas dans le degré de leur réalisation
pratique, — ou dans leur application, — comme la morale
de I’enfant différerait de celle de’homme fait, mais distinctes
Pune de l'autre par leur valeur intrinséque aux yeux de Dieu
lui-méme. Tandis que 'une se borne 4 étre une obéissance
passive aux commandements, il pourra se faire que lautre
dépasse la limite tracée par le commandement. Dans ce cas
le saint arrive & étre moralement supérieur a4 ce que Dieu
avait voulu qu’il fat. Il en viendra de la sorte, si I'on peut
dire, a étonner, a obliger Dieu par la sainteté inattendue
« d'ceuvres surérogatoires. » _7

Tout cela, parce qu'on a commencé par admettre deux
royaumes de Dieu ; et parconséquent deux véritésreligieuses,
deux morales et deux lois, ¢’est-a-dire deux révélations de:
Dieu et deux volontés divines. Et tout comme on avait d’abord
statué deux humanités, 'une I’lhumanité déchue, comprenant
sous nos yeux la grande majorité des hommes, et I’autre une
humanité que Dieu a fait surgir au sein de la premiére, —



L’ETAT ACTUEL DE L’HOMME 379

la méme chose se répéte au dedans de cette seconde huma-
nité. Nous avons déja vu qu’en supposant que « I'immor-
talité de I’ame » appartient 4 ’homme en vertu de sa création,
on en était venu a4 avoir devant soi deux mondes « éternels »,
I’'un, le monde déchu et séparé de Dieu, 'autre, le monde du
salut divin. De plus il se trouvait alors que la puissance du
mal avait dépassé de beaucoup celle du bien, vu que le péché,
bien que séparant 'humanité du Dieu de la vie, ne I'avait
pas pour cela séparée de la vie, ou mise sur le chemin de la
mort. Il n’avait fait que réduire 'nomme a une vie éternelle
inférieure sans doute, mais dont la possession lui permettrait
cependant de vivre de sa vie propre, et non pas de celle du
Dieu vivant et saint.

= (est 1a une illusion résultant d’un mensonge. Dieu seul
possede la vie éternelle, parce que seul il posséde en lui-méme
la source de sa vie. Si 'homme est maintenu dans son
existence déchue, c’est donc parce que, bien qu’il se soit sé-
paré de Dieu dans sa volonté, Dieu n’a pas brisé les liens qui
le rattachent & lui. Dieu veut encore I’'homme, sinon tel qu’il
est & cette heure dans son activité propre, néanmoins tel
qu’il est demeuré dans la nature qu’il a recue du Créateur.
Jusgu’au jour du « Jugement », lequel mettra fin au monde
et & I’état du monde actuel, la déchéance du pécheur n’est
encore, aux yeux de Dieu, qu'une blessure faite a sa créature.
‘Bien que cette blessure puisse devenir mortelle, cela ne se
montrera pas avant « le Jugement ». Jusque 14 elle laisse &
Phomme la position qui lui a été conférée au jour ou Dieu a
fait de lui la créature qu’il appelait & réaliser ici-bas « son
image et sa ressemblance. »

Ce qui prouve la fausseté de cette idée d’'une immortalité
de I’'homme déchu, en dehors de sa relation avec Dieu, c’est
le fait que cet homme lui-méme a la conscience de sa sé-
paration d’avec Dieu, dans cette sphére morale de son étre,
a I’égard de laquelle seule il peut étre question de vie éter-
nelle. Pour tout le reste de son existence, en particulier pour
tout ce qui ressortit & sa vie actuelle, le pécheur est méme le
premier a réclamer sa dépendance de Dieu, comme un droit



380 CESAR MALAN

inaliénable que lui a conféré sa création. Si donc, en consé-
quence du péché, ’homme ne veut plus de Dieu pour maitre
de sa volonté, il n’entend nullement avoir perdu pour cela
en lui le protecteur supréme de sa vie présente. Ce méme
homme qui se refuse & servir Dieu, ne renonce aucunement,
dans tout ce qui ne touche pas au libreexercice de sa volonté,
a se servir de ce Dieu. Il entend méme avoir droit, comme
créature de Dieu, a ce que Dieu le serve et le conserve.

On ne peut méme s’empécher de se demander si cette
idée de I’homme abandonné et maudit de Dieu, laquelle
équivaut a la négation de tout rapport essentiel entre la
nature de I’homme historique et le Créateur de ’homme,
n’a pas été pour quelque chose dans l'opposition que les
paiens, — qui d’abord avaient recu avec tant d’empresse-
ment la prédication apostolique, — firent bientét paraitre a
I’'endroit du dogme ecclésiastique qui ne tarda pas a succéder
a4 ce premier témoignage. Si I’Evangile des apdtres eut a
rencontrer la haine des Juifs, dont il irritait ’'amour propre
en annoncant la grice divine aux gentils, ceux-ci;ne tardérent
pas & se sentir eux aussi froissés par la maniére dont la
tradition ecclésiastique en vint 4 méconnaitre cette « parenté
divine » de ’homme, dontla sagesse paienne regardait juste-
ment alors l'affirmation comme la plus précieuse de ses
conquétes.

Ce que notre Seigneur, ainsi que ses apoOtres apres lui,
avait présenté comme . le retour de 'homme & lui-méme,
la tradition ecclésiastique en fait la substitution miraculeuse
d’un étre nouveau, d’'une créature devenue non seulement
infidéle, mais essentiellement étrangere a ses origines, deve-
nue « incapable en elle-méme d aucun bien », et abandonnée
tout entiére & ses convoitises et & la puissance du mal. Tout
cela n’est plus, comme dans I’Evangile, le danger qui menace
le pécheur; c’est bien déja son état actuel & cette heure.
Christ n’apporte pas & ’homme une vie dont 'homme avait
appris a ressentir douloureusement 'absence. Non! la vie
que le Christ apporte est fonciérement étrangére aux aspira-
tions de I’ame humaine.



L’ATAT ACTUEL DE L'HOMME 381

Douée, encore a I’heure qu’il est, d'une immortalité indé-
pendante de tout rapport moral avec la volonté de Dieu, et
qui méme se développe dans un sens opposé a cette volonté,
cette 4&me n’est plus un enfant de Dieu égaré ou rebelle.
C’est un étre doué d’un principe de volonté définitivement
séparé de Dieu. C’est méme, en face de la volonté divine, une
volonté ennemie de Dieu. Certainement Paul n’avait pas cela
dans la pensée, lorsqu’il présentait son Evangile aux Athé-
niens comme la révélation du Dieu « gu'ils avaient jusque-
la adoré sans le connaitre. »

Autre chose est de montrer, dans ’action rédemptrice, la
révélation de I'amour éternel de Dien pour sa créature éga-
rée, séduite et rebelle; autre chose de présenter ce salut
comme un fait que rien ne justifie 4 la pensée et qui étonne
beaucoup plus qu’il ne touche; d’y faire voir plutdét un fait
nécessaire qu'un acte répondant au besoin actuel du ceoeur
de 'homme. Dés lors ce n’est plus 14, de la part de Dieu, la
révélation d’un amour éternel. C’est celle du résultat d’'une
action nouvelle, qui a pris chez Dieu la place d’'un amour
dont le péché de 'homme avait tari la source.

Aussi qu’arrive-t-il ? De ce que le salut est ainsi le produit
d’'une action divine exceptionnelle, et par conséquent mo-
mentanée, il résulte qu’elle devra se répéter autant de fois
qu’elle serait devenue nécessaire, pour tel ou tel péché. Or
une semblable répétition de cette action salutaire, ne peut
avoir lieu par ’homme, lequel en demeure bien plutot
Pobjet. Une telle action ne saurait non plus étre indéfiniment
renouvelée par son Auteur, puisque dés abord, elle ne lui
a pas été dictée par un amour éternel, mais par le mouvement
momentané d’une compassion inattendue.

C’est ici qu’intervient « le prétre chrétien », comme un
agent essentiellement distinct de ’homme historique, déchu
et peécheur. Nanti d’un pouvoir supérieur a toute activité
créée, il renouvelle & son gré I'action rédemptrice elle-méme.
Tel nous apparait ce « prétre », aussi inconnu & I’Evan-
gile qu’a la révélation d’Israél, et qui ne ressemble a4 rien
autant qu’aux devins et aux magiciens du paganisme. Bien



332 CESAR MALAN

que semblable aux autres hommes, il n’en fait pas moins a
chaque fois descendre du ciel, pour étre de nouveau sacrifié
par lui, un Dieu victime qui, sans cela, n’aurait pas quitté la
demeure de sa gloire.

Nous ne disons rien du co6té historique et terrestre d’une
action qui, aussi bien humaine que divine (dans le sens ou
ces deux mots seraient 'opposé 'un de 'autrel) se produit
ainsi simultanément dans plusieurs lieux. La seule chose
que nous signalons, c’est « 'amour de Dieu », le mobile sou-
verain de la volonté supréme, remis ainsi & chaque fois ou
une fois pour toutes, aux mains d’'un étre créé qui a com-
menceé par en avoir été lui-méme I'objet !

Voila pourtant ou on en est arrivé dans ce qui s’appelle
encore le « christianisme ».— On y a perdu de vue etla vraie
nature de 'homme & sa création, et le fait que cette nature
n’a pas été détruite par le péché de cet homme ! L’amour du
Dieusaint pour un homme détourné de ses origines, est ainsi
réduit 4 ne plus étre qu’un act€ essentiellement exceptionnel,
étrange et momentané. Au lieu de demeurer devant nous la
révélation historique et compléte d’'un amour éternel, le sa-
crifice du Christ constitue, a lui seul, le salut méme de Dieu.
— (’est ainsi qu’on a substitué 4 I’apparition de cet « Emma-
nuel » révélateur, que «les nations » elles-mémes avaient fini
par désirer, dont les fideles Israélites avaient impatiemment
attendu, puis salué 'avénement ; dont lesenfants eux-mémes
acceptent avidement et chérissent longtemps la sainte et vi-
vante image, —la répétition facultative de je ne sais quel acte
magique, dont il est d’autant plus méritoire d’accepter aveu-
glément la réalité, qu’en le faisant nous portons un coup
plus direct, aussi bien aux protestations de notre raison qu’a
celle de notre conscience elle-méme !

En effet, nous ne sommes plus 1a devant la révélation d’un
rapport qui, bien qu’interrompu du coté de ’homme, n’en
subsiste pas moins dans la volonté du « fidéle Créateur ».
Non! nous sommes en présence d’un prodige aussl incoin-
préhensible pour la pensée qu’il est injustifiable devant la
conscience et inabordable pour le cceur. Cette « action di-



I’ETAT ACTUEL DE IL’HOMME 383

vine » qui a 'homme et pour objet et pour auteur, et dans
laquelle Dieu lui-méme n’occupe plus, dans la personne de
son Christ, que la position passive et secondaire du moyen,
en vient & révolter la pensée! C(C'est bien « un miracle de
mensonge » proposé non pas a la foi empressée de notre
.cceur, mais a l'acceptation forcée d’une soumission passive
et inintelligente.

Mais Dieu est absent partout o il ne régne pas supréme
et souverain! Assurément il y a loin d’un fait semblable, &
la révélation vivante qui nous parvient dans « la Parole
faite chair, et venant dresser sa tente parmi nous pleine de
grdce et de vérité. » Aussi bien reconnaissons-nous toujours
de nouveau en elle, et ’homme tel que Dieu n’a jamais cessé
de le vouloir, et 'image humaine de Dieu lui-méme. Nousy
saisissons, avec l'amour du Dieu-Sauveur pour I’homme
€garé, et déchu, « la permission » (Jean I, 12) donnée a cet
homme de se sentir de nouveau ’enfant d’un Dieu qui, lui,
n’a jamais cessé d’étre son Pére.

X
* *

Cette méme erreur se retrouve nécessairement dans l'idée
qu’on se ferait du culte que ’'homme doit rendre au Dieu qui
I’a sauvé?

A 'homme que le péché a séparé de Dieu jusque dans sa
nature elle-méme, la volonté divine ne saurait jamais appa-
raitre que comme opposée aux instincts les plus profonds de
son ame. C’est dire que cette volonté ne lui serait plus
accessible que sous la forme d’une loi. I1 ne saura étre
question pour un tel homme d’étre « un méme cceur » avec
Dieu; d’avoir la volonté divine comme l'objet de son désir,
de sa priere la plus fervente, parce que vouloir cette volonté
:serait devenu pour lui I'idéal méme de sa liberté. Essentielle-
ment séparé de Dieu dans ses affections, sa « religion » ne
sera plus qu'une soumission intéressée, et sa «sainteté » que la
fidélité & des habitudes quine seraient pour lui qu’un moyen
d’acquérir et de conserver l’approbation ou du moins le
silence de sa conscience. Ces « vertus » sont alors en lui le



884 CESAR MALAN

résultat d’'un effort découlant d’'un calcul. Aussi sont-elles:
essentiellement négatives, et n’ont-elles d’autre mobile que:
la préoccupation de son bonheur propre. Dieu est absent de
la moralité d’un homme qui ne saurait imaginer ’obéissance
non pas au commandement, mais au Dieu dont le comman-
dement révéle la volonté ; d’'un homme qui ne saurait imagi-
ner sa volonté propre soumise & Dieu uniquement parce
qu’il est Dieu, et abstraction faite et des récompences que
mériterait 1’obéissance, et des punitions qu’entrainerait la.
transgression.

Evidemment ce n’est pas Dieu, c¢’est lui-méme que sert un
tel homme. Ne connaissant de Dieu que des actes d’une
puissance et d’'une bonté générales, n’ayant jamais encore
apprécié, dans la loi imposée & sa propre volonté, 'expérience:
directe de la volonté présente de Dieu, ce qui domine dans.
I’'ame de cet homme c’est uniquement la conscience qu’elle a
d’elle-méme.

N’est-ce pas bien 13 le point de vue de ces croyants qui
demandent aux seules institutions de I’Eglise, ’expression,
pour ainsi dire, officielle du « service», ce qui pour eux signifie-
du culte de Dieu? —C’est ’homme qui, ayant cessé de se savoir
capable de réaliser lui-méme l'image de Dieu, cherchera.
nécessairement cette réalisation hors de lui. L’Eglise devien-
dra pour lui comme une institution représentative et média-
trice qui appelle les croyants & s’en remettre a elle du soin
de leurs intéréts éternels. Seule en possession constante du
rapport normal avec Dieu, cette Eglise est aussi 'unique dis-
pensatrice des biens qui découlent d’un semblable rapport :
comme elle seule est & méme de représenter, devant le Dieu
saint, ’homme que le péché a privé de la faculté de ressentir la
présence de ce Dieu. C’est qu’en effet, pour une 4me devenue
essentiellement incapable d’un rapport personnel et direct
avec Dieu, la présence immédiate de Dieu ne saurait étre une:
source de paix et de félicité. Ce dont une créature semblable:
a besoin, c’est bien uniquement de la protection et de l'aide
du Tout puissant, et cela au moyen d’'une médiation humaine..
Ce que recherche un tel homme ce n’est pas la révélation de



L'ETAT ACTUEL DE L'HOMME 385

Pamour, c’est avant tout 'assurance des faveurs du Dieu
supréme.

Il ne manque qu’une chose a tout cela, c’est que «1'Eglise »
sur laquelle repose ainsi la vie religieuse de ce croyant, n’est
bien qu’un étre de raison. Aussi voyons-nous dans ce « chris-
tianisme » 1a, ’homme demeurer sans une relation directe
et personnelle avec Dieu. Les « laiques » ou les « simples
fidéles », ceux qui n’appartiennent pas au « clergé » de
I'Eglise, en sont méme venus le plus souvent a se considérer
comme inhabiles & soutenir avec Dieu une relation semblable.
Iis n’ont plus, en fait « d’intéréts religieux », que des mobiles
exclusivement personnels. S’il leurarrivait de ressentir quel-
ques mouvements désintéressés de piété, quelque attrait
direct du coeur vers Dieu lui-méme, ils ne pourraient s’y lais-
ser aller qu’en oubliant la position de dépendance passive
et distante qu’ils ont prise & son égard. Ce serait 14 chez eux
une impression étrangére a la vie religieuse de leur ame, ce
serait le résultat d’'un effort momentané. De 14, chez de tels
hommes, cette religion faite d’enthousiasme et d’émotions,
cette piété intermittente qui n’a son point de départ que dans
les impressions passives, accidentelles, et, dans le fond,
superficielles et infécondes, de sa seule fantaisie.

_I1 nous reste encore & voir ce qui, dans les faits de la vie
religieuse du croyant, justifierait la seconde des deux theses
que nous avons formulées plus haut sur ’état originaire de
I’homme.




	L'état actuel de l'homme : tel qu'il ressort du fait religieux

