
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1908)

Heft: 4-5: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des
principales publications scientifiques

Artikel: L'état actuel de l'homme : tel qu'il ressort du fait religieux

Autor: Malan, César

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379839

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ÉTAT ACTUEL DE L'HOMME

tel qu'il ressort du fait religieux.

PAR

CÉSAR MALAN fils l

Nous avons formulé deux thèses sur le rapport entre l'état
actuel de l'homme et son état originaire. — D'après la
première, l'homme nanti, lors de sa création, « de l'image de

Dieu », mais ayant ensuite perdu la possession de cette

image par le péché, est devenu un être tout autre que celui
•que Dieu « avait fait pour son image. » — La seconde thèse

affirme, au contraire, que Dieu n'ayant pas mis l'homme, lors
de la création, en possession de l'image divine, mais l'ayant
seulement créé capable de réaliser en lui cette image, le

péché de l'homme a eu pour conséquence, non pas de lui
faire perdre cette « capacité », mais uniquement d'en rendre
impossible la mise en œuvre. Si l'homme actuel est différent

de l'homme tel que Dieu l'a créé, cette différence ne
réside donc que dans la direction imprimée à sa volonté et

non dans un changement foncier de sa nature.
Cette seconde thèse étant ce qui nons a semblé résulter du

récit scripturaire de la création, il ne nous reste encore qu'à
dire comment c'est aussi là ce qui découle pour nous du fait

1 Voir livraison mai-juin, page 250, l'article La conversion comme le retour
¦de l'homme à sa vraie nature.



368 CÉSAR MALAN

religieux tel que nous l'avons sous les yeux et que nous en
avons conscience.

1. Et d'abord, qu'entendons-nous par cette expression :

« le fait religieux »

Nous désignons de la sorte, d'une façon générale, un rapport

personnel et direct inauguré par Dieu lui-même avec

l'homme, au moyen de l'expérience qu'il fait faire de sa
volonté divine au principe directeur de la volonté de l'homme.
Sans doute, pour que ce rapport s'effectue, il faut que
l'homme, de son côté, réponde à cet acte de Dieu en se

soumettant à cette expérience.
Il ne s'agit pas ici, on le comprend, d'une manifestation

spéciale de la volonté divine dans tel ou tel commandement.
Il s'agit de l'expérience imposée à l'homme de cette volonté
comme telle, à l'occasion de tout commandement quel qu'il
soit. Une semblable expérience est déjà ce qui s'impose à
chaque homme dans la conscience qu'il a de l'autorité
absolue, non pas de tel ou tel devoir, mais du devoir considéré
comme tel.

Quant à la soumission de l'homme à cette expérience,
c'est là ce que l'apôtre appelle « l'obéissance », ou aussi
«l'œuvre » de la foi L — C'est le don que fait l'homme de

sa volonté elle-même ; le sacrifice volontaire de sa liberté.
C'est l'abandon de son être lui-même à l'Auteur de
l'autorité qu'il a ressentie comme absolue. Et ce rapport qui,,
après avoir été inauguré par Dieu, s'achève dans l'homme

par un acte de foi, s'affirmera et s'affermira ensuite dans tout
ce qui constituera pour cet homme le service de Dieu et son
culte.

On le voit, il ne saurait être question d'un semblable « fait
religieux », du moment où le péché aurait entraîné un
changement, non pas dans la position prise par l'homme à l'égard
de Dieu, mais bien dans son état essentiel, ou dans sa nature
elle-même.

Dès lors, en effet, l'homme devenu foncièrement étranger

1 Rom. I, 5 ; 1 Thess. I, 3.



l'état actuel de l'homme 369'

à Dieu,aurait non seulement perdu ce qui le rattache à Dieu
dans la faculté qu'il possède de réaliser l'image divine, mais

il n'y aurait plus rien en lui qui permît que cette faculté lui
fût de nouveau accordée. Le fait est que nous aurions alors
devant nous, en l'homme et en Dieu, deux êtres différant l'un
de l'autre d'une façon essentielle et absolue.

Et il y a plusl L'état actuel de l'homme étant nécessairement

ce que Dieu veut qu'il soit, l'impuissance morale qui
le caractérise à cette heure est elle-même un fait voulu de

Dieu. Or, comme c'est nécessairement de la conscience de

nous-mêmes que nous partons pour nous faire une idée de

l'Auteur de notre être, le sentiment essentiellement négatif
que nous retenons de l'immortalité de notre âme serait tout
ce qui au dedans de nous devrait nous introduire à la vue
du fait positif de la vie éternelle. La conscience de l'imperfection

définitive de notre être serait alors ce qui seul devrait
nous donner une idée de la sainteté de Dieu.

Pour ne parler que des faits hors de nous, au lieu de voir,
dans ce qui nous est présenté comme « le surnaturel », le
reste et comme «le témoin» d'un état de choses primitif,
nous n'en admettrions la réalité que pour autant qu'elle
s'accorderait avec ce fait humain déchu qui seul est à nos yeux
un fait positif.

Le royaume de Dieu n'est plus alors pour nous que l'état
de choses que rendrait désirable, ou même nécessaire, l'expérience

de notre imperfection.
C'est ainsi que, dans ce point de vue, le rapport religieux

n'a pas son point de départ pour notre pensée dans cette

expérience positive de la volonté vivante de Dieu, qui nous
dicte l'obéissance à l'autorité du devoir. Il s'appuie bien plutôt
sur une idée que nous nous faisons à nous-mêmes de Dieu,
d'après cet état imparfait que nous regardons comme seul

voulu de lui, et dont la vue directe résulte pour nous de la
conscience de nous-mêmes. Au lieu d'une théophanie, de

l'apparition d'un Dieu qui vient bénir et sauver, nous n'avons plus
alors devant nous qu'un Dieu dont l'homme s'est fait une
image, sinon semblable à lui-même, du moins telle que l'exige



370 CÉSAR MALAN

l'état qui est le sien. Au lieu de nous voir placés devant l'initiative

de Celui que nous sommes forcés d'adorer, nous ne nous
préoccupons que d'une prétendue action suprême qui pourrait
-répondre aux besoins qui sont les nôtres. Telle aussi
l'humanité primitive, sourde à la voix divine, se met à construire
la tour de Babel, pour aller chercher au haut du ciel visible
le Dieu qui, devant sa révolte, s'était retiré dans le ciel
invisible.

Du moment où l'homme charnel, terrestre et mortel, est
réellement l'homme tel que Dieu l'avait voulu, il ne saurait
plus être question de l'homme n'existant que par grâce. A la
parole adressée à l'homme qui a péché : « Tu mourras de

mort » se substitue celle que l'homme avait entendu de

celui qui l'avait trompé : « Vous ne mourrez nullement » —
Si l'homme a encore des devoirs envers Dieu, ce n'est plus
alors parce que le service de Dieu lui est commandé et qu'il
lui est indispensable ; c'est plutôt parce que le culte rendu

par l'homme est chose nécessaire à la gloire divine. On n'ira
pas sans doute jusqu'à dire que les sacrifices matériels «sont
la nourriture des dieux;» on admettra néanmoins que sans
le culte et le service que l'homme rend à Dieu, il n'y aurait
point de « royaume de Dieu ».

Nous sommes là devant des hommes qui, au lieu de

servir Dieu, n'aspirent qu'à lui rendre un service qu'il
récompensera, c'est-à-dire, dans le fond, qui ne veulent que se

servir de lui. On dirait parfois à voir « la religion » de ces

gens-là, que si l'homme a pu, à ses risques et périls, séparer
sa volonté de la volonté divine, Dieu ait comme qui dirait
conservé l'obligation de maintenir et de protéger dans
l'homme sa créature.

Grâce à ce même point de vue, le salut de Dieu se présente,
même à des croyants, sous deux aspects aussi faux l'un que
l'autre : suivant qu'on conserverait ainsi à l'homme le droit de

vivre, même lorsqu'il est séparé de Dieu dans sa déchéance ;

— ou bien, qu'au contraire, on refuserait à l'homme, que
cette déchéance a détaché de Dieu, jusqu'au droit d'exister
tel qu'il est.



l'état actuel de l'homme 371

Dans le premier cas, l'état de l'homme étant actuellement
tout ce qu'il peut être, il ne saurait être question pour lui ni
d'un salut ni d'un Sauveur, sinon en vue de l'avenir. Pour
le moment actuel on se contentera d'assigner à Jésus le rôle
d'un aide, d'un guide, d'un modèle ou d'un bienfaiteur. Dans

le fond, — sans le professer ouvertement I — on regarde
l'Evangile uniquement comme le témoignage de promesses
divines concernant un avenir encore inconnu. Vouloir le

prendre à la lettre, vouloir y voir la proclamation et l'assurance

d'un fait présent, ce serait courir le risque de
s'abandonner à une exaltation mystique qui, suivant les circonstances,

deviendrait aisément un fanatisme dangereux. Aussi
s'applique-t-on alors à entourer cet Evangile d'un respect
silencieux et discret. Tout en conservant au « culte chrétien »

ses formes traditionnelles, tout en le maintenant pour la
multitude, on s'en tiendra pour soi-même aux lumières
de la conscience humaine et à la morale des sages. A des

« croyants» qui en sont encore là, il est superflu de parler
de salut I « Ce ne sont que les malades qui ont besoin de

médecins », avait coutume de dire le Sauveur.
Si ce que nous venons de décrire n'est pas une négation

expresse et positive de Dieu, ce n'en est pas moins, dans le fait,
la négation de Dieu comme de l'Etre suprême et absolu, seul

possesseur de la vie, et qui, par conséquent, ne se révélera
à l'homme déchu que comme le Dieu sauveur. Des deux êtres

personnels, l'être divin et l'être humain, on ne croit alors
dans le fond qu'à ce dernier. Bien que ce ne soit pas
toujours à l'endroit de Dieu une incrédulité avouée et réfléchie,
ce n'en est pas moins, sous le nom de « christianisme », la
négation absolue du Dieu que nous révèle Jésus-Christ. C'est
bien du déisme christianisé.

2. A l'opposé de ce point de vue est celui dans lequel
l'homme aurait perdu le droit d'exister, du moment où il a

cessé d'être ce que Dieu l'avait fait. Partant de cette pensée,

qu'en perdant la possession positive de l'image de Dieu,
l'homme a perdu la place qui lui était assignée dans
l'ensemble des créatures, on en conclut que l'homme n'en occupe



372 CÉSAR MALAN

plus aucune, dans le monde de la volonté de Dieu. Dieu l'a
abandonné; il l'a maudit; il « l'ignore ». S'il subsiste encore
malgré cela, c'est que, à côté de la possession positive de

l'image de Dieu, il avait encore reçu du Créateur une âme
immortelle ou impérissable. Sans doute, on ne se fait pas une
idée claire de ce qui peut ainsi constituer « l'immortalité »

d'un être dont la volonté n'est plus reliée à celle de Celui
« qui seul possède l'immortalité», d'un être qui n'a conservé

que l'existence essentiellement temporaire due au fait qu'il
avait d'abord été « formé de la terre ». En tout cas cet homme
déchu « immortel » n'est plus à cette heure que l'objet
du « support » de Dieu ; il ne saurait être celui de son

amour. Aussi faut-il pour qu'il redevienne l'objet de cet amour,
que, grâce à un nouvel acte souverain, il soit créé à nouveau
en Christ, seul objet de la dilection divine. Dans ce cas,
cependant, Dieu n'envoie pas son Christ à l'homme déchu parce
qu'il aime encore cet homme; Il permet à ce Christ de faire
de cet homme maudit un être digne de son amour.

Ce n'est certainement pas là non plus le salut dont témoigne

devant nous l'Evangile. A entendre cet Evangile l'amour
de Dieu pour l'homme déchu ou, comme s'exprime Jésus-

Christ, pour « le monde », est à la source et au point de

départ de l'œuvre du salut, et en particulier de l'envoi de son
Fils.

Non pas, sans doute, que le Dieu Saint aime l'homme
pécheur comme pécheur. Il l'aime cependant, en dépit de

son péché. U l'aime parce que, à côté de ce que le péché a

atteint dans l'homme, il y voit encore la victime, et la victime
non encore complètement consentante, de ce péché I Ce

qu'il voit dans l'homme actuel c'est « l'homme intérieur qui
consent à la loi de Dieu1 »; l'homme qui, dès l'origine, «a été

créé selon Dieu, en Christ, pour les bonnes œuvres®. » — Et si
nous disons que c'est là ce que Dieu voit dans l'homme
déchu qu'il veut sauver, ce n'est pas à dire que cet homme
en ait lui-même conscience. C'est bien Dieu seul qui peut le

i Rom. VII, 12. — 2 Eph. II, 10; IV, 24; Comp. Ill, 9 ; Jean. I, 3.



l'état actuel de l'homme 373

discerner. En effet, jusqu'à ce qu'il ait été réveillé et vivifié
par l'Esprit de vie, cet « homme intérieur » n'est présent
dans l'homme déchu que comme un germe vivant, oui 1 mais

non encore fécondé. Dans cet état il n'est appréciable que
pour le regard de Celui qui seul pénètre jusqu'au sein de la

vie instinctive et inconsciente de sa créature, ou, comme dit
l'Ecriture, de Celui : « qui sonde les cœurs et les reins ».

La doctrine que nous combattons, présente cette œuvre
divine du salut d'une façon qui ne s'aurait s'accorder avec

une vraie foi en Dieu. Dans cette doctrine-là, en effet, Dieu

s'approche de l'homme pour sauver un être qui, en dépit de

son égarement et de son péché, lui est néanmoins encore
apparenté et sympathique tel qu'il est à ses propres yeux et

pour sa propre conscience. De là résulte que le salut de

l'homme ne saurait être de la part de Dieu qu'une action
exceptionnelle et momentanée ; qu'un acte que n'explique ni
la position prise par Dieu à l'égard de l'homme déchu, ni la
nature même de cet homme.

Nous sommes là comme qui ,'dirait devant une visite que
le Dieu saint aurait faite à l'homme déchu. « Dieu manifesté en

chair » n'est plus, comme le veut l'Evangile, le fait premier,
le fait qui donne la clef du rapport de Dieu avec l'homme, la
lumière, et la seule lumière de l'histoire de notre race ; le fait
auquel aspirent le désir et la sagesse de tous les âges. C'est

bien, au contraire, de tous les faits le plus inabordable à la
pensée. C'est le fait « surnaturel » par excellence, non pas
dans le sens du surnaturel « normal » de l'Ecriture, mais
dans le sens du surnaturel « magique » des incarnations
mythologiques; du surnaturel sans sanction, sans vérité intrinsèque;

du surnaturel qu'on prêche mais dont on ne témoigne

pas.
Présenté de la sorte, l'Evangile du salut et de la liberté

devient rapidement une nouvelle superstition. Il ne fait
qu'apporter au monde, sous une nouvelle forme, ce dont le

paganisme lui-même avait fini par se lasser, lorsqu'il s'était
mis à chercher quelque autre objet de culte que « le fait di-
.vin » dont avait d'abord voulu se contenter sa crédulité.



374 CÉSAR MALAN

Ce qui doit non pas éblouir notre vue, mais révéler
à l'expérience de notre volonté la volonté divine, que
l'endurcissement de notre cœur nous avait fait méconnaître,
c'est ce que « le Fils de l'homme » est venu nous mettre sous
les yeux dans sa personne à la fois divine et humaine. C'est

donc ce qui demeure devant nous, non pas un fait divin,
mais un acte de Dieu. C'est plus encore t C'est, par là même,
ce qui implique dans l'homme, objet de cet acte, une
noblesse originaire dont il avait perdu le souvenir, mais dont
les titres, conservés dans « le cœur de Dieu », lui sont
maintenant rendus par Celui qui vient à lui du ciel. En le voyant
semblable à nous, nous nous retrouvons en lui. Nous

rapprenons alors que nous avons été créés pour réaliser, nous
aussi, l'image de Dieu sur la terre où nous sommes. En
reconnaissant dans ce Sauveur notre frère, nous commençons à

sentir qu'en dépit de notre état de déchéance et d'exil, cette
* vocation céleste » est encore la nôtre à cette heure. En le

voyant fouler aux pieds la mort qui nous a envahis, notre
cœur se relève et notre espoir se ranime. En le contemplant
ressuscité après qu'il est mort sous nos yeux, comme meurt
chacun de nous, nous sentons que sa vie à la fois humaine
et divine est celle dont nous sommes appelés à revivre. Nous
ressaisissons en lui notre vraie destinée, la vie éternelle pour
laquelle Dieu nous a créés.

A la proclamation de ce rétablissement, par le Christ de

Dieu, du rapport primitif entre l'homme et son Créateur, on
a substitué, dans le « christianisme » dont nous parlons, un
salut qui demeure l'action exclusive du Tout-Puissant ;

action magique, violente, inattendue et incompréhensible pour
l'homme qui en est l'objet. « L'Incarnation » ne nous est

plus présentée comme un changement d'état volontaire et
définitif chez Celui qui « a quitté la gloire » pour partager
l'état de déchéance d'un fils de Dieu momentanément exilé.
Ce n'est plus qu'un sacrifice cruel et douloureux, au moyen
duquel cette victime innocente entreprend de désarmer la
colère d'un Dieu qu'avait irrité l'homme pécheur.

Il est évident que la vue d'un semblable fait, loin de rame-



l'état actuel de l'homme 375

ner à Dieu notre cœur, ne peut que l'éloigner définitivement
de lui. Ce qui dès lors nous attacherait encore à la pensée de

ce sacrifice, ne serait plus qu'un sentiment d'intérêt personnel.

Nous ne saisirions plus dans « la croix » que le moyen
de notre salut. Nous n'y verrions pas l'expression des
sentiments éternels de Dieu à notre égard. Ce qu'on nous présenterait

dans cet Evangile, ce serait Dieu pénétrant inopinément

dans une sphère d'existence qui lui est essentiellement
étrangère et avec laquelle il ne saurait soutenir un rapport
définitif. Nous ne serions plus alors devant le Fils de

Dieu devenu réellement et sincèrement homme, demeurant
semblable à nous, après avoir quitté le monde que nous
habitons. Aussi bien, à l'homme qui possède encore, au sein
de sa déchéance, une vie éternelle subsistant comme telle à

côté de celle de Dieu, «le Sauveur» ne saurait-il donner
qu'une marque de sa compassion, en se soumettant
momentanément à la misère et à l'abaissement auquel il se voit
actuellement réduit.

Certes I il y a loin de cette « pitié divine » à « l'amour que
Dieunous a témoigné en Jésus-Christ notre Seigneur». Dans un
semblable évangile les païens et les non-croyants n'existent
pour ainsi dire pas pour les compassions éternelles. Ce qui
les maintient encore, c'est une prétendue « Providence
divine », qui n'a rien de commun avec le Dieu de charité que
proclame Jésus-Christ. Espèce de succédané du Dieu vivant,,
cette Providence n'est qu'une puissance supérieure qui est là

pour guider et pour garder l'homme terrestre : sorte de divinité

sans sainteté active et surtout sans amour, et qui ne

rappelle rien autant que « le sort » ou « Za nature », dont se

contentent ceux qui, parce qu'ils ont négligé l'expérience
directe de Dieu dont témoigne leur conscience, ne connaissent

plus de lui que son nom.
On reconnaîtra « les croyants en Dieu » qui se font encore

une idée semblable de la position actuelle de l'homme déchu,
aux proportions restreintes qu'ils donnent au « royaume de

Dieu », non seulement dans sa manifestation actuelle sur la
terre, mais lorsqu'ils le considèrent en lui-même. L'homme-



376 CÉSAR MALAN

ayant, depuis sa déchéance, cessé d'être l'objet de la pensée
de son Créateur, le royaume de Dieu ne contiendra plus, en
fait d'hommes, que ceux qui y seraient introduits, pour ainsi
dire, par exception et grâce à une action divine, non seulement

inattendue pour eux, mais inexplicable en elle-même.

Il en résulte bientôt pour ces esprits comme un second

« royaume de Dieu » à côté du royaume éternel de sa gloire.
On a alors devant soi deux «vies éternelles ». A côté de celle

que le Christ ouvre au petit nombre de ceux qui viennent à

Dieu par lui, il y a encore l'immortalité inadmissible de

l'âme humaine subsistant en dehors de tout rapport spécial
avec Dieu. Il est vrai que la première se présente comme une
vie de sainteté et de félicité parfaite, tandis qu'il se peut que
la seconde aboutisse à une immortalité malheureuse, et
même à une « mort éternelle », vu qu'on ne va pas jusqu'à
dire : « une mort immortelle ».

C'est de cette dernière vie à venir, que doivent se conten-
tenter « ceux qui ne sont pas de Christ ». Et comme ces

hommes là forment à cette heure l'immense majorité dans

notre humanité, on est contraint de se faire de cette immortalité

sans Christ une idée supportable, laquelle diminue
d'autant la nécessité et du salut et du Sauveur.

C'est ainsi que, sous l'ombre de vouloir glorifier Dieu, on
oublie, en face de ceux qui l'ignorent encore, ce fait premier
et fondamental : « que les dons et la vocation de Dieu sont

sans repentance. » On regarde comme périmé le décret par
lequel il a voulu créer l'homme propre à pouvoir réaliser son
image et capable de lui être fait semblable. Par là même,
cependant, non seulement on déshonore l'homme, mais, en
admettant ainsi qn'il vit d'une vie éternelle qui n'est pas ce

que le Créateur voulait qu'elle fût, on rend superflu ce salut
divin qu'on prétend glorifier.

On le rend même impossible 1 En effet, du moment où
l'homme ne possède plus ce qui le rend capable de participer
à la vie divine, on ne saurait admettre, nous l'avons vu, que
l'Etre divin ait revêtu la forme de l'existence de l'homme. De

là aussi ce fait que les croyants dont il s'agit se préoccupent



l'état actuel de l'homme 377

toujours plus exclusivement de la seule nature divine du
Christ. Incapables d'accorder l'idée qu'ils sont arrivés à se

faire de l'homme avec celle de l'Etre divin, ils négligent,
devant l'Evangile du Sauveur, cette « contemplation du Fits de

l'homme», qui, à l'entendre lui-même, peut seule nous faire
saisir le salut qu'il apporte L Ils croient honorer ce Sauveur
en le mettant de la sorte entièrement hors de leur portée.
Grâce à l'idée qu'ils se sont faite de l'homme, ils ne sauraient
en effet, ni reconnaître leur frère dans le Fils de l'homme
avec sa sainteté et ses pouvoirs ni voir en lui « le second

Adam », le nouveau chef de leur humanité, Celui qui vient
leur rouvrir le chemin de la vie céleste de l'homme. Sans

s'en rendre bien compte, ils arrivent nécessairement à regarder

l'humanité du « Fils de Dieu » comme un accident
extraordinaire et passager, comme ce qui n'aurait été qu'une
interruption momentanée de sa vie divine.

Et non seulement le salut devient ainsi, comme œuvre de

Dieu, quelque chose d'impossible à réaliser pour notre pensée,
mais il devient pour nous ce fait magique que repousse la
conscience que nous avons de notre liberté, et qui ne peut
s'accorder avec notre foi en Dieu comme auteur de cette

liberté. — Cependant le besoin foncier de notre cœur
exigeant que le rapport entre nous et le Dieu qui vient à nous
soit un rapport central, une relation d'être à être, nous ne

concevons plus l'inauguration d'un semblable rapport que
grâce à un changement foncier de notre nature elle-même.

Il ne suffit pas de ce qui ne serait chez l'homme qu'une
« conversion », c'est-à-dire qu'un retour à sa nature
première. Il faut même plus ici qu'une «régénération», c'est-
à-dire que ce qui impliquerait encore chez l'homme une
nouvelle expérience de Dieu. Ce qu'il faut à une telle pensée,
c'est bien l'avènement en la création, dans l'homme actuel
non pas d'un nouvel homme, mais d'un autre homme, disons
mieux I d'un homme essentiellement autre.

Dès lors cependant on ne peut plus dire que le pécheur a

1 Jean IV, 40.

THÉOL. ET PHIL. 1908 25



378 CÉSAR MALAN

été sauvé. Ce qu'il faut dire, c'est qu'un être différent
de nature, qu'un homme réellement « capable de la vie
divine » a été, par un acte de la toute-puissance, substitué à

l'homme historique et terrestre que son péché avait privé de

cette capacité originaire. Au lieu de sauver l'humanité
déchue, Dieu l'a remplacée par une autre humanité — Ce sont
là des pensées qui ont été hautement formulées et cela dans
le but « de donner gloire à Dieu ».

C'est bien aussi à ce même point de vue qu'il faut rattacher
cette prétention à une « morale ascétique » que l'on dit
supérieure à tout ce que dicte la gratitude à un cœur qui se sait
aimé de Dieu. Les « saints » ne sont plus alors, comme dans
le langage apostolique, des hommes qui ont été «mis à part »

ou « élus » en vue d'une connaissance du salut pour laquelle
les autres hommes ne sont pas encore, à cette heure,
convenablement préparés. Ce mot de « saint » a trait, non pas à la

position que fait à ces hommes l'appel ou la révélation de

Dieu, mais à celle que leur assigne leur valeur morale. Il y
a dès lors deux espèces de morales chrétiennes, différant
l'une de l'autre non pas dans le degré de leur réalisation
pratique, — ou dans leur application, —- comme la morale
de l'enfant différerait de celle de l'homme fait, mais distinctes
l'une de l'autre par leur valeur intrinsèque aux yeux de Dieu
lui-même. Tandis que l'une se borne à être une obéissance

passive aux commandements, il pourra se faire que l'autre
dépasse la limite tracée par le commandement. Dans ce cas
le saint arrive à être moralement supérieur à ce que Dieu
avait voulu qu'il fût. Il en viendra de la sorte, si l'on peut
dire, à étonner, à obliger Dieu par la sainteté inattendue
« d'œuvres surérogatoires. »

Tout cela, parce qu'on a commencé par admettre deux

royaumes de Dieu ; et par conséquent deux vérités religieuses,
deux morales et deux lois, c'est-à-dire deux révélations de

Dieu et deux volontés divines. Et tout comme on avait d'abord
statué deux humanités, l'une l'humanité déchue, comprenant
sous nos yeux la grande majorité des hommes, et l'autre une
humanité que Dieu a fait surgir au sein de la première, —



l'état actuel de l'homme 379

la même chose se répète au dedans de cette seconde humanité.

Nous avons déjà vu qu'en supposant que « l'immortalité

de l'âme » appartient à l'homme en vertu de sa création,
on en était venu à avoir devant soi deux mondes « éternels »,
l'un, le monde déchu et séparé de Dieu, l'autre, le monde du
salut divin. De plus il se trouvait alors que la puissance du
mal avait dépassé de beaucoup celle du bien, vu que le péché,
bien que séparant l'humanité du Dieu de la vie, ne l'avait
pas pour cela séparée de la vie, ou mise sur le chemin de la
mort. Il n'avait fait que réduire l'homme à une vie éternelle
inférieure sans doute, mais dont la possession lui permettrait
cependant de vivre de sa vie propre, et non pas de celle du
Dieu vivant et saint.
° C'est là une illusion résultant d'un mensonge. Dieu seul
possède la vie éternelle, parce que seul il possède en lui-môme
la source de sa vie. Si l'homme est maintenu dans son
existence déchue, c'est donc parce que, bien qu'il se soit
séparé de Dieu dans sa volonté, Dieu n'a pas brisé les liens qui
le rattachent à lui. Dieu veut encore l'homme, sinon tel qu'il
est à cette heure dans son activité propre, néanmoins tel
qu'il est demeuré dans la nature qu'il a reçue du Créateur.
Jusqu'au jour du « Jugement », lequel mettra fin au monde
et à l'état du monde actuel, la déchéance du pécheur n'est

encore, aux yeux de Dieu, qu'une blessure faite à sa créature.
Bien que cette blessure puisse devenir mortelle, cela ne se

montrera pas avant « le Jugement ». Jusque là elle laisse à

l'homme la position qui lui a été conférée au jour où Dieu a

fait de lui la créature qu'il appelait à réaliser ici-bas « son

image et sa ressemblance. »

Ce qui prouve la fausseté de cette idée d'une immortalité
de l'homme déchu, en dehors de sa relation avec Dieu, c'est
le fait que cet homme lui-même a la conscience de sa

séparation d'avec Dieu, dans cette sphère morale de son être,
à l'égard de laquelle seule il peut être question de vie
éternelle. Pour tout le reste de son existence, en particulier pour
tout ce qui ressortit à sa vie actuelle, le pécheur est même le

premier à réclamer sa dépendance de Dieu, comme un droit



380 CÉSAR MALAN

inaliénable que lui a conféré sa création. Si donc, en

conséquence du péché, l'homme ne veut plus de Dieu pour maître
de sa volonté, il n'entend nullement avoir perdu pour cela

en lui le protecteur suprême de sa vie présente. Ce même
homme qui se refuse à servir Dieu, ne renonce aucunement,
dans tout ce qui ne touche pas au libre exercice de sa volonté,
à se servir de ce Dieu. Il entend même avoir droit, comme
créature de Dieu, à ce que Dieu le serve et le conserve.

On ne peut même s'empêcher de se demander si cette
idée de l'homme abandonné et maudit de Dieu, laquelle
équivaut à la négation de tout rapport essentiel entre la
nature de l'homme historique et Je Créateur de l'homme,
n'a pas été pour quelque chose dans l'opposition que les

païens, — qui d'abord avaient reçu avec tant d'empressement

la prédication apostolique, — firent bientôt paraître à

l'endroit du dogme ecclésiastique qui ne tarda pas à succéder
à ce premier témoignage. Si l'Evangile des apôtres eut à

rencontrer la haine des Juifs, dont il irritait l'amour propre
en annonçant la grâce divine aux gentils, ceux-crne tardèrent
pas à se sentir eux aussi froissés par la manière dont la
tradition ecclésiastique en vint à méconnaître cette « parenté
divine » de l'homme, dont la sagesse païenne regardait justement

alors l'affirmation comme la plus précieuse de ses

conquêtes.
Ce que notre Seigneur, ainsi que ses apôtres après lui,

avait présenté comme le retour de l'homme à lui-même,
la tradition ecclésiastique en fait la substitution miraculeuse
d'un être nouveau, d'une créature devenue non seulement
infidèle, mais essentiellement étrangère à ses origines, devenue

« incapable en elle-même d'aucun bien », et abandonnée
tout entière à ses convoitises et à la puissance du mal. Tout
cela n'est plus, comme dans l'Evangile, le danger qui menace
le pécheur ; c'est bien déjà son état actuel à cette heure.
Christ n'apporte pas à l'homme une vie dont l'homme avait
appris à ressentir douloureusement l'absence. Non la vie

que le Christ apporte est foncièrement étrangère aux aspirations

de l'âme humaine.



l'état actuel de l'homme 381

Douée, encore à l'heure qu'il est, d'une immortalité
indépendante de tout rapport moral avec la volonté de Dieu, et

qui même se développe dans un sens opposé à cette volonté,
cette âme n'est plus un enfant de Dieu égaré ou rebelle.
C'est un être doué d'un principe de volonté définitivement
séparé de Dieu. C'est même, en face de la volonté divine, une
volonté ennemie de Dieu. Certainement Paul n'avait pas cela
dans la pensée, lorsqu'il présentait son Evangile aux Athéniens

comme la révélation du Dieu « qu'ils avaient jusque-
là adoré sans le connaître. »

Autre chose est de montrer, dans l'action rédemptrice, la
révélation de l'amour éternel de Dieu pour sa créature égarée,

séduite et rebelle ; autre chose de présenter ce salut
comme un fait que rien ne justifie à la pensée et qui étonne
beaucoup plus qu'il ne touche; d'y faire voir plutôt un fait
nécessaire qu'un acte répondant au besoin actuel du cœur
de l'homme. Dès lors ce n'est plus là, de la part de Dieu, la
révélation d'un amour éternel. C'est celle du résultat d'une
action nouvelle, qui a pris chez Dieu la place d'un amour
dont le péché de l'homme avait tari la source.

Aussi qu'arrive-t-il De ce que le salut est ainsi le produit
d'une action divine exceptionnelle, et par conséquent
momentanée, il résulte qu'elle devra se répéter autant de fois
qu'elle serait devenue nécessaire, pour tel ou tel péché. Or
une semblable répétition de cette action salutaire, ne peut
avoir lieu par l'homme, lequel en demeure bien plutôt
l'objet. Une telle action ne saurait non plus être indéfiniment
renouvelée par son Auteur, puisque dès l'abord, elle ne lui
a pas été dictée par un amour éternel, mais parie mouvement
momentané d'une compassion inattendue.

C'est ici qu'intervient « le prêtre chrétien », comme un
agent essentiellement distinct de l'homme historique, déchu
et pécheur. Nanti d'un pouvoir supérieur à toute activité
créée, il renouvelle à son gré l'action rédemptrice elle-même.
Tel nous apparaît ce « prêtre », aussi inconnu à l'Evangile

qu'à la révélation d'Israël, et qui ne ressemble à rien
autant qu'aux devins et aux magiciens du paganisme. Bien



382 CÉSAR MALAN

que semblable aux autres hommes, il n'en fait pas moins à

chaque fois descendre du ciel, pour être de nouveau sacrifié
par lui, un Dieu victime qui, sans cela, n'aurait pas quitté la
demeure de sa gloire.

Nous ne disons rien du côté historique et terrestre d'une
action qui, aussi bien humaine que divine (dans le sens où
ees deux mots seraient l'opposé l'un de l'autre!) se produit
ainsi simultanément dans plusieurs lieux. La seule chose

que nous signalons, c'est « l'amour de Dieu », le mobile
souverain de la volonté suprême, remis ainsi à chaque fois ou
une fois pour toutes, aux mains d'un être créé qui a
commencé par en avoir été lui-même l'objet

Voilà pourtant où on en est arrivé dans ce qui s'appelle
encore le « christianisme ».— On y a perdu de vue etla vraie
nature de l'homme à sa création, et le fait que cette nature
n'a pas été détruite par le péché de cet homme I L'amour du
Dieu saint pour un homme détourné de ses origines, est ainsi
réduit à ne plus être qu'un acte'essentiellement exceptionnel,
étrange et momentané. Au lieu de demeurer devant nous la
révélation historique et complète d'un amour éternel, le
sacrifice du Christ constitue, à lui seul, le salut même de Dieu.

— C'est ainsi qu'on a substitué à l'apparition de cet «Emmanuel

» révélateur, que « les nations » elles-mêmes avaient fini
par désirer, dont les fidèles Israélites avaient impatiemment
attendu, puis salué l'avènement ; dont les enfants eux-mêmes

acceptent avidement et chérissent longtemps la sainte et
vivante image, — la répétition facultative de je ne sais quel acte

magique, dont il est d'autant plus méritoire d'accepter
aveuglément la réalité, qu'en le faisant nous portons un coup
plus direct, aussi bien aux protestations de notre raison qu'à
celle de notre conscience elle-même

En effet, nous ne sommes plus là devant la révélation d'un

rapport qui, bien qu'interrompu du côté de l'homme, n'en
subsiste pas moins dans la volonté du « fidèle Créateur ».

Non nous sommes en présence d'un prodige aussi
incompréhensible pour la pensée qu'il est injustifiable devant la
conscience et inabordable pour le cœur. Cette « action di-



l'état actuel de l'homme 383

vine » qui a l'homme et pour objet et pour auteur, et dans

laquelle Dieu lui-même n'occupe plus, dans la personne de

son Christ, que la position passive et secondaire du moyen,
en vient à révolter la pensée C'est bien « un miracle de

mensonge » proposé non pas à la foi empressée de notre

cœur, mais à l'acceptation forcée d'une soumission passive
et inintelligente.

Mais Dieu est absent partout où il ne règne pas suprême
et souverain! Assurément il y a loin d'un fait semblable, à

la révélation vivante qui nous parvient dans « la Parole

faite chair, et venant dresser sa tente parmi nous pleine de

grâce et de vérité. » Aussi bien reconnaissons-nous toujours
de nouveau en elle, et l'homme tel que Dieu n'a jamais cessé

de le vouloir, et l'image humaine de Dieu lui-même. Nous y
saisissons, avec l'amour du Dieu-Sauveur pour l'homme
•égaré, et déchu, « la permission » (Jean 1, 12) donnée à cet
homme de se sentir de nouveau l'enfant d'un Dieu qui, lui,
n'a jamais cessé d'être son Père.

Cette même erreur se retrouve nécessairement dans l'idée
•qu'on se ferait du culte que l'homme doit rendre au Dieu qui
l'a sauvé?

A l'homme que le péché a séparé de Dieu jusque dans sa

nature elle-même, la volonté divine ne saurait jamais
apparaître que comme opposée aux instincts les plus profonds de

son âme. C'est dire que cette volonté ne lui serait plus
accessible que sous la forme d'une loi. Il ne saura être
question pour un tel homme d'être « un même cœur » avec

Dieu; d'avoir la volonté divine comme l'objet de son désir,
de sa prière la plus fervente, parce que vouloir cette volonté
serait devenu pour lui l'idéal même de sa liberté. Essentiellement

séparé de Dieu dans ses affections, sa « religion » ne

sera plus qu'une soumission intéressée, et sa « sainteté » que la
fidélité à des habitudes qui ne seraient pour lui qu'un moyen
d'acquérir et de conserver l'approbation ou du moins le

silence de sa conscience. Ces « vertus » sont alors en lui le



884 CÉSAR MALAN

résultat d'un effort découlant d'un calcul. Aussi sont-elles
essentiellement négatives, et n'ont-elles d'autre mobile que
la préoccupation de son bonheur propre. Dieu est absent de

la moralité d'un homme qui ne saurait imaginer l'obéissance

non pas au commandement, mais au Dieu dont le commandement

révèle la volonté ; d'un homme qui ne saurait imaginer

sa volonté propre soumise à Dieu uniquement parce
qu'il est Dieu, et abstraction faite et des récompences que
mériterait l'obéissance, et des punitions qu'entraînerait la

transgression.
Evidemment ce n'est pas Dieu, c'est lui-même que sert un

tel homme. Ne connaissant de Dieu que des actes d'une
puissance et d'une bonté générales, n'ayant jamais encore
apprécié, dans la loi imposée à sa propre volonté, l'expérience
directe de la volonté présente de Dieu, ce qui domine dans
l'âme de cet homme c'est uniquement la conscience qu'elle a

d'elle-même.
N'est-ce pas bien là le point de vue de ces croyants qui

demandent aux seules institutions de l'Eglise, l'expression,
pour ainsi dire, officielle du « service», ce qui pour eux signifie
du culte de Dieu? —C'est l'homme qui, ayant cessé de se savoi r
capable de réaliser lui-même l'image de Dieu, cherchera
nécessairement cette réalisation hors de lui. L'Eglise deviendra

pour lui comme une institution représentative et médiatrice

qui appelle les croyants à s'en remettre à elle du soin
de leurs intérêts éternels. Seule en possession constante du
rapport normal avec Dieu, cette Eglise est aussi l'unique
dispensatrice des biens qui découlent d'un semblable rapport :

comme elle seule est à même de représenter, devant le Dieu
saint, l'homme que le péché a privé de la faculté de ressentir la
présence de ce Dieu. C'est qu'en effet, pour une âme devenue
essentiellement incapable d'un rapport personnel et direct
avec Dieu, la présence immédiate de Dieu ne saurait être une
source de paix et de félicité. Ce dont une créature semblable
a besoin, c'est bien uniquement de la protection et de l'aide
du Tout puissant, et cela au moyen d'une médiation humaine.
Ce que recherche un tel homme ce n'est pas la révélation de



L'ÉTAT ACTUEL DE L'HOMME 385

l'amour, c'est avant tout l'assurance des faveurs du Dieu

suprême.
Il ne manque qu'une chose à tout cela, c'est que «l'Eglise»

sur laquelle repose ainsi la vie religieuse de ce croyant, n'est
bien qu'un être de raison. Aussi voyons-nous dans ce «

christianisme » là, l'homme demeurer sans une relation directe
et personnelle avec Dieu. Les « laïques » ou les « simples
fidèles », ceux qui n'appartiennent pas au « clergé » de

l'Eglise, en sont même venus le plus souvent à se considérer
comme inhabiles à soutenir avec Dieu une relation semblable.
Ils n'ont plus, en fait « d'intérêts religieux », que des mobiles
exclusivement personnels. S'il leur arrivait de ressentir quelques

mouvements désintéressés de piété, quelque attrait
direct du cœur vers Dieu lui-même, ils ne pourraient s'y laisser

aller qu'en oubliant la position de dépendance passive
et distante qu'ils ont prise à son égard. Ce serait là chez eux
une impression étrangère à la vie religieuse de leur âme, ce
serait le résultat d'un effort momentané. De là, chez de tels
hommes, cette religion faite d'enthousiasme et d'émotions,
cette piété intermittente qui n'a son point de départ que dans
les impressions passives, accidentelles, et, dans le fond,
superficielles et infécondes, de sa seule fantaisie.

Il nous reste encore à voir ce qui, dans les faits de la vie
religieuse du croyant, justifierait la seconde des deux thèses

que nous avons formulées plus haut sur l'état originaire de

l'homme.


	L'état actuel de l'homme : tel qu'il ressort du fait religieux

