
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1908)

Heft: 4-5: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des
principales publications scientifiques

Artikel: La durée du ministère de Jésus : étude exégétique et chronologique.
Partie 1, Le développement du ministère de Jésus d'après les évangiles
canoniques

Autor: Neeser, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379838

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DURÉE DU MINISTÈRE DE JÉSUS

Etude exégétique et chronologique

PAR

MAURICE NEESER

AVANT-PBOPOS

L'histoire situe plus aisément les faits que les idées, et
l'humanité garde de ses génies militaires ou politiques un
souvenir plus précis que de ses génies religieux. Les rois ont
trouvé partout des biographes ; la vie des prophètes reste
obscure. Les armées romaines laissaient après elles, gravées sur
la pierre, des traces de leur passage, et nous les retrouvons
aujourd'hui ; les pionniers de l'esprit ont poursuivi leur
œuvre en silence, on chercherait vainement les inscriptions
milliairesde leurs étapes. — Une stèle récemment découverte
en Asie mineure, et datée du 23 septembre 774 (an de Borne),
célèbre l'anniversaire de César Auguste « que l'Eternelle
Divinité a fait naître pour le salut du monde1. » Le jour
de Jésus fut annoncé aux bergers j udéens par le cantique
des anges. La colline où Saint Paul a prononcé son discours
aux Athéniens vaut mieux pour l'histoire universelle,
disait Ernest Benan, que la tribune de Démosthène, et nous
ne saurions y contredire. L'œuvre du grand avocat, intimement

unie à l'histoire politique de sa patrie, permet de
construire une biographie exacte ; mais nous ne savons où pla-

1 C K. Furrer, >Das Leben Jesu QhrisH, 2. Auflage, Leipzig und Zurich, 1966..



328 MAURICE NEESER

cer exactement ni la naissance ni la mort de saint Paul, e

toute la sagacité d'un travail critique séculaire n'a établ

pour la vie de Jésus qu'une chronologie approximative. -
Et sans doute, ce n'est là qu'un moindre mal. « Si l'on tien

pour essentiel dans une vie d'homme la connaissance di

l'âme elle-même, du caractère, de la foi inspiratrice, de 1ï

pensée originale1», Auguste et Démosthène restent des incon
nus auprès de Saul de Tarse et de Jésus de Nazareth ; sani

doute, l'histoire n'a dédaigné Saul de Tarse et Jésus de
Nazareth que parce qu'ils échappent en quelque mesure i

l'histoire, et sont de tous les temps ; des renseignement:
chronologiques offrent peu d'intérêt au prix des trésors di

vie personnelle que nous recèle la seconde lettre aux Corin
thiens, au prix surtout de l'Evangile éternel. La chroniqui
n'a dédaigné les Fils de Dieu, que parce qu'elle s'adresse au:
fils des hommes, et que les intérêts de ceux-ci ne sont pa:
les intérêts de ceux-là.

Nous n'estimons pas que des contours précis soient nécessaires

pour donner à l'histoire de Jésus « un irrécusabh
cachet de réalité 2. » La question traitée dans ces quelque!
pages, est d'ordre secondaire parmi celles que posent lei

origines du christianisme. Elle n'est pas pour autant le frui
d'une vaine curiosité. Il ne saurait être indifférent à per
sonne de savoir combien de temps prêcha et souffrit le plu
grand des fils des hommes. Si même les obstacles à vaincri
pour parvenir à un résultat incontestable arrêtaient notn
marche, si l'histoire nous refusait la lumière désirée, le che
min parcouru n'aura pas abouti à une impasse : à relin
attentivement les évangiles nous aurons acquis une idée plus
précise de leur valeur réelle, une plus grande part de vérité

Belire les évangiles canoniques, c'est bien là l'essentiel d(

notre tâche; il est inutile de répéter une critique des source!
dont on trouvera le détail à l'article « Jésus » de la premier*
encyclopédie historique venue.

Les sources païennes et juives n'offrent pour l'objet d<

1 Aug. Sabatier, Encyclopédie de Lichtenberger, article Jésus.
2 Aug. Sabatier, Essai sur les sources de la vie de Jésus. Paris 1866, p. 82.



LA DURÉE DU MINISTÈRE DE JÉSUS 329

notre étude d'autre renseignement utile que l'indication très

générale de Tacite (Annales, 15,44), dont nous nous souviendrons

: Jésus aurait été mis à mort sous le procuratorat de

Ponce Pilate, c'est-à-dire entre les années 26 et 36 de notre
ère.

Les traditions patristiques, de l'avis général des critiques,
à part quelques indications chronologiques dont nous-examinerons

la valeur, n'ajoutent rien aux données bibliques, ou

n'y ajoutent que des légendes dénuées de toute vérité
historique.

Si saint Paul nous donne sur l'origine de Jésus, sur sa vie
et sa mort, de précieux renseignements1, il les considère avant

tout dans leur signification religieuse, et aucun texte de ses

lettres ne se prononce sur la durée du ministère public de

Jésus.

Les mêmes raisons nous permettent de laisser de côté les

Actes des Apôtres, l'Apocalypse, l'Epître aux Hébreux et les

Catholiques, pour porter toute notre attention à l'examen des

évangiles, dans leur forme synoptique et dans leur forme

johannique.
Les trois premiers évangiles ne font pas de l'histoire pour

l'histoire 2. Ils sont issus des besoins religieux des communautés.

Ce ne sont pas des biographies à la façon de Suétone

ou de Plutarque. L'exactitude y fait défaut comme dans

toutes les compositions populaires. « Uniquement attentifs
à mettre en saillie l'excellence du Maître, ses miracles, son

enseignement, les évangélistes montrent une entière indifférence

pour tout ce qui n'est pas l'esprit même de Jésus. Les

contradictions sur les temps, les lieux, les personnes étaient
regardées comme insignifiantes, car, autant on prêtait à la
parole de Jésus un haut degré d'inspiration, autant on était
loin d'accorder cette inspiration aux rédacteurs3.» Les rédacteurs

ne se proposaient pas de satisfaire une vaine curiosité;

1 Cf. Ed. Stapfer, Jésus-Christ, Paris 1897, vol. II, Introduction.
2 P.W. Schmidt, Die Geschichte Jesu (erläutert), Tübingen und Leipzig, 1904,

p. 22.
3 E. Renan, Vie de Jésus, 31me édition, Introduction, p. XL.

THÉOL. .ET PHIL. 1908 22



33C MAURICE NEESER

ils racontèrent de la vie de leur maître « ce qui leur paraissait

nécessaire à la révélation de sa messianité1. »

Le IVme Evangile, dont la préoccupation chronologique
parait plus accusée, se propose moins une biographie de

Jésus, qu'une démonstration de sa divinité. L'auteur exprime
lui-même avec toute la précision désirable le but de son
œuvre. (Chap. XX, 30) : « Jésus a fait encore, en présence de

ses disciples beaucoup d'autres miracles, qui ne sont pas
écrits dans ce livre. Mais ces choses ont été écrites afin que
vous croyiez que Jésus est le Christ, le Fils de Dieu, et qu'en
croyant vous ayez la vie en son nom. » Le récit d'ailleurs, se

déroule dans un cadre chronologique en apparence ferme,
et ce caractère, joint à la précision souvent remarquable du
détail, a valu au IVme Evangile les suffrages de nombreux,
historiens de la vie de Jésus. Les avis se sont divisés entre
le IVme Evangile et les synoptiques. La discussion, déchaînée

en 1820, par les Probabilia de Brettschneider, et portée à

l'état aigu par la critique de l'école de Tubingue, est loin
d'être apaisée. Elle nous obligera à l'étude comparée attentive-
du développement du ministère dans les deux documents en

présence. Ce sera la première partie de notre tâche. La
seconde s'efforcera de fixer au ministère ainsi délimité sa
place dans le cours de l'histoire universelle.

1 K. Furrer, op. cit., p. 19.



LA DURÉE DU MINISTÈRE DE JÉSUS 331

PREMIERE PARTIE

Le développement du ministère de Jésus
d'après les évangiles canoniques.

CHAPITBE PBEMIEB

Données chronologiques sur le ministère d'après
les évangiles canoniques.

a) Données chronologiques sur le ministère
d'après les évangiles synoptiques.

Les contours de l'histoire de Jésus y sont esquissés à grands
traits généraux ; sur les limites du ministère, aucune indication

expresse ; les évangélistes paraissent se soucier fort peu
des détails extérieurs de topographie et de chronologie. Les

transitions dont ils usent sont « celles des contes enfantins,
simples, mais absolument insignifiantes1 ». Ce sont des locutions

vagues et générales comme celles-ci : «en ce temps-là»
èv ixe»« tw xatpû, Mat. XII, 1-8 ; XIV, 1. Alors, tóts, très fréquent,
Mat. III,' 13 ; W, 1 ; IX, 14; XII, 22-36 ; XI, 20 ; XV, 1-12 ; etc.

— « En ces jours-là » èv raïs typait èxsîvtuç, Mat. III, 1 ; Marc I,
9 ; etc. — « Après que Jean eut été livré » Marc 1,14 ; suivi
de : a quelques jours après » Marc II, 1, sans que l'auteur
se soucie d'indiquer une base d'évaluation. — Très souvent,
c'est la simple conjonction xal, ou les adverbes nâhv, sù9û;. —
Ces manières de parler, que l'on comprend fort bien dans

une histoire traditionnelle, ne précisent rien, et surtout ne
veulent rien préciser. Ce ne sont pas des renseignements,
elles en tiennent la place. On trouve bien, il est vrai, des

formules en apparence plus significatives, comme celles-ci :

« le jour suivant », ou encore « six jours après » (Mat.

XVII, 1; Marc IX, 2; cf. Luc IX, 28) ;mais ces points fixes,

1 Cf. Sabatier, op. cit., p. 17.



332 MAURICE NEESER

isolés dans l'incertitude générale où ils flottent, ne donnent
aucune sûreté L

Luc a l'ambition d'être exact et complet. Il veut replacer
chaque événement en son temps et en son lieu. D'autres
avant lui, ont essayé d'écrire l'histoire évangélique ; il ne

critique pas ces essais, il reconnaît même qu'ils étaient
conformes à la tradition des apôtres ; ils manquaient seulement,
paraît-il, d'ordre, de suite et de méthode. Luc se montrera
plus scrupuleux, il a interrogé avec soin les hommes qui ont
vu les apôtres de Jésus ou qui ont été les ministres de sa

parole, et il se propose maintenant de faire connaître l'histoire
évangélique dans sa suite véritable et dans son entière certitude

(àxj0t|3w;, xa9ef«ç,... rhv àijfxksvxv) Luc I, 1-4.

La richesse d'information de Luc a été souvent citée 2. Ce

caractère frappe dès les récits de l'enfance, qui ajoutent au
mérite de l'ampleur celui d' « une vivacité dramatique et
d'une simplicité naïve alliées à un coloris merveilleux». Mais

encore faut-il que la richesse ne soit pas aux dépens de la
précision. L'auteur s'efforce d'embrasser l'ensemble des

événement de son époque, et de situer les scènes qu'il raconte
dans l'histoire générale delà Palestine et de l'empire Bomain.
Mais, s'il nous donne (III, 1-2) une notice précieuse, la seule

qui nous permettra de fixer avec quelque précision le
commencement du ministère de Jésus, s'il se plait à mettre en
relief « la continuité de la narration évangélique 3 », sans

parvenir d'ailleurs, sur tous les points, à des résultats
satisfaisants4, il ne modifie pas essentiellement le cadre du
ministère de Jésus, tel que Matthieu et Marc nous le
dépeignent. Le dessin général de la vie publique du Maître est
resté le même.

1 Cf. Sabatier, op. cit., p. 17. — D. F. Strauss, Vie de Jésus, trad. Littré,
Paris 1864, vol I, p. 454 — Du même : Nouvelle vie de Jésus, trad. Neffizler et
Dollfuss, 2» édit., vol. I, p. 322.

2 Cf. Bovon, Théologie du Nouveau Testament, 2« édit., Lausanne 1902, vol.I,
p. 105.

3 Cf Bovon, op. cit., I, p. 106 ; — Sabatier, op. cit., p. 25.
4 Cf. Renan, op. cit., p. lxxiii.



LA DUREE DU MINISTERE DE JESUS 333

Les trois évangiles synoptiques ne rapportent expressément

qu'un voyage de Jésus à Jérusalem, à la fin de son ministère.
Leur relation exclurait-elle la possibilité d'autres visites à la

ville sainte, et enfermerait-elle la vie de Jésus dans le court
espace d'une année et quelques mois Cette assertion, devenue

banale depuis Baur et Strauss {, ne repose sur aucun
fondement exégétique sérieux. Weizsaecker l'a clairement
démontré 2. L'influence des quelques pères qui admirent à la
lettre l'expression de Luc (IV, 19), « l'année agréable du

Seigneur », et un examen superficiel des trois premiers évangiles
ont seuls pu la répandre, et l'on s'étonne du parti pris de

quelques savants, qui s'obstinent à la maintenir.
Les récits et les discours des évangiles synoptiques recèlent

des indices certains d'un ministère de plus d'une année,
et les auteurs non prévenus le reconnaissent3. Weizsaecker4
à la vérité nous parait attribuer à des expressions telles que
(Luc XIII, 6-9, 32, 33) : « Voilà trois ans que je viens chercher

du fruit à ce figuier..., » une valeur exagérée. Ce ne sont
après tout que des images, et l'argumentation excite à bon
droit la verve de Jülicher5, qui l'appelle un jeu d'enfant,
ein kindliches Vergnügen. Mais il y a plus et mieux.

L'ensemble de la tradition synoptique est peu favorable à

l'hypothèse d'un travail de quelques mois seulement. De

bonne heure déjà, des Pharisiens, venus de Jérusalem en
Galilée, entrent en conflit avec Jésus (cf. LucV, 17). Or, quand
l'auraient-ils connu, et pourquoi l'eussent-ils redouté, s'ils
n'avaient déjà eu l'occasion de le voir à l'œuvre en Judée
A la nouvelle de l'emprisonnement de Jean Baptiste (Mat IV,

1 Cf. en particulier Strauss, Nouvelle vie. vol. I, p. 325-326.

' Weizsäcker, Untersuchungen über die evangelische Geschichte, Gotha 1864,

p. 306 ; — Sabatier, op. cit., p. 83.
3 Cf. Weizsäcker, op. cit, p. 306; — Barth, Die Hauptprobleme des Lebens

Jesu, 2. Aufl., Gütersloh 1903, p. 21; — Sabatier, op. cit., p. 25; — Bovon, op.
cit., l,p. 309; — Bousset, Jesus (Religionsgeschichiliche Volksbücher), Halle 1904,

p. 21.
4 Weizsaecker, op. cit., p. 310.
5 Jülicher, Einleitung in das N. Testament, 5. und 6. Aufl. Tübingen 1906,

p. 379.



334 MAURICE NEESER

12 ; Marc I, 14), Jésus se rend dans sa patrie galiléenne. La
persécution du Baptiste pouvait-elle lui être dangereuse, s'il
n'avait déjà prêché en Judée ou en Pérée1 Comment expliquer,

dans l'hypothèse d'un ministère si court, le développement

graduel de la foi dans le cœur des disciples, et la haine
croissante des chefs Comment comprendre l'opposition
violente qu'on fit à Jésus lors de la dernière Pâque, si le
prophète galiléen n'avait précédemment jamais paru dans la
capitale Que dire des amis qu'il trouve dans cette ville : le
propriétaire de la chambre haute où fut instituée la Cène

(Mat. XXVI, 18, cf. XXI, 3), Joseph d'Arimathée qui, vivant
dans la cité théocratique (Mat. XXVII, 57) était un adhérent

du Seigneur Que dire des familles hospitalières de

Béthanie (Mat. XXI, 17-26, 6)? L'évangile selon saint Jean cite
une Pâque célébrée en Galilée (VI, 4, cf VII, 1) ; un détail
curieux de la tradition synoptique confirme ce renseignement.
Un jour de Sabbat, les disciples, traversant un champ, s'attirent

les reproches des ennemis de leur Maître, pour avoir
froissé quelques épis (Mat. XII, 1-8 et parallèles). Les blés ne
sont mûrs qu'aux approches de la Pâque. Jésus se trouvant
alors sur les rives du lac de Tibériade, il dut intervenir à ce

moment une fête de Pâque, manifestement distincte de celle
où Jésus fut mis en croix : est-ce la seule? Il est question
(Mat. XVII, 24) du recouvrement de l'impôt du Temple ; or,
cette opération se faisait au mois de Mars, un peu avant la
Pâque. Il paraît peu probable que la Pâque suivante ait été

celle où mourut Jésus. « Si l'on récuse cette indication
comme appartenant à une anecdote suspecte que le premier
évangile seul raconte, on en trouvera une plus sûre, sans

doute, dit A. Sabatier, dans Luc XIII, 1, où il est question des

Galiléens dont Pilate mêla le sang à celui de leurs
sacrifices2. » Autant d'indices qu'on voudrait sans doute plus
explicites, mais qui n'en supposent pas moins pour la vie
publique de Jésus une durée supérieure à un an et quelques
mois.

1 Cf. Sabatier, op. cit., p. 88.
2 Cf. Encyclopédie de Lichtenberger, tome VII, p. 362.



LA DURÉE DU MINISTÈRE DE JÉSUS 335

Le récit de voyage particulier à Luc (IX, 51 à XIX, 28) est

à cet égard très instructif. Ce fragment commence expressément

au départ de Jésus de la Galilée (IX, 51) ; il se

termine (XIX, 28) à son entrée solennelle dans la ville sainte.
Luc a ainsi cru, sans nul doute, ne raconter qu'un seul

"voyage, le dernier que Jésus fit à Jérusalem. Depuis le chap.
IX, Jésus est bien censé poursuivre toujours la même route,
mais, en fait, ce n'est qu'à la fin, à partir de la Pérée, que nous

pouvons suivre sa marche d'étape en étape jusqu'à la ville
sainte ; l'argumentation de Sabatier4 nous paraît sur ce point
très solide. IX, 52, immédiatement après son départ de la

Galilée, Jésus est en Samarie, devant une bourgade qui refuse
de le recevoir. Au chap. X, après avoir envoyé des messagers

devant lui, nous le trouvons en discussion avec un
scribe à qui il raconte la parabole du bon samaritain ; exemple

bien naturel puisque Jésus vient de traverser la Samarie.
Mais où sommes-nous donc? En Galilée Ce n'est pas possible;

nous ne pouvons être qu'en Judée. Et, en effet, v. 38,

nous voyons Jésus, toujours en chemin, entrer dans la maison
de Marthe et Marie. Or nous savons, non seulement par le IVe

Evangile, mais encore par les deux premiers, que ces deux

sœurs habitaient Béthanie. Jésus est donc bien arrivé en
Judée. Les discours des chap. XI et XII ne nous laissent rien
deviner ; au chap. XIII cependant, le Sauveur paraît bien se

trouver à Jérusalem (cf. XIII, 1), mais au verset 22 de ce même

chapitre nous le voyons toujours en route vers Jérusalem.
U y a plus, au chap. XVII il semble avoir rebroussé chemin ;

il poursuit sa route, cette fois en passant « entre la Galilée et
la Samarie » et arrive enfin par Jéricho à Jérusalem (XIX, 7).

— Plusieurs voyages ont été ici confondus, évidemment;
l'auteur a voulu n'en raconter qu'un seul, mais les faits qu'il a

groupés ont brisé le cadre de sa narration. Jésus a fait
plusieurs voyages à Jérusalem et le cri de douleur de Mat. XXIII,
37; LucXIII, 3i, 35 : « Jérusalem, Jérusalem... combien de fois

j'ai voulu rassembler tes enfants... » est l'expression d'une

1 Cf. Sabatier, op. cit., p 27.



336 MAURICE NEESER

réalité historique que tout concourt à établir. — Y voir avec
Jülicher1 une «hyperbole prophétique», avec O. Holtzmann2
et après Strauss 3, un mot de la sagesse divine prononcé par
Jésus au nom de Dieu même, à la manière des anciens
prophètes, le considérer avec P. W. Schmidt4 comme interpolé
dans le contexte de Mat. XXIII, où il s'explique aisément,

pour le maintenir dans le contexte de Luc où il ne laisse pas

que d'étonner un peu, — avec Keim le passer sous silencer
— est le fait d'une science partiale et par là même peu digne
de ce nom.

Conclusion. Les évangiles synoptiqnes ne se prononcent
en aucune manière sur la durée du ministère de Jésus.

Inauguré par le baptême, que Luc place dans la 15e année
de Tibère (Luc III, 1), il est tragiquement interrompu lors
d'une fête de Pâque, qui, pour les raisons exposées ci-
dessus, ne saurait être celle de l'année suivante. Le document
synoptique ne distingue nulle part les mois et les années. Il
est donc erroné de prétendre qu'en opposition avec le IVe

Evangile, les trois premiers n'assignent à la prédication de
Jésus que la durée d'un an au plus 5. La conclusion serait
peut-être légitime s'il était démontré que Jésus s'astreignait
à fréquenter toutes les Pâques. Aucune raison n'y oblige, et
les indices relevés plus haut révèlent au contraire, au sein
même de la tradition synoptique, le souvenir affaibli d'une ou
de plusieurs autres Pâques célébrées en Galilée.— Hypothèse
confirmée par le IVe Evangile, dans un passage déjà cité (VI,4).
Il est dès lors inexact de dire, avec Strauss6, que «les

synoptiques nous laissent libres de limiter l'enseignement de-

Jésus à une année ou de l'étendre à plusieurs» et le critique-
doit adopter résolument le second terme de l'alternative.

1 Op. cit., p. 379.
3 Leben Jesu, Tübingen und Leipzig, 1901, p. 335.
3 Nouvelle vie de Jésus, vol. I, p. 326.
4 Op. cit., p.
5 Strauss, Nouvelle Vie, vol. I, p. 323.
6 Strauss, Nouvelle Vie, vol. I, p. 324.



LA DURÉE DU MINISTÈRE DE JÉSUS 33?

b) Données chronologiques sur le ministère,
d'après le IVe Evangile.

Le IVe Evangile abonde en détails chronologiques où les

uns ont vu l'indice certain du témoin oculaire, — les autres,
au contraire, un pur artifice de composition : tout cela

appartiendrait à «l'histoire évangélique stylisée1 », — au ton
spécial dans lequel Jean aurait transposé le drame évangélique.

Sans aller à ces extrêmes, et sans présumer la question de

l'origine du IVe Evangile, il nous paraît que les détails
chronologiques du livre ne méritent « ni cet excès d'honneur, ni
cette indignité. » L'auteur précise les jours et jusqu'aux
heures mêmes des événements cf., 1,29,35,40, le «lendemain;»

«C'était environ la dixième heure»; II, 1, «Trois
jours après»; XIII, 30, «Il était nuit»; XVIII, 28, «C'était le matin

» ; XIX, 14, « c'était la préparation de la fête de Pâque,
environ à la sixième heure » ; IV, 6, « c'était environ la sixième

heure»; etc. L'interprétation allégorique de Loisy2 appliquée
à ces textes peut assurément conduire à des résultats étranges

— encore que pour le passage XIII, 303 elle soit satisfaisante

— et il paraît certain que le trait du chap. XIX (v.14),
qui fixe à la veille de la Pâque la mort de Jésus est une
heureuse correction de la tradition synoptique. Il est certain aussi

que la relation johannique du procès final éclaircit les

rapports obcurs du document synoptique4. — Prétendre d'autre
part avec Bovon5, de telles indications, « qu'elles trahissent
non seulement le témoin oculaire de la vie de Jésus, mais
même un compagnon fort intime dont on ne saurait... assez

apprécier les enseignements», est sans doute excessif. — Marc

1 Jülicher, op. cit., p. 380 : « Das alles gehört zu der Art von Stilisierung, die

Johannes der evangelischen Geschichte zugedacht hat.»
2 Cf. Le IVe Evangile, Paris 1903, p. 266, l'exégèse de Jean, I, 29, 35, 43.
3 Cf. op. cit. p. 731, Il faisait nuit : « Maintenant l'heure est venue, et il fait

nuit noire, c'est l'heure de la puissance des ténèbres », cf. Luc, XXII, 58.
4 Sabatier, op. cit., p. 71, 72.
5 Op. cit., vol. I, p. 161.



338 MAURICE NEESER

présente quelques détails tout aussi précis et mériterait dès

lors les mêmes éloges. Il amène les malades à Jésus « le soir
quand le soleil fut couché » et « le lendemain matin » c'est
selon lui « bien avant le jour » que Jésus sortit pour se rendre

dans un lieu solitaire favorable à la prière. » I, 32-35.
Les détails précis qui, dans la question johannique, ont déterminé

le jugement de nombreux théologiens ne dénotent pas
nécessairement la possession d'une tradition renseignée. Il y
a, observe J. Béville *, des hagiographes qui connaissent le

nom des rois mages. —A la serrer de près, on s'aperçoit que
la chronologie détaillée de Jean manque de lien intime et

qu'elle est loin de former « cette trame continue qui, au dire
de Sabatier2, ne se brise jamais à travers les longueurs du
discours. » —Voyez la manière dont les morceaux sont enchaînés,

dans les v. 29-43 du premier chapitre. Il y a eu d'abord
le témoignage de Jean devant les pharisiens; «le lendemain»
I, 29, a lieu le témoignage devant Jésus ; « le lendemain »

v. 35, André et le disciple anonyme se joignent à Jésus; «le
lendemain », v. 44, Jésus part pour la Galilée, rencontre
Philippe et convertit Nathanaël. Chacune de ces données se réfère
à celle qui vient immédiatement avant elle ; mais à quoi
rattacher la première? Mais au lendemain de quoi et quel
jour? en quelle année? à quel moment de l'année? Le miracle
de Cana s'opère « le troisième jour » tvj fip-ép«. ry rphy (II, 1). —
s'agit-il du troisième jour du ministère de Jésus? —
quelques-uns le prétendent ; — ou est-ce le troisième jour après

l'appel de Philippe?3 — Cet enchaînement indéfini n'a guère
plus de valeur chronologique que la notice XIII, 30, « il était
nuit», perdue, isolée, au milieu du discours d'adieux (Chap.

XIII-XVII).— En réalité, il faut le reconnaître, les expressions
dont l'auteur se sert pour la chronologie de détail, même s'il
y fallait voir avec Benan4 « des souvenirs de vieillard d'une
prodigieuse fraîcheur», ne forment point un tout complet,

-elles sont fragmentaires et jetées en passant. — Elles n'ont pas

1 Le IVe Evangile, Paris 1901, p. 263. — 2 Op. cit., p. 95.

3 Cf. J. Réville, op. cit., p. 132. — Loisy, op. cit., p. 266.
4 Op. Cit., p. LXVIII.



LA DURÉE DU MINISTÈRE DE JÉSUS 339

plus de «fraîcheur» que celles des synoptiques. Marc en
situant un événement «vers le soir, après le coucher du soleil »

I, 32, ou « le matin pendant qu'il faisait encore très sombre »

[, 35, n'est pas moins précis, en fait, que le quatrième
évangéliste parlant de la sixième (IV, 6) ou de la dixième heure
(I, 40). —On peut s'étonner de voir M. Sabatier taxer les

expressions synoptiques de « transitions enfantines, absolument

insignifiantes1», pour priser très haut les détails de

Jean, «indications précieuses de la plus grande vraisemblance
et d'une heureuse originalité21 »

Quant au contour général du ministère : si les synoptiques
ne mentionnent expressément qu'une fête de Pâque dans le
ministère de Jésus, — celle où il fut mis en croix, — le IVe

Evangile en mentionne trois, chap. II, 1 ; VI, 4; XIII, 1. De

nombreux critiques s'accordent à voir dans le texte chap.V,l
l'indication, non d'une Pâque, mais d'un jour de Purim 3.

Dans cette hypothèse, le ministère de Jésus aurait été de

deux ans et demi, et se serait développé selon le schéma

suivant, admis dans ses lignes générales, par la plupart des

théologiens favorables à l'authenticité du IVe Evangile : Après
la Pâque du chap. II, Jésus traverse la Samarie, en décembre

(IV, 35). Au chap. V, il assisterait à la fête des Purim à

Jérusalem (en mars). Au chap. VI, il passe la seconde fête
de Pâque en Galilée. Il resterait en Galilée tout l'été
jusqu'en octobre (VII, 1). A la fête des Tabernacles, il monte à

Jérusalem. Il y est encore à la fête de la Dédicace, au milieu
de l'hiver (X, 22). Puis Jésus se retire au delà du Jourdain
où il passerait six mois (X, 40). Il ne revient que quelques
jours avant la Pâque (XII, 1) en Judée où il fut pris et mis à

mort4.
Sur ce point encore, comme sur la chronologie de détail,

les critiques se sont opposés.— Les uns ont vu dans le cadre

johannique une construction absolument artificielle5. L'arti-

1 Op. cit., p. 17. -- 2 Ibid., p. 53.
3 Cf. Beyschlag, Leben Jesu, Halle 1885, vol. 1, p. 134, 153; — Sabatier, op.

'Cit., p. 94; — Barth., op. cit., p. 19. — 4 Cf. Sabatier, op. cit., p. 55-56.
5 Nous signalons, sans nous y arrêter, la tentative faite par P.W. Schmidt, op.



340 MAURICE NEESEH

fice (die künstlichen Gründe der Jahrdreiheit), en serait
manifeste, selon Keim *, « tout autant que l'impossibilité pour
Jésus, de soutenir pendant trois ans l'assaut de la hiérarchie.

» — Von Soden2 y voit l'influence du nombre3, prépondérante

à son avis dans « l'architectonique » de l'auteur :

trois jours pour la préhistoire, trois séjours en Galilée, trois
voyages à Jérusalem ; Jésus, pendant son séjour en Judée se

dérobe trois fois à ses adversaires (VIII, 59 ; X, 39 ; XII, 36) ;

par trois allusions il fait connaître le traître ; par trois fois
Pilate cherche à le sauver; trois jugements, trois paroles sur
la croix, trois apparitions I... » Le dédain transcendental du
premier, pas plus que la fourche tridentée que brandit Von
Soden ne feront battre en retraite les partisans de l'historicité

du IVe Evangile, et n'enlèveront au cadre johannique ce

qu'il peut avoir, nous ne disons pas de réel, mais de

vraisemblable.

Nous avons reconnu déjà que les synoptiques supposent,

pour le ministère de Jésus, une durée supérieure à une
année. L'exégèse a mis en lumière les rapports qui unissent

sur ce point le IVe Evangile aux données fragmentaires des

synoptiques en général, et de Luc en particulier. Et il est

vrai de dire avec Sabatier que la critique la plus négative
aurait conclu du récit de nos premiers évangiles à un ministère

plus long et à de fréquents voyages à Jérusalem, si l'on
n'avait craint par là de justifier les données du IVe Evangile.

Mais est-il juste pour autant de voir dans les données de

Jean, « une charpente fixe et résistante, toujours facile à

découvrir sous les larges développements du récit», « un cadre
d'une excessive précision » qui appose à l'histoire évangélique

«un cachet d'irrécusable réalité3 »

cit., p. 129, de réduire à une année le cadre Johannique, en retranchaut le tò
nâaxa de 6, 4 où Hort (Westcott et Hort, Textausgabe, appendice, p. 77-81) verrait

une interpolation possible.
1 Geschichte Jesu von Nazara, Zurich 1867, vol. I, p. 130.
2 Die Wichtigsten Fragen im Leben Jesu, Berlin 1904, p. 8.
3 Sabatier, op. cit., p. 5ì>.



LA DURÉE DU MINISTÈRE DE JÉSUS 341

Le IVe Evangile mentionne trois Pâques ; a-t-il la prétention

par là de délimiter les années du ministère de Jésus, et

sommes-nous autorisés à y voir « la charpente» inébranlable
sur laquelle de nombreux auteurs ont construit leurs Vies
de Jésus1? Ici encore la conclusion paraît hâtive, et déduite
d'une apparence plutôt que de la réalité. Le seul but de

l'Evangile, exposé au XX, 30, et qui se propose toute autre
chose qu'une biographie de Jésus au sens chronologique,
devait mettre en garde contre cette opinion. On fait remarquer

qu'une relation incomplète peut fort bien occuper un
cadre exact en soi2. En effet ; mais nulle part l'évangéliste
n'indique qu'il ait voulu noter toutes les fêtes qui ont pu
tomber dans l'intervalle de la première et de la troisième
Pâques citées (II, 13 ; XI, 55), et en particulier, celles que
Jésus ne fréquenta pas3. Jésus, d'après le IVe Evangile, fait
avant sa mort trois voyages à Jérusalem ; mais ce renseignement

ne prétend pas résoudre la question de la durée totale
du ministère. Weizsäcker4 y insiste, avec raison, nous semble-
t-il. Le IVe Evangile ne compte ni les mois ni les années. Il
cite, au cours de la vie publique de Jésus, trois Pâques, mais
le cadre chronologique qu'il présente est si peu défini qu'on
peut, par des raisons textuelles, soutenir la possibilité, sinon
de deux, comme le voudrait Weizssecker (p. 315), au moins
d'une autre Pâque au cours de la vie publique de Jésus. La
leçon h -h hpx-h (V, 1) présente, à côté du texte mieux appuyé
il est vrai h êoprh, de bons témoins critiques5; elle indiquerait

la fête juive par excellence, la fête de Pâque. Cette
lecture est confirmée si l'on attribue, comme il est naturel de

le faire, une valeur chronologique à la parole de Jésus IV, 35 :

«Ne dites-vous pas qu'il y a encore quatre mois jusqu'à la
moisson » Nous serions alors en décembre. Jésus a quitté
la Judée au commencement de décembre, après un séjour de

1 Tels Renan, B. Weiss, Beyschlag, Bovon, Réville, Stapfer.
5 Cf. Renan, op. cit., p. 479.
3 Cf. Strauss, Première vie, vol. I, p. 456.
4 Op. cit., p. 314
5 Cf. Le Novum Testamentum de Nestle, éd. de 1901.



342 MAURICE NEESER

huit mois (depuis la Pâque de II, 11), pour échapper à la
surveillance haineuse des Pharisiens (IV, 1). Il est très peu
probable (pour Beyschlag, ganz unwahrscheinlich qu'il y soit
retourné avant la Pâque suivante, pour une fête secondaire
telle que les Purim, en février, dix ou douze semaines après
son départ. — Autant de raisons, non pas décisives, mais
considérables, pour voir dans le passage V, 1 une Pâque à ajouter

aux trois autres. Le calcul qui limite à deux ans et quelques

mois la vie publique de Jésus, s'il est exact, ne peut
aboutir qu'à un minimum.

Exégétiquement, il ne saurait prétendre exprimer la réalité
historique. Il faut à la solution définitive, si une solution
définitive est possible, d'autres éléments L

c) Le témoignage des Pères. — Conclusion de la Ire partie.

L'étude formelle du cadre chronologique du ministère
dans les synoptiques et dans le IVe Evangile nous amène
donc aux résultats suivants :

Nos évangiles ne se prononcent pas sur la durée du ministère

de Jésus — Si les synoptiques ne rapportent expressément

qu'un voyage à Jérusalem, ils n'offrent pas de cadre
délimité et ne prétendent pas borner à une année la vie
publique de Jésus ; ils supposent au contraire plusieurs voyages
à Jérusalem, et à tout le moins une seconde Pâque célébrée

en Galilée (Mat. XII, 1).
Le IVe Evangile mentionne expressément trois Pâques dans

le ministère de Jésus ; mais aucune preuve exégétique
n'autorise à y voir des données exclusives et définitives ; on peut
au contraire relever au cours du récit les indices d'une
quatrième fête annuelle. (Weizsaecker même en compte cinq.)
C'est sous l'empire de préoccupations étrangères à l'histoire
que très souvent partisans et adversaires du IVe Evangile ont
adopté pour leurs Vies de Jésus, les uns le cadre de deux ans
et demi, soi-disant johannique, — les autres le cadre de un
an et quelques mois, soi-disant synoptique. Les raisons exé-

1 Cf. Bousset, op. cit., p. 6; Weizsaecker, op. cit., p. 315.



LA DURÉE DU MINISTÈRE DE JÉSUS 343

gétiques avancées de part et d'autre n'ont, par elles seules,
aucune valeur décisive1.

L'examen impartial des témoignages apostoliques auxquels
les deux parties ont fait souvent appel, offre sur ce point un
intérêt capital. Les Pères déjà, en effet, prennent position en

faveur de l'une ou de l'autre thèse. Mais l'alternative, pour
eux, repose sur des considérations généralement étrangères,
et pour cause, à l'exégèse scientifique des textes.

La thèse du ministère d'un an fut soutenue pour la
première fois, semble-t-il2, par les hérétiques valentiniens, mais

par des raisons tout à fait étrangères au récit synoptique ;
ils interprétaient à la lettre le mot d'Esaïe LXI, 2 (cité Luc
IV, 19) : « L'Esprit du Seigneur est sur moi ; il m'a envoyé

publier l'année de grâce du Seigneur » — et trouvaient dans
les douze mois de l'année la confirmation de leur gnose.
Douze éons, enseignaient-ils, s'étaient partagé le ministère
de Jésus. Jésus devait avoir souffert le douzième mois, par la
faute de Judas, le douzième des apôtres. « Duodecimo autem
mense dicunt (se. Valentiniani) eum passum, et ex propheta
tentant hoc ipsum confirmare ; scriptum est enim vocare
annum Domini acceptum3...» Les Homélies Clémentines4, et.
quelques pères adoptent ce point de vue; Clément d'Alexandrie

5, d'après la prophétie d'Esaïe prise à la lettre ; Tertullien,

dans son traité contre les Juifs 6, parceque, d'après
Daniel IX, 26, la passion du Seigneur devait être achevée dans

1 Cf. Bousset, op. cit., p. 6 ; — Weizsaecker, op. cit., p. 306 ; — Strauss, Nouvelle

vie, vol. 1, p. 322.
2 D'après Weizsaecker, op. cit., p. 306.
3 Irénée II, XXII, 1, cf. du même : 1, XXXIII: eum enim unum duntaxata bap-

tismo annum praedicationis munus obiisse volunt.
4 Homélies Clémentines, XVII, 19.
5 Stromates, éd. Klotz I, chap. 21, § 345 : Kal òri èviavròv póvov èóei avrov

KnçvÇai, Kai tovto yèyçaTirai ovruç : èviavròv óétiTOV Kvçiov KnçvÇai àiréoTeiûév

fie (Esaïe LXI, 2), tovto Kai è nço^Tnç elnev mi tò èvayyê/uov' nevre /coi

ôeKaTii) ovv sTEi Tißeoiov Kai ttsvtc Kai ôeKartf) 'AvyovcTov, ovru n^vçovvTai rà

rçiaKovra érn ëaç ov IwaOev.
6 Adversus Judaeos, cap. 8, après la discussion de Dan. IX, 26 : quae passio hujus

exterminii intra tempora 70 hebdomadarum perfecta est. Sub Tiberio Caesare,.



344 MAURICE NEESER

l'espace de soixante-dix semaines. Origene fait l'interprétation

messianique du Psaume XLV et commente le passage
« effusa est gratia in labiis ejus » (v. 3) dans les termes
suivants: « La preuve que la grâce était répandue sur ses lèvres,
c'est le monde entier rempli d'une doctrine et d'une religion
qu'il ne prêcha qu'un temps très court, une année et quelques

mois1. »

Ce n'est là d'ailleurs, de la part d'Origène, qu'une affirmation

rhétorique amenée par l'allégorie. Un passage de son
traité contre Celse2 attribue au ministère une durée plus
longue, et cela dans des circonstances qui nous autorisent à

voir là la vraie pensée d'Origène. Celse a relevé, pour déprécier

Jésus, la trahison de Judas. Origene choisit dans l'histoire

de la philosophie quelques exemples de disciples qui se

sont séparés de leurs maîtres : « On dit qu'Aristote passa vingt
années dans la société de Platon, et que Chrysippe fréquenta
Cléanthe très longtemps.... Les Pythagoriciens bâtissaient
des cénotaphes pour ceux qui, après s'être voués à la
philosophie, retournaient à la vie profane. Pythagore et les siens

étaient-ils inhabiles pourautant à démontrer leurs thèses?...
ou les pensées de Platon en sont-elles mensongères?... Or
Judas ne suivit Jésus que trois ans à peine, ô Se ïoûSa; napa. t<5

Ivja-oû oùSè rpii. àiérpc^e» hri. » Il est clair qu'à ce point, Origene

consulibus Rubellio Gemino et Fupio Gemino, mense martio, temporibus Paschae,

die VIII Calendarium Aprilium, die prima Azymorum, quo agnum occiderunt ad

vesperam, sicuti a Moyse fuerat praeceptum.
1 De principiis, IV, 5 (éd. Lommatzsch), à propos du Ps. XLV, 3 : « effusa est

gratia in labiis ejus », « indicium autem elTusae gratiae in labiis ejus hoc est

quod, brevi tempore transacto, — anno enim et aliquot mensibus docuit, — uni-
versus tarnen orbis doctrina et fide ejus pietatis impletus est. »

2 Contra Celsum, II, 12 : Kahot ye 'Aç icToré?.vç [lèv ë'iKocriv ëreaiv Xéyerai

ireQoiTWKèvai JlAaTiovi, ovk òViyov óe %póvov Kai ó Xçvgitttzoç Tracia tÇ KAeâvdei

izenoirjadai ràç oiaTcißac. ó ôè 'lovôaç Traça tÇ 'Incoi) ovôé Tçià ôiérçiijjev ërv.
âiro ôè Tûv yeyça/ujaévwv èv toïç ßioic töv tyikoGÒtyiòv izoTJkà äv Tic eïtçoi

ToiavTa, è<l>' o\ç èKya^eï tu 'Ivgov olà tòv 'lovôav à KéTiffoç. oi ôè Jlvdayôçeiot
Kevorâ<j>ia if.KOÔ6fiovv roïç fisTa tò TxçoTçaTrfjvai km tpiÀoffoQiav TTaJhiv ôçoyjjcsaisi
£7TÌ tòv iâtuTiKov ßiov' Kai ob Traça tovto hadevTjÇ îjv lióyif) Kai âTroôelÇeai lIvQa-
yoçaç Kai oi 'aif âvroîi.... Kai Traça tovto ifievôij rà JlÀaravòc eon ôôy/iara;



LA DURÉE DU MINISTÈRE DE JÉSUS 345

avait tout intérêt à indiquer pour le ministère de Jésus un
minimum, et qu'il l'a fait.

« Trois ans à peine. » Origene sans doute, appuie son
affirmation sur le IVe Evangile? Pas du tout. Elle est pour lui la
conclusion indubitable du texte Mat. XXIV, 15; et c'est après

un examen attentif du passage de Daniel IX, 27 qu'il écrit :

« Il faut conclure, pour la prédication du Seigneur, à une
durée de près de trois ans1. »

Irénée, qui nous entretient à diverses reprises de la
chronologie valentienne2, cite à la vérité les trois Pâques du IVe.

Evangile (II, XXII, 3), et trouve fort plaisant le calcul des

hérétiques d'après lequel 3=1: « que ces trois Pâques ne
soient pas comprises dans l'espace d'une année, le premier
venu en conviendra»... et ceux qui se flattent de tout savoir

peuvent l'apprendre de Moïse, s'ils l'ignorent31 Mais l'évêque
de Lyon n'entend pas, pour cela, affirmer « l'exactitude
chronologique s du IVe Evangile, et y voir un cadre défini du
ministère de Jésus. Il passe à la limite extrême en postulant une
latitude de vingt années (II, XXII, 6). Jésus serait parvenu à

l'âge de cinquante ans. Les Juifs qui discutent avec le maître,
VIII, 48-59, « en donnent une preuve éclatante » —
apertissime hoc ipsum significaverunt. — Leur objection (v. 57)

perdrait toute force aux yeux d'irénée, si Jésus à ce moment
était très éloigné de la cinquantaine4. D'ailleurs « comment
se fit-il des disciples, s'il n'enseignait pas? et comment put-il
enseigner s'il n'avait pas l'âge d'un maître? Au baptême, il
n'avait pas trente ans révolus, il entrait dans sa trentième
année. » La conclusion s'imposait pour Irénée : « Il ne borna

1 In Matlhaeum, discussion de XXIV, 15: deduc ergo praedicationis Domini

fere annos très.
2 Cf. ci-dessus; Irénée II, XXII, 1, 3; I, III, 3; II, XXII, 5, 6.
3 Irénée II, XXII, 3. « Quoniam autem hase tria paschae tempora non sunt

unus annus, omnis quilibet confitebitur. Et ipsum autem mensem, in quo pascha

celebretur, in quo passus est Dominus, non duodecimum, sed primum esse, qui
omnia se scrire jactant, si nesciunt, a Moyse possunt discere. »

4 U, XXII, 6. Ipsi qui tune disputabant cum domino Jesu Christo Judaei

apertissime hoc significaverunt: quando enim eis dixit Dominus 8,56, responderunt
ei 8,57. Non ergo multum aberat a quinquaginta annis, et ideo dicebant ei 8,57.

THEOL. ET PHIL. 1908 23



346 MAURICE NEESER

donc pas sa prédication à une année; le temps écoulé de la
trentième année à la cinquantième ne fera jamais une
année 1 Tempus enim a tricesimo anno usque ad quinquagesi-
mum numquam erit unus annus (II, XXII, 6)f.

Eusèbe enfin fixe la durée du ministère à un peu moins de

quatre ans, — mais il appuie sa thèse sur un passage de-

Josephe (Ant. XVIII, 3) qui mentionne entre Anne et Caïphe
quatre grands sacrificateurs: (Hist. I, IO)2 « Le temps que
notre Sauveur prêcha en Judée son Evangile très saint ne

comprit pas quatre années entières. La question est clairement

résolue (satis liquido constat) puisque, d'Anne à Caïphe,.

quatre grands prêtres se sont acquittés de leur mandat
annuel. » Satis liquido constat!

Les positions contraires et également arrêtées qu'ont
prises les auteurs modernes, nous l'avons remarqué, ont
à peine plus d'appui dans l'exégèse que les affirmations
sereines des Pères. D'ailleurs, si MM. Keim, O. Holtzmann,
P.-W. Schmidt, von Soden, A. Loisy... ont affirmé le ministère
d'une année, c'est moins assurément par amour de la gnose,
ou de l'exégèse allégorique, qu'en manière de protestation
contre l'estime où la droite tient le IVe Evangile. Et si MM.
B. Weiss, Beyschlag, Bovon... ont affirmé avec autant d'énergie

« l'excessive précision » de la chronologie johannique,
c'est moins pour tenir compte des seules données textuelles
que pour protester contre la mésestime où leurs adversaires
tiennent le IVe Evangile.

j Cf. XXII, 5: « Quomodo habuit discipulos, si non docebat? Quomodo autem

docebat, magistri aetatem non habens? Ad baptismum autem venit nondum qui
triginta annos suppleverat, sed qui inciperat esse tanquam triginta annorum.
Luc. III, 23, — II, XXII, 6: « Non ergo anno uno prœdicavit... tempus enim a

tricesimo anno usque ad quinquagesinum nunquam erit unus annus.
2 Eusèbe, Hist., I, 10, à propos de Josephe Ant. XVIII, 3: « Perspicuum est

igitur, universum tempus quo servator noster sacrosanctam suam et evangelica!»
doctrinam in finibus Judaeae disseminaverit, non quatuor omnino annos integros
completum est: qua quidem intercapedine temporis quatuor... sacerdotes ab

Anna usque ad designatum Kaiapham, mimsterium obiisse constat... unde tempus

quo Christi doctrina divulgata est... satis liquido constat. »



LA DURÉE DU MINISTÈRE DE JÉSUS 347

C'est dire que toute la discussion moderne a pour centre
la question johannique. Or, une distinction paraît ici
s'imposer entre le fond et la forme des Evangiles. La valeur
historique d'ouvrages tels que les Evangiles, qui sont des histoires,

mais non de l'histoire, réside moins dans l'agencement du
cadre chronologique, que dans le mouvement interne qu'ils
donnent à leur narration. Et précisément, la différence essentielle

entre la tradition synoptique et le IVe Evangile nous
paraît résider dans le mouvement, dans l'action du drame

historique, beaucoup plutôt que dans les dispositions
formelles du cadre. Les auteurs, depuis Baur, l'ont bien vu,
mais par une inadvertance regrettable, en dépit de la

remarque capitale de Strauss, dans sa première Vie de Jésus

(vol. I p. 454), ils ont en général reporté dans le domaine
extérieur du contour chronologique la discussion qu'exigeait
l'examen du développement interne.

Frappés de l'immobilisme dramatique où la narration
johannique leur paraît se maintenir, certains théologiens
refusent au cadre chronologique du IVe Evangile toute valeur
réelle, et découvrent au sein du récit synoptique, non seulement

les étapes évidentes d'une progression historique, mais

encore un cadre chronologique défini, réduit à un an et

quelques mois. A ce point de vue se rattachent surtout :

Keim (op. cit., I, p. 130), Jülicher (op. cit., p. 348,379), P. W.
Schmidt (op. cit., p. 127), O. Holtzmann (Leben Jesu, p. 335

et Neutestamentliche Zeitgeschichte, p. 125), Jean Béville
(op. cit., p. 299). Avec quelque hésitation, von Soden (op. cit.,
p. 65).

Persuadés en revanche du caractère fragmentaire du récit
synoptique « où les faits s'accumulent sans aucun mouvement,

où l'action se répète, mais n'avance pas, » les partisans

du IVe Evangile voient dans ce dernier non seulement
« le seul qui permette de saisir un développement dans la
vie de Jésus, et d'en préciser la marche » mais encore la

chronologie précise d'un témoin oculaire! Tels MM. Barth



348 MAURICE NEESER

(op. cit., p. 31), Bovon (op. cit., I, p. 198), B. Weiss1, W.
Beyschlag (op. cit., I, p. 133), F. Godets

Une solution intermédiaire, enfin, reconnaît au récit
synoptique une valeur dramatique réelle, mais un cadre
chronologique insuffisant, au récit du IVe Evangile « un plan
général de la vie de Jésus plus satisfaisant et plus exact que
celui des synoptiques » mais aussi : « des passages singuliers
où l'on sent un intérêt dogmatique propre au rédacteur, des

discours dont le ton, le style, les allures, les doctrines n'ont
rien de commun avec les logia rapportés par les synoptiques3.

» Ce sont, après Paulus, Weisse, Schweizer4, Benan

(op. cit., p. LXIX), A. Béville (Vie de Jésus, vol. I, p. 358),
E. Stapfer) op. cit., vol. II, introduction). Ces auteurs usent
d'un moyen terme, « die merkwürdige These der Halbi-

rung 1 » s'écrie Keim avec quelque mauvaise humeur. Ils
rangent dans le cadre johannique les matériaux amalgamés
des quatre Evangiles. C'est d'ailleurs à quoi se résolvent
également, peut-être au prix d'une inconséquence, les théologiens

du groupe précédent, MM. Barth, Bovon, B. Weiss,
Beyschlag, Godet, Sabatier.

Quel est, dans le IVe Evangile, le rapport du fond et de la
forme nous ne nous sentons pas la liberté d'éluder ce

problème, si difficile qu'il soit. Le cadre chronologique de Jean,
encore qu'indéfini, pourrait, nous l'avons vu, être considéré
comme un minimum dans l'évaluation de la durée du ministère

; nous pourrions le considérer comme historique, si le
fond révélait un développement dramatique réel. Dans le cas

opposé, l'immobilité dramatique constatée n'ôterait pas sans
doute au cadre toute vraisemblance, mais à tout le moins
l'autorité suprême dont on l'a revêtu souvent.

1 Dos Leben Jesu, Berlin 1882, vol. I, p. 110.
2 Commentaire sur l'Evangile selon saint Jean, ie édition, vol., I passim.
3 Cf. Renan, op. cit., p. lxix.
4 D'après Keim, op. cit., vol. I, p. 133.



LA DURÉE DU MINISTÈRE DE JÉSUS 349

CHAPITBE II

Le mouvement interne du ministère d'après les évangiles

canoniques.

Le critère. — Nous avons fait le tour de la vie publique de

Jésus, d'après les indications chronologiques vagues de nos

évangiles. Nous avons tenté d'en établir le cadre, sans
parvenir d'ailleurs à un dessin précis. Les apparences, en vérité,
donnent à la chronologie johannique un caractère particulier

de vraisemblance. Les synoptiques paraissent très
souvent n'établir, entre les faits qu'ils rapportent, qu'un lien
factice. Jean les distribue dans un cadre mieux défini. —
Qu'en est-il du mouvement intérieur quel enchaînement
historique probable est-il possible de relever dans les deux
traditions en présence

Et d'abord, à quel critère en appeler? — Jésus vint fonder
le royaume de Dieu : c'est la grande réalité évangélique que
la théologie moderne, depuis Bitschl, ne conteste plus.

Quelles que soient les difficultés critiques soulevées par le

récit de Jésus devant Pilate, le mot de Jean XVIII, 37 exprime
l'essence même de la personne et de l'œuvre du Christ : « Tu
l'as dit, je suis Boi, je suis né pour cela, et je suis venu
dans le monde pour rendre témoignage à la vérité » — Jésus

se présente comme le Boi, le Messie attendu1. Le développement

de l'idée messianique dut être le développement
même de la vie de Jésus, — il nous servira de critère.

Ce mouvement de l'histoire, — il est inutile d'y insister,
— aucun de nos évangélistes ne s'est sciemment proposé
de le faire revivre dans son œuvre. La comparaison des

textes, l'induction, l'hypothèse, seront indispensables à notre
propos.

Sur un point cependant, l'histoire a triomphé au point
d'unir intimement nos quatre récits, quelles que soient ail-

1 Cf. Barth, op. cit., p. 232: D'après Lagarde, Volkmar, Wrede, Jésus n'aurait
jamais prétendu à cette dignité.



350 MAURICE NEESER

leurs leurs divergences. Il s'agit des passages parallèles Mat.

XVI, 13-20 ; Marc VIII, 27-30 ; Luc IX, 18-21 et Jean VI, 68.
Les trois évangiles synoptiques1, assez libres et assez

indépendants les uns des autres à leur début, se rejoignent
à un moment unique de la vie de Jésus. Ils racontent les
mêmes faits : la multiplication des pains et les propos qui
l'accompagnent et la suivent ; la scène du chemin de Cesaree

et la confession de Pierre ; la transfiguration de Jésus et

son départ pour Jérusalem. Tous ces faits sont l'expression
d'une crise profonde et ont gardé un caractère accentué de

solennité qui frappe le lecteur le moins attentif. Jésus a

rompu définitivement avec l'esprit national de son peuple.
Son ministère et sa destinée ont pris enfin une tournure
décisive. Le moment central de cette grande crise se trouve
dans la scène du chemin de Cesaree. Jésus semble s'être
recueilli pour cette démarche. 11 demande à ses disciples ce

que les foules pensent de lui, pour mieux savoir ce qu'ils en

pensent eux-mêmes. « Tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant »,

répond Simon Pierre.
Ce moment fut solennel dans la vie du Maître ; il ne faut

pas s'étonner que nos évangélistes en aient gardé le même
souvenir précis. Le IVe Evangile, avare de détails sur l'activité

galiléenne de Jésus, relève avec soin le moment critique
que nous venons de marquer. Nous retrouvons, dans le récit
du chapitre sixième, tous les éléments de la tradition synoptique

: la multiplication des pains, l'effervescence de
l'enthousiasme populaire et son refroidissement subit, l'apaisement

de la tempête, la demande d'un signe messianique, la
réponse toute spirituelle de Jésus, qui équivaut bien à un
refus (v. 32), la confession de Pierre (v. 67, 68), les perspectives

ouvertes sur ses souffrances et sa mort.
La scène, on l'a souvent remarqué, est mieux exposée et

plus intelligible que dans le récit synoptique ; elle exprime
plus clairement pourquoi la foule, dès ce moment, abandonne
Jésus : VI, 15 ; il refusait la couronne royale que l'espérance
populaire imposait à son Messie I

1 Cf. ce développement dans Sabatier, op. cit.



LA DURÉE DU MINISTÈRE DE JÉSUS 351

Mais c'est à ce point que se réduit l'analogie des traditions

; sommet presque solitaire d'une chaîne submergée, et

dont nous allons chercher à préciser la direction.

a) Le mouvement interne du ministère
d'après les évangiles synoptiques.

Quand la conviction naquit-elle en Jésus qu'il était le Messie

d'Israël
Au cours d'une jeunesse dont nous ignorons presque

tout. Au cours des années passées à Nazareth dans le
travail, par la lecture des prophètes et la contemplation des

œuvres de Dieu (Mat. VI, 26-32), par la prière et le
sentiment intime de la relation filiale qui l'unissait à Dieu. « De

cette conviction devait naître nécessairement (mit innerer
Notwendigkeit) la certitude d'une tâche extraordinaire... La
conscience de sa messianité est en Jésus la conséquence naturelle

de la conscience de sa filialité divine1. » Quoi qu'il en
soit de ce développement intérieur sur lequel il a plu à Dieu
d'étendre un voile, nous pouvons admettre avec la très
grande majorité des biographes de Jésus, qu'il parvint à son
terme lors du baptême au Jourdain : «Comme il remontait de

l'eau, il vit les cieux se fendre, et l'esprit descendre sur lui
comme une colombe, et il y eut une voix dans les cieux : Tu
•es mon Fils bien-aimé, en toi je me complais2. »

Dans l'entourage de Jésus, les synoptiques conduisent à la
scène de Cesaree par une marche graduelle dont nous
pouvons relever quelques étapes. La première impression que
les foules ressentirent à son approche fut qu'il était un
prophète3, un élu de Dieu, qui parle au nom de Dieu et qui agit
par la force de Dieu. « Il commande avec autorité et
puissance aux esprits impurs, et ils sortent » (Marc I, ü7, Luc IV,
36). Après la résurrection du fils de la veuve de Nain, « la
•crainte les saisit tous », et ils glorifiaient Dieu disant : « un

1 Cf. Furrer, op. cit., p. 52.
5 Marc I, 9-11 ; cf. Mat. III, 17 ; Luc III, 21-22 ; Jean I, 32.
3 Cf. pour ce passage Barth, op. oit., p. 229.



352 MAURICE NEESER

grand prophète s'est élevé parmi nous », et « Dieu a visité
son peuple » (Luc VII, 16). Annoncer que le but de sa.

« venue » était de sauver les pécheurs n'était pas dépasser, en
aucune manière, les prétentions des prophètes. Jean aussi
est «venu» pour une œuvre analogue (cf. Mat. XI, 18; XVII,
12 ; XXI, 32). Mais bientôt, remarque Barth ', ses auditeurs
s'étonnèrent d'entendre Jésus parler en son propre nom,
avec autorité, et non comme les scribes qui faisaient précéder
leurs discours d'une formule traditionelle : « Ainsi dit le
le Seigneur». Cette indépendance voulait une désignation
spéciale ; il fallait à cette grandeur unique au sein du peuple
un titre unique aussi. Les premiers qui le proclamèrent
furent les possédés sur lesquels agissait le pouvoir de sa

personnalité, et qui ne pensaient pas au sens politique
possible de leurs expressions «Je sais qui tu es », s'écrie avec
frayeur le démoniaque de Capernaum, « Tu es le saint de
Dieu » (Marc I, 24). Tous les esprits impurs, quand ils le
voyaient, se prosternaient devant lui et s'écriaient : « Tu es
le fils de Dieu» (Marc III, 11, cf. Luc IV, 4; Mat. III, 29) ;

« Le fils du Très haut » (Marc V, 7) ; « Le fils du Dieu très
haut» (Luc VIII, 28) ; expressions par lesquelles ils saluaient
le Messie. Car « Fils de Dieu », dans la bouche d'un contemporain

de Jésus, ne signifiait pas autre chose 2.

Après les possédés ce sont les malades qui s'aventurent à

honorer Jésus du titre messianique. « Fils de David, Jésus,
aie pitié de moi» (Marc X, 47; Mat. XX, 30; Luc XVIII, 38;.
cf. Mat. IX, 27; XV, 22). Lors de la guérison du démoniaque
aveugle et muet, la foule « stupéfaite disait: Celui-ci serait-il
le fils de David?» —Jésus d'ailleurs ne favorisait pas ces
manifestations auxquelles s'attachait un sens politique
révolutionnaire. (Marc III, 2): «Il leur recommandait très sévèrement
de ne pas le faire connaître3. » Ce n'est que le jour des

Rameaux que Jésus se départira de sa réserve ordinaire et qu'il
laissera libre cours à l'hosanna de la foule (Marc IX, 10-11,
et parallèles). Aussi les Galiléens, à la fin même du séjour de-

1 Cf. Barth, op. cit., p. 230. — 2 Cf. Barth, op. cit., p. 280.
3 Cf. Marc V, 43; Mat. VII, 36; VIII, 26; Luc VIII, 56; Marc X, 18.



LA DURÉE DU MINISTÈRE DE JÉSUS 353'

Jésus en Galilée, expriment-ils à son sujet les opinions les

plus diverses (Marc VIII, 28 et parallèles). Pour les uns, c'est
Jean le Baptiste ressuscité, pour les autres c'est Jérémie, c'est

Elie, ou l'un des anciens prophètes; ce n'est pas le Messie

dont l'apparition devait revêtir l'éclat du triomphe. — A
Nazareth (Marc VI, 3 ; Mat. XIII, 55) on s'étonne de la sagesse
et du pouvoir du « charpentier1 », et ses proches cherchent
à se saisir de lui, parce qu'ils le croient hors de sens. (Marc
III, 21) — Les disciples n'arrivent à la persuasion de la
messianité de Jésus qu'au terme d'une série d'expériences
graduelles (Marc IV, 35 et parallèles) ; la tempête apaisée, ils sont
saisis d'une grande crainte et se disent l'un à l'autre: «Qui
est donc celui-ci, que le vent même et la mer lui obéissent?»
(Marc VIII, 17 ; Mat. XVI, 9) ; après la seconde multiplication
des pains, Jésus s'attriste de leur inintelligence : « Ne

comprenez-vous pas encore? avez-vous le cœur endurci?...»
(Mat. XIV, 33) ; quand Jésus marchait sur le lac, cependant,
l'excès de leur admiration leur a fait entrevoir la réalité : « Tu
es vraiment le Fils de Dieu » (cf. Marc VI, 51). — A l'heure
solennelle de Cesaree de Philippe, peu après, la pleine lumière
se fait dans l'âme des disciples, et leur certitude s'exprime
par la confession de Pierre (Marc VIII, 29) : « Tu es le Christ 1 »

(Mat. XVI, 16) : « Tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant 1 »

(Luc IX, 20) : « Tu es le Christ de Dieu 1 » L'affirmation sort
spontanément du cœur de Simon Pierre, comme un fruit mûr
se détache de l'arbre. Moment capital où les événements ont
instruit Jésus du tour fatal que va prendre son œuvre. Et la
tradition synoptique le fait clairement pressentir par
l'insistance qu'elle met désormais à l'annonce des souffrances
finales. (Marc VIII, 31 et parallèles). « Alors il commença à

leur apprendre qu'il fallait que le Fils de l'Homme souffrît
beaucoup2....» Dès lors, et jusqu'à la fin, la prédiction se

répète, comme si Jésus le jugeait nécessaire pour épargner à

la faible foi des siens l'épreuve d'une surprise trop douloureuse.

Un mot de Marc dépeint admirablement cette progres-
1 Cf. la leçon de Mat. XIII, 55: le fils du charpentier.
2 Cf. Marc IX, 30 et parallèles; X, 33 et parallèles.



354 MAURICE NEESER

sion du drame vers la catastrophe, qui dut commencer à

Cesaree de Philippe: « Ils étaient en chemin pour monter à

Jérusalem, et Jésus allait devant eux; les disciples étaient
troublés et le suivaient avec crainte... » (MarcX, 32). Ce sont
déjà les symptômes de la retraite de Gethsémané (Marc XIV,
50): «alors tous l'abandonnèrent et prirent la fuite », et de la

parole de Pierre dans la cour de Caïphe : « Je ne connais pas
cet homme-là » (Marc XIV, 71 et parallèles).

C'est sur ce schéma général que les synoptiques déroulent
leur histoire de Jésus, voie large et peu jalonnée, mais dont
la direction est évidemment exacte.

Les relations particulières des trois évangélistes,
construites sur le même plan, ne sont d'ailleurs pas exemptes de

tout pragmatisme. Tous trois plaident une cause1, et
présentent la vie de Jésus sous l'angle qui leur paraît favorable,
et qui la rendra plus accessible aux lecteurs visés2. Mais le
coefficient dogmatique, naïvement mis en lumière, n'altère
pas dans son essence le développement de l'histoire. Très

apparent dans Matthieu et dans Luc, il est dans le second

évangile presque nul, et c'est d'après Marc que la plupart
des auteurs modernes opposés au IVe Evangile développent
leurs vies de Jésus 3. Voici l'esquisse que leur étude critique
des synoptiques permet à ces auteurs4.

Dans une époque d'agitation, de trouble et d'attente, où

toutes les aspirations populaires sont violemment étouffées,
la voix d'un prophète retentit sur les bords du Jourdain : « Be-

pentez-vous, car le royaume des cieux est proche». Sous de

mystérieuses images, Jean-Baptiste proclame la venue d'un
plus puissant que lui et avertit les orgueilleux conducteurs
du peuple que c'est sur eux que tombera la colère imminente

i Cf. Mat. I, 1 ; Marc I, 1 ; Luc I, 1-4.
2 Cf. Fargues, Introduction au Nouveau Testament, Paris 1902, p. 41.

3 Cf. Holtzmann, op. cit., p. 55, — Von Soden, op. cit., p. 65, 66, — Jülicher,

op. cit., p. 378, — P. W. Schmidt, op. cit., vol. I, p. 34, en opposition à Strauss,

Nouvelle vie, vol. I, p. 147-148, qui, après Baur et avant Keim, tenait pour
Matthieu.

4 Cf. J. E. Carpenter, Les Evangiles d'après la critique moderne, Paris 1904,

.p. 24; Von Soden, op. cit., p. 65.



LA DURÉE DU MINISTÈRE DE JÉSUS 355

(Marc I, 1-8). Parmi ses auditeurs se trouve un jeune
charpentier de Nazareth (VI, 3), le fils d'un charpentier et de Marie
sa femme (VI, 3). Il a quitté le travail de son métier et les
collines de la Galilée, où la conviction de l'œuvre à faire a

lentement mûri en son cœur. Il est descendu vers le Jourdain,

pour y demander avec la foule le baptême de la repentance.

De nouvelles idées se pressent dans son esprit; une
grande espérance le saisit ; il se réfugie dans le désert pour
déterminer son but et choisir son chemin (1,12-13). Quand
il revient, les multitudes se sont dispersées (1,14); il ne trouve
plus rien que la rivière qui roule ses flots entre les roseaux
de ses rives profondes: le prophète a été arrêté (1,14). Alors
Jésus retourne en Galilée, et, dans les villes et les villages à

l'entour du lac, il proclame le message qu'il a appris de Jean :

«Bepentez-vous... » Il a une force mystérieuse d'attraction
et de commandement. Il appelle les hommes à lui; ils quittent
tout et lui obéissent (1,16-20). De très bonne heure se manifeste

la divergence qui le sépare de Jean et des vues alors
dominantes parmi le peuple (II, 15,18, 23). Les chefs

discutent, Jésus sortvainqueur de chaque engagement. Il éprouve
le besoin d'attacher à sa personne un certain nombre de ses

partisans, pour les avoir constamment sous son influence (III,
14). Pour entraver l'essor de sa renommée croissante, ses

adversaires ont recours à la calomnie (IV, 20) : te II a fait un pacte
avec le prince des démons » (III, 22), et ses parents craignent
que le fils et le frère jadis si modeste et si réservé n'ait perdu
le sens. De l'huile sur le feu Jésus confond ses calomniateurs,

et par une décision hardie, il brise les liens qui
l'attachaient encore à sa famille (III, 34-35). Le mouvement prend
des proportions si considérables qu'il se voit obligé
d'associer ses disciples à l'œuvre missionnaire (VI, 6). De toutes
les contrées avoisinant la Galilée les auditeurs se rassemblent

par milliers (VI, 31-34), oubliant tout pour s'attacher à la

personne de Jésus (VI, 36). L'espérance messianique travaille
la foule, s'exalte à la multiplication des pains.... Espérance
déçue. Personne ne comprend un tel Messie (VI, 45, 46, 52).
Le projet de gagner le peuple, il faut y renoncer (VI, 45, 46).



356 MAURICE NEESER

Jésus limite son influence directe au cercle restreint des

douze. Il passe avec eux la frontière galiléenne et parcourt la
côte phénicienne et les montagnes du Liban (VII, 24-31).
Une communion toujours plus intime unit les disciples à

leur maître. Ils pénètrent peu à peu son esprit. Ils résument
en celui dont l'idéal a fait passer à l'arrière-plan leur idéal
ancien, tout leur espoir. C'est dans les gorges solitaires, au

pied des gigantesques pentes rocheuses deCésarée de Philippe,
que retentit le mot décisif: «Tu es, malgré tout, le Messie»

(Marc VIII, 27, 29).
Jésus a obtenu en Galilée ce qu'il y pouvait obtenir. Il se

tourne vers le sud et monte à Jérusalem; il prévoit à ce

voyage un terme fatal. Il n'en cache rien aux disciples (VIII,
31 ; IX, 30; X, 33). Jérusalem tuera son Messie. Son apparition

enflamme, comme jadis en Galilée, l'espérance populaire
(XI, 1). Mais le caractère spirituel du royaume, que Jésus

cherche à illustrer une dernière fois par le cortège pacifique

des Hameaux (XI, 1-10), reste incompris. La flamme
tombe et s'éteint. Les derniers heurts (XI, 15, 28; XII ; XIII)
sonnent comme des épées qu'on croise. Ils s'opiniâtrèrent ; il
resta fidèle à sa mission, et la ville qui tuait ses prophètes
le mit en croix.

Assurément, ce n'est pas ainsi qu'on invente. Et cette
histoire s'impose, dans ses lignes générales, quelque vague
qu'en soit le contour, comme la réalité même (« Die

unerfindliche, rätselreiche Wirklichkeit »), dit von Soden.

b. Le mouvement interne du ministère,
d'après le IVe Evangile.

Le IVe Evangile présente-t-il, pour le ministère public de

Jésus, la même progression historique et vivante? Le
contraste que la relation johannique soutient avec la relation
synoptique a été remarqué dès la plus haute antiquité
chrétienne. Et le témoignage d'Epiphane4 sur ce point n'a jamais
été contredit : «Spiritualia enim ferme sunt quae ille memo-

« Cf. Epiphane, Ll, 19.



LA DURÉE DU MINISTÈRE DE JÉSUS 357

riae commendavit, cum quae ad corpus affinèrent abunde
essent aliorum scriptis corroborata.» Les partisans de

l'authenticité du livre ont à maintes reprises traduit et
développé ce thème initial L Le IVe Evangile est pour les uns un
complément, pour les autres une transposition à un mode

plus élevé de la relation synoptique. On a contesté que ce

caractère soit compatible avec aucune prétention à l'histoire,
et prétendu qu'il enlevait au contraire à l'histoire de Jésus

tout mouvement interne : qu'en est-il?
Si Jésus, dans la tradition synoptique, parvient à la

conscience de sa messianité par le travail intérieur de sa

jeunesse, autant qu'on le peut présumer, et à travers les crises
du Baptême et de la Tentation, il n'en est pas de même dans

le IVe Evangile.
Nous n'avons plus ici à lire entre les lignes et à reconstruire

sur des données indirectes, un développement psychologique

et historique probable. Jésus, si réservé sur son
origine dans les synoptiques, se prononce dans le IVe Evangile
à plusieurs reprises, et avec une clarté qui eût dû exclure la
discussion.

Jésus enseigne dans le IVe Evangile sa préexistence
éternelle (XVII, 5) : « Et maintenant toi, Père, glorifie-moi
auprès de toi-même, de la gloire que j'avais auprès de toi,
avant que le monde fût» ; (v. 8) : Mes disciples « ont vraiment
connu que je suis sorti de toi, et ils ont cru que tu m'as
envoyé» ; v. 24: « Père, je veux que là où je suis, ceux que tu
m'as donnés soient aussi avec moi... parce que tu m'as aimé
avant la création du monde. t> Cette affirmation réitérée au

cours du chap. XVII, nous la rencontrons au chap. VIII, 58,

au chap. VI, 52 déjà : « Que sera-ce quand vous verrez le fils
de l'homme montant là où il était auparavant » Beyschlag,
Weizsaecker, Bitschl 2, essaient de ne donner à cette
préexistence qu'un sens idéal. Jésus se serait senti et reconnu
l'homme que Dieu a éternellement prévu, aimé, élu, et destiné

à être le Sauveur de l'humanité, et le sentiment de cette

* Cf. Beyschlag, op. cit., p. 130; B. Weiss, op. cit., p. 101 ; F. Godet, op. cit.,
vol. I, p. 186. — 2 D'après Godet, op. cit., vol. I, p. 164.



358 MAURICE NEESER

prédestination éternelle se serait manifesté chez lui par la
conscience d'une préexistence personnelle. Il faut reconnaître
avec Godet1 que cet essai d'explication reste bien au dessous
du sens des paroles que nous avons citées. « La gloire que
j'avais auprès de toi avant que le monde fût », «Là où il était
auparavant » ne peuvent désigner qu'une existence réelle,
aussi personnelle que l'existence actuelle de celui qui tient
ces discours. Et le sens indéniable de ces textes emporte
celui des passages très nombreux, et en eux-mêmes susceptibles

d'une interprétation figurée, où Jésus s'affirme comme
envoyé du Père (III, 17 ; VIII, 42)... et descendu du ciel (III,
13; VI, 58). S'il est excessif d'affirmer avec J. Béville2 que
« les principes de la philosophie religieuse énoncés en termes
grandioses dans le prologue pénètrent l'Evangile tout entier,
déterminant même les moindres détails», et avec Jülicher3
que le prologue « contient tout l'évangile in nuce », — on ne
saurait méconnaître que, sur le point spécial qui nous
occupe, l'Evangile ne soit le développement logique de la thèse-

fondamentale du prologue: I, 1; I, 14 «Au commencement
était la Parole... et la Parole était avec Dieu ». « La Parole a

été faite chair, et elle a habité parmi nous pleine de grâce et
de vérité. »

Pouvons-nous envisager cette notion comme un élément
réel du témoignage de Jésus sur lui-même? Le charpentier
de Nazareth (Marc VI, 3), le Messie de Marc VIII, 27, 29 par^
venu à la conscience de sa messianité à travers les crises du
Baptême et de la Tentation, et qui sur la croix même parut
douter un instant du secours de son Dieu (Mat. XXVI, 46),
a-t-il pu énoncer publiquement sur son origine les thèses

que lui prête le IVe Evangile Le développement synoptique
est-il compatible, sur le terrain de l'histoire, avec la stabilité
supra-historique de conscience de Jésus dans le IVe Evangile?

F. Godet n'hésite pas à répondre affirmativement, mais les
textes synoptiques avancés sont loin d'offrir aucune valeur
probante. On cite Mat. XXVIII, 19 : « Le Fils, remarque M..

1 Op. cit., vol. I, p. 164. — 2 Op. cit., p. 298. — 3 Op. cit., p. 346.



LA DURÉE DU MINISTÈRE DE JÉSUS 359 '

Godet, est placé entre le Père et le Saint-Esprit » ; — ce serait
un équivalent des textes préexistentianistes de Jean. — Marc

XIII, 32 : « La personne du Fils est placée au dessus des
créatures les plus élevées ». Le texte, à la vérité, serait un bon

argument pour la thèse opposée, et M. Godet n'en tire parti
que par une interprétation trop arbitraire, en introduisant
« entre parenthèses » la notion qu'il y découvre ensuite *¦

« Quant à ce jour là, personne ne le connaît, non pas même
les anges qui sont dans le ciel ni même le Fils [« durant le

temps de son abaissement »]J Le « temps de son abaissement

», au sens johannique du mot, c'est précisément la
notion qu'il faudrait découvrir dans le récit synoptique et

qui ne s'y trouve pas, si ce n'est entre les parenthèses
descommentateurs. Cet essai de conciliation est la preuve
éclatante du caractère inconciliable des termes en présence, et,,
si les données synoptiques répondent aux exigences de

l'histoire, il faut reconnaître dans la notion johannique de la
préexistence une idée importée par l'auteur dans l'enseignement

du Maître, une appréciation personnelle, qui appartient

moins à l'histoire qu'à la philosophie de l'histoire.
Comment le Messie se révèle-t-il à ses disciples, et à la sc-

ciété? Nous avons suivi dans les synoptiques le progrès de-

la révélation messianique jusqu'à la scène de Cesaree de

Philippe. Le IVe Evangile a saisi l'importance de ce trait dans

la carrière de Jésus ; il en a démêlé la signification avec une-
perspicacité admirable ; mais, dans le drame historique du
ministère, la scène de Jean VI et celle de Cesaree jouent un
rôle très différent. On ne peut le méconnaître, la révélation-
messianique suit, dans la tradition synoptique, une courbe-
ascendante et descendante, où Cesaree de Philippe marque
un maximum. Ce maximum, indice de progression et de

régression, l'étude du texte ne permet pas de l'attribuer à la
confession de Pierre dans le récit johannique. — Dans la
tradition synoptique, Jean-Baptiste, parent de Jésus2, n'a pas

reconnu immédiatement en lui le messie dont il annonçait
la venue, en termes vagues d'ailleurs (Marc I, 7-8 et parai.)_

1 Op. cit., vol. I, p. 168. — 2 Cf. Luc I, 36,39-56.



360 MAURICE NEESER

De sa prison de Machéronte, jusqu'où est parvenue la renommée

de Jésus, il lui fait poser la question anxieuse : « Es-tu
celui qui doit venir, ou devons-nous en attendre un autre? »

Le Baptiste du IVe Evangile au contraire, sans connaître
Jésus (I, 33), le proclame à la première rencontre « l'agneau de

Dieu, qui ôte les péchés du monde» (v. 29, 36). A ses disciples
qui lui font remarquer, non sans amertume, le succès croissant

du nouveau venu (III, 26), il répond: «Il faut qu'il
croisse et que je diminue; celui qui vient d'en haut est au
dessus de tous» (III, 31). Dès les premiers jours, les disciples
voient en Jésus le Christ, avant même qu'il ait rien dit.
André, qui a quitté Jean Baptiste pour le suivre, rencontre
Simon son frère et lui dit : « Nous avons trouvé le Messie. »

Philippe dit à Nathanaël (I, 46) « Nous avons trouvé celui de

qui Moïse a écrit dans la loi, et dont les prophètes ont
parlé » ; et Nathanaël, surpris de la toute science de Jésus,
s'écrie : « Babbi, tu es le fils de Dieu, tu es le roi d'Israël »

(v. 50).
Dans les synoptiques, Jésus impose le silence aux malades

guéris par co mpassion et dont l'enthousiasme le proclame
fils de David. Le premier miracle rapporté par le IVe Evangile,

le prodige des noces de Cana, encore que F. Godet

veuille y voir un miracle d'amour, est destiné, d'après
l'évangéliste, à affermir la foi des disciples (II, 11). « Il manifesta
sa gloire, et ses disciples crurent en lui. » Dès les premiers
chapitres enfin, Jésus lui même se présente comme le Messie.

A la Samaritaine (IV, 26): «Je le suis, moi qui te parle». A
l'aveugle né (IX, 36, 37) : « Tu l'as cru, et celui qui te parle,
c'est lui. » Au chap. V déjà les juifs le poursuivent parce
qu'il guérit le jour du sabbat (v. 6) ; mais «ils cherchaient
encore plus à le faire mourir parce qu'il appelait Dieu son

propre Père, se faisant lui-même l'égal de Dieu » (v. 18). Les

tentatives se multiplient (VII, 30, 32; Vili, 20, 59; X, 31, 39;
XI, 53). Jésus affirme hautement sa divinité (VIII, 42) : «Si Dieu
était votre Père, vous m'aimeriez, car c'est de Dieu que je
.suis sorti et que je viens. » Au chap. X, et toujours à Jérusalem,

aux juifs qui l'entourent et lui reprochent de les tenir



LA DURÉE DU MINISTÈRE DE JÉSUS 361

¦en suspens il peut répondre en toute vérité : «je vous l'ai dit,
et vous ne croyez pas » La mort, que Jésus d'après la tradition

synoptique ne commence à entrevoir, comme inévitable
atout le moins, qu'après les défections dont la multiplication

des pains fut le signal, est prédite dans le IVe Evangile

dès le chap. IL En proposant de détruire le temple (v. 21,)

«il parlait du temple de son corps ». Jésus y insiste longuement

en présence de Nicodème (III, 14, 15,16). Comment

distinguer dès lors, dans le développement de l'idée messianique

en Jésus comme autour de lui, comment distinguer les

étapes d'une progression réelle, et en vertu de quoi attribuer
à la confession de Pierre (Jean VI, 66-71) la valeur d'un
maximum, d'un nœud, d'un point cardinal dans le récit johannique

du ministère? — La magnifique réponse de Pierre
développe la brève confession synoptique de Cesaree de

Philippe (Marc VIII, 29); mais, comparée à l'exclamation de

Nathanaël (Jean I, 49), elle ne révèle aucun élément
nouveau L On a découvert « un fait psychologique très naturel *»

dans la conduite des disciples qui, après avoir éprouvé au

premier contact de Jésus la certitude de sa messianité

(Jean I, 49), l'auraient perdue bientôt, puis recouvrée lors
de la multiplication des pains (Jean VI, 66). Et M. Barth cite
à l'appui l'exemple de Jean Baptiste, d'après l'incident de

Mat. XI, 3. Mais c'est encore une fois admettre à priori ce

•qui est en cause, et s'enfermer dans un cercle vicieux. Nous
l'avons vu, le douteur anxieux de Mat. XI peut fort bien être,
psychologiquement, le Baptiste historique des synoptiques ;

mais il ne saurait être le même homme que le Baptiste de

Jean I, 33 auquel Dieu lui-même a désigné le Messie, en qui
le doute serait inexplicable, et que le IVe Evangile en effet

ne nous montre nulle part en proie au doute. Entremêler

indistinctement les textes synoptiques et les textes

johanniques, pour prouver l'identité des deux traditions,
c'est encore le procédé parenthétique de M. Godet.
D'ailleurs, la fréquence et la continuité des textes messianiques

au 'cours du récit johannique et antérieurs à la con-

i Cf. Jülicher, op. cit., p. 378. — 2 Barth, op. cit., p. 231.

THÉOL. ET PHIL. 1908 24



362 MAURICE NEESER

fession de Pierre peuvent suffire à montrer la faiblesse
de cette hypothèse. Tout essai de conciliation échouera
devant «cette nuée de témoins». Si, dans le récit synoptique,
l'entourage de Jésus parvient à la certitude de sa messianité

divine par une progression lente, que Jésus ne cherche
nullement à accélérer, cette certitude éclate et s'étale com-
plaisamment dès les premiers jours du ministère johannique,
dans le témoignage de Jean, dans les exclamations des

disciples, et surtout dans les discours de Jésus lui même L
Il n'y a donc, dans le IVe Evangile, pas de développement

graduel de la conscience messianique de Jésus ; il n'y a, en

dépit des apparences, aucune progression de la révélation
de cette messianité dans le cercle des disciples.

L'auteur a sur la personne de Jésus une idée bien
déterminée ; il la contemple en elle-même, elle est devenue le
« résumé abstrait de sa foi2». Autour de cette idée comme
autour de son véritable foyer s'est organisée la vie de Jésus.

Cette vie est devenue la révélation même de sa personne.
Les événements, les discours, le récit tout entier semble
devenir transparent pour nous laisser lire partout la grande
affirmation de l'apôtre : Jésus est le fils de Dieu. De là résulte
un changement profond dans l'histoire évangélique3. La
thèse initiale établie, à savoir le contraste entre la foi des

disciples et l'incrédulité du judaïsme (I, 50; II, 18, 24), délimite

dès l'origine les camps adversaires, et dès lors, la
narration marche sur place 4. Jésus étant conçu comme la
lumière et la vie, et le monde étant plongé dans les ténèbres

(I, 5 ; I, 11 ; III, 19), tout l'Evangile se trouve dominé par le

conflit de deux principes opposés : la lumière et les ténèbres.
Les enfants de lumière viennent à la lumière, mais les
enfants des ténèbres la méconnaissent. Ainsi Jésus, en se révélant,

opère progressivement dans le monde une séparation
profonde, une xplaiç (III, 16-22) : « Celui qui croit en lui n'est
point jugé, mais celui qui ne croit pas est déjà jugé, parce

1 Cf. Jülicher, op. cit., p. 378. — 2 Cf. Sabatier, op. cit., p. 36.
3 Cf. J. Réville, op. cit., p. 300.

* Cf. Bovon, op. cit., vol. I, p. 149; Sabatier, op. cit., p. 42.



LA DURÉE DU MINISTÈRE DE JÉSUS 363

qu'il n'a pas cru au nom du Fils unique de Dieu. Et ce jugement

c'est que, la lumière étant venue dans le monde, les

hommes ont préféré les ténèbres à la lumière parce que
leurs œuvres étaient mauvaises. Car quiconque fait le mal
hait la lumière et ne vient point à la lumière... Mais celui
qui agit selon la vérité vient à la lumière... »

Ce jugement actuel et moral, cette séparation des bons
d'avec les méchants selon qu'ils viennent à la lumière ou

qu'ils s'en écartent, donne au récit johannique son apparence
de mouvement. — Mouvement dialectique, mouvement de la

pensée, certes. Mais repos de l'histoire, repos du drame. Une

preuve particulièrement frappante, c'est que Jean élimine
de son récit toutes les péripéties critiques qui donnent à la
tradition synoptique son caractère incontestablement historique

: plus de baptême, plus de tentation, plus d'agonie de

Gethsémané. Au lieu des angoisses de Gethsémané, une
attitude qui paraît y contredire (Jean XII, 47): «Maintenant mon
âme est troublée, et que dirais-je?... Père, délivre-moi de

cette heure? mais c'est pour cela que je suis venu jusqu'à
cette heure. Père, glorifie ton nom.» Et le messie s'avance

majestueusement de scène en scène. Dans le jardin, ceux qui
veulent le saisir tombent à terre devant lui, paralysés par la
même puissance miraculeuse que, à maintes reprises au cours
du récit, les gardes envoyés pour le saisir (cf. chap. VII, Vili,
XI). Sur la croix enfin, au lieu du cri poignant de la désolation:

«MonDieu, mon Dien, pourquoi m'as-tu abandonné?»
il abandonne sa vie avec un calme parfait : «Tout est accompli ».

Sa dernière exclamation couronne le témoignage qu'il a
constamment rendu à la vérité.

Mouvement dialectique; repos du drame. Le ministère de

Jésus, dans le IVe Evangile, se meut dans le domaine supérieur
de la pensée. Sur le terrain de l'histoire, il ne présente aucune
progression. Aussi bien n'est-ce pas sous l'angle historique
qu'il faut considérer le récit de Jean. Jean n'a pas prétendu
à l'histoire. Il suffirait de comparer son prologue à celui de

Luc, pour s'en rendre compte, si l'auteur n'avait pris le soin
de nous en avertir expressément. La personne de Jésus n'est



364 MAURICE NEESER

plus, pour lui, surtout une grandeur historique incomparable,

elle est déjà surtout une entité métaphysique : la Lumière
est venue dans le monde, la Parole a été faite chair. « Ce

début magistral introduit certes autre chose qu'une sèche et

prosaïque chronique », dit M. Bovon1; « les réalités terrestres
[y] apparaissent transfigurées à la clarté radieuse de la
lumière éternelle». — C'est l'affirmation que les partisans de

l'authenticité du IVe Evangile n'ont cessé de répéter depuis
Epiphane2, et leurs adversaires en demeurent d'accord. Où
l'accord cesse, c'est sur le degré de créance «historique» qu'il
convient d'accorder à cette « transfiguration des réalités
terrestres », de « la chronique prosaïque et sèche»; or, une
remarque paraît s'imposer, c'est qu'une réalité terrestre «

transfigurée» parla lumière éternelle n'est plus une simple réalité
terrestre, et que, si le prologue du IVe Evangile introduit
autre chose qu'une « chronique», l'Evangile ne sera pas une
chronique ; il sera autre chose, il sera plus et mieux peut-être
qu'une chronique; il ne sera pas cela. — L'histoire pénétrée

par l'idée souveraine 3 n'est plus de l'histoire au sens propre
du mot, elle est autre chose, elle est une philosophie de

l'histoire.
Le IVe Evangile est une philosophie de l'histoire de Jésus.

L'alternative n'est pas celle que posent MM. B. Weiss 4 ou
Bovon 5. Pour considérer le ministère de Jésus à la lumière d'une
philosophie, l'auteur du IVe Evangile n'a pas été «réduit à

fausser l'histoire au profit de l'idée qui lui est, chère », ou à

donner « la formule impartiale des événements qui se sont
déroulés sur la terre durant l'activité messianique de son
Sauveur5. » L'alternative n'est pas entre «créance historique»
(Geschichtliche Glaubwürdigkeit)et « apparence mensongère»
(Trügerisches Irrlicht) *. Entre la formule impartiale et l'histoire

faussée, il est une catégorie honnête possible, celle de
la formule personnelle et subjective du philosophe. Celui

1 Op. cit., vol. I, p. 152.
2 Cf. Sabatier, op. cit., p. 35; Godet, op. cit., p. 185, 186 ; Beyschlag, op. cit.;

B. Weiss, op. cit., vol. I, p. 124. — 3 Sabatier.
4 B. Weiss, op. cit., vol. I, p. 124. — s Bovon, op. cit., vol. I, p. 153.



LA DURÉE DU MINISTÈRE DE JÉSUS 365

qui « dégage l'idée du fait » pour en fournir l'intelligence, ne
donne pas « une formule impartiale» des événements, — les

termes sont contradictoires, — il ne fausse pas davantage
l'histoire, mais il donne des événements une interprétation
personnelle, il fait une philosophie de l'histoire. L'alternative

que pose le IVe Evangile est entre histoire et philosophie de

l'histoire, et c'est ce dernier terme que l'auteur s'est

proposé.

Bien plus, en tant qu'elle sort la personne de Jésus des

cadres de l'histoire, la philosophie du IVe Evangile est une
métaphysique. Si c'est le propre de l'histoire de ranger les

événements dans le cadre du temps, la métaphysique considère

son objet au-dessus et en dehors, à côté des cadres du
temps ; elle n'a pas à s'en embarrasser. Par l'affirmation, mise
dans la bouche de Jésus, de la préexistence, le IVe Evangile
entre dans le domaine métaphysique. Si c'est le propre de

l'histoire de raconter les événements dans leur progression
chronologique, la métaphysique, de par sa définition même,
échappe à cette nécessité; elle connaît non des événements,
mais des idées, et la seule progression qu'elle puisse mettre
en lumière, c'est la marche dialectique de l'idée.

Les synoptiques, sans doute, ont leur philosophie, pour
autant que chacun d'eux a coloré le portrait de Jésus d'une
teinte personnelle. Mais cet élément y est réduit à un
minimum, et le caractère d'inconscience n'en a pas altéré
sensiblement le développement de l'histoire. Le IVe Evangile au
contraire énonce, par son prologue, l'intention formelle de

présenterune philosophie. Considérer Jésus dans son existence
éternelle (1,1-14; 17), c'était le soustraire aux lois de

l'histoire1, et rien ne fut plus étranger au dessein de Jean que
la pensée d'une biographie, d'une « chronique » du ministère
de Jésus. Le résultat qu'il voulut obtenir est non de faire

un récit, mais d'éveiller en autrui les idées et les sentiments
dont il a vécu lui-même, auxquels l'attache une conviction
passionnée2, et qui sont les principes même de l'Evangile
éternel : la communion avec le Christ (XV, 1-8), base de

1 Cf. Strauss, Nouvelle vie, vol. 1, p. 2. — 2 Cf. Carpenter, op. cit.



366 MAURICE NEESER

l'action morale et religieuse ; le salut par la régénération
spirituelle en dehors de tout drame magique (chap. 3) ; —
la vie éternelle commençant dès ici-bas par la communion
spirituelle avec Dieu en sa révélation humaine : « C'est ici la
vie éternelle : te connaître, et celui que tu as envoyé1. »

La forme historique dès lors ne saurait prétendre à une
valeur essentielle. Elle reste une forme, indifférente à la vie
de Jésus qu'on nous présente dans son essence même. Tel le

réticule des lunettes astronomiques, nécessaire à l'observateur
qui ne saurait, privé de ce secours, scruter utilement le ciel
sans limites. Le treillis chronologique appliqué par Jean sur
les grandeurs éternelles dont il traite n'a pas d'autre but.

Faut-il lui refuser toute vraisemblance historique?L'auteur
n'a-t-il pu emprunter son cadre à la réalité Nos prémisses
ne nous conduisent pas à la conclusion négative affirmée par
MM. von Soden, P. W. Schmidt, Wernle2, Keim, Strauss,
J. Béville, Loisy. Ce qu'elles nous interdisent, c'est de faire
du IVe Evangile, comme l'ont voulu MM. Weiss, Beyschlag,
Godet, Bovon, Barth et même Sabatier, l'autorité décisive pour
la chronologie du ministère de Jésus. — Il faut, pour lui
donner une autorité à laquelle sa nature même le rend

impropre, d'autres instances.
Jésus enseigna et fut mis à mort sous Ponce Pilate. — Les

textes Luc III, 1 et Jean II, 20 fixent le commencement du
ministère. La date de la mort, ni les synoptiques, ni le IVe

Evangile ne la donnent de façon définie. Le seul résultat
certain, et tout négatif encore, de nos recherches antérieures,
c'est la nécessité d'attribuer au ministère une durée minimale
de deux à trois ans. Le terme extrême, dans les Evangiles,
c'est le rappel de Pilate. Bien ne nous y autorise à des

affirmations plus précises.

1 Cf. J. Réville, op. cit., p. 336.
2 Die Quellen des Lebens Jesu (Religionsgeschichtliche Volksbücher), Halle,

1904.

(A suivre.)


	La durée du ministère de Jésus : étude exégétique et chronologique. Partie 1, Le développement du ministère de Jésus d'après les évangiles canoniques

