
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1908)

Heft: 4-5: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des
principales publications scientifiques

Artikel: Les débuts de la critique protestante

Autor: Perriraz, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379837

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES DÉBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE1

LOUIS PERRIRAZ

« Dans la première moitié du dix-neuvième siècle, Baur a

•été le seul théologien qui puisse être égalé à Schleiermacher
en importance comme en influence historique». Ainsi
s'exprime Seeberg dans son Histoire de l'Eglise d'Allemagne au
dix-neuvième siècle2.

C'est la pensée de cet homme, les principes qui l'ont guidé,
le rôle historique qu'il a joué que je voudrais retracer ici, en

me tenant également éloigné de l'enthousiasme irréfléchi et
du dénigrement systématique. Afin de bien mettre en lumière
l'œuvre de Baur, j'essayerai de dire, dans les pages qui vont
suivre, ce qu'est la critique et quelle route elle avait déjà

parcourue au moment où Baur et son école commencèrent
leurs travaux.

La critique historique est un art des temps modernes. Elle
est apparue au quinzième et au seizième siècle, au moment
où, sous l'impulsion de facteurs divers, l'esprit humain rompit

en visière avec le passé et se posa des problèmes et des buts
nouveaux. Cependant, il lui fallut plus de trois siècles avant
qu'elle parvînt à conquérir droit de cité au sein du monde
moderne et que, parfaitement consciente de ses principes et

4 Introduction d'une thèse de doctorat sur F. C. Baur.
2 R. Seeberg, Kirche Deutschlands im 19. Jahrhundert, 1903, p. 144.

THÉOL. ET PHIL. 1908 20



298 LOUIS PERRIRAZ

de ses méthodes, elle s'élevât à une conception vraiment
historique des faits et des choses du passé.

Il serait intéressant de rechercher pourquoi la critique
historique s'est manifestée avec tant de vigueur au dix-neuvième
siècle, d'étudier les causes de ce mouvement, les ressorts
secrets, les principes supérieurs qui ont agi pour donner
naissance à ce besoin déjuger le passé, de comparer les hommes,
les faits, les idées et les siècles, de mettre au jour les sociétés

disparues, de faire revivre des civilisations, dont nos devanciers

n'avaient soupçonné ni la grandeur ni l'importance, de

reviser des procès jugés depuis longtemps et de chercher,
par tous les moyens à sa portée, à pénétrer la vérité cachée

sous les mythes, les légendes et les conceptions d'autrefois.
Il n'y pas dans cet effort qu'un simple intérêt archéologique,
qu'une simple curiosité avide de se satisfaire, mais un
intérêt vivant, pratique même ; le passé ne nous captive qu'autant

que nous y retrouvons les origines de nos conceptions,,
de nos idées, de notre vie intellectuelle, morale et religieuse,
que nous pouvons entrer en communion vivante avec lui. Le
but de l'histoire n'est pas de faire revivre le passé, ce qui
serait inutile et superflu, mais bien plutôt de chercher à
comprendre le présent par le passé, de jeter un coup d'œil
sur les expériences d'autrefois afin d'enrichir notre vie, de,

dégager des règles, des lois, des principes qui facilitent
l'intelligence du présent et la préparation de l'avenir. Ainsi le
passé a sa place marquée dans le présent, car il soutient
encore les mouvements de notre vie. Tout ce qui ne rentre pas-
dans les faits de cet ordre sort du domaine de l'histoire et
tombe dans celui de l'archéologie1.

Ce que nous venons de dire nous permet de nous rendre
compte d'un des principaux motifs qui ont donné naissance
à la critique en général et à la critique biblique en
particulier, puisque c'est de cette dernière que nous allons plus
spécialement nous occuper. Elle est la manifestation de la
maturité de l'esprit, d'une connaissance plus profonde de sa

1 Comp. Troeltsch dans la Christliche Welt, 1903. Voir aussi Ed. Meyer, Zur
Theorie und Methodik der Geschichte, 1902, p. 36, 37.



LES DÉBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 299

nature, de ses limites, de ses aspirations, par suite elle
procède d'une conception plus morale de l'homme. Elle naît à

un moment où l'homme a fait des expériences nombreuses

qui l'ont poussé à prendre nettement conscience de lui-même
et à chercher, au-delà des choses sur lesquelles il avait cru
pouvoir s'appuyer, un élément permanent qui lui inspire
confiance. Cela nous explique qu'il ne peut pas y avoir de

critique véritable et féconde sans un fondement donné,
auquel elle cherche à revenir, guidée par l'instinct du vrai et
le besoin de certitude. Invité par les circonstances, l'homme
qui pense en vient à se demander jusqu'à quel point ses

croyances, ses opininions sont fondées, et si le passé devant
lequel il s'est incliné jusqu'ici est digne de la vénération
qu'on lui accorde. Mais ce travail de revision ne peut être
vraiment profitable que s'il procède du désir sincère de mieux
connaître la réalité, de saisir plus parfaitement la vérité
objective.

Toute vraie critique est donc essentiellement positive, et
faire de la critique pour la critique est un jeu qui peut être

amusant, mais qui aboutit bien vite au dilettantisme ou au
scepticisme.

Il y a des époques où l'élément critique est bien plus fortement

accentué que l'élément créateur, d'autres où ce dernier
paraît avoir rejeté le premier dans l'ombre. Est-ce à dire
qu'il puisse y avoir une activité féconde sans que les
fonctions critiques n'entrent en jeu? Je ne le crois pas. Tous les

grands créateurs de l'histoire ont, de leur point de vue, jugé
le passé ou les conceptions de leur temps, et le Christ lui-
même, dont la personne a été si puissamment, si hautement
créatrice, a parfois exercé une critique sévère sur les

croyances et les coutumes de ses contemporains. Cependant
il est vrai de dire que les moments de l'histoire où l'esprit
humain semble s'extérioriser le plus fortement et mettre au

jour ses richesses cachées, n'ont point, au même degré que
ceux où l'intelligence de l'homme rentre en elle-même, cet

esprit de réflexion qui interroge, scrute et juge, et dont le
but est de préciser l'apport du passé et d'éclairer l'avenir.



300 LOUIS PERRIRAZ

Qu'on me comprenne bien. Je ne prétends pas que les

époques de critique soient plus profitables à l'humanité que
celles où l'esprit enfante souvent avec angoisse des conceptions

et des principes nouveaux ; je veux simplement dire
que le travail de réflexion est nécessaire, parce que, sans lui,
les meilleures productions de l'humanité se corrompraient
bientôt et deviendraient un principe de mort après avoir été

une source de vie. Les exemples que je pourrais citer à l'appui

de mon dire ne sont pas rares1. Cela nous explique que
parmi les initiateurs de la critique moderne, on ne trouve
pas que des ennemis de la vérité, comme on le croit dans
tant de milieux, des hommes dépourvus de tout respect à

l'égard du passé, mais qu'on y rencontre même ceux qui, au
seizième siècle, se donnèrent pour tâche de venger la vérité
outragée et de remettre sur le chandelier le flambeau de l'Evangile

C'est de la Réformation, en effet, qu'on peut faire dater
l'éclosion de la critique biblique, du moins de l'esprit qui
inspire ses travaux2. Elle a posé les conditions dans
lesquelles la critique pouvait naître, étant elle-même un acte

critique de l'esprit du christianisme qui prend conscience de

lui-même, descend plus profondement dans sa propre nature
et juge le passé3. Et lorsque, dans son écrit: Die Freiheit
eines Christenmenschen (1520), Luther parlait d'une manière
si magistrale de la foi justifiante, il témoignait qu'il avait
trouvé en Dieu le pardon après lequel il soupirait, et la
liberté à l'égard de la tradition. Son acte n'était pas autre
chose que la négation, au nom de sa certitude même, de la
fameuse successio episcoporum ab initio decurrens sur
laquelle les pères antignostiques avaient cru, dans leur lutte

1 Etudier à ce point de vue l'histoire du monachisme et celle de la théologie
du piétisme en général, du Réveil en particulier.

2 Les essais de critique qui se rencontrent dans l'Eglise primitive jusqu'à Jérôme
ne manquent pas d'intérêt, surtout pour la connaissance de l'état des choses en
ce temps là. Mais on n'arriva pas à une vue claire des principes auxquels on
obéissait et des méthodes employées. Dans le catholicisme de la Renaissance, il
y eut des essais timides de libre examen, mais le concile de Trente mit fin à
toutes ces tentatives.

3 Comp. Baur, Theolog. Jahrb., 1850; HoUzmann, Einleitung in das Neue
Testament, 3« édit., 1892, p. 154.



LES DÉBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 301

contre les hérétiques, pouvoir édifier l'Eglise. Cette indépendance

de Luther à l'égard du passé n'était point le rejet de

tout le passé. Betrouver la vérité qui sauve, parvenir à la

pleine certitude du pardon, tel a été le but de ses prières, de

ses veilles et de ses efforts, et comme il n'a trouvé la paix
du cœur que dans la grâce justifiante de Dieu en Jésus-Christ,

il juge tout à la lumière de ce principe. Sa critique est dès

lors toute dogmatique. On le voit bien à la manière dont il
apprécie et classe les écrits du Nouveau Testament. Les livres
qui prêchent le principe de la justification par la foi sont les

meilleurs, les plus pleinement chrétiens ; ils le sont moins
dans la mesure où ils s'écartent de ce principe fondamental.
C'est ce qui explique qu'il ait mis au premier rang l'Evangile
de Jean et sa première épître, les épîtres aux Bomains, aux
Galates, aux Ephésiens et la première de Pierre d, qu'il ait
rejeté les synoptiques au second rang2, et porté un jugement

sévère sur l'Apocalypse et l'épître de Jacques, qui lui
faisaient une impression défavorable. A cette dernière classe

appartenaient la lettre de Jude et celle aux Hébreux, mais il
semble que le jugement porté par Luther sur ces deux
derniers écrits soit appuyé sur des considérations critiques.

Cette manière toute subjective d'envisager les documents
canoniques, ne pouvait obtenir une adhésion unanime.
Aussi, à mesure que le siècle avance, que la puissance créatrice

qui en avait signalé le début décline, les Eglises nées

de la Béformation voulurent consacrer par une formule une
présupposition religieuse qui avait fait leur force, et, pour
échapper à la tradition catholique autant qu'aux critiques
des arminiens et des sociniens, elles proclamèrent le dogme
de l'inspiration plénière des Saintes Ecritures, camisole de

force dans laquelle on crut pouvoir enserrer les conquêtes
réalisées. Mais l'on ne put faire taire tous les doutes. A
mesure que l'on pénétrait dans le détail du texte afin de
réfuter les objections des adversaires, plus incisives chaque
jour, à mesure que les renseignements sur l'histoire du

1 Oeuvres de Luther, édition Walch, XIV, p. 105.
5 Ibid., p. 104.



302 LOUIS PERRIRAZ

Canon se multipliaient, grâce à une connaissance grandissante
de l'antiquité, on fut plus fortement contraint d'entrer dans
des combinaisons d'une subtilité telle que la position en
devint intenable1. Alors l'esprit critique inhérent à la Béforme
se réveilla, et peu à peu, secondé par les circonstances,
ébranla le dogme protestant de l'inspiration.

Il n'entre point dans mon intention de retracer en détail
les controverses auxquelles donnèrent lieu les efforts des
partisans de la libre recherche; il suffit à mon but d'esquisser
dans leurs grands traits les différentes étapes parcourues par
la critique, de signaler les personnalités les plus marquantes
dans ce domaine jusqu'au moment où les travaux de F. C.

Baur vinrent imprimer à ce mouvement une impulsion
inconnue avant lui. Je ne rappellerai ici que pour mémoire les

noms de Hugo Grotius, de Spinoza, qui voulait ramener le
christianisme à une doctrine pratique de la vie et réclamait
pour la critique une entière indépendance, de Bichard Simon
qui, pour saper le dogme de l'inspiration plénière, remit au
jour les contradictions et les doutes de l'ancienne Eglise avec
une si grande richesse d'érudition que plusieurs l'ont
appelé le père, de la critique moderne. Ces hommes sont des

adversaires et leurs critiques, si brillantes soient-elles, ne
font que pousser les gardiens du dogme de l'inspiration à

accentuer leur position ; ils sont venus trop tôt dans un monde

trop dogmatique, et les combats qu'ils livrent ne sont guère
que des combats d'avant-postes.

A côté de ces ouvriers de la première heure, nous voyons
se dessiner au sein même de l'Eglise deux courants opposés

qui n'allèrent à rien moins qu'à mettre fin au règne desséchant

et oppresseur du dogme. L'un, le piétisme, n'a pas
contribué aux progrès de la critique d'une manière directe,
son intérêt se portant avant tout sur les choses de la vie et
du cœur. Cependant il ne faut point oublier qu'il a produit
en Bengel un homme dont l'influence a été fort grande et

que Dorner appelle le fondateur de la critique du texte du

1 Voir Heinrici, Real-Encycl., 3e édition, vol. 11, p. 142.



LES DÉBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 303

Nouveau Testament1. Effrayé par les variantes nombreuses
-mises au jour par les études orientales, il s'appliqua à en

tirer un texte correct, exact, une forme complète et unique
qui éloignât le doute et nous préservât du danger de négliger
des pensées apostoliques, ou d'admettre des erreurs de

-copistes2. Ainsi, ce qui pousse Bengel vers la critique, ce

n'est point le doute, ni la curiosité scientifique, mais son in^
térêt religieux. Aussi devait-il s'en tenir exclusivement à la

critique du texte et à l'exégèse biblique.
Incomparablement plus puissante et plus féconde a été la

période des lumières (Aufklärung). C'est un mouvement
qu'on peut considérer comme un progrès ou un recul,
suivant le point de vue auquel on se place, mais dont il n'est

pas permis de méconnaître la grandeur et l'importance.
Préparé par l'abaissement de la foi dans les masses, par l'essor
des sciences naturelles, qui s'emparent avec une conscience
de plus en plus claire de la méthode d'observation, par le

réveil de l'esprit critique à la fin du dix-septième siècle, ce

mouvement poursuivit l'œuvre scientifique et philosophique
inaugurée au moment de la renaissance, et interrompue par
les luttes religieuses du seizième siècle. Son but fut de
remplacer les conceptions antiques par des conceptions nouvelles
plus conformes aux aspirations et aux découvertes modernes,
«t non-seulement dans le domaine de la science, mais dans

tous les domaines de la vie. C'est une apparition aux formes
diverses, aux faces multiples, aux éléments hétérogènes, qui
transforme l'orientation de la politique, de la philosophie,
de la théologie et de la religion, et qui met au jour des

problèmes économiques et sociaux jusque là rejetés dans
l'ombre.

Comment caractériser le principe directeur de tout ce

mouvement? On ne sera pas trop éloigné de la vérité si l'on
dit que cela a été une protestation contre le surnaturel au nom
-des droits de la raison méconnus, la tentative de réduire la
révélation à la raison, et par suite, de faire une place, la grande

1 Dorner, Histoire de la théologie protestante. Traduction Paumier, p. 561.
5 Dorner, op, cit., p. 561.



304 LOUIS PERRIRAZ

place au subjectivisme, aux éléments humains dans tout ce
qui touche à la religion et à l'histoire, de supprimer le
supranaturalisme au nom de l'immanence et d'un ordre rationnel
se manifestant dans la vie, dans les choses et dans l'intelligence

humaine1.
On veut aussi déterminer d'une manière plus précise ce

que l'on considère comme l'essence du christianisme, et ce

besoin, issu de la rupture entre l'élément subjectif représenté
par les expériences individuelles nouvelles et l'élément
objectif renfermé dans l'orthodoxie protestante, amena une
prédominance de la fonction critique de la réforme sur la fonction

religieuse. Alors les conceptions du moyen âge
s'effritèrent, l'autorité religieuse perdit ses droits, et l'incrédulité
qui s'était développée en Italie à la suite de la renaissance et
sous l'influence de Giordano Bruno ; le déisme anglais,
protestation de la libre pensée ; le matérialisme français nourri
de toutes les haînes allumées par l'intervention du jésuitisme,
se réunirent et brisèrent en Allemagne le dogme chrétien 2.

Dans ce vaste courant qui entraîne les esprits et les

institutions, on peut distinguer des moments divers qu'il serait
fort intéressant d'étudier de près.

Tout d'abord, sous l'influence de la philosophie de Wolf
apparaît une tendance que l'on a appelée un semi-rationalisme

et qui n'est point dépourvue d'une certaine tenue, d'un
réel respect à l'égard du christianisme et des choses
religieuses. Mais, à mesure que la pensée wolfienne sort des

classes purement théologiques et se répand dans la
bourgeoisie, que l'esprit nouveau pénètre les couches profondes
de la population, le déisme anglais, les écrits de Toland, de

Collins et d'autres, inspirés par Locke3, gagnent du terrain
et l'on voit surgir un rationalisme vulgaire, frivole et railleur

dont l'influence fut souvent désastreuse. C'est l'heure où
Beimarus écrit son « Apologie en faveur des adorateurs
raisonnables de Dieu » ; où Edelmann rédige ses grossières in-

1 Troeltsch, ReaLEncyclopedie, 3e édition, vol. 2, p. 225-226.
2 Landerer, Neueste Dogmengeschichte, p. 1 sq.
3 De Rémusat, Histoire de la philosophie anglaise, vol. II, p. 335 sq..



LES DÉBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 305

vectives contre les récits bibliques ; où Barhdt, qui se
considérait comme un instrument de la Providence au même titre
que Moïse, Jèsus-Christ, Confucius, Socrate, Luther et Semler,

enseigne la morale aux étudiants de Halle le matin, tout
en leur servant à boire, le soir, dans son auberge ; où Nicolai
juge toutes les manifestations de l'esprit au point de vue de

son rationalisme étroit et stérile; c'est le temps enfin où
Basedow édicté ses règles pédagogiques et où le Robinson de

Campe prend dans beaucoup de familles la place occupée
jusqu'ici par la Bible.

Ce mouvement, triomphe de la subjectivité et du rationalisme

sur les éléments surnaturels et divins, exerça une
grande influence sur les études critiques du canon et du
dogme. Des horizons nouveaux s'ouvrirent, et nombreux
furent ceux qui mirent la main à l'œuvre, soit pour accélérer

la marche des événements soit pour la retarder. C'est

dire que cette révolution, comme au reste toutes les révolutions

qui s'accomplissent dans le domaine de l'esprit,
n'aboutit pas à une victoire soudaine et définitive. On ne s'était

pas courbé pendant des siècles sous le joug de la tradition
pour pouvoir s'en débarrasser avec l'aisance que l'on met à

rejeter un vêtement trop usé. Deux hommes incarnent pour
nous ce mouvement, tous deux plus critiques que créateurs :

Semler et Lessing. Mais, tandis que le premier ne sut guère

que briser l'édifice traditionnel sans parvenir à une notion
claire de la manière dont il le fallait remplacer, Lessing sut
indiquer la voie des reconstructions définitives et tracer à la
critique un magistral programme. Parlons tout d'abord de

Semler.
Pour que la science biblique pût se développer

librement, il fallait que l'esprit humain s'affranchît de l'autorité
de la tradition et se mît à considérer les choses et les hommes
du passé sans les lunettes que l'Eglise lui avait imposées. Ce

fut là le service rendu par Jean-Salomon Semler1.

1 Voir sur Semler : Schmid, Die Theologie Semlers, surtout les p. 75-176. —

Tholuk dans la Real-Encyclopédie, 1" édition, vol. 14, p. 259-267. — Landerer,.

op. cit., p. 6-18.



306 LOUIS PERRIRAZ

Elevé dans le piétisme, d'une vie religieuse sincère et
profonde, il parut à un moment où l'orage grondait autour de

l'Eglise, et fut un des hommes qui portèrent à la tradition le

coup de mort.
Au moment où il parut, le Canon était encore considéré

comme inspiré, comme un totum homogeneum, base de la

dogmatique chrétienne, mais cette foi avait été ébranlée en

lui par les travaux de Bichard Simon, de Ledere et de Wett-
stein. C'est pour réfuter cette opinion qu'il écrivit son grand
ouvrage Abhandlung von freier Untersuchung des Kanons,
4 vol. (1771-75). Dans ses ouvrages, il s'est proposé un double
but : s'enquérir de la manière dont le canon s'est formé et se

rendre un compte exact de l'état de l'Eglise primitive.
Pénétré de la différence qu'il y a entre la religion et la

théologie, entre la raison subjective et la vérité objective, il
éleva la raison individuelle au niveau d'un critère et d'un
juge, et, appuyé sur les affirmations diverses et les décisions
contradictoires des Pères et des conciles, il arriva à l'idée que
le Canon ne pouvait servir de norme doctrinale pour tous les

temps, vu qu'il n'était qu'une collection formée par des

considérations purement humaines. Jamais ces livres ne se sont
donnés comme inspirés ni comme devant servir de normes
à tous les hommes et à tous les temps. Matthieu a été écrit
pour les Juifs dispersés, le 4e Evangile pour des lecteurs
d'origine grecque, Luc probablement par Marcion. Semler
ne croit pas à l'authenticité de Jean VII, 53 à VIII, 11, de

1 Jean V, 7, de Bom. XV et XVI ; il considère la 2eEpitre aux
Corinthiens comme constituée par trois lettres différentes;
il doute "que Paul ait écrit l'épitre aux Hébreux, et Pierre la

première lettre qui porte son nom. Quant à 2 Pierre et à Jude

il les rejette à la fin du second siècle. Il met en doute que
Jean soit à la fois l'auteur du 4e Evangile et de l'Apocalypse.
Cette alternative produisit une profonde impression ; Ernesti
et Storr y virent le commencement d'un bouleversement
complet1.

1 Holtzmann, Einleitung, 3» édition, 1892, p. 162.



LES DÉBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 307

Partout dans le Canon la aapl (éléments temporels et
locaux) est mêlée au nvEupa (essence permanente de la religion).
La plupart de nos écrits canoniques sont adressés à des Juifs,
et pour les gagner à l'Evangile, il fallait leur parler leur
langage et tenir compte de leurs conceptions, même si on ne
les partageait pas. Jésus et ses apôtres ont dû s'accommoder

aux idées et aux hommes de leur temps1.
Jean est plus débarrassé de l'esprit juif que les autres

évangélistes, mais moins que l'apôtre Paul qui ne s'appuie
ni sur l'histoire, ni sur le miracle. Le premier, il a fait du
christianisme une religion universaliste. Il est vrai qu'au
début, il judaïsait encore, mais peu à peu, dans sa lutte
contre les judaïsants, il s'est dégagé des éléments charnels.
Quant aux épitres catholiques, elles ont servi, au second
siècle, à réconcilier le parti de Paul et celui de Pierre.
Comme le remarque Tholuck, on voit que dès les débuts de
la critique historique, les travaux de l'école de Tubingue ont
été anticipés dans leurs grands traits2.

Ainsi, d'après Semler, pour comprendre les écrits du
Canon, il est nécessaire de les replacer dans le milieu où ils
ont vu le jour, et si l'on veut qu'ils servent encore à notre
édification, il faut enlever tout ce qui porte la trace de leur
origine, toutes les accommodations auxquelles se sont soumis

Jésus et les apôtres. Mais alors que reste-t-il Uniquement

ce qui peut servir à notre amélioration morale et nous
poussera une meilleure adoration de Dieu. Mais cela ne se

laisse point réunir en un compendium objectif, vu que les

individus, diversifiés à l'infini, ne peuvent point être soumis
à une règle uniforme. S'il y a une vérité objective, nous ne
la connaissons pas ; elle demeure pour nous une grande
inconnue. Cela nous fait voir que la conception de Semler n'est

pas historique, mais dogmatique comme chez Luther, avec

1 Cette théorie de l'accommodation a été très courante dans tout le rationalisme

et il n'est pas rare d'en percevoir des échos aujourd'hui encore chez tous ceux

qui semblent vouloir faire revivre dans les pays de langue française les plus

mauvais jours du dix-huitième siècle.
3 Tholuck, Real-Encyclopedie, lre édition, vol. 14, p. 262.



308 LOUIS PERRIRAZ

cette différence que le critère appliqué par Semler est un
critère moral.

Tout est donc subjectif, tout se ramène à la raison
individuelle considérée comme norme, ce qui revient à dire que,

pour Semler, ici interprète de son siècle, les livres
canoniques sont plus ou moins inspirés suivant qu'ils enseignent
plus ou moins clairement les trois dogmes de la religion
naturelle : Dieu, l'immortalité, la liberté. C'est parce que la
Bible ne fait qu'enseigner cette religion qu'elle est le meilleur

livre ; sa prédication est identique à celle de la raison,
et comme la raison se développe, il est impossible d'admettre
une inspiration d'idées infaillibles, inconciliable avec la.

sagesse divine qui aurait, par ce moyen, arrêté tout
développement. Dieu n'a pas répandu en une fois toutes les vérités

religieuses, mais il les a données peu à peu, au fur et à

mesure que la raison se développait ; de plus, ces vérités ne
sont point liées aux faits historiques qui n'ont qu'une valeur
passagère.

Sur le terrain de l'histoire ecclésiastique, Semler a jeté
beaucoup de germes féconds, contribué à la naissance de

l'histoire des dogmes et ouvert la voie aux recherches dont
le résultat a été de faire mieux connaître le passé- Mais il
manque de profondeur, d'intelligence philosophique, de

pragmatisme psychologique et religieux. L'idée du développement

historique lui échappe. Il mesure les siècles et les
hommes d'autrefois aux critères de son temps : lumière,
tolérance, libéralisme. Aussi ne faut-il point être surpris
qu'il n'ait vu dans les évêques que des intrigants, dans les
moines et les anachorètes que des fous, qu'il n'ait rien compris

à Athanase, ni à Augustin, ni à aucune des grandes
personnalités religieuses de l'Eglise ancienne, et que seul,
Pelage ait trouvé grâce à ses yeux1.

Semler n'a pas été un créateur, mais il a frayé la voie à

une conception plus juste du Canon, et de l'histoire du
christianisme, et déterminé un courant d'estime pour la cri-

» Tholuck, op. cit., p. 266, 267.



LES DÉBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 309

tique qui devient du coup une des disciplines théologîques
les plus importantes. «Cependant, dit Baur1, son activité
n'a guère été autre chose qu'une formidable agitation
(Wühlen). Incertain, peu clair, il manque de méthode et de

dialectique, de forme et de précision dans l'expression. Il a
été le plus grand facteur de la transformation qui s'est

accomplie dans la conscience religieuse et théologique de

cette époque, et ce qui l'a poussé à agir, c'est moins le souci
de créer une forme nouvelle et indépendante que l'opposition
au passé, et le désir de donner essor à sa subjectivité. »

En somme Semler, dont l'activité a été très grande, ne nous
a pas laissé d'œuvre définitive, et tout son effort, tourné vers
le passé, ne projette que de bien faibles lumières sur l'avenir.
Bien plus puissant et plus précieux a été le travail de

Lessing, à qui il a été donné de proclamer les principes qui
commandent la critique biblique telle que le 19e siècle l'a
réalisée.

Sans doute que Lessing est un homme de son temps et qu'il
n'a point absolument dépouillé les erreurs du rationalisme,
ainsi que nous le verrons dans les pages qui vont suivre.
Mais il n'en reste pas moins qu'il a porté un coup mortel au
système d'autorité en prouvant victorieusement que le
christianisme ne repose ni sur l'autorité du symbole, ni sur celle
de la Bible, mais sur son essence propre. Dans les pages

qu'il a consacrées à la défense de ses principes, pages d'un
style étincelant, il y a comme un avant coureur de la critique
kantienne, l'affirmation que l'esprit humain a une activité,
une vie, une grandeur indépendantes de tout fait extérieur,
de toute tradition, de toute histoire.

Nommé bibliothécaire de Wolfenbüttel en 1770, Lessing
édita en 1774 et 1778, sous le titre de « Fragments d'un
anonyme » sept extraits de la grande œuvre de feu le prof.
Reimarus, de Hambourg, où certains récits bibliques étaient
passés au creuset d'une critique impitoyable. Deux surtout,
celui sur la résurrection de Jésus et celui sur le but de Jésus

1 Baur, Theol. Jahrb., 1850, p. 533 sq.



310 LOUIS PERRIRAZ

et de ses apôtres, provoquèrent le scandale et amenèrent une
levée de boucliers ; de tous les camps, des voix s'élevèrent

pour réfuter les Fragments, et comme on ne pouvait s'attaquer

à l'auteur, on s'en prit à Lessing qui, en publiant ces

pages violentes, paraissait avoir épousé les thèses de Bei-
marus.

A la tête des adversaires, se trouvait le pasteur Gœze, de

Hambourg, homme fort instruit, le représentant le plus
distingué de l'orthodoxie. Il attaqua vivement Lessing, et celui-
ci répondit par ses « Anti-Göze », chef-d'œuvre de polémique
incisive, de raillerie fine bien que parfois injuste, de clarté
dans le style et de profondeur dans la pensée.

Avant cette controverse, Lessing avait adressé au directeur
Schumann à Hannovre deux petits écrits fort importants au
point de vue de la pensée philosophique et religieuse de

leur auteur. Ajoutons à cela un travail posthume : Neue

Hypothese über die Evangelisten als bloss menschliche
Geschichtschreiber betrachtet. C'est dans ces pages qu'il faut
aller chercher les vues de Lessing sur la religion, sur les

rapports de la religion à l'histoire, sur la constitution de

l'Eglise primitive, et sur l'origine des Evangiles.
En publiantl les Fragments, Lessing n'a pas eu d'autre but

que d'éveiller l'esprit critique chez les théologiens et de les

pousser à examiner sérieusement les traditions et les bases

de la foi. Si le christianisme a des parties malades qu'on ne

peut toucher, pourquoi les conserver et pourquoi toujours
dire qu'il y a des choses dont on n'ose pas parler Parler
ainsi, c'est tenir le langage de la lâcheté et de la peur.
Lessing, lui, veut balayer les abords du temple ; c'est une
besogne ingrate, mais il en est fier, et c'est à Luther qu'il
voudrait en appeler, lui qui a délivré l'Eglise du joug de la
tradition.

On ne peut écarter le doute, car il est un élément de

progrès et produit la tolérance. Vouloir la vérité, la rechercher
de toutes ses forces est la seule chose qui ait de la valeur et

1 Lichtenberger, Histoire des idées religieuses en Allemagne, vol. I, p. 76 à 104.



LES DÉBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 311

qui constitue un mérite pour l'homme1. Aiguillonné par le
doute, l'esprit qui aime la vérité sépare les divers objets
soumis à son examen, et s'efforce d'en découvrir la vraie
nature. La critique n'est donc pas seulement négative ; elle
est surtout positive, étant l'expression de la vérité qui
cherche sa formule. Les esprits critiques veulent préparer
l'avenir en forçant ceux qui aiment la vérité à voir par
leurs propres yeux. Lessing veut dire la vérité à tout prix et
affirme qu'il y a des circonstances où il vaut mieux froisser
les individus que la vérité. Il ne veut pas scandaliser, mais
il éprouve un devoir moral à dire l'embarras dans lequel
certaines remarques de Beimarus Font jeté, et à communiquer

à d'autres l'attente qui le tourmente.
Les doutes formulés par Beimarus portaient sur la Bible,

base de la foi pour les protestants. Lessing croit ces doutes
fondés quant à l'Ecriture, le sont-ils quant au christianisme?.
Göze le prétend, mais Lessing affirme le contraire.

La Bible, dit Lessing2, renferme une série de faits étranr
gers à la religion, et c'est une hypothèse pure que de croire
la Bible infaillible dans ces faits étrangers. On peut les

attaquer sans attaquer la religion. Au reste ce n'est là que
la distinction déjà faite entre l'Ecriture sainte et la Parole
de Dieu, et l'on a raison de faire cette distinction, car la
lettre n'est pas l'esprit, et la Bible n'est pas la religion. Il
suit de là que les objections dirigées contre la lettre et contre
la Bible n'atteignent en rien l'esprit et la religion. Celle-ci
est née avant la Bible, et le christianisme a existé avant
qu'aucun des Evangélistes et des apôtres eût écrit ; il
s'écoula même un certain temps avant que le premier livre
chrétien vît le jour, et ce n'est qu'assez tard que le canon du
Nouveau Testament a été constitué. Le christianisme n'est
donc pas vrai parce qu'il est dans la Bible, mais il est dans

la Bible parce qu'il est vrai, et il doit se faire accepter par sa

vérité même. La vérité de la religion chrétienne ne saurait

reposer sur l'autorité du Nouveau Testament. L'inspiration,
1 Lessing. Oeuvres, édition Reclam, vol. VI, p. 23i.
3 Voir les « Axiomata », adressés à Gœze, édition Reclam, p. 289, sq.



312 LOUIS PERRIRAZ

revendiquée par ce livre doit donc être réservée à la partie
religieuse. Cette manière de considérer les écrits bibliques,
si elle froisse bien des gens, écarte bien des contradictions et
rend sans force bien des arguments des adversaires. Les

contradictions relevées dans les Evangiles par l'auteur des

Fragments ne sont plus le fait des témoins mais des historiens

qui ont puisé dans la tradition orale la matière de leurs
Ouvrages. En effet, de bonne heure, les chrétiens ont
assemblé avec l'aide de renseignements oraux fournis par les

apôtres, sur la vie et la doctrine de Jésus-Christ, un petit
groupe de documents, connu sous le nom d'Evangile des

Hébreux ou des Nazaréens, source primitive de tous les

Evangiles canoniques et extracanoniques1. Sous des
influences diverses cet Evangile se modifia, et après un temps
plus ou moins long fut mis par écrit par Matthieu. (Matthieu
primitif araméen). De cet Evangile judéo-chrétien sont sortis
nos trois synoptiques, semblables à trois rameaux nés sur le
même tronc. Matthieu, le premier, en tira un extrait qu'il
mit en grec à l'usage des chrétiens qui n'entendaient plus
l'hébreu. Au reste cette tentative de Matthieu ne fut pas la
seule de ce genre, car Luc, avant de chercher à esquisser les

faits de la vie du Sauveur dans un ordre meilleur et dans

une langue plus pure, a dû prendre connaissance de

l'original et de ses nombreux remaniements (Luc. I, 1-4). Marc
n'a pas fait que résumer Matthieu, comme on l'a dit, mais

il a puisé dans le texte primitif comme les autres. «Ainsi
Matthieu, Marc et Luc ne sont pas autre chose que des

traductions différentes du Matthieu hébreu que chacun
traduisait aussi bien qu'il le pouvait2. »

Quant à Jean, il a aussi connu l'original hébreu, mais voulant

relever le côté divin du Christ laissé dans l'ombre par
la source nazaréenne et ses interprétations immédiates, et
retracer l'image du Christ idéal dont se nourrissait sa pensée,

il écrivit un Evangile où il laissa parler ses souvenirs, et

1 Dorner, op. cit., p. 632. Hilgenfeld, Der Kanon und die Kritik des Neuen
Testaments, p. 125 sq.

3 Lessing, cité par Hilgenfeld, op. cit., p. 128.



LES DÉBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 313

-propre à assigner au christianisme une place à part au sein
de la société païenne. « C'est ainsi que nous n'avons que deux
Evangiles : celui de Matthieu et celui de Jean, l'Evangile de

la chair et celui de l'esprit1. »

Cette hypothèse de Lessing est, au dire de Hilgenfeld, le
premier essai de comprendre historiquement la formation
¦des Evangiles. Elle nous montre nettement l'indépendance
du christianisme à l'égard du livre. Avant le livre, il y a eu
la tradition résumée dans la règle de foi des trois premiers
siècles. Elle est aussi vieille que le livre et a été le drapeau
autour duquel se sont groupés les premiers chrétiens. C'est
elle qui a servi à prouver pendant les quatre premiers siècles
la vérité de la religion chrétienne, tandis que les livres du
Nouveau Testament n'ont été appelés comme témoins
qu'occasionnellement2.

Ainsi le livre n'est pas le fondement de la vérité; la tradition,

le témoignage ne le sont pas davantage; la vérité se

prouve elle-même. Dès lors, on peut douter des preuves sans
douter de la vérité. Autre chose une prophétie dont on nous
raconte qu'elle s'est accomplie, autre chose une prophétie
que nous avons vu se réaliser; autre chose un miracle que
nous avons vu faire, autre chose un miracle qui ne nous est

connu que par la tradition. Les preuves historiques manquent
du caractère d'immédiateté qui fait la force convaincante de

la preuve interne. Si le christianisme est vrai, il doit
s'imposer à la raison en dehors de toute preuve historique, qui ne

peut jamais servir de démonstration d'une vérité rationnelle3.

Les preuves du témoignage ont été l'échafaudage
qu'on détruit lorsque l'édifice est achevé.

Ainsi, pour Lessing, il n'y a rien dans le christianisme tel

qu'il le conçoit, qui ne se démontre à la raison. Mais dès

lors, que devient l'idée de révélation Dans un remarquable
opuscule* publié à la fin de sa vie, il ramène la révélation à

1 Lessing, cité par Hilgenfeld, op. cit., p. 129.

2 Lessing, édition Reclam, vol, 4, p. 364.

3 Lessing, Oeuvres, édition Reclam, p. 221-224.

* Die Eniehung des Menschengeschlechts.

THÉOL. ET PHIL. 1908 21



314 • LOUIS PERRIRAZ

l'éducation de l'humanité. L'une et l'autre ne donnent à
l'homme que ce qu'il aurait pu obtenir par ses propres
efforts; seulement e.lles le lui donnent plus facilement et

plus sûrement. Comme l'éducation, la révélation est progres-
sive; elle s'adapte aux temps, aux milieux et aux besoins;
elle revêt du voile transparent de l'allégorie les vérités
abstraites et parle un langage naïf et poétique bien fait pour
exciter et pour captiver l'attention. Le christianisme correspond

à l'âge moyen des peuples occidentaux, et durera aussi

longtemps que les hommes auront besoin d'un médiateur,
Lessing distingue entre la religion que le Christ a pratiquée
et qui doit devenir celle de tous ceux qui entrent en rapport
avec lui, et celle dont il est le centre, qui se fonde sur un
certain enseignement dogmatique, sur sa personne et sur
son œuvre. Cette dernière disparaîtra pour faire place à la
religion rationnelle ; la religion d'autorité qui s'impose par
des preuves extérieures deviendra religion de la raison,
fondée sur la conviction que la vérité trouve en elle-même
son garant. Alors l'homme accomplira le bien librement,
non plus par crainte, par peur des punitions ou espoir des

récompenses ; alors la religion chrétienne sera ramenée à son
dogme central résumé dans cette parole de l'apôtre Jean :

« Mes petits enfants, aimez-vous les uns les autres. » C'est là
ce que Lessing appelle l'Evangile éternel.

Malgré les erreurs graves que l'on peut reprocher à Lessing,
et que son siècle explique en partie, on ne peut méconnaître
les immenses services rendus par lui à la théologie et à la
critique. Tandis que Semler n'a fait que briser l'autorité du
Canon, que détruire l'autorité du livre sans parvenir à une
méthode qui lui permît de reconstruire positivement le passé
et de sauver le trésor de la piété, Lessing a proclamé avec
une puissance qui ne sera dépassée que par Schleiermacher,
que ila religion me consiste pas en des formules, en des

dogmes ou en des cérémonies, mais qu'elle est un fait
intérieur qui ne saurait être mis sous le joug de la lettre, et qui
par conséquent n'a rien à craindre des arrêts de la critique-
En séparant la religion de la théologie, il à montré à la cri-



LES DÉBUTS DE LA CRITIQUE PFOTESTANTE 315

tique sa vraie voie, celle dans laquelle elle peut s'occuper
avec désintéressement des questions soumises à son examen
sans craindre de troubler le monde de la foi.

L'hypothèse de Lessing sur la naissance et le rapport des

Evangiles fut la partie de son œuvre théologique qui
rencontra pour l'heure l'écho le plus profond. Elle fut reprise
par divers critiques1 tels que Niemeyer, Corrodi, Berthold,
mais surtout par Gottfried Eichhorn, le vrai fondateur de la

critique des Evangiles2.
Professeur à Gœttingue dès 1788, Eichhorn publia de

1804 à 1827 une Introduction au Nouveau Testament en cinq
volumes, dont l'influence fut considérable sur le développement

de la critique par la richesse de l'érudition, la
hardiesse des vues, l'impartialité et le sérieux de l'auteur 3. On
lui a reproché une certaine tendance apologétique, mais c'est
mal comprendre l'époque à laquelle il vivait, où ceux qui se

donnaient pour tâche d'étudier les livres bibliques devaient
tout d'abord raffermir sous leurs pieds le terrain de l'histoire
ébranlé par l'exclusivisme de l'orthodoxie et les excès des

néologues.
Eichhorn a nettement conscience 4 de la nouveauté de sa

tentative ; il sait qu'elle est la première manifestation de la
critique historique, ou, comme il le dit lui-même, de la haute
critique.

Il ne se contente pas de l'étude minutieuse du texte, ni de

repousser tel ou tel livre, au nom des preuves internes ou
des données de la tradition, mais, et c'est là son grand
mérite, il essaye de montrer comment ces livres se sont formés
et sous quelles influences le Canon du Nouveau Testament a

1 Hilgenfeld, op. cit., p. 130, note.
2 On consultera sur les pages qui vont suivre : Baur, Kritische Untersuchungen,

p. 29-71. Hilgenfeld, op. cit. Reuss, Geschickte der Heiligen Schriften des

Neuen Testamentes. Hausrath, D. F. Strauss und die Theologie seiner Zeit, vol. I,
p. 91 sq.

3 Déjà en 1794 dans l'Allgemeine Bibliothek, vol. 5, p. 759 sq., il a fourni une

esquisse de son hypothèse ; celle de 1804 est une édition corrigée de cette hypothèse

(De Wette, Einleitung II, 1830, p. 183).
4 Eichhorn, Einleitung in das Neue Testament, I, préface, p. VII.



316 LOUIS PERRIRAZ

vu le jour. Cela apparaît très nettement lorsqu'on étudie son

ouvrage, que bien peu lisent aujourd'hui, mais qui ne

manque pas d'intérêt même pour celui qui sait le chemin

parcouru depuis lors par la science biblique. Cependant les

renseignement réunis par Eichhorn sont saisis beaucoup trop
dans leur caractère isolé et abstrait, il leur manque la vie, la
pensée vivifiante que peut seule donner une conception
historique profonde qui trouve dans les faits sa satisfaction et

qui, à son tour, les anime. Au reste rien ne prouve mieux le

caractère abstrait de l'hypothèse d'Eichhorn que les artifices
de sa construction et les complications dans lesquelles elle
se perdit.

Frappé comme l'avaient été avant lui Semler, Lessing,
Griesbach et d'autres, des ressemblances remarquables et
des mystérieuses divergences qui existent entre nos trois
synoptiques, il chercha une théorie qui lui permît de

résoudre ce problème, et crut la trouver dans son hypothèse
de l'Evangile primitif, qui demeure le point culminant de

ses travaux.
Les disciples de Jésus, enseigne Eichhorn, n'écrivirent

point, mais se contentèrent d'un simple enseignement oral
en vue duquel ils avaient été formés par le Maître. Cependant,

le besoin se faisant sentir d'un document destiné à

instruire leurs élèves et à prouver que Jésus était bien
le Messie promis par les prophètes, ils confièrent à un témoin
le soin de rédiger une esquisse de la vie du Sauveur, renfermant

tous les principaux faits de son existence terrestre.
Cette esquisse, écrite en araméen, revue et corrigée par
Matthieu, comme étant le plus habile dans l'art d'écrire, est

devenue la source de tous les Evangiles canoniques et
extracanoniques.

Ce document ne nous est point parvenu à l'état primitif;
avant d'être traduit en grec, il a passé par plusieurs mains
qui l'ont remanié et augmenté en des sens divers ; les

divergences du texte grec s'expliquent par le fait que nos synoptiques

en sont trois traductions indépendantes les unes des

autres. Ainsi nos Evangiles ne représentent plus le texte pri-



LES DÉBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 317

mitif; seuls les fragments identiques dans les trois synoptiques

peuvent prétendre à l'autorité de l'apôtre Matthieu.
Les copistes, les possesseurs d'un Evangile, ceux qui ont
traduit le texte araméen en grec, ont ajouté à leur texte des

récits, des détails puisés dans leurs souvenirs personnels ou
dans les souvenirs de témoins dignes de foi ; cela explique
les modifications subies par tel ou tel passage et les

divergences qui caractérisent nos Evangiles. Mais lorsque deux

Evangiles ont les mêmes enrichissements, on peut affirmer
que tous deux les tiennent d'une source commune et que
nous les lisons dans deux traductions différentes.

En dehors de la source araméenne diversement remaniée,
il y a des sources secondaires communes à deux Evangiles,
et même des fragments qui ne se trouvent que dans un seul.

• Par ce qui précède on voit que notre Matthieu n'est pas
sorti tel que nous l'avons des mains de l'apôtre de ce nom,
mais a pour base son travail remanié et corrigé. Marc a

formé le sien de l'Evangile primitif hébreu, augmenté de

quelques additions. Luc a fourni à Théophile une édition de

l'original araméen obtenue par un procédé semblable à celui
employé par Marc. La valeur de Luc repose sur la facilité de

l'auteur à reproduire ses sources et à les juger.
Si cette théorie suffit à rendre compte des divergences du

texte, elle n'explique point la parfaite ressemblance, la quasi
identité de l'expression qui se rencontre dans tant de
fragments communs à deux ou à trois de nos Evangiles. Aussi
Eichhorn ' fut-il forcé d'admettre entre l'original araméen et
les remaniements d'où sont sortis les synoptiques une
traduction grecque employée par les trois rédacteurs pour faciliter

leur travail. Mais une seule traduction intermédiaire
était insuffisante à lever toutes les objections. Il était nécessaire

d'en admettre d'autres pour tous les fragments
communs à Matthieu et à Marc, à Matthieu et à Luc, à Luc et à

Marc. C'est ainsi qu'à mesure qu'on pénétrait dans la

1 La correction de l'hypothèse se rencontre dans l'Einleitung en 1804. — En

1803, Marsch avait déjà opérée cette correction. De Wette, Einleitung in das

Neue Testament, 2e édition, p. 144. Holtzmann, Synopt. Evangelien, p. 18.



318 LOUIS PERRIRAZ

question du rapport de nos Evangiles entre eux, les

problèmes devenaient plus nombreux, et que l'hypothèse d'Eich-
horn, déjà fort compliquée a son origine, se compliquait
toujours davantage, montrant par là le caractère abstrait de

toute cette construction. Mais il n'en reste pas moins qu'elle
contribua au progrès de la critique et affina le sens de

l'histoire.

L'hypothèse d'Eichhorn ne concerne que les synoptiques.
Le 4e Evangile, complément nécessaire des trois autres, est

d'une origine indépendante. L'auteur, l'apôtre Jean à qui
l'on doit l'Apocalypse, y cherche à fonder la messianité de
Jésus sur la pureté de sa doctrine.

Pour ce qui concerne les autres livres du Canon, Eichhorn
enseigne que celui des Actes est une histoire générale des

missions chrétiennes, que l'épitre aux Hébreux, ainsi que les

trois Pastorales, ne pouvaient avoir été rédigées par Paul, et

que la seconde épître de Pierre est inauthentique.
Quand au Canon du Nouveau-Testament, il n'a pu voir le

jour que vers la fin du 2e siècle, sous l'impulsion donnée par
la tentative de Marcion; il faut même descendre jusqu'au
4e siècle pour voir un accord se faire entre les diverses
églises au sujet des livres à admettre dans le Canon. Malgré
ce choix tardif, l'Eglise ne s'est pas trompée en choisissant
nos Evangiles et les autres livres canoniques, car ils proviennent

bien des origines de l'Eglise et ont été gardés de toute
falsification1.

Il est facile de comprendre l'opposition que rencontra cette

critique soit chez les protestants (Hahn, Olshausen) soit chez

Hug, le seul auteur catholique «qui, à cette époque, se soit
sérieusement occupé de critique biblique2. »

Belevant avec habileté l'alternative si souvent posée par
Eichhorn, suivant laquelle la ressemblance de deux écrits
était toujours expliquée par l'emploi d'une source commune
et jamais par l'usage que l'un des auteurs aurait fait de

l'ouvrage de l'autre, Hug fait voir que les deux procédés sont
1 Eichhorn. Einleitung, vol. IV, p. 71—96.
% Reuss. Geschichte der Heiligen Schriften des Neuen Testaments, vol. II!, § 21.



LES DÉBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 319

aussi défendables l'un que l'autre et montre par divers
-exemples le caractère artificiel de l'hypothèse. Mais lorsqu'il
en vient lui-même à l'exposition de ses idées, il ne sait que
retomber dans l'ornière traditionnelle et affirmer que nos
Evangiles ont vu le jour dans l'ordre où il se trouvent dans
le canon. De plus, pour Hug, tous les livres du Nouveau-
Testament sont authentiques.

Au fond, malgré le déploiement de l'érudition et l'apparente

liberté de la discussion, Hug n'est pas autre chose

qu'un apologiste de la tradition sous les apparences du
critique. Son hypothèse, au reste, se montra bientôt insoutenable
en rendant incompréhensibles les différences des Evangélistes

entre eux. Comment en particulier expliquer la préhistoire

de Luc si l'auteur de cet écrit a connu Matthieu Et si

ces deux Evangiles sont nés indépendamment l'un de l'autre,
que reste-t-il de cette hypothèse?

L'hypothèse d'Eichhorn n'était pas la seule qui sollicitât
l'attention des théologiens de ce temps-là. Il convient de

nommer ici Griesbach, qui considérait l'Evangile de Matthieu
comme le plus ancien, faisait de Luc un remaniement plus
ou moins indépendant de Matthieu, et de Marc un extrait de

l'un et de l'autre. On sait que l'école de Tubingue reprit
cette hypothèse à son compte.

Plus importante est la conception d'un Evangile primitif
oral, mise en avant par Herder sur la base de l'hypothèse de

Lessing et sous l'influence de F.-A. Wolf1. De même que ce

dernier considérait les poèmes homériques comme une
combinaison de chants venus de diverses contrées de la Grèce,
et conservés pendant un temps plus ou moins long par la
tradition orale, ainsi Herder voyait dans les Evangélistes des

rhapsodes animés de l'esprit saint et qui s'en allaient de lieu
en lieu porter le message du salut. Nos Evangiles canoniques
ne sont pas autre chose que des expressions diverses de cet

évangile oral primitif dont l'Evangile de Marc a conservé le

plus fidèlement l'image originale.

1 Hilgenfeld, op. cit., p. 142, sq.



320 LOUIS PERRIRAZ

Beprise par Gieseler, professeur à Gœttingue, cette hypothèse

obtint pendant un temps une faveur marquée, surtout»

au moment où celle d'Eichhorn perdait du terrain. En
insistant sur le fait que l'homme du peuple a bien plus de facilité

à retenir des phrases toutes faites, des formules stéréotypées

qu'à se livrer à la reproduction libre des choses

apprises, Gieseler essaya de prouver que l'Evangile oral
primitif expliquait bien mieux les divergences nombreuses

qu'on remarque entre les synoptiques que l'Evangile primitif
écrit, tel que le concevait Eichhorn.

Cependant ici encore la critique, semblable à Saturne
dévorant ses enfants, ne devait pas tarder à découvrir les

lacunes incontestables de cette hypothèse, qui pouvait bien
expliquer les différences entre les auteurs, mais non les
ressemblances frappantes de tant de passages. Puis, pour les

morceaux uniques ou qui ne se rencontrent que dans deux

Evangiles, il fallait admettre des traditions différentes, et
dès lors comment expliquer l'accord profond qui existe,
malgré les écarts de détail, dans une si grande partie de l'histoire

évangélique? Il fallait nécessairement admettre un
rapport écrit.

C'est ici que se place l'hypothèse de Schleiermacher,
« chemin intermédiaire entre celle d'Eichhorn et celle de
Gieseler1. » Elle consiste à admettre que la prédication
évangélique a été de très bonne heure fixée par écrit dans un
nombre indéterminé de fragments, de récits, dont la réunion,
diversement opérée, a donné naissance à nos synoptiques.
Les disciples n'écrivirent pas, car ils n'en éprouvaient nul
besoin ; mais il en allait autrement pour ceux qui crurent à

leur prédication; ils recueillirent tous les renseignements
qu'ils purent obtenir sur la vie du Sauveur et en mirent la
plupart par écrit. Les apôtres eux-mêmes, pour apaiser leur
curiosité, sévirent parfois dans la nécessité d'écrire ce qu'ils
savaient. C'étaient des descriptions occasionnelles d'événements

particuliers, des anecdotes, des sentences ou des col-

1 Baur, Kritische Untersuchungen, p. 33.



LES DÉBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 321

lections de sentences qui, formées en dehors de la Palestine,
furent mises en grec. Ainsi, au lieu d'une source commune,
sobre et complet récit d'une histoire merveilleuse, il est
préférable d'admettre des esquisses détaillées qui ont servi aux
rédacteurs postérieurs à composer les Evangiles.

Mais cette conception manifesta sa faiblesse et son caractère

destructeur et abstrait dans l'application qu'en fit
Schleiermacher lui-même à l'Evangile de Luc, si bien qu'elle
tomba bientôt dans un complet discrédit.

Le résultat le plus clair de tout ce travail critique, de

toutes ces recherches historiques fut d'ébranler l'autorité des

synoptiques et d'enlever à leurs récits toute force convaincante.

Mais on se rabattait sur le 4e Evangile, dont on admettait

d'autant plus fortement l'authenticité qu'on était porté
a douter de celle des trois autres ; il garantissait l'autorité de

l'histoire évangélique, et permettait de s'occuper avec liberté
des synoptiques.

Il faut dire que pendant les trois premières décades du dix-
neuvième siècle, la théologie allemande se trouvait dans des

circonstances tout autres qu'à la mort de Lessing. Les excès,,
la platitude morale, le manque de sens religieux et historique
du rationalisme, ainsi que le retour à la nature et à la
connaissance plus approfondie de l'Orient, avaient développé
dans des cercles de plus en plus considérables le besoin de

revenir aux sources vives de la nature, de la poésie et de la

religion. Sous l'influence de Bousseau et sous la direction
d'hommes tels que Klopstock, Hamann, Herder, Lavater, on
voit les esprits se ressaisir et dessiner une orientation
nouvelle. Le mouvement apparaît et s'affirme vers 1780, au.

moment où mourait Lessing et où Kant s'apprêtait à publier
sa « Critique de la raison pure ; » il se développe et grandit dans
les dernières années du siècle, et opérant sur le rationalisme
à la façon des vents chauds du printemps qui font reculer les

neiges, disparaître les brumes de l'hiver et fleurir les prairies,

il fait surgir une vie spirituelle intense et profonde. Le
romantisme des cercles cultivés de Berlin et de Weimar,,
l'idéalisme esthétique d'un Schlegel, les systèmes de Fichte,



322 LOUIS PERRIRAZ

de Schelling, de Hegel, les spéculations de Schleiermacher
sont les manifestations les plus connues de ce mouvement.
A la prose, à la platitude du dix-huitième siècle, on oppose la

poésie, la soif d'idéal, la nostalgie de l'au-delà. On éprouve le
besoin de rentrer en communion avec l'infini, de se perdre
dans le divin, de sympathiser avec toutes les manifestations de

l'esprit de tous les temps ; de là cet ardent désir de ressusciter

le passé, qui a contribué pour une si grande part à la
renaissance des études historiques au dix-neuvième siècle.
Si j'ajoute à ces éléments les événements politiques suscités

par la domination napoléonienne, on comprendra facilement
que malgré les efforts des critiques dont j'ai mentionné les

travaux, il était difficile qu'on se rendît exactement compte
où toutes ces recherches conduisaient.

Cela explique qu'on se sentît plus attiré par le Christ de
Jean que par celui des synoptiques. Cet être mystérieux qui
parle un langage transfiguré par la gnose alexandrine devait
convenir à la génération qui cherchait, dans les spéculations
de Schleiermacher ou à travers les brumes hégéliennes, la
réconciliation de la raison et de la foi proclamée par ces deux

grands penseurs. Mais ce Christ, logos éternel, abaissé
jusqu'à nous, est-il un produit de l'imagination ou une réalité
historique? On se posait la question sans la résoudre, et
tandis que Hegel affirmait que seule l'idée est tout, et que
tout ce qui est rationnel est réel, Schleiermacher, jugeant
les faits de la vie de Jésus au point de vue de la conscience

religieuse, écrasait le sens historique sous le poids de sa

dialectique. Et lorsque dans sa « Vie de Jésus » il affirmait
que seul a une valeur historique ce qui est lié à la foi en
Jésus comme médiateur et attesté par Jean, on ne se doutait
pas que ces principes pouvaient conduire au scepticisme
complet pour peu que l'autorité de Jean fût mise en doute1.

Ce qui contribuait à augmenter les ténèbres dans les-

1 Ce que l'on voit très bien chez De Wette. Einleitung in das Neue Testament,
2" édition 1830. Voir surtout les passages suivants pris entre beaucoup d'autres

§ 100, page 181 ; § 102, p. 182 sq.; § 103, p. 184 et les §§ 110, 111 et 112,

p. 198-202.



LES DÉBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 323

quelles on se trouvait, c'était l'exégèse du rationalisme et du
supranaturalisme qui, en dépit des mutilations qu'ils
faisaient subir au texte biblique, malgré la critique dont les

livres canoniques étaient les objets, ne songeaient nullement
à les dépouiller du caractère de sources véridiques pour la
connaissance de l'histoire de Jésus et de ses apôtres.

Le rationalisme, héritier du dix-huitième siècle, s'appliquait
à dépouiller les Evangiles de tout le merveilleux qui s'y
rencontre, sous prétexte que seul est vrai ce qui est possible, et

que seul est possible ce qui est conforme à la raison. Il
distinguait entre le fait et le jugement, le fait est ce qui est

arrivé, le jugement la manière dont les témoins l'ont expliqué.
Il suffit à l'exègète de faire le triage pour retrouver le fait
débarassé de tout alliage impur1. C'est par ce procédé que
Paulus pouvait maintenir tous les faits évangéliques en les

expliquant à sa manière. Cela revient à dire que tout en
prétendant interprêter, il se débarrassait de tout ce qui ne lui
plaisait pas. De plus cette exégèse n'excluait ni la grossièreté,
ni le mensonge pieux, ni la fraude religieuse 2.

De son côté, le supranaturalisme, descendant phtisique de

l'orthodoxie qui, de concession en concession, en était venue
à ne plus donner qu'une pâle idée de ce qu'elle était autrefois,

s'efforçait de sauver le trésor de la foi et l'histoire
évangélique par une harmonistique outrancière et par l'admission

de force interventions divines, sous prétexte que Dieu

peut faire tout ce qu'il veut. Il cherchait des preuves
historiques dans les besoins du cœur, maintenait comme réel
tout ce qui a une valeur édifiante, et allégeait le texte de tout
ce qui l'alourdit. Il usait des moyens rationalistes pour
défendre les miracles et les mystères religieux, et faisait appel
aux exigences de la foi dès qu'on le poussait à s'expliquer
clairement ou à tirer les conséquences de ses prémisses3.
Comme le rationalisme, le supranaturalisme tentait de

1 Paulus. Commentar über die Evangelien, préface.
2 Paulus. Vie de Jésus, passim. 11 est étrange qu'un homme comme Renan

n'ait souvent pas su trouver mieux que Paulus et ses amis.
3 Olshausen. Die Echtheit der vier Evangelien. 1836.



324 LOUIS PERRIRAZ

mettre ses propres opinions dans les récits bibliques afin de
les y retrouver plus facilement, de sorte que l'on aboutissait
dans un camp comme dans l'autre à une méconnaissance

complète de l'histoire; le sérieux de la foi faisait à tous
deux aussi complètement défaut que celui de la pensée.

L'obscurité était complète, la situation embrouillée à

l'excès. On vivait dans une sorte de quiétude malsaine, dans

un état comateux qui aveuglait sur la valeur des moyens
employés pour défendre les positions acquises. On avait
abandonné les synoptiques pour défendre l'authenticité de Jean,
les hypothèses s'étaient faites plus compliquées, plus
artificielles, et l'on était incapable de s'élever à la claire logique
des prémisses posées. Aussi les premières attaques1 dirigées
contre le 4e Evangile provoquèrent-elles une sorte de stupeur.
Schleiermacher et d'autres mirent tout en œuvre pour sauver
la situation ; ils affirmèrent à nouveau l'authenticité de Jean,
la crédibilité de Luc, et abandonnèrent Marc et Matthieu
comme des produits secondaires. « Impossible de rêver d'un
stratagème plus malheureux,» dit Hausrath2, « car il suffisait

de nier l'authenticité de Jean pour jeter à terre tout
l'édifice si péniblement échafaudé. »

On avait beau multiplier les combinaisons, chercher des

arrangements nouveaux, on demeurait dans l'incertitude et
dans la nuit3, parce qu'on voulait absolument bâtir un édifice

certain sur un sol qu'on avait ébranlé de ses propres
mains, et avec des matériaux dont on avait enlevé tout ce

qui faisait leur force et leur valeur.
Il était nécessaire de dissiper cette illusion et de forcer les

théologiens et les critiques à se poser cette question de
méthode : Que sont nos Evangiles? et leur accord est-il tel que

1 Vogel et surtout Bretschneider, le premier en 1801, le second en 1820

attaquèrent l'authenticité de Jean. En présence de l'effroi causé par sa critique
Bretschneider a, quelques années plus tard, rétracté ses premières affirmations.

2 Hausrath, D. F. Strauss und die Theologie seiner Zeit. Voir surtout les

p. 91—135.
3 Voir l'Introduction de De Wette, très caractéristique à cet égard, surtout la

partie consacrée aux synoptiques.



LES DKBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 325

nous puissions atteindre à la vérité historique? Ce fut là
l'œuvre de Strauss et de son livre célèbre : La vie de Jésus.

Ce qui distingue Strauss de ses contemporains, ce n'est

pas, comme on l'a dit quelquefois, qu'il ait opposé son
incrédulité à la foi de l'Eglise ; il a tout simplement été plus
conséquent, plus logique que ses contemporains, et, faisant

usage de la dialectique hégélienne qu'il poussa dans une
direction que Hegel lui-même n'avait pas soupçonnée, il a
fait voir avec une évidence brutale que, dans l'état de la
science et des recherches, et avec les procédés alors en usage,
on ne pouvait rien ou presque rien savoir de Jésus ni des

origines du christianisme. En opposition aux rationalistes,
il a déterminé le vrai sens des récits par l'exégèse ; aux
supranaturalistes il a montré le désaccord de nos sources ; avec
Schleiermacher il a douté de la crédibilité des synoptiques
et a opposé aux défenseurs de l'authenticité de Jean les

preuves de son caractère légendaire. Heurtant ainsi les récits
les uns contre les autres, rejetant le miracle comme impossible

au nom de l'enchaînement universel, appliquant avec

rigueur à tous les récits la théorie du mythe, que d'autres,
avant lui, avaient déjà appliquée à divers récits de la vie de

Jésus et de l'histoire des apôtres, Strauss a fait table rase des

prétentions des théologiens et des critiques de son temps de

conserver le passé et de défendre la vérité chrétienne, et
montré que l'orthodoxie de l'école hégélienne n'était qu'une
orthodoxie d'apparence. Il est dès lors facile de comprendre
la stupeur que provoqua l'œuvre de Srauss. « Les illusions
de la théologie biblique étaient d'un seul coup mises à nu
par une critique précise, inexorable, qui poursuivait
l'adversaire dans tous ses retranchements et montrait le néant
de toutes ses échappatoires. Le rationalisme, le supranaturalisme,

les indécis de toutes nuances se voyaient troublés
dans leur quiétude et forcés de poser avec rigueur, de trancher

avec fermeté des questions dont ils avaient jusqu'alors
éludé les difficultés avec tant d'adresse *. »

1 Zeller, Christian Baur et l'école de Tubingue, traduit par Ch. Ritter, p. 94.



326 LOUIS PERRIRAZ

Mais si Strauss expliquait avec une maîtrise dialectique et
littéraire sans égale comment il se faisait qu'il y eût dans nos
Evangiles tant de textes non historiques, il ne disait pas
comment ils s'étaient formés, ou du moins il ne le disait pas
d'une manière satisfaisante. Il faisait bien voir que la
communauté chrétienne primitive, sous l'influence du besoin de

glorifier son fondateur et de voir en lui la réalisation des

prophéties de l'Ancien Testament, avait revêtu tous les faits
de sa vie des couleurs merveilleuses dont l'imagination
religieuse du peuple juif avait enveloppé la figure attendue du
Messie ; mais il n'expliquait point le caractère particulier de

chaque Evangile, la nature de beaucoup de récits que
l'interprétation mythique ne faisait que rendre plus obscurs, ni
surtout pourquoi toute cette riche floraison de poésie s'est
concentrée autour de la personne de Jésus de Nazareth. Cela
revient à dire que Strauss s'est livré à une critique de l'histoire

évangélique sans avoir fait une critique sérieuse des

sources, et sur ce point il n'a pas dépassé le point de vue de

ses adversaires. C'était une faute fort grave, mais qui eut
l'avantage de fixer l'attention sur les sources et sur les faits.
Elle ouvrit les yeux de ceux qui voulaient voir et prouva que,
pour arriver à sauver l'histoire évangélique des atteintes du
scepticisme, il fallait renoncer aux méthodes surannées
employées jusque là, et demander à une méthode nouvelle la
lumière nécessaire pour se diriger dans le domaine obscur
des sources et des traditions et pour arriver à retrouver sous
les déformations inévitables la réalité historique. C'est ainsi

que le livre de Strauss fut un facteur de vie intense et de

progrès au sein de l'Eglise. En détruisant les conceptions
scientifiques du passé, il permit de se jeter dans des

recherches nouvelles. Il marqua un tournant dans le mouvement

théologique et donna aux travaux historiques de Baur
une importance considérable.


	Les débuts de la critique protestante

