Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 41 (1908)
Heft: 4-5: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des

principales publications scientifiques

Artikel: Les débuts de la critique protestante
Autor: Perriraz, Louis
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379837

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES DEBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE'

PAR

LOUIS PERRIRAZ

« Dans la premiére moitié du dix-neuviéme siécle, Baur a
6té le seul théologien qui puisse étre égalé a Schleiermacher
en importance comme en influence historique ». Ainsi s’ex-
prime Seeberg dans son Histoire de U Eglise d’Allemagne au
dix-neuviéme siécle?.

C’est la pensée de cet homme, les principes qui I’ont guidé,
le role historique qu’il a joué que je voudrais retracer ici, en
me tenant également éloigné de I'enthousiasme irréfléchi et
-du dénigrement systématique. Afin de bien mettre en lumiére
Iceuvre de Baur, j’essayerai de dire, dans les pages qui vont
suivre, ce qu’est la critique et quelle route elle avait déja
parcourue au moment ou Baur et son école commencérent
leurs travaux.

La critique historique est un art des temps modernes. Elle
est apparue au quinziéme et au seiziéme siécle, au moment
ou, sous 'impulsion de facteurs divers, I’esprit humain rom-
pit en visiére avec le passé et se posa des problemes et des buts
nouveaux. Cependant, il lui fallut plus de trois siécles avant
gu’elle parvint & conquérir droit de cité au sein du monde
moderne et que, parfaitement consciente de ses principes et

1 Introduction d’une thése de doctorat sur F. C. Baur.
2 R. Seeberg, Kirche Deutschlands im 19. Jahrhundert, 1903, p. 144.
THEOL. ET PHIL. 1908 20



208 LOUIS PERRIRAZ

de ses méthodes, elle s’élevat & une conception vraiment his--
torique des faits et des choses du passé.

Il serait intéressant de rechercher pourquoi la critique his-
torique s’est manifestée avec tant de vigueur au dix-neuviéme-
siécle, d’étudier les causes de ce mouvement, les ressorts.
secrets, les principes supérieurs qui ont agi pour donner nais-
sance a ce besoin dejuger le passé, de comparer les hommes,.
les faits, les idées et les siécles, de mettre au jour les sociétés.
disparues, de faire revivre des civilisations, dont nos devan-
ciers n’avaient soupconné ni la grandeur ni 'importance, de-:
reviser des procés jugés depuis longtemps et de chercher,
par tous les moyens & sa portée, & pénétrer la vérité cachée
sous les mythes, les légendes et les conceptions d’autrefois.
Il n’y pas dans cet effort qu'un simple intérét archéologique,
gqu’une simple curiosité avide de se satisfaire, mais un in-
térét vivant, pratique méme ; le passé ne nous captive qu’au-
tant que nous .y retrouvons les origines de nos conceptions,.
de nos idées, de notre vie intellectuelle, morale et religieuse,
que nous pouvons entrer en communion vivante avec lui. Le.
but de T'histoire n’est pas de faire revivre le passé, ce qui
serait inutile et superflu, mais bien plutot de chercher &
comprendre le présent par le passé, de jeter un coup d’ceil
sur les expériences d’autrefois afin d’enrichir notre vie, de.
dégager des régles, des lois, des principes qui facilitent I'in-
telligence du présent et la préparation de l'avenir. Ainsi le.
passé a sa place marquée dans le présent, car il soutient en-
core les mouvements de notre vie. Tout ce qui ne rentre pas
dans les faits de cet ordre sort du domaine de 'histoire et
tombe dans celui de I'archéologie 1.

Ce que nous venons de dire nous permet de nous rendre.
compte d’un des principaux motifs qui ont donné naissance.
a la critique en général et 4 la critique biblique en parti-
culier, puisque c’est de cette derniére que nous allons plus
specialement nous occuper. Elle est la manifestation de la.
maturité de I’esprit, d’'une connaissance plus profonde de sa

1 Comp. Treeltsch dans la Christliche Welt, 1903. Voir aussi Ed. Meyer, Zur-
Theorie und Methodik der Geschichte, 1902, p. 36, 37.



LES DEBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 299

nature, de ses limites, de ses aspirations, par suite elle pro-
céde d’une conception plus morale de ’'homme. Elle nait &
un moment ol 'homme a fait des expériences nombreuses
qui 'ont poussé & prendre nettement conscience de lui-méme
et & chercher, au-deld des choses sur lesquelles il avait cru
pouvoir s’appuyer, un eélément permanent qui lui inspire
confiance. Cela nous explique qu’il ne peut pas y avoir de
critique veéritable et féconde sans un fondement donné, au-
quel elle cherche & revenir, guidée par l'instinct du vrai et
le besoin de certitude. Invité par les circonstances, ’lhomme
qui pense en vient 4 se demander jusqu’a quel point ses
croyances, ses opininions sont fondées, et si le passé devant
lequel il s’est incliné jusqu’ici est digne de la vénération
quon lui accorde. Mais ce travail de revision ne peut étre
vraiment profitable que s’il procéde du désir sincére de mieux
connaitre la réalité, de saisir plus parfaitement la vérité ob-
jective.

Toute vraie critique est donc essentiellement positive, et
faire de la critique pour la critique est un jeu qui peut étre
amusant, mais qul aboutit bien vite au dilettantisme ou au
scepticisme.

Il v a des époques ou I’élément critique est bien plus forte-
ment accentué que I’élément créateur, d’autres ou ce dernier
parait avoir rejeté le premier dans I’ombre. Est-ce 4 dire
qu’il puisse y avoir une activité féconde sans que les fonc-
tions critiques n’entrent en jeu? Je ne le crois pas. Tous les
grands créateurs de I'histoire ont, de leur point de vue; jugé
le passé ou les conceptions de leur temps, et le Christ lui-
méme, dont la personne a été si puissamment, si hautement
créatrice, a parfois exercé une critique sévére sur les
croyances et les coutumes de ses contemporains. Cependant
'il est vrai de dire que les moments de I’histoire ou D’esprit
humain semble s’extérioriser le plus fortement et mettre au
jour ses richesses cachées, n’ont point, au méme degré que
ceux ou l'intelligence de I’homme rentre en elle-méme, cet
esprit de réflexion qui interroge, scrute et juge, et dont le
but est de préciser I'apport du passé et d’éclairer I’avenir.



300 LOUIS PERRIRAZ

Qu’on me comprenne bien. Je ne prétends pas que les
époques de critique soient plus profitables & I'numanité que
celles o1 Vesprit enfante souvent avec angoisse des concep-
tions et des principes nouveaux; je veux simplement dire
que le travail de réflexion est nécessaire, parce que, sans lui,
les meilleures productions de ’humanité se corrompraient
bientdt et deviendraient un principe de mort aprés avoir été
une source de vie. Les exemples que je pourrais citer & I’ap-
pui de mon dire ne sont pas raresi. Cela nous explique que
parmi les initiateurs de la critique moderne, on ne trouve
pas que des ennemis de la vérité, comme on le croit dans
tant de milieux, des hommes dépourvus de tout respect a
I’égard du passé, mais qu’on y rencontre méme ceux qui, au
seiziéme siécle, se donnérent pour tdche de venger la vérité ou-
tragée et de remettre sur le chandelier le flambeau de I’Evan-
gile C’est de la Réformation, en effet, qu’'on peut faire dater
I’éclosion de la critique biblique, du moins de l'esprit qui
inspire ses travaux? Elle a posé les conditions dans les-
quelles la critique pouvait naitre, étant elle-méme un acte
critique de Pesprit du christianisme qui prend conscience de
lui-méme, descend plus profondement dans sa propre nature
et juge le passé3. Et lorsque, dans son écrit: Die Freiheit
eines Christenmenschen (1520), Luther parlait d’'une maniére
si magistrale de la foi justifiante, il témoignait qu’il avait
trouvé en Dieu le pardon aprés lequel il soupirait, et la
liberté a I’é6gard de la tradition. Son acte n’était pas autre
chose que la négation, au nom de sa certitude méme, de la
fameuse successio episcoporum ab initio decurrens sur la-
quelle les péres antignostiques avaient cru, dans leur lutte

1 Etudier & ce point de vue [I'histoire du monachisme et celle de la théologie
du piétisme en général, du Réveil en particulier,

2 Les essais de critique qui se rencontrent dans 1'Eglise primitive jusqu’a Jérdme
ne manquent pas d'intérét, surtout pour la connaissance de I'état des choses en
ce lemps 1a. Mais on n’arriva pas & une vue claire des principes auxquels on
obéissait et des méthodes employées. Dans le catholicisme de la Renaissance, il
y eut des essais timides de libre examen, mais le concile de Trente mit fin 4

toutes ces tentatives.
3 Comp. Baur, Theolog. Jahrb., 1850; Holizmann, Einleitung in das Neue

Testament, 3e édit., 1892, p. 154,



LES DEBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 301

contre les hérétiques, pouvoir édifier ’Eglise. Cette indépen-
dance de Luther a I’égard du passé n’était point le rejet de
tout le passé. Retrouver la vérité qui sauve, parvenir & la
pleine certitude du pardon, tel a été le but de ses priéres, de
ses veilles et de ses efforts, et comme il n’a trouvé la paix
du cceur que dans la grice justifiante de Dieu en Jésus-Christ,
il juge tout & la lumiére de ce principe. Sa critique est dés
lors toute dogmatique. On le voit bien & la maniére dont il
apprécie et classe les écrits du Nouveau Testament. Les livres
qui préchent le principe de la justification par la foi sont les
meilleurs, les plus pleinement chrétiens ; ils le sont moins
dans la mesure ou ils s’écartent de ce principe fondamental.
C’est ce qui explique qu’il ait mis au premier rang I’Evangile
de Jean et sa premiére épitre, les épitres aux Romains, aux
Galates, aux Ephésiens et la premiére de Pierre!, qu’il ait
rejeté les synoptiques au second rang?, et porté nn juge-
ment sévére sur I’Apocalypse et I’épitre de Jacques, qui lui
faisaient une impression défavorable. A cette derniére classe
appartenaient la lettre de Jude et celle aux Hébreux, mais il
sermble que le jugement porté par Luther sur ces deux der-
niers écrits soit appuyé sur des considérations critiques.
Cette maniére toute subjective d’envisager les documents
canoniques, ne pouvait obtenir une adhésion unanime.
Aussi, & mesure que le siécle avance, que la puissance créa-
trice qui en avait signalé le début décline, les Eglises nées
de la Réformation voulurent consacrer par une formule une
présupposition religieuse qui avait fait leur force, et, pour
échapper a la tradition catholique autant qu’aux critiques
des arminiens et des sociniens, elles proclamérent le dogme
de Iinspiration pléniére des Saintes Ecritures, camisole de
force dans laquelle on crut pouvoir enserrer les conquétes
réalisées. Mais l’'on ne put faire taire tous les doutes. A
mesure que ’on pénétrait dans le détail du texte afin de re-
futer les objections des adversaires, plus incisives chaque
jour, & mesure que les renseignements sur [’histoire du

1 Oeuvres de Luther, édition Walch, XIV, p. 105.
2 Jbid., p. 104. '



302 LOUIS PERRIRAZ

Canon se multipliaient, grace & une connaissance grandissante
de 'antiquité, on fut plus fortement contraint d’entrer dans
des combinaisons d’une subtilité telle que la position en de-
vint intenable!. Alors I’esprit critique inhérent & la Réforme
se réveilla, et peu a4 peu, secondé par les circonstances,
ébranla le dogme protestant de I'inspiration. :

Il n’entre point dans mon intention de retracer en détail
les controverses auxquelles donnérent lieu les efforts des par-
tisans de la libre recherche; il suffit &4 mon but d’esquisser
dans leurs grands trails les différentes étapes parcourues par
la critique, de signaler les personnalités les plus marquantes
dans ce domaine jusqu’au moment ou les travaux de F. C.
Baur vinrent imprimer & ce mouvement une impulsion in-
connue avant lui. Je ne rappellerai ici que pour mémoire les
noms de Hugo Grotius, de Spinoza, qui voulait ramener le
christianisme & une doctrine pratique de la vie et réclamait
pour la critique une entiére indépendance, de Richard Simon
qui, pour saper le dogme de l'inspiration pléniére, remit au
jour les contradictions et les doutes de I'ancienne Eglise avec
une si grande richesse d’érudition que plusieurs 'ont ap-
pelé le pere de la critique moderne. Ces hommes sont des
adversaires et leurs critiques, si brillantes soient-elles, ne
font que pousser les gardiens du dogme de 'inspiration 4 ac-
centuer leur position ; ils sont venus trop toét dans un monde
trop dogmatique, et les combats qu’ils livrent ne sont guére
que des combats d’avant-postes.

A coté de ces ouvriers de la premiére heure, nous voyons
se dessiner au sein méme de I’Eglise deux courants opposés
qui n’allérent & rien moins qu’a mettre fin au regne dessé-
chant et oppresseur du dogme. L’un, le piétisme, n’a pas
contribué aux progrés de la critique d’'une maniere directe,
son intérét se portant avant tout sur les choses de la vie et
du cceeur. Cependant il ne faut point oublier qu’il a produit
en Bengel un homme dont 'influence a été fort grande et
-que Dorner appelle le fondateur de la critique du texte du

A Voir Heinrici, Real-Encycl., 3* édition, vol. 11, p. 142.



LES DEBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 303

Nouveau Testament!. Effrayé par les variantes nombreuses
mises au jour par les études orientales, il s’appliqua & en
tirer un texte correct, exact, une forme compléte et unique
qui éloignat le doute et nous préservat du danger de négliger
des pensées apostoliques, ou d’admettre des erreurs de
«copistes 2. Ainsi, ce qui pousse Bengel vers la critique, ce
n’est point le doute, ni la curiosité scientifique, mais son in-
térét religieux. Aussi devait-il s’en tenir exclusivement a la
critique du texte et 4 I'exégese biblique. '

Incomparablement plus puissante et plus féconde a été la
période des lumiéres (Aufklirung). Cest un mouvement
qu’on peut considérer comme un progrés ou un recul, sui-
vant le point de vue auquel on se place, mais dont il n’est
pas permis de méconnaitre la grandeur et 'importance. Pré-
paré par 'abaissement de la foi dans les masses, par ’essor
«des sciences naturelles, qui s’emparent avec une conscience
-de plus en plus claire de la méthode d’observation, par le
réveil de I'esprit critique & la fin du dix-septieme siécle, ce
mouvement poursuivit 'eeuvre scientifique et philosophique
inaugurée au moment de la renaissance, et interrompue par
les luttes religieuses du seiziéme siécle. Son but fut de rem-
placer les conceptions antiques par des conceptions nouvelles
plus conformes aux aspirations et aux découvertes modernes,
et non-seulement dans le domaine de la science, mais dans
tous les domaines de la vie. (’est une apparition aux formes
diverses, aux faces multiples, aux éléments hétérogénes, qui
transforme Porientation de la politique, de la philosophie,
de la théologie et de la religion, et qui met au jour des
problémes économiques et sociaux jusque l& rejetés dans
Yombre.

Comment caractériser le principe directeur de tout ce
mouvement ? On ne sera pas trop éloigné de la vérité si 'on
dit que cela a été une protestation contre le surnaturel au nom
des droits de la raison méconnus, la tentative de réduire la ré-
wvelation & la raison, et par suite, de faire une place, la grande

1 Dorner, Histoire dc la théologie protestanie. Traduction Paumier, p. 561.
*2 Dorner, op, cit., p. 561.



304 LOUIS PERRIRAZ

place au subjectivisme, aux éléments humains dans tout ce
qui touche & lareligion et 4 I’histoire, de supprimer le supra~
naturalisme au nom de immanence et d’un ordre rationnel
se manifestant dans la vie, dans les choses et dans l’intelli-
gence humainel. '

On veut aussi déterminer d’une maniére plus précise ce
que 'on considére comme l’essence du christianisme, et ce
besoin, issu de la rupture entre I’élément subjectif représenté
par les expériences individuelles nouvelles et I’élément ob-
jectif renfermé dans l'orthodoxie protestante, amena une pré-
dominance de la fonction critique de la réforme sur la fonc-
tion religieuse. Alors les conceptions du moyen age s’effri-
terent, I'autforité religieuse perdit ses droits, et 'incrédulité
qui s’était développée en Italie a la suite de la renaissance et
sous l'influence de Giordano Bruno; le déisme anglais, pro-
testation de la libre pensée ; le matérialisme francais nourri
de toutes les haines allumées par I'intervention du jésuitisme,
se réunirent et brisérent en Allemagne le dogme chrétien 2.

Dans ce vaste courant qui entraine les esprits et les insti-
tutions, on peut distinguer des moments divers qu’il serait
fort intéressant d’étudier de prés.

Tout d’abord, sous l'influence de la philosophie de Wolf
apparait une tendance que l'on a appelée un semi-rationa-
lisme et qui n’est point dépourvue d’une certaine tenue, d'un
réel respect a4 I'égard du christianisme et des choses reli-
gieuses. Mais, & mesure que la pensée wolfienne sort des
classes purement théologiques et se répand dans la bour-
geoisie, que 'esprit nouveau péneétre les couches profondes
de la population, le déisme anglais, les écrits de Toland, de
Collins et d’autres, inspirés par Locke 3, gagnent du terrain:
et 'on voit surgir un rationalisme vulgaire, frivole et rail-
leur dont 'influence fut souvent désastreuse. C'est I’heure ou
Reimarus écrit son « Apologie en faveur des adorateurs rai--
sonnables de Dieu »; o Edelmann rédige ses grossiéres in-

1 Troeltsch, Real-Encyclopedie, 3¢ édition, vol. 2, p. 225-226.
2 Landerer, Neueste Dogmengeschichte, p. 1 sq.
3 De Rémusat, Histoire de la philosophie anglaise, vol. II, p. 335 sq..



LES DEBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 305 -

vectives contre les récits bibliques; ot Barhdt, qui se consi-
dérait comme un instrument de la Providence au méme titre-
que Moise, Jesus-Christ, Confucius, Socrate, Luther et Sem-
ler, enseigne la morale aux étudiants de Halle le matin, tout
en leur servant & boire, le soir, dans son auberge ; ou Nicolai-
juge toutes les manifestations de I’esprit au point de vue de-
son rationalisme étroit et stérile; c’est le temps enfin ou
Basedow édicte ses regles pédagogiques et ou le Robinson de-
Campe prend dans beaucoup de familles la place occupée-
jusqu’ici par la Bible.

Ce mouvement, triomphe de la subjectivité et du rationa--
lisme sur les éléments surnaturels et divins, exerca une-
grande influence sur les études critiques du canon et du:
dogme. Des horizons nouveaux s’ouvrirent, et nombreux
furent ceux qui mirent la main & 'ceuvre, soit pour acceélé-
rer la marche des événements soit pour la retarder. Cest .
dire que cette révolution, comme au reste toutes les révolu-
tions qui s’accomplissent dans le domaine de l'esprit, n’a--
boutit pas & une victoire soudaine et définitive. On ne s’était.
pas courbé pendant des siécles sous le joug de la tradition
pour pouvoir s’en débarrasser avec l'aisance que 'on met &
rejeter un vétement trop usé. Deux hommes incarnent pour-
nous ce mouvement, tous deux plus critiques que créateurs:
Semler et Lessing. Mais, tandis que le premier ne sut guére-
qgue briser ’édifice traditionnel sans parvenir 4 une notion
claire de la maniére dont il le fallait remplacer, Lessing sut
indiquer la voie des reconstructions définitives et tracer a la .
critique un magistral programme. Parlons tout d’abord de-
Semler. ,

Pour que la science biblique pat se développer libre-
ment, il fallait que 'esprit humain s’affranchit de 'autorité-
de la tradition et se mit & considérer les choses et leshommes-
du passé sans les lunettes que I’Eglise lui avait imposées. Ce-
fut la le service rendu par Jean-Salomon Semler?.

1 Yoir sur Semler : Schmid, Die Theologie Semlers, surtout les p. 75-176. —
Tholuk dans la Real-Encyclopédie, 1r* édition, vol. 14, p, 259-267. — Landerer,
op. cit., p.6-18. . :



806 LOUIS PERRIRAZ

- Elevé dans le piétisme, d’une vie religieuse sincére et pro-
fonde, il parut & un moment ou l'orage grondait autour de
PEglise, et fut un des hommes qui portérent a la tradition le
~eoup de mort.

Au moment ou il parut, le Canon était encore considéré
reomme inspiré, comme un totum homogeneum, base de la
-dogmatique chrétienne, mais cette foi avait été ébranlée en
‘tui par les travaux de Richard Simon, de Leclerc et de Wett-
-stein. C’est pour réfuter cette opinion qu’il écrivit son grand
ouvrage Abhandlung von freier Untersuchung des Kanons,
4 vol. (1771-75). Dans ses ouvrages, il s’est proposé un double
‘but : s'enquérir de la maniére dont le canon s’est formé et se
-rendre un compte exact de ’état de I’Eglise primitive.

Pénétré de la différence qu’il y a entre la religion et la
-théologie, entre la raison subjective et la vérité objective, il
-¢leva la raison individuelle au niveau d’un critére et d’un
juge, et, appuyé sur les affirmations diverses et les décisions
contradictoires des Peéres et des conciles, il arriva a I’'idée que
‘le Ganon ne pouvait servir de norme doctrinale pour tous les
temps, vu qu’il n’était qu'une collection formée par des con-
-sidérations purement humaines. Jamais ces livres ne se sont
-donnés comme inspirés ni comme devant servir de normes
a tous les hommes et & tous les temps. Matthieu a été écrit
pour les Juifs dispersés, le 4¢ Evangile pour des lecteurs
-d’origine grecque, Luc probablement par Marcion. Semler
‘ne croit pas & l'authenticité de Jean VII, 53 & VIII, 11, de
1 Jean V, 7, de Rom. XV et XVI; il considére la 2¢ Epitre aux
:Corinthiens comme constituée par trois lettres différentes;
il doute’que Paul ait écrit I’épitre aux Hébreux, et Pierre la
premiére lettre qui porte son nom. Quant a 2 Pierre et & Jude
il les rejette &4 la fin du second siécle. Il met en doute que
Jean soit & la fois 'auteur du 4¢ Evangile et de ’Apocalypse.
-Cette alternative produisit une profonde impression ; Ernesti
et Storr y virent le commencement d’un bouleversement
-complet 1.

"1 Holtzmann, Einleitung, 3o édition, 1892, p. 162,



LES DEBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 307

Partout dans le Canon la aupt (éléments temporels et lo-
caux) est mélée au mveupa (essence permanente de la religion).
La plupart de nos écrits canoniques sont adressés a des Juifs,
et pour les gagner & I’'Evangile, il fallait leur parler leur
langage et tenir compte de leurs conceptions, méme si on ne
les partageait pas. Jésus et ses apdtres ont di s’accommoder
aux idées et aux hommes de leur temps!.

Jean est plus débarrassé de I'esprit juif que les autres
évangelistes, mais moins que l'apotre Paul qui ne s’appuie
ni sur I’histoire, ni sur le miracle. Le premier, il a fait du
christianisme une religion universaliste. Il est vrai qu'au
début, il judaisait encore, mais peu & peu, dans sa lutte
contre les judaisants, il s’est dégagé des éléments charnels.
Quant aux épitres catholiques, elles ont servi, au second
siécle, & réconcilier le parti de Paul et celui de Pierre.
‘Comme le remarque Tholuck, on voit que dés les débuts de
la critique historique, les travaux de I’école de Tubingue ont
été anticipés dans leurs grands traits?.

Ainsi, d’aprés Semler, pour comprendre les écrits du
Canon, il est nécessaire de les replacer dans le milieu ou ils
ont vu le jour, et si 'on veut qu’ils servent encore a notre
edification, il faut enlever tout ce qui porte la trace de leur
origine, toutes les accommodations auxquelles se sont sou-
mis Jésus et les apdtres. Mais alors que reste-t-il? Unique-
ment ce qui peut servir & notre amélioration morale et nous
pousser & une meilleure adoration de Dieu. Mais cela ne se
laisse point réunir en un compendium objectif, vu que les
individus, diversifiés a4 'infini, ne peuvent point étre soumis
a une reégle uniforme. S’il y a une vérité objective, nous ne
la connaissons pas ; elle demeure pour nous une grande in-
connue. Cela nous fait voir que la conception de Semler n’est
pas historique, mais dogmatique comme chez Luther, avec

1 Cette théorie de 'accommodation a été trés courante dans tout le rationalisme
et il n’est pas rare d’en percevoir des échos aujourd’hui encore chez tous ceux
qui semblent vouloir faire revivre dans les pays de langue francaise les plus
mauvais jours du dix-huitiéme siécle.

2 Tholuck, Real-Encyclopedie, 1re édition, vol. 14, p. 262,



308 LOUIS PERRIRAZ

cette différence que le critére appliqué par Semler est un
critere moral.

Tout est donc subjectif, tout se raméne & la raison indi-

viduelle considérée comme norme, ce qui revient & dire que,
pour Semler, ici interpréte de son siécle, les livres cano-
niques sont plus ou moins inspirés suivant qu’ils enseignent.
plus ou moins clairement les trois dogmes de la religion
naturelle : Dieu, 'immortalité, la liberté. C’est parce que la.
Bible ne fait qu’enseigner cette religion qu’elle est le meil-
leur livre ; sa prédication est identique & celle de la raison,
et comme la raison se développe, il est impossible d’admettre-
une inspiration d’idées infaillibles, inconciliable avec la.
sagesse divine qui aurait, par ce moyen, arrété tout déve-
loppement. Dieu n’a pas répandu en une fois toutes les véri-
tés religieuses, mais il les a données peu i peu, au fur et &
mesure que la raison se développait; de plus, ces vérités ne-
sont point liées aux faits historiques qui n’ont qu’une valeur
passagere.
- Sur le terrain de l'histoire ecclésiastique, Semler a jeté
beaucoup de germes féconds, contribué a4 la naissance de:
I’histoire des dogmes et ouvert la voie aux recherches dont.
le résultat a été de faire mieux connaitre le passé. Mais il
manque de profondeur, d’intelligence philosophique, de
pragmatisme psychologique et religieux. L’idée du dévelop-
pement historique lui échappe. Il mesure les siecles et les.
hommes d’autrefois aux critéres de son temps: lumiére,
tolérance, libéralisme. Aussi ne faut-il point étre surpris.
qu’il n’ait vu dans les évéques que des intrigants, dans les.
moines et les anachorétes que des fous, qu’il n’ait rien com-~
pris & Athanase, ni & Augustin, ni & aucune des grandes.
personnalités religieuses de I’Eglise ancienne, et que seul,.
Pélage ait trouvé grace a ses yeuxl.

Semler n’a pas été un créateur, mais il a frayé la voie &.
une conception plus juste du Canon, et de I’histoire du
christianisme, et déterminé un courant d’estime pour la cri-

1 Tholuck, op. cit., p. 266, 267,



LES DEBUTS DE LA GRITIQUE PROTESTANTE 309

tique qui devient du coup une des disciplines théologiques
Jes plus importantes. « Cependant, dit Baur?!, son activité
n’a guére été autre chose qu'une formidable agitation
{Wiihlen). Incertain, peu clair, il manque de méthode et de
-dialectique, de forme et de précision dans I’expression. 1l a
été le plus grand facteur de la transformation qui s’est
-accomplie dans la conscience religieuse et théologique de
-cette époque, et ce qui I’a poussé & agir, ¢’est moins le souci
-de créer une forme nouvelle et indépendante que "opposition
.au passé, et le désir de donner essor & sa subjectivité. »

En somme Semier, dont I'activité a été trés grande, ne nous
-a pas laissé d’ceuvre définitive, et tout son effort, tourné vers
le passé, ne projette que de bien faibles lumiéres sur I'avenir.
Bien plus puissant et plus précieux a été le travail de Les-
sing, & qui il a été donné de proclamer les principes qui’
ccommandent la critique biblique telle que le 19¢ siécle I'a
réalisée.

Sans doute que Lessing est un homme de son temps et qu’il
n’a point absolument dépouillé les erreurs du rationalisme,
ainsi que nous le verrons dans les pages qui vont suivre.
Mais il n’en reste pas moins qu’il a porté un coup mortel au
-systéme d’autorité en prouvant victorieusement que le chris-
tianisme ne repose ni sur ’autorité du symbole, ni sur celle
de la Bible, mais sur son essence propre. Dans les pages
qu’il a consacrées 4 la défense de ses principes, pages d’'un
style étincelant, il y a comme un avant-coureur de la critique
kantienne, l'affirmation que Pesprit humain a une activité,
une vie, une grandeur indépendantes de fout fait extérieur,
de toute tradition, de toute histoire.

Nommé bibliothécaire de Wolfenbiittel en 1770, Lessing
édita en 1774 et 1778, sous le titre de «Fragments d'un
anonyme » sept extraits de la grande ceuvre de feu le prof.
Reimarus, de Hambourg, ol certains récits bibliques étaient
passés au creusef d’une critique impitoyable. Deux surtout,
celui sur la résurrection de Jésus et celui surle but de Jésus

{ Baur, Theol. Jahrb., 1850, p. 533 sq.



310 1.OUIS PERRIRAZ

et de ses a‘pOtres, provoquerent le scandale et amenérent une:
levée de boucliers; de tous les camps, des voix s’élevérent
pour réfuter les Fragments, et comme on ne pouvait s’atta-
quer a 'auteur, on s’en prit & Lessing qui, en publiant ces
pages violentes, paraissait avoir épousé les théses de Rei-
marus.

A la téte des adversaires, se trouvait le pasteur Geeze, de
Hambourg, homme fort instruit, le représentant le plus dis-
tingué de 'orthodoxie. Il attaqua vivement Lessing, et celui-
ci répondit par ses « Anti-Goze », chef-d’ceuvre de polémique
incisive, de raillerie fine bien que parfois injuste, de clarté
dans le style et de profondeur dans la pensée.

Avant cette controverse, Lessing avait adressé au directeur
Schumann & Hannovre deux petits écrits fort importants au
point de vue de la pensée philosophique et religieuse de
leur auteur. Ajoutons & cela un travail posthume: Neue
Hypothese uber die Evangelisten als bloss menschliche Ge-
schichtschreiber betrachtet. Cest dans ces pages qu'’il faut
aller chercher les vues de Lessing sur la religion, sur les
rapports de la religion & I’histoire, sur la constitution de
I’Eglise primitive, et sur 'origine des Evangiles.

En publiant 1 les Fragments, Lessing n’a pas eu d’autre but
que d’éveiller I'esprit critique chez les théologiens et de les
pousser & examiner sérieusement les traditions et les bases
de la foi. Si le christianisme a des parties malades qu’on ne
peut toucher, pourquoi les conserver et pourquoi toujours
dire qu’il y a des choses dont on n’ose pas parler ? Parler
ainsi, c’est tenir le langage de la lacheté et de la peur.
Lessing, lui, veut balayer les abords du temple ; c’est une
besogne ingrate, mais il en est fier, et c’est & Luther qu’il
voudrait en appeler, lui qui a délivré ’Eglise du joug de la
tradition. i

On ne peut écarter le doute, car il est un élément de pro-
grés et produit la tolérance. Vouloir la vérité, la rechercher
de toutes ses forces est la seule chose qui ait de la valeur et

1 Lichtenberger, Histoire des idées religieuses en Allemagne, vol. I, p. 76 2 104..



LES DEBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 314:

qui constitue un mérite pour '’homme!. Aiguillonné par le-
doute, lesprit qui aime la vérité sépare les divers objets-
soumis & son examen, et s’efforce d’en découvrir la vraie-
nature. La critique n’est donec pas seulement négative ; elle-
est surtout positive, étant l’expression de la vérité qui.
cherche sa formule. Les esprits critiques veulent préparer-
I'avenir en forcant ceux qui aiment la vérité & voir par
leurs propres yeux. Lessing veut dire la vérité a tout prix et .
affirme qu’il y a des circonstances ou il vaut mieux froissee
les individus que la vérité. Il ne veut pas scandaliser, mais
il éprouve un devoir moral & dire 'embarras dans lequel.
certaines remarques de Reimarus l'ont jeté, et & communi-
quer & d’autres I’attente qui le tourmente.

Les doutes formulés par Reimarus portaient sur la Bible,.
base de la foi pour les protestants. Lessing croit ces doutes
fondés quant & I’Ecriture, le sont-ils quant au christianisme?.
Goze le prétend, mais Lessing affirme le contraire.

La Bible, dit Lessing?2, renferme une série de faits étran--
gers 4 la religion, et c’est une hypothése pure que de croire
la Bible infaillible dans ces faits étrangers. On peut les
attaquer sans attaquer la religion. Au reste ce n’est 14 que
la -distinction déja faite entre I’Ecriture sainte et la Parole
de Dieu, et l'on a raison de faire cetie distinction, car la
lettre n’est pas l'esprit, et la Bible n’est pas la religion. Il
suit de 14 que les objections dirigées contire la lettre et contre
la Bible n’atteignent en rien l'esprit et la religion. Celle-ci
est née avant la Bible, et le christianisme a existé avant
quaucun des Evangélistes et des apotres eat écrit; il
s’écoula méme un certain temps avant que le premier livre
chrétien vit le jour, et ce n’est qu’assez tard que le canon du
Nouveau Testament a été constitué. Le christianisme n’est
donc pas vrai parce qu’il est dans la Bible, mais il est dans.
la Bible parce qu’il est vrai, et il doit se faire accepter par sa.
vérité méme. La vérité de la religion chrétienne ne saurait
reposer sur 'autorité du Nouveau Testament. L’inspiration.

1 Lessing. Qeuvres, édition Reclam, vol. VI, p. 231i.
2 Voir les « Axiomata », adressés a Geeze, édition Reclam, p. 289, sq.



312 LOUIS PERRIRAZ

revendiquée par ce livre doit donc étre réservée A la partie
religieuse. Cette maniére de considérer les écrits bibliques,
81 elle froisse bien des gens, écarte bien des contradictions et
-rend sans force bien des arguments des adversaires. Les
~contradictions relevées dans les Evangiles par l'auteur des
Fragments ne sont plus le fait des témoins mais des histo-
riens qui ont puisé dans la tradition orale la matiére de leurs
ouvrages. En effet, de bonne heure, les chrétiens ont as-
semblé avec l'aide de renseignements oraux fournis par les
apotres, sur la vie et la doctrine de Jésus-Christ, un petit
groupe de documents, connu sous le nom d’Evangile des
Hébreux ou des Nazaréens, source primitive de tous les
Evangiles canoniques et extracanoniques!. Sous des in-
fluences diverses cet Evangile se modifia, et aprés un temps
plus ou moins long fut mis par écrit par Matthieu. (Matthieu
primitif araméen). De cet Evangile judéo-chrétien sont sortis
nos trois synoptiques, semblables & trois rameaux nés sur le
méme tronc. Matthieu, le premier, en tira un extrait qu’il
mit en grec a 'usage des chrétiens qui n’entendaient plus
1T’hébreu. Au reste cette tentative de Matthieu ne fut pas la
seule de ce genre, car Luc, avant de chercher 4 esquisser les
faits de la vie du Sauveur dans un ordre meilleur et dans
~une langue plus pure, a di prendre connaissance de 1’ori-
ginal et de ses nombreux remaniements (Luc. I, 1-4). Marc
n’a pas fait que résumer Matthieu, comme on I’a dit, mais
il a puisé dans le texte primitif comme les autres. « Ainsi
Matthieu, Marc et Luc ne sont pas autre chose que des
~traductions différentes du Matthieu hébreu que chacun tra-
~duisait aussi bien qu’il le pouvait 2. »

Quant & Jean, il a aussi connu l’original hébreu, mais vou-
~lant relever le coté divin du Christ laissé dans ombre par
la source nazaréenne et ses interprétations immeédiates, et
=retracer 'image du Christ idéal dont se nourrissait sa pensée,
-1l écrivit un Evangile ou il laissa parler ses souvenirs, et

" 1 Dorner, op. cit., p. 632. Hilgenfeld, Der Kanon und die Kritik des Neuen
Testaments, p. 125 sq.

2 Lessing, cité par Hilgenfeld, op. eiti, p. 128,



LES DEBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE - 313

jpropre & assigner au christianisme une place & part au sein
de la société paienne. « C’est ainsi que nous n’avons que deux
Evangiles : celui de Matthieu et celui de Jean, ’Evangile de
la chair et celui de I'espritt. »

Cette hypothése de Lessing est, au dire de Hilgenfeld, le
premier essal de comprendre historiquement la formation
-des Evangiles. Elle nous montre nettement l'indépendance
du christianisme & I’égard du livre. Avant le livre, il v a eu
Ja tradilion résumée dans la régle de foi des trois premiers
siécles. Elle est aussi vieille que le livre et a été le drapeau
-autour duquel se sont groupés les premiers chrétiens. C’est
-elle qui a servi & prouver pendant les quatre premiers siécles
la vérité de la religion chrétienne, tandis que les livres du
Nouveau Testament n’ont été appelés comme témoins qu’oc-
«casionnellement 2.

Ainsi le livre n’est pas le fondement de la vérité; la tradi-
tion, le témoignage ne le sont pas davantage; la vérité se
prouve elle-méme. Dés lors, on peut douter des preuves sans
douter de la vérité. Autre chose une prophétie dont on nous
raconte qu’elle s’est accomplie, autre chose une prophétie
que nous avons vu se réaliser; autre chose un miracle que
nous avons vu faire, autre chose un miracle qui ne nous est
connu que par latradition. Les preuves historiques manquent
du caractére d’immeédiateté qui fait la force convaincante de
la preuve interne. Si le christianisme est vrai, il doit s’im-
poser & la raison en dehors de toute preuve historique, qui ne
peut jamais servir de démonstration d’'une vérité ration-
‘nelle3. Les preuves du témoignage ont été 1’échafaudage
.qu’on détruit lorsque I’édifice est acheve.

Ainsi, pour Lessing, il n’y a rien dans le christianisme tel
qu’il le concoit, qui ne se démontre a la raison. Mais dés
lors, que devient I'idée de révélation ? Dans un remarquable
- opuscule* publié & la fin de sa vie, il raméne la révélation &

1 Lessing, cité par Hilgenfeld, op. cit., p. 129.
2 Lessing, édition Reclam, vol, 4, p. 361.
3 Lessing, Oeuvres, édition Reclam, p. 221-224.
4 Die Erziehung des Menschengeschlechts.

THEOL. ET PHIL. 1908 1



314 . LOUIS PERRIRAZ

I'éducation de I'humanité. L’une et I'autre ne donnent &
Phomme que ce qu’il aurail pu obtenir par ses propres
efforts ; seulement elles le lui donnent plus facilement et
plus sirement. Comme ’éducation, la révélation est progres-
sive; elle g’adapte aux temps, aux milieux et aux besoins;
elle revét du voile transparent de l’allégorie les vérités ab-
straites et parle un langage naif et poétique bien fait pour
exciter et pour captiver 'attention. Le christianisme corres-
pond 4 I’dge moyen des peuples occidentaux, et durera aussi
longtemps que les hommes auront besoin d’'un médiateur.
Lessing distingue entre la religion que le Christ a pratiquée-
et qui doit devenir celle de tous ceux qui entrent en rapport.
avec lui, et celle dont il est le centre, qui se fonde sur un
certain enseignement dogmatique, sur sa personne et sur
son ceuvre. Cette derniére disparaitra pour faire place a la
religion rationnelle ; 1a religion d’autorité qui s’impose par
des preuves extérieures deviendra religion de la raison,
fondée sur la conviction que la vérité trouve en elle-méme:
son garant. Alors 'homme accomplira le bien librement,
non plus par crainte, par peur des punitions ou espoir des.
récompenses ; alors la religion chrétienne sera ramenée 4 son
dogme central résumé dans cette parole de 1'apotre Jean :
« Mes petits enfants, aimez-vous les uns les autres. » ‘Clest &
ce que Lessing appelle I'Evangile éternel.

Malgré les erreurs graves que ’on peut reprocher & Lessing,
et que son siécle explique en partie, on ne peut méconnaitre
les immenses services rendus par lui 4 la théologie et & la
critique. Tandis que Semler n’a fait que briser 'autorité ‘du
Canon, que détruire 'autorité du livre sans parvenir & une
méthode ‘qui lui permit de reconstruire positiverment le passé
et ‘de sauver le trésor de la piélé, Lessing a proclamé avec
ume puissance :qui ne sera dépassée que par Schieiermacher,
que la religion me consiste pas en des formules, en des
dogmes ou en des cérémonies, mais qu’elle est un fait inté-
rieur qui ne saurait étre mis sous le joug de la lettre, et qui
par conséquent n’a rien @& craindre-des arréts de la critique.
En séparant la religion de la théologie, il & montré 4 la cri-



LES DEBUTS DE LA CRITIQUE PFOTESTANTE 31D

tique sa vraie voie, celle dans laquelle elle peut s’occuper
avec désintéressement des questions soumises & son examen
sans craindre de troubler le monde de la foi.

L’hypothése de Lessing sur la naissance et le rapport des
Evangiles fut la partie de son ceuvre theologique qui ren-
contra pour I’heure I’écho le plus profond. Elle fut reprise
par divers critiques! tels que Niemeyer, Corrodi, Berthold,
mais surtout par Gottfried Eichhorn, le vrai fondateur de la
critique des Evangiles 2. ; '

Professeur a Geettingue dés 1788, Eichhorn publia de
1804 & 1827 une Introduction au Nouveau Testament en cing
volumes, dont 'influence fut considérable sur le développe-
ment de la critique par la richesse de l’érudition, la har-
diesse des vues, I'impartialité et le sérieux de l'auteur 3. On
lui a reproché une certaine tendance apologétique, mais c’est
mal comprendre I’époque 4 laquelle il vivait, ou ceux qui se
donnaient pour tiche d’étudier les livres bibliques devaient
tout d’abord raffermir sous leurs pieds le terrain de 1’histoire
ébranlé par l’exclusivisme de l'orthodoxie et les excés des
‘néologues.

Eichhorn a nettement conscience # de la nouveauté de sa
tentative ; il sait qu’elle est la premiére manifestation de la
eritique historique, ou, comme il le dit lui-méme, de la haute
critique. , |

Il ne se contente pas de I’étude minutieuse du texte, ni de
repousser tel ou-tel livre, au nom des preuves internes ou
des données de la tradition, mais, et c’est 14 son grand mé-
rite, il essaye de montrer comment ces livres se sont formés
et sous quélles influences le Canon du Nouveau Testament a

1 Hilgenfeld, op. cit., p. 130, note.

2 On consultera sur les pages qui vont suivre : Baur, Kritische Untersuchun-
gen, p. 29-71. Hilgenfeld, op. cit. Reuss, Geschichte der Heiligen Schriften des
Neuen Testamentes. Hausrath, D. F. Strauss und die Theologie seiner Zeit, vol. I,
p. 91 sq. '

3 Déja en 1794 dans I’Allgemeine Bibliothek, vol. 5, p. 159 sq., il a fourni une
esquisse de son hypothése ; celle de 1804 est une édition corrigée de cette hypo-
thése (De Wette, Einleitung I1, 1830, p. 183).

4 Eichhorn, Einleitung in das Neue Testament, 1, préface, p. VIL



316 LOUIS PERRIRAZ

vu le jour. Cela apparait trés nettement lorsqu’on étudie son
ouvrage, que bien peu lisent aujourd’hui, mais qui ne
manque pas d’intérét méme pour celui qui sait le chemin
parcouru depuis lors par la science biblique. Cependant les
renseignement réunis par Eichhorn sont saisis beaucoup trop
dans leur caractére isolé et abstrait, il leur manque la vie, la
pensée vivifiante que peut seule donner une conception his-
torique profonde qui trouve dans les faits sa satisfaction et
qui, & son tour, les anime. Au reste rien ne prouve mieux le
caractére abstrait de I’hypothése d’Eichhorn que les artifices
de sa construction et les complications dans lesquelles elle
se perdit.

Frappé comme l'avaient été avant lui Semler, Lessing,
Griesbach et d’autres, des ressemblances remarquables et
des mystérieuses divergences qul existent entre nos trois
synoptiques, il chercha une théorie qui lui permit de re-
soudre ce probléme, et crut la trouver dans son hypothése
de I’Evangile primitif, qui demeure le point culminant de
ses travaux.

Les disciples de Jésus, enseigne Eichhorn, n’écrivirent
point, mais se contentérent d’un simple enseignement oral
en vue duquel ils avaient été formés par le Maitre. Cepen-
dant, le besoin se faisant sentir d’'un document destiné i
instruire leurs éléves et & prouver que Jésus était bien
le Messie promis par les prophetes, ils confiérent 4 un témoin
le soin de rédiger une esquisse de la vie du Sauveur, renfer-
mant tous les principaux faits de son existence terrestre.
Cette esquisse, écrite en araméen, revue et corrigée par Mat-
thieu, comme étant le plus habile dans I'art d’écrire, est de- -
venue la source de tous les Evangiles canoniques et extra-
canoniques. _

Ce document ne nous est point parvenu a 1’état primitif;
avant d’étre traduit en grec, il a passé par plusieurs mains
qui ’ont remanié et augmenté en des sens divers ; les diver-
gences du texte grec s’expliquent par le fait que nos synop-
tiques en sont trois traductions indépendantes les unes des
autres. Ainsi nos Evangiles ne représentent plus le texte pri-



LES DEBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 317

mitif; seuls les fragments identiques dans les trois synop-
tiques peuvent prétendre a 'autorité de l'apotre Matthieu.
Les copistes, les possesseurs d’un Evangile, ceux qui ont
traduit le texte araméen en grec, ont ajouté a leur texte des
récits, des détails puisés dans leurs souvenirs personnels ou
dans les souvenirs de témoins dignes de foi; cela explique
les modifications subies par tel ou tel passage et les diver-
gences qui caractérisent nos Evangiles. Mais lorsque deux
Evangiles ont les mémes enrichissements, on peut affirmer
gue tous deux les tiennent d'une source commune et que
nous les lisons dans deux traductions différentes.

En dehors de la source araméenne diversement remaniée,
il y a des sources secondaires communes a deux Evangiles,
et méme des fragments qui ne se trouvent que dans un seul.
- Par ce qui précéde on voit que notre Matthieu n’est pas
sorti tel que nous Vavons des mains de 'apdtre de ce nom,
mais a pour base son travail remanié et corrigé. Marc a
formé le sien de I'Evangile primitif hébreu, augmenté de
quelques additions. Luc a fourni & Théophile une édition de
Poriginal araméen obtenue par un procédé semblable a celui
employé par Marc. La valeur de Luc repose sur la facilité de
Pauteur a reproduire ses sources et a les juger.

Si cette théorie suffit & rendre compte des divergences du
texte, elle n’explique point la parfaite ressemblance, la quasi
identité de l’expression qui se rencontre dans tant de frag-
ments communs a deux ou & trois de nos Evangiles. Aussi
Eichhorn? fut-il forcé d’admettre entre ’original araméen et
les remaniements d’ou sont sortis les synoptiques une tra-
duction grecque employée par les trois rédacteurs pour faci-
liter leur travail. Mais une seule traduction intermédiaire
était insuffisante & lever toutes les objections. Il était néces-
saire d’en admettre d’autres pour tous les fragments com-
muns & Matthieu et & Marc, & Matthieu et & Luc, & Luc et &
Marc. (est ainsi qu’d mesure qu’on pénétrait dans la

! La correction de I’hypothése se rencontre dans I'Einleitung en 1804. — En
1803, Marsch avail déja opérée cette correction. De Wette, Einleitung in das
Neue Testament, 2¢ édition, p. 144, Holtzmann, Synopt. Evangelien, p. 18.



318 ' ' LOUIS PERRIRAZ

question du rapport de nos Evangiles entre eux, les pro-
blémes devenaient plus nombreux, et que ’hypothése d’Eich-
horn, déja fort compliquée a son origine, se compliquait tou-
jours davantage, montrant par la le caractére abstrait de
toute cette construction. Mais il n’en reste pas moins qu’elle
contribua au progrés de la critique et affina le sens de I'his-
toire.

L’hypothése d’Eichhorn ne concerne que les synoptigues.
Le 4® Evangile, complément nécessaire des trois autres, est
~d’une origine indépendante. L’auteur, 'apOire Jean a qui
I'on doit ’Apocalypse, v cherche & fonder la messianité de
Jésus sur la pureté de sa doctrine.

Pour ce qui concerne les autres livres du Canon, Eichhorn
enseigne que celul des Actes est une histoire générale des
missions chrétiennes, que I’épitre aux Hébreux, ainsi que les
trois Pastorales, ne pouvaient avoir été rédigées par Paul, et
que la seconde épitre de Pierre est inauthentique.

Quand au Canon du Nouveau-Testament, il n’a pu voir le
jour que vers la fin du 2e¢ siécle, sous 'impulsion donnee par
la tentative de Marcion; il faut méme descendre jusqu’au
4e siécle pour voir un accord se faire entre les diverses
églises au sujet des livres 4 admetire dans le Canon. Malgré
ce choix tardif, 'Eglise ne s’est pas trompée en choisissant
nos Evangiles et les autres livres canoniques, car ils provien-
nent bien des origines de I'Eglise et ont été gardés de toute
falsification 1.

Il est facile de comprendre ’'opposition que rencontra cette
critique soit chez les protestants (Hahn, Olshausen) soit chez
Hug, le seul auteur catholique «qui, a cette époque, se soit
sérieusement occupé de critique biblique?2. »

Relevant avec habileté I'alternative si souvent posée par
Eichhorn, suivant laquelle la ressemblance de deux écrits
etait toujours expliquée par I'ernploi d’'une source commune
et jarmnais par l'usage que 'un des auteurs aurait fait de
l’ouvfage de 'autre, Hug fait voir que les deux procédés sont

1 Eichhorn. Finleitung, vol. 1V, p. T1—96.
2 Reuss. Geschichte der Heiligen Schriften des Neuen Testaments, vol. 11}, § 21.



LES DEBUTS DE LA CRITIOUE PROTESTANTE - 319

:aussi défendables 'un que l'autre et montre par divers
-exemples le caractére artificiel de I’hypothése. Mais lorsqu’il
en vient lui-méme 4 I'exposition de ses.idées, il ne sait que
retomber dans l'orniére traditionnelle et affirmer que nos
Evangiles ont vu le jour dans 'erdre ou il se trouvent dans
le canon. De plus, pour Hug, tous les livres du Nouveau-
‘Testament sont authentiques.

Au fond, malgré le déploiement de I’érudition et I'appa-
rente liberté de la discussion, Hug n’est pas autre chose
-qu'un apologiste de la tradition sous les apparences du cri-
~ tique. Son hypothése, au reste, se montra bientot insoutenable
-en rendant incompréhensibles les différences des Evangé-
listes entre eux. Comment en particulier expliquer la préhis-
toire de Luc si Pauteur de cet écrit a connu Matthieu ? Et si
ces deux Evangiles sont nés indépendamment 'un de Pautre,
-que reste-t-il de cette hypothése?

L’hypothése d’Eichhorn n’était pas la seule qui sellicitat
Tattention des théologiens de ce temps-la. Il convient de
nommerici Griesbach, qui considérait ’Evangile de Matthieun
-comme le plus ancien, faisait de Luc un remaniement plus
-ou moins indépendant de Matthieu, et de Marc un extrait de
Pun et de l'autre. On sait que l’école de Tubingue reprit
cette hypothése 4 son compte.

Plus importante est la conception d’'un Evangile primitif
-oral, mise en avant par Herder sur la base de ’hypothese de
Lessing et sous l'influence de F.-A. Wolf!l. De méme gue ce
-dernier considérait les poémes homériques comme une com-
binaison de chants venus de diverses contrées de la Gréce,
et conservés pendant un temps plus ou moins long par la
tradition orale, ainsi Herder voyait dans les Evangélistes des
rhapsodes animés de ’esprit saint et qui s’en allaient de lieu
-en lieu porter le message du salut. Nos Evangiles canoniques
ne sont pas autre chose que des expressions diverses de cet
-évangile oral primitif dont ’Evangile de Mare a conservé le
plus fidelement I'image originale.

1 Hilgenfeld, op. cif., p. 142, sq.



320 LOUIS PERRIRAZ

Reprise par Gieseler, professeur & Goettingue, cette hypo-
thése obtint pendant un temps une faveur marquée, surtout
au moment ou celle d’Eichhorn perdait du terrain. En in-
sistant sur le fait que I’homme du peuple a bien plus de faci-
lité & retenir des phrases toutes faites, des formules stéréo-
typées qu’a se livrer a la reproduction libre des choses-
apprises, Gieseler essaya de prouver que I’Evangile oral pri-
mitif expliquait bien mieux les divergences nombreuses
qu’on remarque entre les synoptiques que I’Evangile primi-
tif écrit, tel que le concevait Eichhorn.

Cependant ici encore la critique, semblable & Saturne dé-
vorant ses enfants, ne devait pas tarder & découvrir les la-
cunes incontestables de cette hypothése, qui pouvait bien
expliquer les différences entre les auteurs, mais non les res-
semblances frappantes de tant de passages. Puis, pour les
morceaux uniques ou qui ne se rencontrent que dans deux
Evangiles, il fallait admettre des traditions différentes, et
dés lors comment expliquer I'accord profond qui existe,
malgré les écarts de détail, dans une si grande partie de ’his-
toire évangélique? Il fallait nécessairement admetire un rap-
port écrit.

Cest ici que se place I’hypothése de Schleiermacher,
«chemin intermédiaire entre celle d’Eichhorn et celle de
Gieseler?. » Elle consiste 4 admettre que la prédication évan-
gélique a été de trés bonne heure fixée par écrit dans un
nombre indéterminé de fragments, de récits, dont la réunion,
diversement opérée, a donné naissance & nos synoptiques.
Les disciples n’écrivirent pas, car ils n’en éprouvaient nul
besoin ; mais il en allait autrement pour ceux qui crurent &
leur prédication; ils recueillirent tous les renseignements
qu’ils purent obtenir sur la vie du Sauveur et en mirent la
plupart par écrit. Les apétres eux-mémes, pour apaiser leur
curiosité, se virent parfois dans la nécessité d’écrire ce qu’ils
savaient. (C’étaient des descriptions occasionnelles d’événe-
ments particuliers, des anecdotes, des sentences ou des col-

1 Baur, Kritische Untersuchungen, p. 33.



LES DEBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 321

lections de sentences qui, formeées en dehors de la Palestine,.
furent mises en grec. Ainsi, au lieu d’'une source commune,,
sobre et complet récit d’'une histoire merveilleuse, il est pré-
férable d’admettre des esquisses détaillées qui ont servi aux.
rédacteurs postérieurs & composer les Evangiles.

Mais cette conception manifesta sa faiblesse et son carac-
tére destructeur et abstrait dans l'application qu’en fit
Schleiermacher lui-méme & I’Evangile de Luc, si bien qu’elle
tomba bientdt dans un complet discrédit.

Le résultat le plus clair de tout ce travail critique, de
toutes ces recherches historiques fut d’ébranler I'autorité des.
synoptiques et d’enlever a leurs récits toute force convain-
cante. Mais on se rabattait sur le 4¢ Evangile, dont on admet-
tait d’autant plus fortement I'authenticité qu'on était porté:
a douter de celle des trois autres; il garantissait I’autorité de
I'histoire évangélique, et permettait de s’occuper avec liberté
des synoptiques.

Il faut dire que pendant les trois premieres décades du dix-
neuviéme siécle, la théologie allemande se trouvait dans des.
circonstances tout autres qu’a la mort de Lessing. Les exceés,.
la platitude morale, le manque de sens religieux et historique
du rationalisme, ainsi que le retour & la nature et & la con-
naissance plus approfondie de 1’0Orient, avaient développé:
dans des cercles de plus en plus considérables le besoin de-
revenir aux sources vives de la nature, de la poésie et de la
religion. Sous l'influence de Rousseau et sous la direction
d’hommes tels que Klopstock, Hamann, Herder, Lavater, on
voit les esprits se ressaisir et dessiner une orientation nou-
velle. Le mouvement apparait et s’affirme vers 1780, au
moment ol mourait Lessing et ou Kant s’apprétait & publier
sa « Critique de laraison pure; » il se développe et grandit dans.
les derniéres années du siécle, et opérant sur le rationalisme-
a la facon des vents chauds du printemps qui font reculer les
neiges, disparaitre les brumes de ’hiver et fleurir les prai-
ries, il fait surgir une vie spirituelle intense et profonde. Le
romantisme des cercles cultivés de Berlin et de ‘Weirnar,.
Iidéalisme esthétique d’'un Schlegel, les systémes de Fichte,,



2829 LOUIS PERRIRAZ

-de Schelling, de Hegel, les spéculations de Schleiermacher
sont les manifestations les plus connues de ce mouvement.
A la prose, a la platitude du dix-huitiéme siécle, on oppose la
poésie, la soif d’idéal, la nostalgie de ’au-dela. On éprouve le
besoin de rentrer en communion avec 'infini, de se perdre
-dans le divin, de sympathiser avec toutes les manifestations de
I'esprit de tous les temps ; de 1a cet ardent désir de ressus-
-eiter le passé, qui a contribué pour une si grande part 4 la
renaissance des études historiques au dix-neuvieme siécle.
'Si jajoute a ces éléments les événements politiques suscités
par la domination napoléonienne, on comprendra facilement
-que malgré les efforts des critiques dont j’ai mentionné les
travaux, il était difficile qu’on se rendit exactement compte
-ou toutes ces recherches conduisaient.

Cela explique qu’on se sentit plus attiré par le Christ de
-Jean que par celui des synoptiques. Cet étre mystérieux qui
parle un langage transfiguré par la gnose alexandrine devait
-convenir ala génération qui cherchait, dans les spéculations
-de Schleiermacher ou & travers les brumes hégéliennes, la
réconciliation de la raison et de la foi proclamée par ces deux
grands penseurs. Mais ce Christ, logos éternel, abaissé jus-
-qu’a nous, est-il un produit de 'imagination ou une réalité
historique ? On se posait la question sans la résoudre, et
tandis que Hegel affirmait que seule l'idée est tout, et que
tout ce qui est rationnel est réel, Schieiermacher, jugeant
les faits de la vie de Jésus au point de vue de la conscience
religieuse, eécrasait le sens hislorique sous le poids de sa
-dialectique. Et lorsque dans sa « Vie de Jésus » il affirmait
que seul a une valeur historique ce qui est lié a la foi en
Jésus comme médiateur et attesté par Jean, on ne se doutait
pas que ces principes pouvaient conduire au scepticisme
-complet pour peu que Pautorité de Jean fat mise en doute1.

Ce qui contribuait & augmenter les ténébres dans les-

1 Ce que l'on voit trés bien chez De Wette. Einleitung in das Neue Testament,
2¢ édition 1830. Voir surtout les passages suivants pris entre beaucoup d’autres
:§ 100, page 181; §102, p. 182 sq.; § 103, p. 184 et les §§ 110, 111 et 112,
p. 198—202.



LES DEBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 323

-quelles on se trouvait, c’était I'exégese du rationalisme et du
supranaturalisme qui, en dépit des mutilations qu’ils fai-
-satent subir au texte biblique, malgré la critique dont les
livres canoniques étaient les objets, ne songeaient nullement
4 les dépouiller du caractére de sources véridiques pour la
connaissance de I’histoire de Jésus et de ses apotres.

Le rationalisme, héritier du dix-huitiéme siécle, s’appliquait
a dépouiller les Evangiles de tout le merveilleux qui s’y ren-
-contre, sous prétexte que seul est vrai ce qui est possible, et
-que seul est possible ce qui est conforme a la raison. Il dis-
tinguait entre le fait et le jugement, le fait est ce qui est ar-
Tive, le jugement la maniére dont les témoins 'ont expliqué.
Il suffit & I'exégéte de faire le triage pour retrouver le fait
débarassé de tout alliage impur?!. Cest par ce procédé que
Paulus pouvait maintenir tous les faits évangéliques en les
-expliquant & sa maniére. Cela revient & dire que tout en pré-
tendant interpréter, il se débarrassait de tout ce qui ne lui
plaisait pas. De plus cette exégése n’excluait ni la grossiéreté,
ni le mensonge pieux, ni la fraude religieuse 2.

De son coté, le supranaturalisme, descendant phtisique de
Porthodoxie qui, de concession en concession, en était venue
4 ne plus donner qu’'une péale idée de ce qu’elle était autre-
fois, s’efforcait de sauver le trésor de la foi et ’histoire évan-
gélique par une harmonistique outranciére et par 'admis-
sion de force interventions divines, sous prétexte que Dieu
peut faire tout ce qu’il veut. Il cherchait des preuves his-
toriques dans les besoins du cceur, maintenait comme réel
tout ce qui a une valeur édifiante, et allégeait le texte de tout
ce qui ’alourdit. Il usait des moyens rationalistes pour de-
fendre les miracles et les mystéres religieux, et faisait appel
-aux exigences de la foi dés qu'on le poussait & s’expliquer
clairement ou a tirer les conséquences de ses prémisses3.
‘Comme le rationalisme, le supranaturalisme tentait de

1 Paulus. Commentar iiber die Evangelien, préface.

2 Paulus. Vie de Jésus, passim. 1l est étrange qu'un homme comme Renan
‘n’ait souvent pas su trouver mieux que Paulus et ses amis.

3 Olshausen. Die Echtheit der vier Evangelien. 1836.



324 LOUIS PERRIRAZ

mettre ses propres opinions dans les récits bibliques afin de
les y retrouver plus facilement, de sorte que 'on aboutissait
dans un camp comme dans lautre & une meéconnaissance
compléte de I'histoire; le sérieux de la foi faisait & tous
deux aussi completement défaut que celui de la pensée.

L’obscurité était compléte, la situation embrouillée &
P’excés. On vivait dans une sorte de quiétude malsaine, dans
un état comateux qui aveuglait sur la valeur des moyens em-
ployés pour défendre les positions acquises. On avait aban-
donné les synoptiques pour défendre I'authenticité de Jean,
les hypothéses s’étaient faites plus compliquées, plus arti-
ficielles, et I’on était incapable de s’élever & la claire logique
des prémisses posées. Aussi les premiéres attaques? dirigées
contre le 4¢ Evangile proquuérent—elles une sorte de stupeur.
Schleiermacher et d’autres mirent tout en ceuvre pour sauver
la situation ;ils affirmérent & nouveau ’authenticité de Jean,
la crédibilité de Luc, et abandonnérent Marc et Matthieu
comme des produits secondaires. « Impossible de réver d'un
stratagéme plus malheureux, » dit Hausrath 2, « car il suffi-
sait de nier l'authenticité de Jean pour jeter a terre tout
I’édifice si péniblement échafaudé. »

On avait beau multiplier les combinaisons, chercher des
arrangements nouveaux, on demeurait dans l'incertitude et
dans la nuit3, parce qu’on voulait absolument batir un édi-
fice certain sur un sol qu’on avait ébranlé de ses propres
mains, et avec des matériaux dont on avait enlevé tout ce
qui faisait leur force et leur valeur.

Il était nécessaire de dissiper cette illusion et de forcer les
théologiens et les critiques & se poser cetie question de mé-
thode : Que sont nos Evangiles? et leur accord est-il tel que

1 Vogel et surtout Bretschneider, le premier en 1801, le second en 1820 at-
taquerent lauthenticité de Jean. En présence de l'effroi causé par sa crilique
Bretschneider a, quelques années plus tard, rétracté ses premiéres affirmations.

2 Hausrath, D. F. Strauss und die Theologie seiner Zeit. Yoir surtout les
p. 91—135.

3 Voir I'Introduction de De Wette, trés caractéristique a cet égard, surtout la
partie consacrée aux synoptiques.



LES DFBUTS DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 325

nous puissions atteindre a la vérité historique? Ce fut la
Poeuvre de Strauss et de son livre célébre : La vie de Jésus.

Ce qui distingue Strauss de ses contemporains, ce n’est
pas, comme on ’a dit quelquefois, qu’il ait opposé son incré-
dulité 4 la foi de I’Eglise ; il a tout simplement été plus con-
séquent, plus logique que ses contemporains, et, faisant
usage de la dialectique hégélienne qu’il poussa dans une
direction que Hégel lui-méme n’avait pas soupconnée, il a
fait voir avec une évidence brutale que, dans I'état de la
science et des recherches, et avec les procédés alors en usage,
on ne pouvait rien ou presque rien savoir de Jésus ni des
origines du christianisme. En opposition aux rationalistes,
il a déterminé le vrai sens des récits par ’exégése ; aux supra-
naturalistes il a montré le désaccord de nos sources ; avec
Schleiermacher il a douté de la crédibilité des synoptiques
et a opposé aux défenseurs de I'authenticité de Jean les
preuves de son caractere légendaire. Heurtant ainsi les récits
les uns contre les autres, rejetant le miracle comme impos-
sible au nom de I'enchainement universel, appliquant avec
‘rigueur a tous les récits la théorie du mythe, que d’autres,
avant lui, avaient déja appliquée a divers récits de la vie de
Jésus et de I’histoire des apdtres, Strauss a fait table rase des
prétentions des théologiens et des critiques de son temps de
conserver le passé et de défendre la vérité chrétienne, et
montré que 'orthodoxie de I’école hégélienne n’était qu’une
.orthodoxie d’apparence. 1l est dés lors facile de comprendre
la stupeur que provoqua I'ceuavre de Srauss. « Les illusions
-de la théologie biblique étaient d’un seul coup mises & nu
par une critique précise, inexorable, qui poursuivait I’ad-
versaire dans tous ses retranchements et montrait le néant
de toutes ses échappatoires. Le rationalisme, le supranatu-
ralisme, les indécis de toutes nuances se voyaient troublés
dans leur quiétude et forcés de poser avec rigueur, de tran-
cher avec fermeté des questions dont ils avaient jusqu’alors
-6ludé les difficultés avec tant d’adresse 1. »

1 Zeller, Christian Baur et U'école de Tubingue, traduit par Ch. Ritter, p. 94.



326 LOUIS PERRIRAZ

Mais si Strauss expliquait avec une maitrise dialectique et:
littéraire sans égale comment il se faisait qu’il y elit dans nos
Evangiles tant de textes non historiques, il ne disait pas.
comment ils s’étaient formés, ou du moins il ne le disait pas.
d’une maniére satisfaisante. Il faisait bien voir que la com-
munauté chrétienne primitive, sous 'influence du besoin de
glorifier son fondateur et de voir en lui la réalisation des.
prophéties de I’Ancien Testament, avait revétu tous les faits.
de sa vie des couleurs merveilleuses dont 'imagination reli-
gieuse du peuple juif avait enveloppé la figure attendue du
Messie ; mais il n’expliquait point le caractére particulier de:
chaque Evangile, la nature de beaucoup de récits que I'inter--
prétation mythique ne faisait que rendre plus obscurs, ni
surtout pourquoi toute cette riche floraison de poésie s’est
concentrée autour de la personne de Jésus de Nazareth. Cela.
revient & dire que Strauss s’est livré & une critique de I’his-
toire évangélique sans avoir fait une critique sérieuse des- '
sources, et sur ce point il n’a pas dépassé le point de vue de
ses adversaires. (’était une faute fort grave, mais qui eut
Pavantage de fixer 'attention sur les sources et sur les faits.
Elle ouvrit les yeux de ceux qui voulaient voir et prouva que,.
pour arriver a sauver I’histoire évangélique des atteintes du
scepticisme, il fallait renoncer aux méthodes surannées em--
ployées jusque 14, et demander & une méthode nouvelle la.
lumiére nécessaire pour se diriger dans le domaine obscur
des sources et des traditions et pour arriver a retrouver sous.
les déformations inévitables la réalité historique. C’est ainsi
que le livre de Strauss fut un facteur de vie intense et de-
progrés au sein de I’Eglise. En détruisant les conceptions.
scientifiques du passé, il permit de se jeter dans des re-
cherches nouvelles. II marqua un tournant dans le mouve-
ment théologique et donna aux travaux historiques de Baur
une importance considérable.




	Les débuts de la critique protestante

