
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1908)

Heft: 3

Artikel: La conversion : comme le retour de l'homme à sa vrai nature

Autor: Malan, César

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379835

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CONVERSION

comme le retour de l'homme à sa vraie nature

PAR

CÉSAR MALAN fils

"Ori iure vloi. Gai. IV, 6.

Si tous ceux qui croient en Dieu s'accordent à dire que-
l'homme tel qu'il est à cette heure, c'est à dire pécheur et
mortel, ne saurait être l'expression de la pensée du Créateur,,
les opinions diffèrent sur l'idée qu'il faut se faire de cet état,
de déchéance auquel nous le voyons actuellement réduit.

Et d'abord cet état serait-il définitif? Le péché du premier
homme aurait-il eu pour résultat un tel changement dans sa

nature elle-même, qu'à cette heure il faudrait un acte de la
toute puissance pour créer à nouveau l'homme devenu
pécheur et mortel Ou bien, en dépit de ce fait que le péché
du premier homme a sans doute eu, pour ses descendants,
des conséquences qui peuvent leur devenir mortelles, rien
n'aurait-il été cependant changé dans la nature de l'être
humain telle que l'avait constituée l'acte créateur? L'homme ne
ferait-il réellement, lorsqu'il lui arrive de dépouiller cet état
de déchéance, que ressaisir ce qui n'avait jamais cessé-

d'être sa véritable vie Dieu ne ferait-il alors que lui rendre

la conscience d'une nature qui n'avait jamais cessé

d'être maintenue par sa volonté
Telle est la question que nous voudrions examiner. Elle-

revient à se demander si ce que l'Evangile appelle la nou-



LA CONVERSION 251

velie naissance, est un événement que rien n'avait préparé
dans le régénéré; ou bien si lui-même doit y reconnaître son
retour à sa vraie nature?

Le chrétien, — ou l'homme qui vit de la vie du Christ, —
aurait-il dans le fond, par le fait de sa conversion, perdu au
sein de l'humanité sa place normale et naturelle? Faut-il
donner raison à cette espèce de suspicion qui s'attache si

souvent à un tel homme A ce sentiment dont notre Seigneur
est allé jusqu'à dire à ses disciples : «Si le monde vous hait,
sachez qu'il m'a haï avant vous?» Y a-t-il réellement dans
la position qu'occupe ce chrétien au milieu de ses semblables

quelque chose qui justifie des mots comme ceux â'illu-
miné, d'exalté ou de mystique Un tel homme a-t-il cessé

d'être un homme dans le sens normal de ce mot, c'est-à-dire
ce que Dieu voulait que fût l'homme lorsqu'il le créa? — Ou

bien, — tout au contraire, — devrions-nous saluer dans « le

disciple du Christ, » — à part les faiblesses qui dépareraient
encore sa vie journalière,— l'homme revenu à ce qu'avait été
la pensée du Créateur

Il est évident que c'est de la réponse à ces questions que
découlera le point de vue auquel chacun se considérera lui-
même, et dans sa propre position devant Dieu et dans ses

rapports avec ses semblables. Or cette réponse, nous ne
pouvons la demander qu'à la conscience que nous aurions et, de

notre propre être, et de sa relation avec Dieu.
Il est vrai qu'à ce dernier égard notre conscience semble

d'abord se borner à nous mettre en face de cette autorité
absolue dont s'accompagne en nous le sentiment du devoir. Par
cela seul, cependant, elle nous fait ressentir, dans cette
autorité, un fait indépendant de notre initiative; un fait de
volonté qui domine d'une façon absolue notre volonté propre.
Notre conscience nous fait ainsi toucher, comme au doigt, la
présence vivante au dedans de nous du Maître, et, par
conséquent de l'Auteur de notre liberté : de l'être que seul nous
sommes appelés à adorer, ou de celui que nous appelons
« Dieu ». Cette même conscience nous fait encore discerner,
dans la résistance plus ou moins directe qu'oppose notre



252 CÉSAR MALAN

volonté propre à une semblable autorité, un état que nous
ressentons comme anormal, comme un état de culpabilité,
ou de péché.

Sans doute notre conscience ne va pas plus loin. En
particulier, elle ne nous dit pas le nom de celui à la présence et
à l'autorité duquel elle rend ainsi témoignage. Encore moins
nous décrit-t-elle le rapport personnel qui est au point de

départ de cette opposition entre notre volonté et sa volonté.
Néanmoins elle nous force à nous demander quelles seraient
à notre égard les intentions ultérieures de l'Etre dont nous
ressentons déjà de la sorte les droits absolus sur notre libre
volonté elle-même. Aussi cette conscience de nous-même

nous amène-t-elle, dès que nous sommes mis en face du
témoignage scriptuaire, à y reconnaître la révélation de cet
Etre dans les actes dont l'histoire nous y est présentée.

Quant à notre propre état originaire, la seule lumière dont
l'éclairé notre conscience, est celle qui résulte pour nous de

ce dont elle témoigne de la sorte concernant l'auteur et le
Maître suprême de notre liberté. Elle nous fait voir en lui
notre Juge, celui qui nous demandera compte de la façon
dont nous aurions ou respecté ou négligé son œuvre
première en nous, ainsi que le rapport que cette œuvre avait
alors inauguré avec nous, et qu'il avait maintenu depuis
lors.

Aussi bien les origines de l'homme sont-elles la première
chose que met sous nos yeux cette Ecriture, dans laquelle
nous reconnaissons la révélation du Dieu de notre conscience.

Avant d'entrer plus avant dans l'étude spéciale de ce

témoignage, il nous faut tout d'abord justifier cette expression
de rapport personnel dont nous venons de faire usage en parlant

de notre rapport avec Dieu, ou de notre rapport
religieux. Pourquoi y voyons-nous ainsi, non pas la coïncidence
fortuite ou fatale de deux faits de vie, mais une relation
inaugurée avec notre personne parla personne divine elle-même?
C'est là une question décisive. De la réponse qui y sera faite
dépendra le sens de tout ce qui prendrait pour nous le nom
de religion; et, tout spécialement, ce que nous devons penser



LA CONVERSION 253

de cette doctrine de « passivité religieuse » dont on parle
toujours plus autour de nous, et dont l'expression la plus
connue nous apparaît dans le « boudhisme». Le fait est que,
du moment où l'on fait abstraction de l'élément personnel,
la conscience de nous-même n'est plus pour nous que la
perception d'un simple phénomène intérieur. C'est pour nous
l'impression passive d'un fait, ou du résultat d'un acte. Ce

n'est plus l'expérience directe de l'acte lui-même. Une simple
perception d'harmonie ou de désharmonie, prend dès lors
chez nous la place de cette impression d'autorité qui nous
plaçait devant l'alternative ou de la soumission ou de la
résistance ; c'est-à-dire, puisqu'il s'agissait pour nous d'une
autorité absolue, devant l'alternative ou de la foi qui obéit,
ou de l'incrédulité qui se révolte. Enlevez cette impression
d'autorité (laquelle implique pour nous l'existence de notre
liberté), et tout est changé pour notre être moral. Nous
n'avons plus affaire qu'avec une passivité qui s'étend
jusqu'aux jugements de notre pensée elle-même ; en même

temps que, dans la sphère de notre volonté et de nos
affections, surgit une superstition, qui n'a d'autres limites que
celles de la paresse morale qui en a été au dedans de nous
le point de départ. Quant à la « religion », ce qui porte
encore devant nous ce nom, n'est bientôt plus que cette
religion passive dont l'expression suprême est de nouveau le

moulin à prières du bonze mongol. A cela s'ajoute, sous nos

yeux, une vie nationale, elle aussi tellement passive que les

peuples boudhistes n'ont jamais été mis en mouvement que
par des chefs théistes, et que, depuis plus de vingt siècles,
l'histoire des quatre cents millions de boudhistes, qui, dit-on,
encombrent notre globe, n'a pas enregistré un seul nom de

héros.
Si nous rappelons ces faits, c'est qu'ils sont le résultat

direct d'idées qui, depuis quelque temps, semblent vouloir
envahir notre monde chrétien. Il est même difficile de ne pas

voir, dans l'affaiblissement du sentiment de responsabilité
personnelle dont ces idées sont le résultat, un symptôme de

décadence. Aussi bien n'est-il plus besoin actuellement de



254 CÉSAR MALAN

grands hommes, ou d'hommes hors ligne, pour remuer les

masses.
Devant des faits semblables, nous sommes certainement

tous appelés à redoubler de vigilance, de décision et de fidélité

à l'endroit de ce sentiment du devoir, qui est au point de

départ de tout ce qui en nous s'appellera le caractère, ou la
direction ferme et arrêtée de la volonté. En particulier, plus
nous apprécions le trait essentiellement personnel du
rapport religieux, plus nous nous préoccuperons sérieusement-
de l'état auquel nous voyons réduit ce rapport. Ce qui porte
trop souvent ce nom, en effet, c'est une pure expérience de

volonté à laquelle rien ne vient répondre chez celui qui l'a
éprouvée. Ce n'est donc bien que la seule inauguration d'un
rapport. Evidemment il y a là dedans plus que ce qui ne
serait que l'absence d'un fait. C'est l'absence de ce qui aurait
dû être un acte de volonté; c'est un refus d'agir; c'est un
fait coupable, un état de péché.

La question qui se pose devant nous est donc celle-ci :

Quel était le rapport primitif de l'homme avec Dieu au jour
ou l'homme fut créé ; et, qu'est-ce que ce rapport est devenu

a cette heure Et, plus spécialement, l'état de déchéance de

l'homme actuel a-t-il si bien détruit sa position comme être
moral, que sa volonté n'aurait plus maintenant ni droit ni
devoir à l'endroit de la volonté de Dieu? Ou bien, au
contraire, devons-nous tenir compte, comme d'un fait existant
encore à cette heure, de ce qu'aurait été à l'origine notre
position à l'égard de Dieu? Ce rapport primitif a-t-il été si

complètement annulé qu'il ne puisse être rétabli que par une
seconde action créatrice de Dieu ou bien avons-nous encore
le droit de voir « un enfant de Dieu » dans l'homme actuel,
dans l'homme déchu, en sorte qu'en dépit de la séparation
intervenue entre sa volonté et la volonté de Dieu, l'homme
actuel serait encore réellement apparenté avec Dieu? qu'il
serait encore capable, le cas échéant, de réaliser son image
D'un côté, tout cela a-t-il si bien disparu de la nature même
de l'homme, qu'à cette heure ce qui est humain est positive-



LA CONVERSION 255

ment à l'opposé de ce qui est divin? que l'homme est devenu
^essentiellement incapable de jamais pouvoir ressentir un
amour semblable à celui qui caractérise, pour notre
conscience, la vie même de Dieu D'autre part devons-nous
statuer une différence essentielle, non pas entre la nature de

ces deux volontés, mais uniquement entre la direction de la
volonté de l'homme et celle de la volonté de Dieu

Quelqu'un objectera peut-être ici que ce sont là des questions

oiseuses, sinon même téméraires. On dira qu'il suffit du
sentiment de ce qui nous manque à l'endroit de notre « vie

spirituelle, » ou du principe de notre vie morale, — pour
nous faire saisir dans l'histoire du salut, ce qui seul répond
au besoin le plus profond de la vie instinctive de notre être?
— que vouloir aller plus loin serait risquer, en nous
préoccupant indûment de nous-même, de nous jeter dans l'abîme
•ou de l'orgueil ou du découragement ; qu'en général notre
règle doit être de nous en tenir au témoignage de l'œuvre
-divine, sans essayer d'analyser ce qui y demeurera toujours
inexplicable pour notre pensée

Tout cela est vrai. Mais il n'y a pas seulement cela de vrai
Le rapport religieux, comme tout fait moral, repose sans

¦doute, au dedans de nous, non pas autant sur une conclusion

réfléchie que sur une expérience imposée à notre
volonté. Néanmoins, à côte de la belle et sainte tâche du prédi-
-cateur, qui consiste à témoigner toujours de nouveau des

actes par lesquels Dieu vient lui-même inaugurer et maintenir

cette expérience, il y a encore la tâche plus humble du
•docteur; de celui qui, en défendant des positions acquises,
.s'efforce d'empêcher que « la parole des contredisants » n'efface

l'impression produite par ce témoignage. Le fait est que
les hommes inspirés eux-mêmes ne se bornent pas à témoigner

des faits révélateurs: ils s'appliquent aussi à les justifier

en face des négations de l'incrédulité. Devant des

enfants, en présence de cœurs simples, soumis, avides de

certitude, on se contentera nécessairement de raconter
toujours de nouveau l'œuvre divine. Mais il faudra aussi savoir,



256 CÉSAR MALAN

en parlant à des hommes faits, « amener captive leur
conscience. »

S'il y a jamais eu une époque étrangère à la docilité et à

la simplicité de l'enfance, c'est bien celle où nous vivons.
L'analyse ne respecte plus rien. On a désappris le respect
pour les autorités traditionnelles. Aussi le témoin de la
vérité est-il toujours plus amené à savoir remonter jusqu'à
cette autorité qui accompagne dans chacun l'expérience
imposée à sa volonté. Jamais encore l'Apologétique n'a été plus
sérieusement appelée à opposer, à une analyse superficielle
du seul fait, l'analyse attentive de l'action qui impose
l'expérience de ce fait. C'est dire que nous avons actuellement

pour tâche, nous qui croyons, de ramener chacun à l'étude
attentive de la conscience elle-même.

Essayons donc ici, après avoir d'abord constaté ce que
l'Ecriture, d'accord avec les exigences de notre propre
conscience, nous affirme touchant les origines de l'homme, de

discerner jusqu'à quel point le résultat de cette recherche
serait confirmé par l'examen des faits religieux que nous
avons actuellement sous les yeux.

I

L'état originaire de l'homme d'après l'Ecriture
et d'après la conscience.

La première chose est ici de préciser le sens de cette dé^

claration du récit de la Genèse1 : « que Dieu créa l'homme
dans son image et comme sa ressemblance. »

1. Demandons-nous d'abord comment on entend d'ordinaire
ces paroles.

Le plus souvent on y voit cette affirmation : que l'homme
avait été créé semblable à Dieu, qu'il avait été-mis positivement

en possession de « l'image de Dieu » et de « sa ressemblance.

» De là résulte nécessairement que si, en séparant
ensuite par sa désobéissance sa volonté de lai volonté divine,,

1 Gen. I, 26.



LA CONVERSION 257

l'homme a sans doute rendu impossible toute « ressemblance »

avec son Créateur, il n'en a pas moins conservé, ne fut-ce-

qu'en partie, ce qui avait constitué en lui « l'image de Dieu. »

Dès lors on s'ingénie à montrer les restes de cette « image »,

ou bien dans la raison, et dans la conscience de la liberté, —
c'est-à-dire dans ce qui constitue pour nous la personnalité
elle-même, — ou bien, et même tout d'abord, dans l'immortalité

essentielle de l'âme humaine.
En faisant cela, cependant, on a perdu de vue deux faits :

le premier, que la raison et la conscience de la liberté
appartiennent aussi à ces « esprits rebelles, » pour lesquels on

ne saurait vouloir revendiquer la possession de « l'image de

Dieu »; et le second, que « l'immortalité, » c'est-à-dire une-
vie en possession de sa raison d'être, ne saurait être attribuée

qu'à la seule cause suprême et absolue, ou bien,,
comme dit l'apôtre, que Dieu seul possède l'immortalité.

On peut sans doute aussi, d'une façon plus générale, se

borner à voir « l'image de Dieu » dans ce que l'homme a de

plus que l'animal, qui comme lui a « été formé de la terre. »

On voit alors cette image dans ce qu'on est convenu
d'appeler la vie de son âme. Dès lors, la mort à laquelle l'homme
se voit condamné après le péché, n'est plus que le retour
du corps à la poussière. Cette mort ne saurait concerner
l'âme laquelle, dit-on, est « une substance simple. » Ott
donne alors à ce mot de « mort » quand il est question de

l'âme, un sens exclusivement moral. La « mort » de l'âme-
sera la persistance indéfinie, ou « éternelle, » de cette âme,
dans un état de séparation d'avec Dieu. A cela s'ajoute le
fait que si, tant que l'homme habite le monde visible, les

impressions des sens lui rendent supportable une semblable

séparation, du moment où il entre dans le monde invisible,,
cela devient nécessairement, pour son « âme immortelle, »

cette souffrance sans nom et sans remède qui, dans le

langage ecclésiastique, s'appelle les peines éternelles.

Il n'est pas besoin de relever les difficultés insolubles
d'une idée semblable concernant une âme humaine qui,,
privée, par sa désobéissance, du « principe moteur » de sa



"258 CÉSAR MALAN

vie morale, ne serait plus en possession que d'une activité
intellectuelle essentiellement incapable de devenir «

éternelle ».

2. Disons maintenant comment nous entendons ce texte.
Il nous semble que le seul sens qu'il puisse avoir est celui-

ci : que l'homme a été créé dans le but de réaliser l'image de

Dieu, d'atteindre à sa « ressemblance, » et, par conséquent
capable de cette tâche.

A la différence de l'animal, dont l'existence purement
terrestre, ou cosmique, est un fait achevé, un fait qui a atteint
son but, l'homme, lui, à côté d'une existence semblable, a

encore reçu, par la communication du souffle de Dieu, la
faculté de pénétrer dans une forme d'existence tout autre
que celle là, et essentiellement supérieure. Grâce à ce second

;acte du Créateur, l'homme a été fait capable de substituer à

une activité purement terrestre, cette activité céleste et
éternelle dont « le souffle de Dieu » symbolise ici la communi-

- cationi.
En effet, il résulte de ce que nous disons que si cet homme

s'était montré fidèle à la loi de cette activité céleste, il serait
•demeuré libre « d'étendre la main pour cueillir du fruit de

l'arbre de vie, pour vivre ainsi à toujours2. » Cet arbre, nous
le comprenons, est ici le symbole d'un fait de vie qui, partant

de la terre, dans laquelle plongent ses racines, atteint
jusqu'à ce ciel dans lequel pénètre son branchage. C'est

l'image d'une vie personnelle qui, en partant d'une
existence terrestre et temporaire, s'élève jusqu'à cette existence

?céleste qui est la vie même de Dieu.

L'homme, cependant, étant devenu infidèle, la séparation
entre sa volonté et la volonté divine n'est pas un changement

de nature, comme le serait pour lui la perte de la
faculté « de devenir comme Dieu. » La désobéissance de

l'homme a pour seul résultat que sa volonté perd dès lors la

1 Comp. Jean XX, 22. Cette communication ne concerne du reste que la seule
; activité instinctive de l'homme. C'est bien le sens de cette expression : « que
Dieu souffla un souffle de vie dans les narines de l'homme formé de la terre. »

ä Gen. Ill, 22.



LA CONVERSION 259

possibilité de répondre à ce qui n'est plus en lui qu'une
¦aspiration silencieuse de sa nature. L'activité de sa vie se

trouvant dès lors incapable d'accomplir la tâche pour
laquelle il avait été muni du « souffle de Dieu, » il en résulte

pour lui une souffrance dont la seule issue ne saurait être

que la cessation du principe de l'activité de sa vie, autrement
dit que sa mort.

Ce qui suffit à montrer que la nature humaine n'a pas été

changée dans l'homme actuel, ce sont précisément ces
aspirations qu'un tel homme continue à ressentir. Bien qu'elles
soient pour lui une occasion de déception, elles n'en démontrent

pas moins la présence au dedans de lui de la capacité
qui est demeurée inhérente à sa nature. Elles témoignent du
besoin qui le possède encore de devenir semblable à Dieu,
besoin dont l'expérience, en effet, caractérise son histoire
tout entière. C'est même dans la permanence de ce trait
foncier de sa nature, qu'il faut chercher la raison de ce

fait que l'humanité aura dorénavant une histoire; tandis

que l'animalité, qui a pleinement atteint le but qui lui est

assigné demeure, du moins dans son état actuel, incapable
d'en avoir aucune. Sans doute, si rien n'intervient, cette
histoire de l'humanité ne sera plus maintenant ce qu'elle
aurait dû être. Avec cela l'homme n'en demeurera pas moins
un être d'avenir, un être dont l'état actuel est ressenti par
lui-même comme un état d'imperfection, parce que, en dépit
de sa chute, il a conservé la faculté, au cas où la vie divine
lui paraît de nouveau positivement accessible, soit de la
ressaisir, soit de demeurer responsable du fait qu'il l'aurait
repoussée.

On le voit, comprise de la sorte, l'action créatrice pour
autant qu'elle concerne l'homme, nous apparaît comme
ayant eu « l'image de Dieu, » non pas pour résultat mais
bien uniquement pour but. C'est ce que va nous dire le

témoignage de l'Ecriture.
3. Doctrine qui se rattache au texte sacré compris de la

sorte.
En face du mot de la Genèse on s'est préoccupé, nous



260 CÉSAR MALAN

l'avons vu, aussi bien du sens général de cette expression r

l'image de Dieu et sa ressemblance, que de la différence entre
la première et la seconde de ces deux paroles. On a surtout
agité la question de savoir, au cas où l'homme aurait
réellement après son péché conservé cette image et cette ressemblance,

ce qui en demeurerait au dedans de lui les traces
encore à cette heure.

Avec tout cela on a négligé, non seulement de formuler
clairement le sens de ces mots : l'image et la ressemblance
de Dieu, mais avant tout de décider s'il s'agit ici d'une image
et d'une ressemblance que Dieu aurait imprimées à la nature
de l'être humain, dont il aurait ainsi fait un caractère essentiel

de cet être ; ou bien si ces mots marquent le but assigné
au développement de cet être. Dans ce dernier cas, on pourrait

entendre cette expression, ou d'un idéal présent à la
pensée du Créateur, ou d'un fait déjà existant devant lui, et

auquel il aurait rattaché son œuvre en sorte que l'homme
aurait été créé ressortissant à une « image de Dieu » déjà
vivante.

Tâchons d'abord de fixer la signification de ces motsr
« Dieu fit l'homme dans son image et comme sa ressemblance,

» ce qui est la traduction exacte du texte.

Evidemment, quel que soit le sens qu'il faille donner aux
deux prépositions « dans » et « comme, » on ne saurait leur
en attribuer un qui équivaudrait si bien à les supprimer,
que nous devrions dire : que « Dieu avait fait l'homme son

image et sa ressemblance ; » qu'il l'avait créé déjà semblable à

lui-même.
L'important, quant au sens à donner à ces prépositions

c'est, comme nous venons de le voir, de savoir si la préposition

dans régirait ici le datif ou l'accusatif; en d'autres
termes, si le rapport qu'elle exprime présuppose l'existence
d'une image de Dieu, ou si elle désigne un rapport à établir
avec un fait encore à venir.

C'est surtout au cas où nous devrions l'entendre dans ce

dernier sens, qu'il serait important de nous être fait une
juste idée de ces expressions «l'image et la ressemblance, »



LA CONVERSION 261

soit comme désignant un idéal présent à la pensée créatrice,
soit comme exprimant ce qui eût été déjà alors pour le

Créateur un fait positif et réel. Ce qui fait croire que c'est

bien dans ce dernier sens qu'il faut comprendre cette expression,

c'est que l'Ecriture du Nouveau Testament donne le

nom de l'image de Dieu à la personne du Christ, et cela

même avant son apparition dans le monde de l'homme. Si le

Logos, préalablement à son avènement dans notre monde,
ne s'appelle pas expressément « l'image de Dieu, » il nous
•est cependant désigné comme étant déjà alors cette manifestation

de Dieu qui s'appelle sa « Parole ».

Ce grand fait nous rappelle forcément ce mot de l'apôtre :

« Que nous avons été créés en Christ ; ' » comme aussi cette

parole du Seigneur lui-même à ses disciples : « Je suis le

cep, et vous êtes les sarments, et mon Père est le vigneron. »

Au point de vue de l'origine de l'homme, ces textes, ainsi que
ceux qu'ils rappellent, ne semblent pas d'abord avoir trait au
fait de création qui nous est raconté dans la Genèse. En y
regardant de près, cependant, nous ne tardons pas à

comprendre que l'action créatrice que met devant nous le récit
mosaïque n'est pas, au point de vue de l'apôtre et de tout
l'Evangile, un acte direct du Dieu suprême, de «Celui qui
habite une lumière inaccessible, que nul homme n'a vu ni ne

peut voir ; » que cette action est celle de Dieu dans sa révélation

historique, de Dieu pénétrant dans l'histoire, en d'autres

mots de la Parole de Dieu. C'est cet Etre que les apôtres
nous représentent comme l'Auteur direct de « tout ce qui a été

créé, » comme « Celui par qui sont toutes choses. » C'est ce
Créateur qui a fini par revêtir, nous disent-ils, la forme d'existence

de l'homme actuel, dans la personne humaine de ce

Jésus, qui se présente lui-même comme le Christ de Dieu,
l'organe de l'activité divine et le « Prince de la vie ». Si le

témoignage évangélique nous fait voir sans doute, dans la
création et dans le salut de l'homme, l'œuvre du Dieu
suprême, — de « Celui de qui sont toutes choses, » — cette

1 Eph. II, 10 ; IV, 24.



262 CÉSAR MALAN

œuvre ne nous en est pas moins représentée comme s'étant
accomplie par l'activité directe de « Celui par qui sont toutes
choses, » de l'Etre revêtu déjà devant Dieu, dans un sens
absolu, du caractère de son image.

On nous dira peut-être que nous ne saurions prêter ainsi
à l'écrivain de la Genèse la pensée théologique de l'apôtre
Paul. Sans répondre à cela que nous ne recevons le témoignage

de Moïse et de Paul que parce que y reconnaissoas
une parole dictée ou inspirée par le même Esprit de vérité,
nous nous contenterons de faire remarquer, quant au sens

que l'auteur de la Genèse aurait lui-même attaché à cette
expression, qu'il l'emploie bientôt en parlant de la naissance
de Seth. Adam, dit-il, eut alors un fils «dans son image et
comme sa ressemblance. » Evidemment l'écrivain sacré, —
qui ne répète cette expression qu'à cette seule occasion, — a

voulu dire par là que ce premier enfant destiné à perpétuer
la race d'Adam occupa, à l'égard de son père, la même relation

qui avait été celle de ce dernier à l'égard de Dieu, au
jour où il avait été créé1. Or, il est évident que dans ce cas
cette expression ne désigne pas un fait actuellement présent,
mais bien un fait d'avenir. Le petit enfant n'est réellement
pas, lors de sa naissance, l'image de son père et sa ressemblance.

Tout ce qu'on peut dire alors de l'enfant, c'est qu'il
est constitué de façon à devenir cette image, ou à réaliser
cette ressemblance. Considéré uniquement dans le sens qu'a
dû y rattacher l'écrivain lui-même, le mot de la Genèse dé-

1 Si l'écrivain sacré n'a pas fait cette même remarque lors de la naissance de

Caïn et d'Abel, c'est que ces deux naissances ne sont pas celles qui constituent
le vrai début de l'humanité. A ce point de vue on pourrait dire de Seth qu'il est

le premier enfant d'Adam qui ait devant lui un avenir normal. Caïn (acquisition)
est ainsi appelé par Eve comme étant celui qu'elle « avait acquis de l'Eternel, »

c'est-à-dire comme la réalisation de la promesse de cette « semence » qui
devait « écraser la tête du serpent. » Abel (vanité) est l'enfant du découragement

lorsque ce premier espoir a été déçu. Seth (remplacement) est reçu comme un
don de « Dieu, » le Créateur ; et, non plus comme venant de « l'Eternel, » du

Dieu de la promesse. C'est la première naissance qui revêt le caractère de toutes
celles qui suivront. Seth est avant tout l'enfant de l'avenir ; le premier enfant
typique de l'homme. — Gen. V, 13; 1 Chron. I, 1.



LA CONVERSION 263-

signe donc non pas le résultat présent de l'acte créateur,
mais le but assigné à cet acte.

2° Telle est aussi la conclusion à laquelle nous amène
l'étude spéciale de ce mot : l'image de Dieu.

Cette expression a d'abord quelque chose d'imprévu, sous
la plume de celui-là même auquel avait été dictée la défense
absolue pour l'homme de se faire aucune « image de Dieu. »

A elle seule, cependant, cette interdiction équivaut si peu à,

nier qu'il puisse être question d'une image de Dieu, qu'elle
implique bien plutôt le droit exclusif de Dieu de faire apparaître,,
ou de donner à l'homme cette image. Du moment cependant
où il est question d'une image de Dieu voulue par Dieu lui-
même, il ne saurait être question que d'une seule, puisqu'en
supposer une seconde équivaudrait à admettre l'insuffisance
de la première.

Cette image, en effet, ne peut être connue que de deux
manières. C'est d'abord comme ce qui serait le résultat d'un
acte divin. Dieu aurait alors constitué son image soit pour
lui-même, soit pour telles de ses créatures. Dans ce cas, cette

image est parfaite comme toute œuvre de Dieu, et ne saurait
être renouvelée. Ou bien c'est là un fait existant déjà en Dieu ;
faisant partie de la personne divine. Elle répondrait alors à

ce qui, dans la personne humaine, constitue l'objet de la
conscience de soi. Ici encore il ne saurait être question que
d'une seule image de Dieu, image qui est même alors coexistante

avec Dieu lui-même, ou éternelle. Elle ne peut, en
particulier, s'entendre de l'homme historique, ne fût-ce que-
parce que, l'être humain n'ayant pas toujours existé
historiquement, Dieu, jusqu'à l'apparition de cet être, aurait été

sans image de lui-même.
Il est vrai qu'on pourrait encore vouloir dire que Dieu

aurait institué une image, ou révélation, historique de sa

personne ; qu'en particulier dans le cas dont il s'agit, Dieu aurait
voulu mettre ainsi sa représentation dans le monde qu'il
venait de créer. Dans cette pensée rien n'empêcherait que
l'homme eût été créé pour être ici-bas le représentant du
Dieu invisible.



264 CÉSAR MALAN

Ce qui interdit cependant, de prendre ainsi ce mot :

« l'image de Dieu » dans un sens purement historique, c'est
le fait qu'il est question, comme nous l'avons vu, dans l'Ecriture,

d'une « image de Dieu » éternelle et préalable à toute
création. Tout ce qu'on aurait le droit d'affimer, ce serait
•donc que l'Ecriture nous montrerait l'homme appelé à devenir,

dans le monde qui est le sien, la reproduction de cette

»image préalable et éternelle.
Dans le fait, l'Ecriture non seulement nous parle très

expressément d'un être coexistant avec le Dieu suprême, Etre

qui est devenu dans le monde de l'homme l'image de Dieu,
d'empreinte engravée de la Personne divine, et le rayonnement
de sa gloire, mais elle nous montre dans cet Etre là aussi bien
le chef et le centre de l'humanité historique, que celui qui,
avant toute créature, était déjà l'organe de l'activité divine
-et, nous l'avons dit, l'objet de la conscience de soi pour la
¦Personne suprême elle-même. Ces assertions, que nous nous
bornons ici à rappeler, suffisent pour nous faire mettre le

mot de la Genèse : « Dieu fit l'homme dans son image et

comme sa ressemblance, » en parallèle avec ce que l'apôtre
enseigne plus tard sur « notre création en Christ avant la
¦fondation du monde1. »

Il ne faut pas nous étonner de devoir ainsi, à propos de

l'homme et de la création de l'homme, aborder ces sommités

•vertigineuses de la Théodicée. Ce qui est mis devant nous
dans le récit mosaïque concerne en effet une action directe
et première de la Personne divine elle-même. L'apparition de

l'homme ne nous y est pas représentée, ainsi que c'est le cas
dans la mythologie des païens anciens ou modernes, comme
un simple fait résultant de l'évolution d'une vie fatale jusque
là inconnue. Ce récit nous y fait voir le produit direct d'une
volonté absolue dont nous connaissons la réalité par notre
propre expérience de volonté, le résultat direct d'un acte
délibéré du Dieu vivant de notre conscience2. Présentée de la
sorte, l'origine de l'homme nous met en présence de l'action

1 Voir spécialement le Ie' chap, de l'ép. aux Ephésiens.
s Gen. I, 26.



LA CONVERSION 265

d'une volonté personnelle, ou consciente d'elle-même ; en
présence par conséquent d'un décret qui, précédant cette origine,
en demeure la seule raison d'être.

Et certes, pour qui a cru au Dieu qui révèle sa réalité à la
conscience et son action dans « la Bévélation, » ce n'est

pas dans cette initiative souveraine de la volonté créatrice

que gît la difficulté. En général, pour un tel homme, les

faits éternels sont les seuls qui soient éclatants de vérité. La
difficulté de les apprécier ne vient que de l'infirmité de

notre pensée humaine, laquelle, essentiellement limitée, ne
saurait pénétrer jusqu'à la raison d'être préalable des actes
d'un Dieu avec lequel nous n'avons déjà d'autre rapport que
celui qui est impliqué dans l'obéissance de notre foi. Mais si

notre regard est incapable de se fixer sur la splendeur de

l'astre, il n'en est pas moins capable de nous faire faire
l'expérience de la réalité de sa lumière.

N'hésitons donc pas en face du témoignage rendu à Dieu
dans l'Ecriture. Or, l'homme nous y est représenté comme
étant entré dans l'existence pour avoir part à un fait supérieur

et antérieur à cette existence. Ce qui constitue l'homme
ce qu'il est, — ce qui fait de lui une âme vivante, c'est-à-dire
un être possédant une existence spéciale et définie, — c'est
le fait qu'il est « appelé à être l'image de Dieu, » ou à

réaliser en lui-même cette image. C'est le fait que, créé dans
la sphère de vie de cette image, il est capable de devenir,

en se développant normalement, « le sarment » d'un
« cep » céleste, dans lequel il subsistait virtuellement avant
n'apparaître dans le monde historique.

De là découle sans doute que, par sa nature elle-même,
l'homme est essentiellement propre à cette tâche, et capable
de l'accomplir ; qu'il est, comme homme, capable « de
devenir semblable à Dieu. » Aussi bien ce qui le distingue des

autres êtres créés avec lui dans le monde qui est le sien, est-

ce précisément la conscience qu'il possède de ce fait.
Tout cela ressort clairement ne fût-ce que de l'histoire qui

nous a été conservée de la tentation. Non seulement nous y
voyons que l'homme n'est pas encore, dans ce moment-là,

THÉOL. ET PHIL. 1908 18



266 CÉSAR MALAN

« l'image de Dieu; » qu'il n'est pas encore arrivé à « être-

comme Dieu, » — en particulier qu'il ne possède pas encore-
cette vie éternelle qui est la vie propre de Dieu, — mais il
ressort encore de ce récit que ce qui fait le danger de la
tentation à laquelle l'homme se voit exposé, c'est qu'il a
conscience d'être capable de cette vie là. L'homme nous apparaît
donc, au lendemain de la création, et avant son péché, différent

par sa nature elle-même, d'un côté des animaux qui
n'ont que la seule existence terrestre, de l'autre des agents
moraux autres que lui, lesquels ne sont, eux, en aucun rapport

essentiel avec cette existence limitée, temporaire et
inférieure à laquelle lui se voit encore attaché. Le fait est que,
tandis que l'épreuve de ces agents a déjà eu lieu, l'homme a

encore à subir la sienne. Cette épreuve s'inaugura par une-
tentation dont l'organe est précisément un de ces agents qui,,
lui, a déjà succombé.

L'homme est alors trompé et séduit. Dès ce moment, tout
en demeurant dans sa nature ce qu'il était, en vertu de sa

création, c'est-à-dire, essentiellement capable de devenir
semblable à Dieu, sa position historique est entièrement
changée. Son développement se voit absolument arrêté, pour
autant qu'il impliquerait la réalisation du but qui lui avait
été assigné. Au lieu d'inaugurer un progrès vers ce but,
l'homme s'est maintenant engagé dans une voie qui l'en
éloigne toujours plus. Loin de se rapprocher de Dieu par le
développement de sa véritable vie, il s'enfonce dès lors
toujours plus dans ce qui n'est que la seule activité d'une
existence exclusivement terrestre. Grâce à la séparation qu'il a
fait intervenir entre sa volonté et la volonté divine, il ne
dispose plus que de cette existence terrestre et limitée, qui ne
se maintient en lui qu'au moyen de biens « qui se consument

par l'usage qu'on en fait1. » La fin à laquelle tend ainsi
cette existence, fin qui pour l'animal en est la cessation
naturelle, cette fin est au contraire pour l'homme, chez lequel
a été réveillée la conscience de pouvoir atteindre à la vie-

' Col. II, 22. « Choses qui sont toutes destinées à périr par l'usage qu'on em

fait. » Comp. Jean IV, 13-U.



LA CONVERSION 267

éternelle, un fait dont la seule approche révolte sa nature.
L'état de l'homme qui se voit limité à la seule existence
terrestre, ou de l'homme déchu, est donc un état contre nature.
C'est l'état d'un être détourné de sa véritable destinée.

C'est bien là aussi ce qui se montre immédiatement, après
le péché, ne fût-ce que dans l'isolement qui depuis lors
caractérise la position de l'humanité. Dès ce moment, en effet,
l'homme se voit séparé de son Créateur, et des autres agents
libres dont l'apparition dans le monde créé avait précédé la
sienne. Et cette séparation, il la ressent lui-même comme
chose si peu naturelle ou normale, qu'il ne cesse de chercher
à la faire disparaître. Du reste ce n'est pas seulement de

Dieu et du monde des êtres invisibles, que l'homme se sent
ainsi séparé. C'est encore sa position à l'égard de ce monde
visible dans lequel il avait été introduit pour se replacer sous
la loi divine, et qui maintenant résistera à tous les efforts

qu'il va faire pour l'assujettir à sa propre volonté. Cet

univers dont il avait été destiné à devenir le dominateur, et
dans lequel son apparition avait été comme le couronnement
de l'œuvre créatrice, est maintenant devenu pour lui, depuis
qu'il s'est séparé de Dieu par le péché, tantôt un mystère
dans lequel il tente vainement de pénétrer, tantôt un
ennemi qu'il n'arrive à grand peine qu'à soumettre, et cela

toujours imparfaitement.
Avec tout cela, si la position de l'homme a été changée, sa

nature n'en est pas moins demeurée la même. Ce qui le prouve,

c'est que c'est un décret de la volonté suprême qui seul

maintenant «lui interdit le fruit de l'arbre de vie». Il ne faut

pas, en effet, que son état actuel de déchéance devienne
permanent. Dieu ne veut pas que, comme homme déchu,
l'homme vive à toujours. Il veut que, le cas échéant, il
puisse encore saisir la vie éternelle à laquelle il continue à le

voir destiné.
Quelle idée devons-nous donc nous faire de cet état de

déchéance, dans lequel le Créateur de l'homme fait en sorte

que l'homme ne puisse pas se fixer pour toujours? Comment

devons-nous nous représenter cette existence ac-



268 CÉSAR MALAN

tuelle de l'homme que Dieu ne veut pas laisser devenir
définitive?

Elle nous est présentée comme un temps d'arrêt dans le
développement de l'être humain. Grâce au fait que Dieu
l'avait mis en communication avec la vie divine, l'homme
devait, par sa libre activité, ramener sous les lois de Dieu le
monde déchu auquel il ressortissait par ses premières
origines terrestres. Demeuré fidèle lui-même au fait de vie dont
l'acte créateur lui avait confié le germe, l'homme aurait vu
Dieu confirmer et rendre, définitive cette communication de la
vie divine. Au lieu de cela, en séparant sa volonté de la
volonté de Dieu, l'homme risque de devenir semblable non pas
à Celui qui l'a créé, mais à celui par lequel il s'est laissé

tenter.
Tels sont les faits auxquels il nous faut demander le

secret de l'état actuel et de l'homme et de l'humanité. Interrogeons

l'homme d'état, l'historien, le moraliste ou même le

physiologiste, — tous ceux qui font de l'homme l'objet de leur
étude; — écoutons la plainte du poète, ou bien arrêtons-
nous à voir l'artiste se fatiguer à réaliser des aspirations
toujours plus ou moins déçues, partout et constamment c'est
le même spectacle d'un élan arrêté; d'illusions qui finissent

par faire place au découragement; souvent même d'un
héroïsme qui trompe l'attente et de ceux qui l'admiraient, et
de ceux qui s'y était donnés tout entier. En un mot, c'est à

chaque fois, et sous les formes les plus diverses, une
aspiration instinctive qui, parce qu'elle n'est pas arrivée à être
la recherche expresse de l'image de Dieu, ne parvient jamais,
plus ou moins promptement, qu'à lasser toujours de

nouveau la pauvre âme humaine.
Le fait est que, soit qu'on considère la vie des individus

ou celle des nations, et même jusqu'à l'évolution générale de

l'humanité, on ne saurait, si ce n'était la foi en Dieu, prévoir
pour la vie du monde actuel aucune autre issue que la ruine
à laquelle ont déjà abouti la puissance et les gloires de la
civilisation antique. Et, dans le fait, l'état présent de l'homme
et de l'humanité n'est-il pas ressenti par tous comme un état



LA CONVERSION 269

anormal? N'est-ce pas là ce qui est à la racine de cette
souffrance intime dont se distrait à grand'peine cet « homme de

loisir » que nous voyons chaque jour réduit à envier l'insensibilité

de ceux que les exigences matérielles tiennent courbés

sur leur tâche quotidienne? Constitué en vue de la vie
éternelle ou divine, l'homme ne peut pas se refuser à sentir
jusqu'à quel point il est devenu étranger à la seule vie qui
répondrait à ses besoins. C'est bien là ce qui le fait se réfugier

dans la pensée d'une immortalité essentielle de son âme,
bien qu'il ne puisse se faire de cette immortalité qu'une idée

purement négative. Incapable ne fût-ce que de réaliser
devant sa pensée une vie positivement éternelle, il n'en sent pas
moins qu'il n'est pas fait pour être mortel, comme le sont
ces animaux dont l'existence est sous ses yeux un fait
essentiellement temporaire. Malgré cela, l'homme n'arrive pas à

se sentir réellement immortel. Cette « immortalité » qu'il
revendique si hautement le laisse froid et « sans espérance. »

Le fait est qu'il ne sait comment saisir une « immortalité »

qu'il n'a pas la conscience d'avoir reçue de Celui qui, même

pour la pensée humaine, la possède lui seul et dont la
présence la remplit tout entière. •

C'est aussi là ce qui fait que cet homme « immortel » se

montrera prêt à accepter, et même à saisir avidement, la
promesse de la vie éternelle. En face de cette promesse il sent
se réveiller comme un instinct de conscience qui témoigne
au dedans de lui de ce qui dépasse l'horizon limité de son
existence présente. C'est même là ce qui rend possible chez

lui cette « liberté morale » qui fait partie de sa nature elle-
même1. Avec cela rien, dans ce sentiment, n'implique pour
lui ce qui serait une possession positive et assurée de

« l'image de Dieu. » Rien dans cette conscience de lui-même,
ne témoigne devant lui d'un rapport positif de sa volonté
avec l'Etre qu'il n'arrive jamais qu'à « adorer sans le
connaître. » L'homme n'a bien encore que la conscience instinctive

de la faculté qu'il possède de réaliser, le cas échéant,
1 C'est aussi, pour le dire en passant, ce qui seul explique chez lui cette

conscience réfléchie de lui-même qui est la condition première du langage.



270 CÉSAR MALAN

l'image et la ressemblance de cet Etre. Il sent alors qu'en
dépit de sa déchéance il n'est ni oublié, ni maudit de Dieu.
Non qu'il ne se sache étranger à Dieu et séparé de lui. Mais

il ressent cela comme un état historique de sa volonté ; il
n'en a pas conscience comme d'un trait essentiel de sa

nature. Ce qui le prouve, c'est que ce sentiment de séparation
s'accompagne toujours en lui d'un affaiblissement ou d'un
obscurcissement de la conscience qu'il a de lui-même1. C'est

un sentiment qui le gêne; un fait contre lequel proteste en
lui sinon sa volonté réfléchie, — laquelle participe à son
état de déchéance, — du moins ce qu'il y a en lui de plus
profondément instinctif. Et si, par là même, cette séparation
ne se présente toujours à lui que comme le résultat d'un
incident dans son histoire, nous savons, nous qui croyons en
Dieu, que, quant à sa nature elle-même, les dons et la vocation
de Dieu sont sans repentance, et que l'injustice de l'homme
n'anéantit pas lajustice de Dieu.

On comprend que ceux qui ne croient pas uniquement en

Dieu, fassent de l'immortalité essentielle de leur âme, comme

un moyen de se passer de Celui qui seul possède, et qui seul
confère l'immortalité. Dire que l'homme déchu a conservé la

capacité pour la vie éternelle qu'il avait reçue à sa création,
c'est même avoir dit qu'il ne possède pas cette vie comme un
fait actuel, mais comme une possibilité que sa révolte peut
rendre inutile*. Si l'arbre de vie est encore dans le jardin
planté pour l'homme, l'entrée de ce jardin lui demeure
interdite. Seul « le Fils de l'Homme, » celui qui a condamné
le péché dans la chair, est réellement à même de donner

encore, à ceux qu'il aura ramenés dans le Paradis de Dieu,
de ce fruit de l'arbre de vie3. Cela aura lieu lorsque ces

hommes auront achevé leur existence présente de tentations
et d'épreuves. Alors s'ouvrira pour eux « le royaume qui

1 Voyez le passage cité plus haut.
2 « Mais les pharisiens et les scribes rendirent inutile à leur égard le décret de

Dieu. » Luc VU, 30; comp. Actes XIII, 46; XXVIII, 25 à 28.

3 Apoc. II, 7.



LA CONVERSION 271

leur avait été préparé avant la fondation du monde, » et en

vue duquel ils avaient été créés ce qu'ils sont1.
Si donc la vie éternelle appartient en ce moment à

l'homme, c'est pour autant que Dieu n'a pas cessé de la lui
destiner. Il la possède dans la promesse divine, dont pour
nous la résurrection du Christ demeure et la proclamation
et le gage, et à laquelle vient se joindre l'expérience qui
résulte pour nous de l'union de notre cœur avec Dieu « qui
pour nous a ressuscité Jésus des morts. » Ne pas croire « au
don de la vie éternelle en Jésus-Christ Notre Seigneur, »

•équivaut donc, ou bien à nier que Dieu veuille tenir la
promesse faite à l'homme de l'immortalité, ou bien à douter
«qu'il lui soit encore possible de l'accomplir2.

Telles sont, sur l'état originaire de l'homme, les conclusions

auxquels nous a amenés l'étude de l'Ecriture faite à la
lumière de notre conscience. Ce sont aussi celles où va nous
conduire l'examen direct du fait religieux lui-même.

1 Math. XXV, 34.
2 Rom. VI, 23 : « Les gages du péché c'est la mort, mais le don gratuit de Dieu

<est la vie éternelle en Jésus-Christ notre Seigneur. » — Gai. IV, 6 : « Parce que vous
¦«êtes ses fils, Dieu a envoyé l'Esprit de son Fils dans vos cœurs. »


	La conversion : comme le retour de l'homme à sa vrai nature

