Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1908)

Heft: 3

Artikel: La conversion : comme le retour de I'homme & sa vrai nature
Autor: Malan, César

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379835

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA CONVERSION

comme le retour de 1’homme & sa vraie nature

PAR

CESAR MALAN riLs
"Ore éote viol. Gal. IV, 6.

Si tous ceux qui croient en Dieu s’accordent a dire que:
'homme tel qu’il est & cette heure, c’est & dire pécheur et
mortel, ne saurait étre ’expression de la pensée du Créateur,,
les opinions différent sur 'idée qu’il faut se faire de cet état.
de déchéance auquel nous le voyons actuellement réduit.

Et d’abord cet état serait-il définitif? Le péché du premier
homme aurait-il eu pour résultat un tel changement dans sa.
nature elle-méme, qu’a cette heure il faudrait un acte de la.
toute puissance pour créer & nouveau I’homme devenu pé-
cheur et mortel ? Ou bien, en dépit de ce fait que le péché
du premier homme a sans doute eu, pour ses descendants,.
des conséquences qui peuvent leur devenir mortelles, rien
n’aurait-il été cependant changé dans la nature de I’étre hu-
main telle que ’avait constituée I’acte créateur ? L’homme ne
ferait-il réellement, lorsqu’il lui arrive de dépouiller cet état.
de déchéance, que ressaisir ce qui n’avait jamais cessé
d’étre sa véritable vie? Dieu ne ferait-il alors que lui ren-
dre la conscience d’une nature qui n’avait jamais cessé:
d’étre maintenue par sa volonté?

Telle est la question que nous voudrions examiner, Elle
revient 4 se demander si ce que I’Evangile appelle la nou-



LA CONVERSION 261

velle naissance, est un événement que rien n’avait préparé
dans le régénéré; ou bien si lui-méme doit y reconnaitre son
retour & sa vraie nature?

- Le chrétien, — ou I’homme qui vit de la vie du Christ, —
~ aurait-il dans le fond, par le fait de sa conversion, perdu au
sein de ’humanité sa place normale et naturelle? Faut-il
donner raison a cette espéce de suspicion qui s’attache si
souvent 4 un tel homme ? A ce sentiment dont notre Seigneur
est allé jusqu’a dire & ses disciples : «Si le monde vous hait,
sachez qu’il m’a hai avant vous? » Y a-t-il réellement dans
la position qu’occupe ce chrétien au milien de ses sembla-
bles quelque chose qui justifie des mots comme ceux d’illu-
miné, d’exalté ou de mystique ? Un tel homme a-t-il cessé
d’étre un homme dans le sens normal de ce mot, c’est-a-dire
ce que Dieu voulait que fat ’'hnomme lorsqu’il le créa? — Ou
bien, — tout au contraire, — devrions-nous saluer dans «le
disciple du Christ, » — & part les faiblesses qui dépareraient
encore sa vie journaliére, — I’homme revenu a ce qu’avait été
la pensée du Créateur ?

Il est évident que c’est de la réponse a ces questions que
découlera le point de vue auquel chacun se considérera lui-
méme, et dans sa propre position devant Dieu et dans ses
rapports avec ses semblables. Or cette réponse, nous ne pou-
vons la demander qu’a la conscience que nous aurions et, de
notre propre étre, et de sa relation avec Dieu.

Il est vrai qu’a ce dernier égard notre conscience semble
d’abord se borner 4 nous mettre en face de cette autorité ab-
solue dont s’accompagne en nous le sentiment du devoir. Par
cela seul, cependant, elle nous fait ressentir, dans cette au-
torité, un fait indépendant de notre initiative; un fait de vo-
lonté qui domine d’une facon absolue notre volonté propre.
Notre conscience nous fait ainsi toucher, comme au doigt, la
présence vivante au dedans de nous du Maitre, et, par con-
séquent de I’Auteur de notre liberté : de I’étre que seul nous
sommes appelés & adorer, ou de celui que nous appelons
« Dieu». Cette méme conscience nous fait encore discerner,
dans la résistance plus ou moins directe qu’oppose notre



252 CESAR MALAN

volonté propre 4 une semblable autorité, un état que nous
ressentons comme anormal, comme un état de culpabilité,
ou de péché.

Sans doute notre conscience ne va pas plus loin. En parti-
culier, elle ne nous dit pas le nom de celui & la présence et
a l'autorité duquel elle rend ainsi témoignage. Encore moins
nous décrit-t-elle le rapport personnel qui est au point de dé-
part de cette opposition entre notre volonié et sa volonté.
Néanmoins elle nous force & nous demander quelles seraient
a notre égard les intentions ultérieures de I’Etre dont nous
ressentons déja de la sorte les droits absolus sur notre libre
volonté elle-méme. Aussi cette conscience de nous-méme
nous ameéne-t-elle, dés que nous sommes mis en face du
témoignage scriptuaire, & y reconnaitre la révélation de cet
Etre dans les actes dont I’histoire nous y est présentée.

Quant a notre propre état originaire, la seule lumiére dont
Péclaire notre conscience, est celle qui résulte pour nous de
ce dont elle témoigne de la sorte concernant 'auteur et le
‘Maitre supréme de notre liberté. Elle nous fait voir en lui
notre Juge, celui qui nous demandera compte de la facon
dont nous aurions ou respecté ou négligé son ceuvre pre-
miére en nous, ainsi que le rapport que cette ceuvre avait
alors inauguré avec nous, et qu’il avait maintenu depuis
lors.

Aussi bien les origines de ’homme sont-elles la premiére
chose que met sous nos yeux cette Ecriture, dans laquelle
nous reconnaissons la révélation du Dieu de notre conscience.

Avant d’entrer plus avant dans 'étude spéciale de ce té-
moignage, il nous faut tout d’abord justifier cette expression
de rapport personnel dont nous venons de faire usage en par-
lant de notre rapport avec Dieu, ou de notre rapport reli-
gieux. Pourquoi y voyons-nous ainsi, non pas la coincidence
fortuite ou fatale de deux faits de vie, mais une relation inau-
gurée avec notre personne parla personne divine elle-méme?
(C’est 14 une question décisive. De la réponse qui vy sera faite
dépendra le sens.de tout ce qui prendrait pour nous le nom
de religion; et, tout spécialement, ce que nous devons penser



LA CONVERSION an3

de cette doctrine de « passivité religieuse » dont on parle
toujours plus autour de nous, et dont I’expression la plus
connue nous apparait dans le « boudhisme ». Le fait est que,
du moment ou I'on fait abstraction de I’élément personnel,
la conscience de nous-méme n’est plus pour nous que la per-
‘ception d’un simple phénoméne intérieur. C’est pour nous
Iimpression passive d’un fait, ou du résultat d’'un acte. Ce
n’est plus I'expérience directe de l'actelui-méme. Une simple
perception d’harmonie ou de désharmonie, prend dés lors
chez nous la place de cette impression d’autorité qui nous
placait devant l'alternative ou de la soumission ou de la
résistance ; c’est-a-dire, puisqu’il s’agissait pour nous d’une
autorité absolue, devant I’alternative ou de la foi qui obéit,
ou de 'incrédulité qui se révolte. Enlevez cette impression
d’autorité (laquelle implique pour nous l'existence de notre
liberté), et tout est changé pour notre étre moral. Nous
n’avons plus affaire qu’avec une passivité qui s’étend jus-
qu'aux jugements de notre pensée elle-méme ; en méme
temps que, dans la sphere de notre volonté et de nos affec-
tions, surgit une superstition, qui n’a d’autres limites que
celles de la paresse morale qui en a été au dedans de nous
le point de départ. Quant a la « religion », ce qui porte en-
core devant nous ce nom, n’est bientdt plus que cette reli-
gion passive dont ’expression supréme est de nouveau le
moulin @ priéres du bonze mongol. A cela s’ajoute, sous nos
yeux, une vie nationale, elle aussi tellement passive que les
peuples boudhistes n’ont jamais été mis en mouvement que
par des chefs théistes, et que, depuis plus de vingt siécles,
I’histoire des quatre cents millions de boudhistes, qui, dit-on,
encombrent notre globe, n’a pas enregistré un seul nom de
héros. |

Si nous rappelons ces faits, ¢’est qu’ils sont le résultat di-
rect d’idées qui, depuis quelque temps, semblent vouloir en-
vahir notre monde chrétien. 11 est méme difficile de ne pas
voir, dans l’affaiblissement du sentiment de responsabilité
personnelle dont ces idées sont le résuitat, un symptome de
décadence. Aussi bien n’est-il plus besoin actuellement de



254 CESAR MALAN

grands hommes, ou d’hommes hors ligne, pour remuer les
masses. '

Devant des faits semblables, nous sommes certainement
tous appelés a4 redoubler de vigilance, de décision et de fidé-
lité & I'endroit de ce sentiment du devoir, qui est au point de
départ de tout ce qui en nous s’appellera le caractére, ou la
direction ferme et arrétée de la volonté. En particulier, plus
nous apprécions le trait essentiellement personnel du rap-
port religieux, plus nous nous préoccuperons sérieusement-
de I'état auquel nous voyons réduit ce rapport. Ce qui porte
trop souvent ce nom, en effet, c’est une pure expérience de
volonté & laquelle rien ne vient répondre chez celui qui I'a
éprouvée. Ce n’est donc bien que la seule inauguration d’un
rapport. Evidemment il y a 14 dedans plus que ce qui ne se-
rait que 'absence d’un fait. C’est 'absence de ce qui aurait
dla étre un acte de volonté; c’est un refus d’agir; c’est un
fait coupable, un état de péché.

La question qui se pose devant nous est donc celle-ci:
Quel était le rapport primitif de ’homme avec Dieu au jour
-ou ’homme fut créé ; et, qu’est-ce que ce rapport est devenu
A cette heure ? Et, plus spécialement, I'état de déchéance de
I’homme actuel a-t-il si bien détruit sa position comme étre
moral, que sa volonté n’aurait plus maintenant ni droit ni
devoir & I’endroit de la volonté de Dieu ? Ou bien, au con-
traire, devons-nous tenir compte, comme d’un fait existant
encore a cette heure, de ce qu'aurait été a l'origine notre
position & I'égard de Dieu? Ce rapport primitif a-t-il été si
complétement annulé qu'’il ne puisse étre rétabli que par une
seconde action créatrice de Dieu? ou bien avons-nous encore
le droit de voir « un enfant de Dieu » dans I’homme actuel,
dans ’homme déchu, en sorte qu’en dépit de la séparation
intervenue entre sa volonté et la volonté de Dieu, ’homme
actuel serait encore réellement apparenté avec Dieu? qu’il
serait encore capable, le cas échéant, de réaliser son image ?
D’un coté, tout cela a-t-il si bien disparu de la nature méme
de I’homme, qu’a cette heure ce quiest humain est positive-



LA CONVERSION P15%)

ment & opposé de ce qui est divin? que ’homme est devenu
essentiellement incapable de jamais pouvoir ressentir un
amour semblable & celui qui caractérise, pour notre cons-
«cience, la vie méme de Dieu? D’autre part devons-nous sta-
tuer une différence essentielle, non pas entre la nature de
«ces deux volontés, mais uniquement entre la direction de la
wvolonté de I'’homme et celle de la volonté de Dieu ?
Quelqu'un objectera peut-étre ici que ce sont 1a des ques-
tions oiseuses, sinon méme téméraires. On dira qu’il suffit du
sentiment de ce qui nous manque & ’endroit de notre « vie
:spirituelle, » ou du principe de notre vie morale, — pour
nous faire saisir dans I’histoire du salut, ce qui seul répond
au besoin le plus profond de lavie instinctive de notre étre?
— que vouloir aller plus loin serait risquer, en nous préoc-
<cupant indiment de nous-méme, de nous jeter dans I’abime
.ou de P’orgueil ou du découragement; qu’en général notre
regle doit étre de nous en tenir au témoignage de 'ocuvre
“divine, sans essayer d’analyser ce qui y demeurera toujours
inexplicable pour notre pensée ?
Tout cela est vrai. Mais il n’y a pas seulement cela de vrai!
Le rapport religieux, comme tout fait moral, repose sans
doute, au dedans de nous, non pas autant sur une conclu-
sion réfléchie que sur une expérience imposée a notre vo-
lonté. Néanmoins, a cote de la belle et sainte tiche du prédi- .
cateur, qui consiste 4 témoigner toujours de nouveau des
actes par lesquels Dieu vient lui-méme inaugurer et main-
tenir cette expérience, il y a encore la tache plus humble du
~docteur; de celui qui, en défendant des positions acquises,
g’efforce d’empécher que « la parole des contredisants » n’ef-
face 'impression produite par ce témoignage. Le fait est que
les hommes inspirés eux-mémes ne se bornent pas & témoi-
gner des faits révélateurs: ils s’appliquent aussi & les justi-
fier en face des négations de 'incrédulité. Devant des en-
fants, en présence de coeurs simples, soumis, avides de cer-
titude, on se contentera nécessairement de raconter tou-
jours de nouveau I'ccuvre divine. Mais il faudra aussi savoir,



206 CESAR MALAN

en parlant & des hommes faits, « amener captive leur cons-
cience. »

S’il y a jamais eu une époque étrangere & la docilité et &
la simplicité de l'enfance, c’est bien celle ou nous vivons.
L’analyse ne respecte plus rien. On a désappris le respect
pour les autorités traditionnelles. Aussi le témoin de la vé-
rité est-il toujours plus amené & savoir remonter jusqu’a
cette autorité qui accompagne dans chacun ’expérience im-
posée & sa volonté. Jamais encore ’Apologétique n’a été plus
sérieusement appelée 4 opposer, 4 une analyse superficielle
du seul fait, 'analyse attentive de action qui impose I'ex-
périence de ce fait. C’est dire que nous avons actuellement
pour tiche, nous qui croyons, de ramener chacun & I’étude
attentive de la conscience elle-méme.

Essayons donc ici, aprés avoir d’abord constaté ce que
I’Ecriture, d’accord avec les exigences de notre propre cons-
cience, nous affirme touchant les origines de ’homme, de
discerner jusqu’ad quel point le résultat de cette recherche
serait confirmé par ’examen des faits religieux que nous
avons actuellement sous les yeux.

I

L’état originaire de I'homme d’aprés I'Ecriture
et d'aprés la conscience.

La premiére chose est ici de préciser le sens de cette dé-
claration du récit de la Genése!: « que Dieu eréa ’homme
dans son image et comme sa ressemblance. »

1. Demandons-nous d’abord comment on entend d’ordinaire
ces paroles.

Le plus souvent on y voit cette affirmation: que I'homme:
avait été créé semblable a Dieu, qu’il avait été mis positive-
ment en possession de « I'image de Dieu » et de « sa ressem-
blance. » De 14 résulte nécessairement que si, en séparant
ensuite par sa désobéissance sa volonté de la: velonté divine,,

1 Gen. I, 26,



LA CONVERSION 257"

I’homme a sans doute rendu impossible toute « ressemblance »-
avec son Créateur, il n’en a pas moins conservé, ne fut-ce-
qu’en partie, ce qui avait constitué en lui « I'image de Dieu. »
Dés lors on s’ingénie & montrer les restes de cette « image »,
ou bien dans la raison, et dans la conscience de la liberté, —
c’est-a-dire dans ce qui constitue pour nous la personnalité-
elle-méme, — ou bien, et méme tout d’abord, dans I"immor-
talité essentielle de U'dme humaine,

En faisant cela, cependant, on a perdu de vue deux faits:
le premier, que la raison et la conscience de la liberté ap--
partiennent aussi & ces « esprits rebelles, » pour lesquels on
ne saurait vouloir revendiquer la possession de « 'image de-
Dieu »; et le second, que « 'immortalité, » c’est-a-dire une-
vie en possession de sa raison d’étre, ne saurait étre attri-
buée qu’a la seule cause supréme et absolue, ou bien,,
comme dit apdtre, que Dieu seul posséde Uimmortalité.

On peut sans doute aussi, d’'une facon plus générale, se
borner & voir « I'image de Dieu » dans ce que ’homme a de:
plus que I'animal, qui comme lui a « été formé de la terre. »
On voit alors cette image dans ce qu’on est convenu d’ap--
peler la vie de son dme. Dés lors, la mort & laquelle I’lhomme:
se voit condamné aprés le péché, n’est plus que le retour-
du corps & la poussiére. Cette mort ne saurait concerner-
Pame laquelle, dit-on, est « une substance simple. » On
donne alors & ce mot de « mort » quand il est question de:
I’Ame, un sens exclusivement moral. La « mort » de ’ame-
sera la persistance indéfinie, ou « éternelle, » de cette ame,.
dans un état de séparation d’avec Dieu. A cela s’ajoute le:
fait que si, tant que ’homme habite le monde visible, les
impressions des sens lui rendent supportable une semblable-
séparation, du moment ou il entre dans le monde invisible,.
cela devient nécessairement, pour son « dme immortelle, »-
cette souffrance sans nom et sans reméde qui, dans le lan-
gage ecclésiastique, s’appelle les peines éternelles.

Il n’est pas besoin de relever les difficultés insolubles.
d’une idée semblable concernant une &4me humaine qui,.
privée, par sa désobéissance, du « principe moteur » de sa.



T258 CESAR MALAN

‘vie morale, ne serait plus en possession que d’une activité
:dintellectuelle essentiellement incapable de devenir « éter-
‘nelle ».

2. Disons maintenant comment nous entendons ce texte.

Il nous semble que le seul sens qu’il puisse avoir est celui-
«cl: que I’homme a été créé dans le but de réaliser 'image de
Dieu, d’atteindre & sa « ressemblance, » et, par conséquent
«capable de cette tache.

A la différence de I'animal, dont 'existence purement ter-
restre, ou cosmique, est un fait achevé, un fait qui a atteint
:son but, ’'homme, lui, & c6té d’une existence semblable, a
-encore recu, par la communication du. souffle de Dieu, la
faculté de pénétrer dans une forme d’existence tout autre
-que celle 13, et essentiellement supérieure. Grice a ce second
:acte du Créateur, ’'homme a été fait capable de substituer a
une activité purement terrestre, cette activité céleste et éter-
‘nelle dont « le souffle de Dieu » symbolise ici la communi-
rcationi, '

En effet, il résulte de ce que nous disons que si cet homme
-g’était montré fidéle & la loi de cette activité céleste, il serait
-demeuré libre « d’étendre la main pour cueillir du fruit de
:I’arbre de vie, pour vivre ainsi 4 toujours2.» Cet arbre, nous
le comprenons, est ici le symbole d’un fait de vie qui, par-
itant de la terre, dans laquelle plongent ses racines, atteint
jusqu’a ce ciel dans lequel pénetre son branchage. Clest
I'image d’une vie personnelle qui, en partant d'une exis-
tence terrestre et temporaire, s’éléve jusqu’a cette existence
-céleste qui est la vie méme de Dieu.

L’homme, cependant, étant devenu infidéle, la séparation
-entre sa volonté et la volonté divine n’est pas un change-
-ment de nature, comme le serait pour lui la perte de la fa-
-culté « de devenir comme Dieu. » La désobéissance de
I’homme a pour seul résultat que sa volonté perd deés lors la

1 Comp. Jean XX, 22. Cette communication ne concerne du reste que la seule
cactivité instinctive de 'homme. C’est bien le sens de cette expression“: « que
-Dieu souffla un souffle de vie dans les narines de 1'homme formé de la terre. »

? Gen. III, 22,



LA GCONVERSION 259

possibilité de répondre a4 ce qui n’est plus en lui qu’une
-aspiration silencieuse de sa nature. L'activité de sa vie se
trouvant dés lors incapable d’accomplir la tidche pour
laquelle il avait été muni du « souffle de Dieu, » il en résulte
pour lui une souffrance dont la seule issue ne saurait étre
-que lacessation du principe de Vactivité de sa vie, autrement
.dit que sa mort.

Ce qui suffit & montrer que la nature humaine n’a pas été
-changée dans I’homme actuel, ce sont précisément ces aspi-
rations qu'un tel homme continue a ressentir. Bien qu’elles
-soient pour lui une occasion de déception, elles n’en démon-
‘trent pas moins la présence au dedans de lui de la capacité
-qui est demeurée inhérente & sa nature. Elles témoignent du
besoin qui le posséde encore de devenir semblable a Dieu,
-besoin dont l'expérience, en effet, caractérise son histoire
‘tout entiére. C’est méme dans la permanence de ce trait
foncier de sa nature, qu’il faut chercher la raison de ce
fait que ’humanité aura dorénavant une histoire; tandis
‘que l'animalité, qui a pleinement atteint le but qui lui est
-assigné demeure, du moins dans son état actuel, incapable
d’en avoir aucune. Sans doute, si rien n’intervient, cette
histoire de ’humanité ne sera plus maintenant ce qu’elle
-aurait da étre. Avec cela ’homme n’en demeurera pa.s‘ moins
‘un élre d’avenir, un étre dont ’état actuel est ressenti par
lui-mé&me comme un élat d’imperfection, parce que, en dépit
-de sa chute, il a conservé la faculté, au cas ou la vie divine
lui parait de nouveau positivement accessible, soit de la res-
-saisir, soit de demeurer responsable du fait qu’il I'aurait re-
poussée.

On le voit, comprise de la sorte, 'action créatrice pour
autant qu’elle concerne I'homme, nous apparait comme
-ayant eu « I'image de Dieu, » non pas pour résultaf mais
‘bien uniquement pour but. C’est ce que va nous dire le té-
‘moignage de ’Ecriture. A

3. Doctrine qui se rattache au texte sacré compris de la
-sorte. ' '

En face du mot de la Genése on s’est préoccupé, nous



260 CESAR MALAN

Pavons vu, aussi bien du sens général de cette expression:
Uimage de Dieu et sa ressemblance, que de la différence entre
la premiére et la seconde de ces deux paroles. On a surtout
agité la question de savoir, au cas ol I’homme aurait réel-
lement aprés son péché conservé cette image et cette ressem-
blance, ce qui en demeurerait au dedans de lui les traces
encore a cette heure.

Avec tout cela on a négligé, non seulement de formuler
clairement le sens de ces mots: limmage et la ressemblance
de Dieu, mais avant tout de décider s’il s’agit ici d'une image
et d'une ressemblance que Dieu aurait imprimées a la nature
de I’étre humain, dont il aurait ainsi fait un caractére essen-
tiel de cet étre; ou bien si ces mots marquent le but assigne
au développement de cet étre. Dans ce dernier cas, on pour-
rait entendre cette expression, ou d’un idéal présent a la
pensée du Créateur, ou d’un fait déja existant devant lui, et
auquel il aurait rattaché son ceuvre en sorte que ’homme
aurait été créé ressortissant & une « image de Dieu » déja
vivante.

Tachons d’abord de fixer la signification de ces mots:
« Dieu fit 'homme dans son image et comme sa ressem-
blance, » ce qui est la traduction exacte du texte.

Evidemment, quel que soit le sens qu’il faille donner aux
deux prépositions « dans » et « comme, » on ne saurait leur
en attribuer un qui équivaudrait si bien & les supprimer,
que nous devrions dire: que « Dieu avait fait ’'homme son
image et sa ressemblance ; » qu’il I’avait créé déja semblable &
lui-méme.

L'important, quant au sens & donner & ces prépositions
¢’est, comme nous venons de le voir, de savoir si la prépo-
sition dans régirait ici le datif ou l'accusatif; en d’autres
termes, si le rapport qu’elle exprime présuppose l'existence
d’une image de Dieu, ou si elle désigne un rapport a établir
avec un fait encore & venir.

C’est surtout au cas ou nous devrions P'entendre dans ce
dernier sens, qu’il serait important de nous étre fait une
juste idée de ces expressions «I'image et la ressemblance, »



LA CONVERSION 261

soit comme désignant un idéal présent & la pensée créatrice,
soit comme exprimant ce qui eat été déja alors pour le
Créateur un fait positif et réel. Ce qui fait croire que c’est
bien dans ce dernier sens qu’il faut comprendre cette expres-
sion, c’est que I'Ecriture du Nouveau Testament donne le
nom de Uimage de Diew 4 la personne du Christ, et cela
méme avant son apparition dans le monde de I'homme. Si le
Logos, préalablement & son avénement dans notre monde,
ne s’appelle pas expressément « 'image de Dieu, » il nous
est cependant désigné comme étant deja alors cette manifes-
tation de Dieu qui s’appelle sa « Parole ».

Ce grand fait nous rappelle forcément ce mot de I'apodtre :
« Que nous avons été créés en Christ;! » comme aussi cette
parole du Seigneur lui-méme 4 ses disciples: « Je suis le
cep, et vous étes les sarments, et mon Pére est le vigneron. »
Au point de vue de l'origine de ’homme, ces textes, ainsi que
ceux qu’ils rappellent, ne semblent pas d’abord avoir trait au
fait de création qui nous est raconté dans la Genése. En y
regardant de prés, cependant, nous ne tardons pas a com-
prendre que I'action créatrice que met devant nous le récit
mosaique n’est pas, au point de vue de l'apdtre et de tout
I’Evangile, un acte direct du Dieu supréme, de « Celui qui
habite une lumiére inaccessible, que nul homme n’a vu ni ne
peut voir; » que cette action est celle de Dieu dans sa révéla-
tion historique, de Dieu pénétrant dans I’histoire, en d’au-
tres mots de la Parole de Dieu. Cest cet Etre que les apdtres
nous représentent comme I’Auteur direct de « tout ce qui a été
créé, » comme « Celui par qui sont toutes choses. » C’est ce
Créateur qui a fini par revétir, nous disent-ils, la forme d’exis-
tence de ’homme actuel, dans la personne humaine de ce
Jésus, qui se présente lui-méme comme le Christ de Dieu,
L’organe de l'activité divine et le « Prince de la vie ». Si le
témoignage évangélique nous fait voir sans doute, dans la
création et dans le salut de ’homme, 'ccuvre du Dieu su-
préme, — de «Celui de qui sont toutes choses, » — cette

1 Eph. 11, 10 ; IV, 24.



262 CESAR MALAN

ceuvre ne nous en est pas moins représentée comme s’étant.
accomplie par I'activité directe de « Celui par qui sont toutes.
choses, » de I'Etre revétu déja devant Dieu, dans un sens-
absolu, du caractére de son image.

On nous dira peut-étre que nous ne saurions préter ainsi
a4 l'écrivain de la Genése la pensée théologique de I’apotre-
Paul. Sans répondre & cela que nous ne recevons le témoi-
gnage de Moise et de Paul que parce que y reconnaissoms.
une parole dictée ou inspirée par le méme Esprit de vérité,
nous nous contenterons de faire remarquer, quant au sens.
que Pauteur de la Genése aurait lui-méme attaché a cette
expression, qu’il ’emploie bientdt en parlant de la naissance:
de Seth. Adam, dit-il, eut alors un fils «dans son image et
comme sa ressemblance. » Evidemment I’écrivain sacré, —
qui ne répéte cette expression qu’a cette seule occasion, — a
voulu dire par 14 que ce premier enfant destiné & perpétuer:
la race d’Adam occupa, a I’égard de son peére, la méme rela--
tion qui avait été celle de ce dernier a4 1’égard de Dieu, au
jour ou il avait été créé!. Or, il est évident que dans ce cas.
cette expression ne désigne pas un fait actuellement présent,
mais bien un fait d’avenir. Le petit enfant n’est réellement.
pas, lors de sa naissance, I'image de son pére et sa ressem-
blance. Tout ce qu’on peut dire alors de I’enfant, c’est qu’il
est constitué de facon a devenir cette image, ou a4 réaliser
cette ressemblance. Considéré uniquement dans le sens qu’a.
da y rattacher I’écrivain lui-méme, le mot de la Genése dé-

1 Si I’écrivain sacré n’a pas fait cette méme remarque lors de la naissance de:
Cain et d’Abel, c’est que ces deux naissances ne sont pas celles qui constituent.
le vrai début de 'humanité. A ce point de vue on pourrait dire de Seth qu’il est
le premier enfant d’Adam qui ait devant lui un avenir normal. Cain (acquisition)-
est ainsi appelé par Eve comme étant celui qu’elle « avait acquis de I’Eternel, »
c’est-d-dire comme la réalisation de la promesse de cette « semence » qui de-
vait « écraser la téte du serpent. » Abel (vanité) est ’enfant du découragement
lorsque ce premier espoir a été dégu. Seth (remplacement) est recu comme un:
don de « Dieu, » le Créateur ; et, non plus comme venant de « I'Eternel, » du
Dieu de la promesse. C’est la premiére naissance qui revét le caractére de toutes
celles qui suivront. Seth est avant tout 'enfant de I’avenir ; le premier enfant ty-
pique de I’homme. — Gen. V, 13; 1 Chron. I, 1.



LA CONVERSION 263:

signe donc non pas le résultat présent de l'acte créateur,.
mais le but assigné a cet acte.

20 Telle est aussi la conclusion & laquelle nous améne-
I’étude spéciale de ce mot : I'image de Dieu.

Cette expression a d’abord quelque chose d’imprévu, sous.
la plume de celui-l4 méme auquel avait été dictée la défense-
absolue pour ’homme de se faire aucune « image de Dieu. »
A elle seule, cependant, cette interdiction équivaut si peu a.
nier qu’il puisse étre question d’'une image de Dieu, qu’elle im--
plique bien plutot le droit exclusif de Dieu de faire apparaitre,.
ou de donner & I’homme cette image. Du moment cependant.
ou il est question d’'une image de Dieu voulue par Dieu lui--
meéme, 1l ne saurait éire question que d’une seule, puisqu’en-
supposer une seconde équivaudrait 4 admettre I'insuffisance-
de la premiére. .

Cette image, en effet, ne peut étre connue que de deux ma--
niéres. C’est d’abord comme ce qui serait le résultat d’un:
acte divin. Dieu aurait alors constitué son image soit pour-
lui-méme, soit pour telles de ses créatures. Dans ce cas, cette-
image est parfaite comme toute ceuvre de Dieu, et ne saurait:
étre renouvelée. Ou bien c’est 14 un fait existant déja en Dieu ;.
faisant partie de la personne divine. Elle répondrait alors a
ce qui, dans la personne humaine, constitue 1'objet de la.
conscience de soi. Ici encore il ne saurait étre question que:
d'une seule image de Dieu, image qui est méme alors coexis--
tante avec Dieu lui-méme, ou éternelle. Elle ne peut, en par--
ticulier, s’entendre de ’homme historique, ne fat-ce que-
parce que, I’étre humain n’ayant pas toujours existé histori-
quement, Dieu, jusqu’a 'apparition de cet étre, aurait été-
sans image de lui-méme.

Il est vrai qu’on pourrait encore vouloir dire que Dieu au--
rait institué une image, ou révélation, historique de sa per-
sonne ; qu’en particulier dans le casdont il s’agit, Dieu aurait.
voulu mettre ainsi sa représentation dans le monde qu’il ve-
nait de créer. Dans cette pensée rien n’empécherait que-
I’homme elit été créé pour étre ici-bas le représentant du.
Dieu invisible.



204 - CESAR MALAN

Ce qui interdit cependant, de prendre ainsi ce mot :
« I'image de Dieu» dans un sens purement historique, c’est
e fait qu’il est question, comme nous 'avons vu, dans I’Ecri-
. ture, d’'une « image de Dieu » éternelle et préalable a toute
-création. Tout ce qu’on aurait le droit d’affimer, ce serait
-donc que I’Ecriture nous montrerait I’homme appelé & deve-
qnir, dans le monde qui est le sien, la reproduction de cette
{image préalable et éternelle.

Dans le fait, ’'Ecriture non seulement nous parle trés ex-
pressément d’'un étre coexistant avec le Dieu supréme, Etre
.qui est devenu dans le monde de 'homme U'image de Dieu,
Lempreinte engravée de la Personne divine, et le rayonnement
-de sa gloire, mais elle nous montre dans cet Etre 14 aussi bien
le chef et le centre de 'humanité historique, que celui qui,
avant toute créature, était déja l'organe de l'activité divine
-et, nous l'avons dit, 'objet de la conscience de soi pour la
Personne supréme elle-méme. Ces assertions, que nous nous
bornons ici & rappeler, suffisent pour nous faire mettre le
mot de la Genése: «Dieu fit 'homme dans son image et
-comme sa ressemblance, » en paralléle avec ce que 'apotre
-enseigne plus tard sur « notre création en Christ avant la
fondation du mondet. »

Il ne faut pas nous étonner de devoir ainsi, & propos de
2’homme et de la création de I’'homme, aborder ces sommités
vertigineuses de la Théodicée. Ce qui est mis devant nous
-dans le récit mosaique concerne en effet une action directe
«et premiere de la Personne divine elle-méme. L’apparition de
T’homme ne nous y est pas représentée, ainsi que c’est le cas
-dans la mythologie des paiens anciens ou modernes, comine
un simple fait résultant de ’évolution d’une vie fatale jusque
14 inconnue. Ce récit nous y fait voir le produit direct d’'une
volonté absolue dont nous connaissons la réalité par notre
.propre expérience de volonté, le résultat direct d’un acte dé-
dibéré du Dieu vivant de notre conscience?. Présentée de la
-sorte, I’origine de ’homme nous met en présence de I’action

't Voir spécialement le 1¢* chap. de I'ép. aux Epheésiens.
‘2 Gen. I, 26. '



LA CONVERSION 205

d'une volonté personnelle, ou consciente d’elle-méme ; en pré-
sence par conséquent d’un décret qui, précédant cette origine,
en demeure la seule raison d’étre.

Et certes, pour qui a cru au Dieu qui révéle sa réalité a la
conscience et son action dans « la Révélation, » ce n’est
pas dans cette initiative souveraine de la volonté créatrice
que git la difficulté. En général, pour un tel homme, les
faits éternels sont les seuls qui soient éclatants de vérité. La
difficulté de les apprécier ne vient que de l'infirmité de
notre pensée humaine, laquelle, essentiellement limitée, ne
saurait pénétrer jusqu’a la raison d’étre préalable des actes
d’un Dieu avec lequel nous n’avons déja d’autre rapport que
celui qui est impliqué dans 'obéissance de notre foi. Mais si
notre regard est incapable de se fixer sur la splendeur de
I’astre, il n’en est pas moins capable de nous faire faire 1’ex-
périence de la réalité de sa lumiere.

N’hésitons donc pas en face du témoignage rendu a Dieu
dans I'’Ecriture. Or, ’homme nous y est représenté comme
étant entré dans I’existence pour avoir part & un fait supé-
rieur et antérieur a cetfe existence.Ce qui constitue I’homme
ce qu’il est, — ce qui fait de lui une dme vivante, c’est-a-dire
un étre possédant une existence spéciale et définie, — c’est
le fait qu’il est « appelé & étre 'image de Dieu, » ou a
réaliser en lui-méme cette image. C’estle fait que, créé dans
la spheére de vie de cette image, il est capable de deve-
nir, en se développant normalement, « le sarment » d’un
« cep » céleste, dans lequel il subsistait virtuellement avant
d’apparaitre dans le monde- historique.

De la découle sans doute que, par sa nature elle-méme,
’homme est essentiellement propre & cette tiche, et capable
de 'accomplir ; qu’ll est, comme homme, capable « de de-
venir semblable 4 Dieu. » Aussi bien ce qui le distingue des
autres étres créés avec lui dans le monde qui est le sien, est-
ce précisément la conscience qu’il posséde de ce fait.

Tout cela ressort clairement ne fiut-ce que de I’histoire qui
nous a été conservée de la fentation. Non seulement nous y
voyons que ’homme n’est pas encore, dans ce moment-1a,

THEOL. ET PHIL. 1908 18



260 CESAR MALAN

LY

« 'image de Dieu; » qu’il n’est pas encore arrivé a « étre
comme Dieu, » — en particulier qu’il ne posséde pas encore
cette vie éternelle qui est la vie propre de Dieu, — mais il
ressort encore de ce récit que ce qui fait le danger de la ten-
fation a laquelle ’'homme se voit exposé, c’est qu’il a con-
scienced’étre capable de cette vie 1a. L’homme nous apparait
donc, au lendemain de la création, et avant son péché, diffé--
rent par sa nature elle-méme, d’'un co6té des animaux qui
n’ont que la seule existence terrestre, de l’autre des agents.
moraux autres que lui, lesquels ne sont, eux, en aucun rap-
port essentiel avec cette existence limitée, temporaire et in-
férieure a laquelle lui se voit encore attaché. Le fait est que,.
tandis que 'épreuve de ces agents a déja eu lieu, ’homme a
encore & subir la sienne. Cette épreuve s’inaugura par une
tentation dont 'organe est précisément un de ces agents qui,.
lui, a déja succombé.

I’homme est alors trompé et séduit. Dés ce moment, tout.
en demeurant dans sa nature ce qu’il était, en vertu de sa.
création, c’est-a-dire, essentiellement capable de devenir:
semblable & Dieu, sa position historique est entiérement.
changée. Son développement se voit absolument arrété, pour
autant qu’il impliquerait la réalisation du but qui lui avait.
été assigné. Au lieu d’inaugurer un progrés vers ce but,
I’homme s’est maintenant engagé dans une voie qui l'en
éloigne toujours plus. Loin de se rapprocher de Dieu par le
développement de sa véritable vie, il s’enfonce dés lors tou-
jours plus dans ce qui n’est que la seule activité d’une exis-
tence exclusivement terrestre. Grace a la séparation qu’il a
fait intervenir entre sa volonté et la volonté divine, il ne dis-
pose plus que de cette existence terrestre et limitée, qui ne:
se maintient en lui qu’au moyen de biens « qui se consu-
ment par 'usage qu’on en faitl. » La fin a laquelle tend ainsi
cette existence, fin qui pour ’animal en est la cessation na-
turelle, cette fin est au contraire pour ’homme, chez lequel
a été réveillée la conscience de pouvoir atteindre a la vie

1t Col. II, 22. « Choses qui sont toutes destinées & périr par I'usage qu'on em
fait. » Comp. Jean IV, 13-14.



LA CONVERSION 267

-éternelle, un fait dont la seule approche révolte sa nature.
‘L’état de ’homme qui se voit limité 4 la seule existence ter-
restre, ou de 'homme déchu, est donc un état contre nature.
C’est I’état d’un étre détourné de sa véritable destinée.

C’est bien la aussi ce qui se montre immédiatement, apres
le péché, ne fat-ce que dans l'isolement qui depuis lors ca-
ractérise la position de I’humanité. Dés ce moment, en effet,
I’homme se voit séparé de son Créateur, et des autres agents
libres dont I'apparition dans le monde créé avait précédé la
sienne. Et cette séparation, il la ressent lui-méme comme
chose si peu naturelle ou normale, qu’il ne cesse de chercher
a la faire disparaitre. Du reste ce n’est pas seulement de
Dieu et du monde des étres invisibles, que 'homme se sent
ainsi séparé. C’est encore sa position & ’égard de ce monde
visible dans lequel 1] avait été introduit pour se replacer sous
la loi divine, et qui maintenant résistera & tous les efforts
qu’il va faire pour l’assujettir & sa propre volonté. Cet uni-
vers dont il avait été destiné & devenir le dominateur, et
dans lequel son apparition avait été comme le couronnement
de I’ceuvre créatrice, est maintenant devenu pour lui, depuis
qu’il s’est séparé de Dieu par le péché, tantét un mystére
dans lequel il tente vainement de pénétrer, tantét un en-
nemi qu’il n’arrive & grand peine qu’ad soumettire, et cela
toujours imparfaitement. '

Avec tout cela, si la position de 'homme a été changée, sa
nature n’en est pas moins demeurée la méme. Ce qui le prou-
ve, c’est que c’est un décret de la volonté supréme qui seul
maintenant «lui interdit le fruit de ’arbre de vie». Il ne faut
pas, en effet, que son état actuel de décheance devienne per-
manent. Dieu ne veut pas que, comme homme déchu,
I’homme wvive a toujours. Il veut que, le cas échéant, il

" puisse encore saisir la vie éternelle & laquelle il continue a le
voir destiné.

Quelle idée devons-nous donc nous faire de cet état de dé-
chéance, dans lequel le Créateur de 'homme fait en sorte
que ’homme ne puisse pas se fixer pour toujours? Com-
ment devons-nous nous représenter cette existence ac-



268 CESAR MALAN

tuelle de ’'homme que Dieu ne veut pas laisser devenir défi-
nitive ?

Elle nous est présentée comme un temps d’arrét dans le
développement de I’6tre humain. Grace au fait que Dieu l'a-
vait mis en communication avec la vie divine, ’homme de-
vait, par sa libre activité, ramener sous les lois de Dieu le
monde déchu auquel il ressortissait par ses premiéres ori-
gines terrestres. Demeuré fidele lui-méme au fait de vie dont
I’'acte créateur lui avait confié le germe, 'homme aurait vu
Dieu confirmer et rendre définitive cette communication de la,
vie divine. Au lieu de cela, en séparant sa volonté de la vo-
lonté de Dieu, I'homme risque de devenir semblable non pas
4 Celui qui 'a créé, mais & celui par lequel il s’est laissé
tenter.

Tels sont les faits auxquels il nous faut demander le se-
cret de I’état actuel et de ’homme et de ’humanité. Interro-
geons ’homme d’état, I’historien, le moraliste ou méme le phy-
siologiste, — tous ceux qui font de ’homme 'objet de leur
étude; — écoutons la plainte du poéte, ou bien arrétons-
nous & voir l'artiste se fatiguer & réaliser des aspirations
toujours plus ou moins décues, partout et constamment c’est
le méme spectacle d’un élan arrété; d’illusions qui finissent
par faire place au découragement; souvent méme d’un hé-
roisme qui trompe l'attente et de ceux qui I'admiraient, et
de ceux qui s’y était donnés tout entier. En un mot, c’est &
chaque fois, et sous les formes les plus diverses, une aspi-

‘ration instinctive qui, parce qu’elle n’est pas arrivée & étre
la recherche expresse de I'image de Dieu, ne parvient jamais,
plus ou moins promptement, qu’a lasser toujours de nou-
veau la pauvre 4me humaine.

Le fait est que, soit qu’on considére la vie des individus
ou celle des nations, et méme jusqu’a I’évolution générale de
I’humanité, on ne saurait, si ce n’était la foi en Dieu, prévoir
pour la vie du monde actuel aucune autre issue que la ruine
a laquelle ont déja abouti la puissance et les gloires de la
civilisation antique. Et, dans le fait, I’état présent de I’homme
et de 'humanité n’est-il pas ressenti par tous comme un état



LA CONVERSION 269

anormal? N’est-ce pas 14 ce qui est & la racine de cette souf-
france intime dont se distrait & grand’peine cet « homme de
loisir » que nous voyons chaque jour réduit & envier I'insen-
sibilité de ceux que les exigences matérielles tiennent cour-
bés sur leur tiche quotidienne? Constitué en vue de la vie
éternelle ou divine, I’homme ne peut pas se refuser & sentir
jusqu’a quel point il est devenu étranger & la seule vie qui
répondrait 4 ses besoins. C’est bien 14 ce qui le fait se réfu-
gier dans la pensée d’une immortalité essentielle de son dme,
bien qu’il ne puisse se faire de cette immortalité qu'une idée
purement négative. Incapable ne fat-ce que de réaliser de-
vant sa pensée une vie positivement éternelle, 11 n’en sent pas
moins qu’il n’est pas fait po'ur étre mortel, comme le sont
ces animaux dont ’existence est sous ses yeux un fait essen-
tiellement temporaire. Malgré cela, '’homme n’arrive pas a
se sentir réellement immortel. Cette « immortalité » qu’il
revendique si hautement le laisse froid et « sans espérance. »
Le fait est qu’il ne sait comment saisir une « immortalité »
qu’il n’a pas la conscience d’avoir recue de Celui qui, méme
pour la pensée humaine, la possede lui seul et dont la pré-
sence la remplit tout entiére. -

(C’est aussi 14 ce qui fait que cet homme « immortel » se
montrera prét i accepter, et méme a saisir avidement, la
promesse de la vie éternelle. En face de cetle promesse il sent
se réveiller comme un instinct de conscience qui témoigne
au dedans de lui de ce qui dépasse I’horizon limité de son
existence présente. C’est méme 14 ce qui rend possible chez
lui cette « liberté morale » qui fait partie de sa nature elle-
méme!, Avec cela rien, dans ce sentiment, n’implique pour
lui ce qui serait une possession positive et assurée de
« I'image de Dieu. » Rien dans cette conscience de lui-méme,
ne témoigne devant lui d’'un rapport positif de sa volonté
avec I'Etre qu’il n’arrive jamais qu’a « adorer sans le con-
naitre.» L’homme n’a bien encore que la conscience instinc-
tive de la faculté qu’il posséde de réaliser, le cas échéant,

1 C’est aussi, pour le dire en passant, ce qui seul explique chez lui cette cons-
cience réfléchie de lui-méme qui est la condition premiére du langage.



270 CESAR MALAN

I'image et la ressemblance de cet Etre. Il sent alors qu’en
dépit de sa déchéance il n’est ni oublié, ni maudit de Dieu.
Non qu’il ne se sache étranger A Dieu et séparé de lui. Mais
1l ressent cela comme un état historique de sa volonté; il
n’en a pas conscience comme d’un trait essentiel de sa na-
ture. Ce qui le prouve, c’est que ce sentiment de séparation
s’accompagne toujours en lui d’'un aftaiblissement ou d’un
obscurcissement de la conscience qu’il a de lui-mémel. C'est
un sentiment qui le géne; un fait contre lequel proteste en
lui-sinon sa volonté réfléchie, — laquelle participe a son
état de déchéance, — du moins ce qu’il y a en lui de plus
profondément instinctif. Et si, par 14 méme, cette séparation
ne se présente toujours a lui que comme le résultat d’'un in-
cident dans son histoire, nous savons, nous qui croyons en
Dieu, que, quant & sa nature elle-méme, les dons et la vocation
de Diew sont sans repentance, et que U'injustice de 'homme
n'anéantit pas la justice de Dieu.

On comprend que ceux qui ne croient pas uniquement en
Dieu, fassent de I'immortalité essentielle de leur 4&me, comme
un moyen de se passer de Celui qui seul possede, et qui seul
.confére I'immortalité. Dire que ’homme déchu a conservé la
‘.capacité pour la vie éternelle qu’il avait recue a sa création,
c’est méme avoir dit qu’il ne posséde pas cette vie comme un
fait actuel, mais comme une possibilité que sa révolte peut
rendre inutile?. Si Uarbre de vie est encore dans le jardin
planté pour I’homme, 'entrée de ce jardin lui demeure in-
terdite. Seul « le Fils de ’'Homme, » celui qui a condamné
le péché dans la chair, est réellement &4 méme de donner
.encore, 4 ceux qu’il aura ramenés dans le Paradis de Dieu,
de ce fruit de l'arbre de vie3. Cela aura lieu lorsque ces
hommes auront achevé leur existence présente de tentations
et d’épreuves. Alors s’ouvrira pour eux « le royaume qui

! Voyez le passage cité plus haut.

2 « Mais les pharisiens et les scribes rendirent inutile & leur égard le décret de
Dieu. » Lue VII, 30; comp. Actes XIII, 46; XXVIII, 25 a 28.

3 Apoc. II, 7.



LA CONVERSION 271

leur avait été préparé avant la fondation du monde, » et en
vue duquel ils avaient été créés ce qu’ils sont1.

Si donc la vie éternelle appartient en ce moment &
T’homme, c’est pour autant que Dieu n’a pas cessé de la lui
destiner. Il la posséde dans la promesse divine, dont pour
nous la résurrection du Christ demeure et la proclamation
et le gage, et 4 laquelle vient se joindre l’expérience qui re-
sulte pour nous de 'union de notre cceur avec Dieu « qui
pour nous a ressuscité Jésus des morts. » Ne pas croire « au
don de la vie éternelle en Jésus-Christ Notre Seigneur, »
-6quivaut donc, ou bien & nier que Dieu veuille tenir la pro-
messe faite a 'homme de 'immortalité, ou bien a douter
qu’il lui soit encore possible de I’'accomplir 2.

Telles sont, sur I'état originaire de ’homme, les conclu-
-sions auxquels nous a amenés I’étude de I’Ecriture faite a la
lumiére de notre conscience. Ce sont aussi celles ol va nous
conduire ’examen direct du fait religieux lui-méme.

1 Math. XXV, 34. .

? Rom. VI, 23: « Les gages du péché c’est la mort, mais le don gratuit de Dieu
st la vie éternelle en Jésus-Christ notre Seigneur. » —Gal. LV, 6 : « Parce que vous
«Btes ses fils, Dieu a envoyé I’Esprit de son Fils dans vos cceurs. »




	La conversion : comme le retour de l'homme à sa vrai nature

