Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1908)

Heft: 2

Artikel: L'expression logique de I'expérience religieuse : étude critique sur la

théologie de I'évolution et la théologie traditionnelle, a propos de la

pensés dogmatique de MM. A. Sabotier, A. Gretillat et A. Bouvier [suite]

Autor: Neeser, Maurice
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379832

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPERIENCE RELIGIEUSE

Etude ecritique
sur la théologie de I’évolution et Ia théologie traditionnelle,

a propos de la pensée dogmatique de MM. A. Sabatier, |
A. Gretillat et A. Bouvier

PAR

MAURICE NEESER!

TROISIEME PARTIE
La Dogmatique Hybride.

A. La notion du péché dans la dogmatique hybride.

La pensée évolutionniste n’admet pas de succession dans
la durée hors du temps; pour rester conséquente & elle-
méme, n'admettant pas la préexistence, elle rejette toute hy-
pothése de postexistence.

La pensée traditionnelle au contraire admet une succes-
sion de durées hors du temps créé. Pour rester conséquente
a elle-méme, admettant la préexistence et la chute, elle pose
comme neécessaire la vie future éternelle.

Nous appelons dogmatique hybride celle de M. Bouvier
parce qu’elle tient 4 la fois de 'un et de l'autre courant, et
que, partie du cours de I’évolution, hors de toute succession

1 Voir livraison de janvier-février, p. 61.



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L’EXPERIENCE RELIGIEUSE 171

de durées, elle parvient & 'extrémité de son développement
a laffirmation des théses traditionnelles relatives & la durée
future. Comment?

La conscience chrétienne est pour M. Bouvier 'organe, —
entendez la source, — de la dogmatique (cf. I, p. 19)1; quelle
place occupe-t-elle dans la vie universelle? C'est la question
que le penseur cherche & résoudre en partant de l'expé-
rience « la plus générale et la plus élémentaire, » de 'arriére
fond de toute activité, de la vie.

Au bas de I’échelle (cf. I, p. 62) git I'inconscient, faisceau
obscur et fort de toutes nos impulsions premiéres; puis
s’agite la vie animale, ordonnée, harmonique déja dans ses
modifications, qui récele 'empreinte de l'esprit et qui offre
par ld&-méme & 'individualité consciente ses premiéres assi-
ses (cf. I, p. 65). La vie consciente s’épanouit en ’homme, ol
elle se reconnait immédiatement elle-méme dans la pensée,
dans le sentiment et dans l'action (cf. I, p. 74). Puis, pour-
suivant sa course ascensionnelle, elle culmine dans la « vie
divine, harmonie supréme, principe spirituel, vivant, actif
de I’harmonie universelle » (I, p. 95). Le but de ce dévelop-
pement? — C’est de montrer en I'homme le centre de la vie
universelle.

« L’homme se sent, par toutes les parties de son étre, dans
un rapport intime, réciproque et constant avec la vie uni-
verselle. Partout, il découvre des points de contact, d’at-
tache, d’analogie avec la vie naturelle et la vie spirituelle,
qui s’entremélent en lui. Ainsi il trouve dans son propre
corps, superposées, entrecroisées, les diverses régions qui
s’étalent en de vastes proportions dans la nature (physique,
chimie, vie végétative, vie animale); par son corps il touche
a toutes, tandis que par son esprit, il les pénétre toutes et
s’éléeve plus haut, dans des sphéres supérieures... ces ex-
périences 1a, toutes personnelles et intimes qu’elles soient,
lui révélent la réalité et 'unité de la vie universelle. 1l pres-
sent... des lois de coordination, qui gouvernent toutes les

1 Dans cette troisiéme partie, tous les chiffres mis entre parenthése, et qu’au-
cune remarque n’accompagne, renvoient & la Dogmatique de M. Bouvier.



172 MAURICE NEESER

forces de I'existence en vue du but supréme, qui est 'uni-
verselle harmonie » (I, p. 82).

Qu’est-ce & dire? Que faut-il dégager de cette spéculation
laborieuse et obscure? Si la vie universelle, de 'inconscient
au divin, forme une progression ininterrompue, ou les de-
grés supérieurs se dégagent harmoniquement des degreés in-
férieurs, elle présente, a n’en point douter, le caractére es-
sentiel de I’évolution. Si I'homme, anneau central de la
chaine, est intimement uni, par les liens du corps et de
I'esprit, & la vie animale inférieure et & la vie spirituelle su-
périeure, il fait partie intégrante de la nature, il en est le
produit nécessaire ; il est, & fort peu de chose prés, 'homme
de la science, celui de la psychologie et de I'histoire, celui
que M. Sabatier a mis en scene avec toute la clarté désirable.

Gardons-nous de conclure trop hativement. M. Bouvier
parait ne redouter rien autant, en philosophie, que la sim-
plicité. La notion de la vie divine est complexe (cf. I, p. 95).
Elle nous réservera quelques surprises.

M. Bouvier n’admet pas la théorie de la perfection primi-
tive (cf. I, p. 232) préexistante ou historique (cf. I, p. 247).
Outre qu’elle n’a aucune base dans ’histoire, elle est contre-
dite par la psychologie scientifique actuelle, et par « la saine
connaissance morale, qui nous montre que la perfection ne
peut étre que la fin du perfectionnement » (I, p. 247).

Mais il écarte avec non moins de rigueur celle de I’anima-
lité primitive. « Elle n’est pas mieux prouvée par les faits,
et se trouve niée par les analogies historiques et par I’axiome
philosophique de I'action primordiale du principe de toute
évolution » (I, 247). Nous n’entrons pas dans le détail de ces
assertions dont quelques-unes sont bizarrement défendues.

L’homme n’a pas été créé parfait. 11 ne descend pas de
I'animal: « Nous posons comme hautement vraisemblable un
commencement vraiment humain, c¢’est-a-dire spirituel, dans
I’homme. Nous croyons que I’homme est né avec une impul-
sion primitive et une aptitude indéfinie au progreés spirituel »
(I, p. 247).

Si nous lisons bien, 'homme, & le considérer dans ces



L’EXPRESSION LOGIQUE DE L’EXPERIENCE RELIGIEUSE 173

théses, n’est pas surnaturel, mais il n’est pas davantage na-
turel, Il n’est pas métaphysique, mais il n’est pas physique
pour autant. Il n’est pas d’essence divine, mais il n’est pas
non plus d’essence animale, ou plutdt, s’il est d’essence
divine, c’est en qualité d’animal et parce que « la vie divine»
plonge ses racines en tout et partout (cf. I, p. 92).

Or cet intermédiaire se concoit-il? Ces mots répondent-ils
a quelque chose dans la réalité ? Ne serait-ce pas s’enfermer
dans un cercle vicieux, que d’affirmer dans ’homme « un
commencement réellement humain? » Personne, assurément,
n’y contredira: ’homme n’apparait qu'avec « 'impulsion pri-
mitive et 'aptitude indéfinie au progrés moral, » et le sceau
de I'humanité ne se reconnait nulle part plus clairement
que dans la loi morale. La question est de savoir, si ces ca-
ractéres indubitablement humains sont chez ’homme histori-.
que les souvenirs, les réminiscences d’une ancienne splen-
deur disparue, les vestiges de I'Idée impérissable sur le type
de laquelle 'homme fut créé, ou si I’évolution dans son
cours les apporte & 'animal, pour le faire passer de 'anima-
lité & ’humanité. Rien ne sert d’aller répétant : I’homme est
I’'homme parce qu’il manifeste les caractéres que nous attri-
buons & ’homme. L’alternative se pose pour la question d’o-
rigine entre Homme-Type déchu, et animal évolutionnel dé-
veloppé. L’esprit ne saurait concevoir une troisiéme possi-
bilité; et celle & laquelle Bouvier croit pouvoir se ranger,
reste dans un intermédiaire insaisissable. :
- Ou plutot, puisqu’il combat expressément la premiére,
nous nous croyons autorisé a le rallier un peu malgré lui &
la seconde. Cela ne laisse pas d’étre conforme au point de
vue vaguement évolutionniste qu’il affirme dans sa théorie
de la vie divine. Et 'attitude qu’il va prendre & I'égard du
dogme du péché et de la chute, nous confirmera dans cette
opinion.

L’analyse de la notion du péché souffre de I'indécision du
principe général ; M. Bouvier parait vouloir le faire remonter
au premier homme. « La premiére désobéissance fut une ré-



174 MAURICE NEESER

volte des passions contre les exigences de la conscience reli-
gieuse et morale, qui & I’état normal devait les dominer et les
inspirer » (I, p. 260). « Le péché chez 'homme enfant comme
dans U'enfance de Uhumanité commence par les entrainements
du monde et les passions qu’il éveille » (I, p. 261); « on voit ’é-
lever dans la raison de la femme un doute sur la convenance
de subordonner les appétits &4 la conscience religieuse. Voila
la raison qui commence & se révolter. Voici enfin la volonté.
La femme se décide a prendre le fruit défendu. Le souléve-
ment de la volonté humaine contre la volonté divine est cons-
cient » (I, p. 260). Le premier homme « est donc en pleine
possession de la conscience religieuse et morale. » Eve est en
mesure de discuter « raisonnablement » la subordination des
appétits a4 la conscience religiecuse. Et ces premiers représen-
tants de notre espéce n’ont été dotés d'aucune perfection ori-
ginelle. Ils apparaissent au cours de I'évolution universelle,
capables des plus délicates dissections psychologiques et im-
médiatement responsables de leur péché. Mais qui ne voit
que ce prétendu primitif, — s’il n’est le type sorti parfait des
mains du Créateur et dégradé, — ne peut étre que 'homme
actuel, considéré dans linfinie complexité de son ame.
M. Bouvier lui-méme y consent quand il demande « & la con-
science » (I, p. 259) le témoignage que nous venons de résu-
mer. La conscience interrogée ne peut éire que celle de
I’homme moderne et ¢c’est par un artifice malheureux et tres
inconscient que les réponses en sont attribuées au primitif.
Les conclusions définitives du chapitre nous en seraient une
preuve évidente, s’il étail nécessaire (cf. I, p. 312). L’univer-
salité du péché est peut-étre le résultat de I’hérédité, que
M. Bouvier ne cherche pas & expliquer, mais qui lui parait
« dans la loi générale. » 1l ne saurait admettre en revanche
I’hypothése du péché originel, ni l'imputation du péché
d’Adam : « n’ayant pas admis une perfection primitive, nous
n’admettons pas non plus une chute historique. »
Pousserons-nous plus loin cette étude et chercherons-nous
a4 déterminer plus précisément quelle idée I'auteur se fait
de I'essence méme du péché? S’il est nécessaire, ou s’il



L’'EXPRESSION LOGIQUE DE L’EXPERIENCE RELIGIEUSE 175

entraine la responsabilité du pécheur, et dans quelle me-
sure ? _

Les théses finales affirment la responsabilité (cf. I, p. 311).
Le péché est ce qui ne doit pas étre. C’est un désordre, un
accident nullement nécessaire & priori au développement de
I’homme. « Nous protestons hautement contre toute théorie
qui I'innocente en le déclarant nécessaire, car ce serait s’ins-
crire en faux contre la conscience. » Et pourtant la théorie
psychologique que Bouvier esquisse de la naissance du péché
parait bien, en dépit des mots et des conclusions, « inno-
center » en quelque sorte le péché en lui donnant une cause
nécessaire.

Sans doute (I, p. 261), « le péché est une perturbation de
I’'harmonie générale de la vie divine. » L’esprit « oubliant
qu’il est fait pour la liberté s’est asservi a la chair, et a com-
promis l'ordre interne ou moral, c’est-d-dire le droit du
bien. » Evidemment aussi « le péché est une faiblesse, une
défaillance de I'esprit, dominé par la passion. » Mais pour en
conclure 4 la responsabilité, il ne suffit pas d’affirmer « qu’il
y avait dans le sanctuaire une lampe qu’on n’a pas voulu
voir » ou une force qu’'on pouvait requérir et mettre en jeu,
mais qu’on n’a pas voulu combattre. La question est de dire
si 'on pouvait voir, si 'on pouvait accepler le combat, si
I'esprit pouvait ne pas oublier son caractére de liberté, si la
défaillance était évitable, lequel, en un mot, des deux adver-
saires en présence, de la passion ou de l'esprit, était origi-
nairement le plus faible et devait succomber. Ce lieu, Bouvier
I’examine quelques pages plus loin (cf. I, p. 272). Il reconnait
« dans tout développement du péché une succession de
phases analogues a celles qu’on reconnait dans la vie, quelque
chose comme une enfance, puis une jeunesse, puis un age
mur. » La premiére est le domaine « des mouvements et des
actes non réglés. » Dans la seconde les mouvements répétés
deviennent, par I’habitude, des passions; dans la troisieme,
les passions s’enracinent et meénent a la corruption.

Or, le seul fait que le péché débute par « des mouvements
et des actes non réglés » prouverait qu’en I’homme enfant



176 MAURICE NEESER

I’esprit n’est pas maitre de la chair. Et Bouvier, qui ne re-
garde pas & une contradiction prés, n’hésite pas a le recon- .
naitre (I, p. 273). « Dans cette phase, bien que la loi morale
soit déja présente & I'esprit, auquel elle est immanente, il n’y
a pas encore chez ’homme un sentiment propre et personnel
bien prononcé du droit et de la teneur de la loi. L’homme
n’est pas, sans doute, inconscient de la loi, mais il n’en est
qu’a demi conscient. La sdpf a, dans son développement, de-
vancé le mvedpa. Déja la hiérarchie harmonique des forces hu-
maines est compromise. Déja ’attelage du char est inégal et
menace de verser. »

On n’est pas plus clair et nous voila fixés. Si le char verse,
c’est que le coursier sdpf est plus violent que le coursier mvedpe.
Si ’homme péche, c’est que la chair en lui s’est développée
antérieurement 4 l'esprit, et qu’elle doit la victoire a cette
avance, a ce « Vorsprung » que Schleiermacher, le premier,
mit en lumiére, il y a cent ans. « Les mouvements et les
actes dont nous parlons sont des impressions vives... pro-
duites sur I'ame par le contact avec la nature et avec les
hommes... impressions irréfléchies, immédiates, qui devaient
etre controlées, pesées 4 la balance de la conscience, mais
qui ne le sont pas. Elles éveillent la chair... et la chair les
suit avec empressement » (I, p. 273).

Il reste apparemment que la notion du péché range la
dogmatique de Bouvier, dans sa premiére partie a tout le
moins, dans le genre évolutionniste. L’auteur, en fait sinon
en paroles, se refuse a4 I’'étude des origines. Il n’admet au-
cune preexistence et les traits qu’il expose de I’homme pri-
mitif prétendu ne se peuvent entendre que de ’homme ac-
tuel. '

(est le caractére méme du systéme de I’évolution.

' B. La notion de lo rédemption dans la dogmatique hybride.

Le point de départ évolutionniste admis, la seule théorie
possible de la rédemption devrait étre celle que nous avons
exposée dans notre premiére partie, et la pensée logique de-
vrait, semble-t-il, adopter le schéma suivant :



L’EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPERIENCE RELIGIEUSE 177

Pas de préexistence, — I’homme au cours de l’évolution,—
Pantithése du monde et du moi, — la synthése en Dieu, par
I’exemple de Jésus-Christ homme parfait, — la vie éternelle
présente, — pas de postexistence au sens traditionnel du mot.

Le drame du péché s’est déroulé dans le sanctuaire intime
de la conscience personnelle. L’ceuvre de la rédemption de-
vrait avoir pour seul théatre le sanctuaire de la conscience
personnelle et se dérouler dans le domaine de la psychologie
morale uniquement.

Voila ce qui devrait étre. Considérons ce qui est :

A la vérité nous retrouvons dans le deuxiéme volume de
M. Bouvier les mémes fluctuations que dans le premier et nous
devrons nous borner, pour ne pas étre submergés par le flot
des détails, aux quelques points précis nécessaires 4 notre
thése.

Le Christ est I’'incarnation, le type « personnel et unique »
de la vie divine (II, p. 51). — Est-ce a dire qu’il n’appartienne
pas a ’humanité proprement dite ? Faut-il entendre ces mots
dans leur sens strictement philosophique et voir en Jésus
I’Idée méme de 'homme, 'homme type, dégagé de la chaine
évolutionnelle ?

Plusieurs affirmations y contredisent : Jésus est né de Marie
et de Joseph (cf. 11, p. 72). Il grandit et se développe. Il se dé-
veloppe sans jamais se départir de sa sainteté parfaite (cf. II,
p. 7). On a prétendu que le développement est incompatible
avec la perfection (cf. II, p. 64); il le parait bien, et M. Bou-
vier I'admet pour la perfection divine. Mais il s’agit en Jésus
« de la perfection humaine, qui n’a pas le caractére de ’ab-
solu. » Jésus a atteint une perfection voulue par le progreés,
la lutte, la tentation. M. Bouvier a soin de distinguer quelque
part (cf. I, p. 168) entre I'idéal éternel de ’homme, le type,
qui était en Dieu de toute éternité, et d’aprés lequel Dieu a
créé, idéal impersonnel en soi, qu'on appelle Christ, Fils ou
Verbe de Dieu, et la personnalité historique de Jésus. En un
mot, « le caractére de Jésus parait le caractére humain, vrai-
ment normal.... Rien n’y sort du bon sens, de I’équilibre, de
I’harmonie » (cf. II, p. 70). « Si tout y est dans la région de

THEOL. ET PHIL. 1908 12



178 MAURICE NEESER

I'idéal et du sublime, il n’en est pas moins le caractére hu-
main dans sa plénitude el sa beauté normale » (II, p. 71).
L’auteur y insiste et voila qui ferait de Jésus notre frére au
sens évolutionniste et seul réel du mot. Mais ce ne sont la
que des considérations passageres, et la conclusion méme de
la longue étude que Bouvier consacre & la vie de Jésus re-
vient & I'affirmation traditionnelle et platonicienne du type.

« Cette apparition est vraiment le fait capital de I’histoire
divine.... Jusque-14 la vie divine avait été désirée, appelée,
pressentie, prophétisée, ébauchée ; la voila maintenant con-
créte, incarnée en une personne. Entre I'idée, qui flottait, et
le fait, il y a toute la distance entre 'embryon dans le sein
de la mére et ’enfant, qui devient homme.... Entre I'idée et
I’étre en qui elle s’incarne, il y a une distance infranchis-
sable, il y a un acte créateur, il y a une révélation. Toute vie
individuelle est sans doute un échantillon nouveau de I'es-
péce ; ici nous avons plus qu’'un rare échantillon, nous avons
le type supréme, éternel » (II, p. 71).

L’ceuvre du salut, telle que Bouvier la concoit, pourrait
d’ailleurs et devrait étre accomplie par le Christ de I’évolu-
tion. En effet: « elle n’est pas une opération effectuée dans
une région toute surhumaine, toute surnaturelle, une sorte
de convention pour le salut de ’humanité, conclue entre la
justice et la miséricorde, entre le pére et le fils, dont le sang
de ce dernier, fait homme, serait le prix... » (II, p. 209). Le
salut est essentiellement de ’ordre anthropologique. C’est une
ceuvre accessible a4 notre conscience ; c’est un drame, qu’elle
comprend, qu’elle interprete, qut se reproduit, réduit aux
proportions individuelles, dans chaque conscience fidéle.... »
« L’ceuvre du Christ n’a point pour but, ni pour effet, de
supprimer la responsabilité de ’homme..., de le libérer entie-
rement de la douleur du péché, qui est le vrai chdtiment....
Au contraire, le chrétien expie apres et avec le Christ. » « Et
c’est 14 que réside la vraie moralité du salut chrétien » (cf. II,
p- 200).

A vrai dire, ces théses sont celles de la rédemption évolu-
tionniste, et si, aprés cela, Bouvier affirme que l'ceuvre du



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L’EXPERIENCE RELIGIEUSE 179

Christ est « réconciliation » et « rédemption », les mots seuls
-sont traditionnels ; ils recouvrent des pensers nouveaux. La
réconciliation, en effet, est « une manifestation de la vie divine
dans la condition humaine. » (II, p. 211.) Et 'humanité est
rachetée en ce qu’elle est « engagée, enseignée, amenée par
le Christ & regretter, & désirer, & vouloir le bien; en ce que
Christ a vaincu, non sans lutte, douleur, sdcrifice, pérson-
‘nellement le mal par le bien, et communiqué & ’humanité
une force morale victorieuse du péché et de la souffrance. »

Mais o nous franchissons trés nettement I’abime qui sé-
pare I’évolutionnisme psychologique de la métaphysique tra-
ditionnelle, c’est par 'affirmation trés catégorique des dd’g-‘
mes de la résurrection, du jugement dernier et de la vie fu-
ture (cf. II, 293-319). La théorie de la rédemption nous rame-
nait au point de vue psychologique et évolutionniste. Les
derniers chapitres sont nettement métaphysiques et tradi-
tionnels et nous autorisent & considérer comme traditionnel
dans son ensemble le second volume, si contradictoire d’ail-
leurs dans le détail, de la dogmatique de M. Bouvier.

C. Observations critiques.

L’examen rapide et fidele, croyons-nous, auquel nous ve-
nons de nous livrer, révéle donc dans la pensée de M. Bouvier
les éléments hétérogénes, mélés, des deux grands courants
dogmatiques en présence.

Au systéme de I’évolution appartiennent la négation de la
préexistence et de la chute; la position de 'homme au sein
de la nature; 'analyse psychologique du péché et de la con-
ception exclusivement morale de U'ceuvre du salut, dans
Pesprit, sinon dans la lettre du texte.

Au systéme de la tradition appartiennent la christologie
métaphysique et platonicienne, & tout le moins dans les
conclusions ; les termes de chute et de réconciliation, appli-
qués il est vrai aux notions évolutionnistes, enfin et surtout,
Paffirmation de la postexistence, dans les dogmes de la ré-
surrection, du jugement, et de la vie future.



180 MAURICE NEESER

Comment expliquer cet écart, ce saut prodigieux autant
que peu apparent, & premiére vue, du domaine de !'infini
dans celui du fini et de la durée successive? Comment le
drame religieux, commencé dans ’ame de I’individu par la
. prédominance de la chair sur l’esprit, prédominance bien-
tot ressentie comme un péché, poursuivi par la rédemption
toute morale, s’achéve-t-il hors de la nature et de ’évolution
dans 'immortalité métaphysique? Et quel courant repré-
sente la pensée méme de l'auteur? Est-ce dans les prémisses
évolutionnistes, est-ce dans les conséquences traditionnelles,
qu’il la faut chercher?

- L’erreur initiale, indépendamment du caractére générale-
ment vague de la pensée de 'auteur, nous parait consister
- tout entiére dans ’emploi ambigu du terme de chute.

La thése évolutionniste de la vie divine excluait la possibi-
lité de toute chute historique ou métaphysique. Bouvier la
nie en termes précis, que nous rappelons ici : « L’homme
n’a pas passé historiquement par une crise, qui 'aurait fait
tomber d’un haut degré de vertu dans le mal.... nous ne
pouvons admettre la chute telle que 'entend la doctrine tra-
ditionnelle. Donc il n’y a pas eu chute, dans le sens rigou-
reux du mot »... mais, — et c’est ici que, sans nous en douter
clairement, nous abandonnons le cours de I’évolution, —
mais « nous croyons qu’il y a eu chute dans un sens idéal. »
(I, p.307-308.) Ce défaut de rigueur dans I’emploi des mots,qui
ne sont pas que des mots, mais qui emportent avec eux, qu'on
le veuille ou non, tout le lourd contenu dont la pensée sécu-
laire les a chargés, voila ce qui provoquera les confusions pro-
chaines et favorisera dans la dogmatique hybride, le passage
plus ou moins conscient de ’évolution & la tradition. Il n’y a
pas eu chute, et cependantil y a eu chute! Non. Dans I'ascen-
sion progressive de l’évolution, aucune déviation, aucune
chute réelle n’est possible. La chute idéale, la déviation idéale
de ce systéme correspond sans doute & quelque réalité ; mais
parce qu’elle est idéale, et qu’il s’agit de I’homme dans le
cours de ’évolution, elle ne peut étre quindividuelle et ac-



L’EXPRESSION LOGIQUE DE L’EXPERIENCE RELIGIEUSE 181

tuelle. Elle est individuelle; il y a chute actuelle: 'erreur
consiste donc moins encore & parler de chute, qu’a en parler
au passé. C'est le temps du verbe plus encore que le mot,
qui produit I'illusion. Il fallait se garder d’affirmer qu'il y a
eu une chute, méme idéale, parce que l'esprit, encore tout
imprégné des théses traditionnelles, risquait de se prendre
au temps du verbe, de ne retenir de l'affirmation que ce
verbe: il y a eu, et de transporter inconsciemment au cours
du passé, sur le terrain de I’histoire, et dans la vie de
I’homme primitif, ce qui, par définition méme, n’appartient
ni au passé ni a l’histoire, ni & 'homme primitif, mais &
I’homme en lui-méme, considéré indépendamment du temps.

La dogmatique de M. Bouvier est un exemple typique
d’illusion de ce genre. Et les théses traditionnelles de la se-
conde partie de son ouvrage ne nous paraissent pas avoir
logiquement d’autre origine. Il y a ew chute : la notion est
restée comme & l'arriére-plan des préoccupations du pen-
seur; elle a nécessité les notions corrélatives de rédemption
métaphysique et de vie future, sans lesquelles la pensée de
M. Bouvier, évolutionniste dans son fond, resterait consé-
quente a elle-méme.

QUATRIEME PARTIE

La raison d’étre des dogmatiques évolutionniste et
traditionnelle cohérentes.

Si le devoir de I’homme qui pense est, aujourd’hui plus
que jamais, de raisonner sa croyance et d’en chercher, sur
la base de son expérience personnelle, I'expression la plus
logique possible, il évitera, nous semble-t-il, le systéme hy-
bride, dont nous venons de constater les contraditions les
plus manifestes. La prise de position franche a ce sujet est
sans doute difficile, parce que jamais peut-étre plus qu’a
notre époque, I'histoire de la théologie et de I’Eglise n’aura
enregistré de plus nombreuses confusions ni de plus graves.
Elle s’en impose avec d’autant plus de force.

La dogmatique traditionnelle ou métaphysique et la dog-



182 MAURICE NEESER

matique évolutionniste psychologique, — considérées dans
leur principe et non dans telle ou telle de leurs réalisations
individuelles, — demeurent en présence, et paraissent
également légitimes, puisqu’elles correspondent réciproque-
ment & l'une des antinomies fondamentales de la raison
théorique, et que toutes deux se proposent 'expression lo-
gique d’expériences religieuses trés caractérisées. Nous en
resumons les éléments principaux :

La premiére répond sur le terrain de la raison théorique
4 la notion du fini. Elle distribue le drame religieux sur
I’échelle de la succession dans le temps et hors du temps;
elle admet la succession dans la durée; elle statue qu’il y a
eu aux choses un premier commencement, parce que, logi-
quement, elle ne peut admettire 'infini quantitatif actuel, et
qu’il y ait « une synthése effectuée d’états successifs ou de
parties ajoutées les unes aux autres, qui forment actuelle-
ment une série interminablel. » Le drame religieux, — puis-
qu’aussi bien la paléonlologie exclut toute hypothése d’'une
chute de l'espéce humaine dans I’histoire, — commence
dans I'au-deca du temps; il s’achéve dans 'au-dela. La dog-
matique métaphysique admet la préexistence individuelle ou
collective de ’humanité, sa chute dans le monde visible, sa
rédemption par ’ceuvre unique du verbe éternel de Dieu, et
son retour dans les sphéres éternelles.

Elle répond en outre sur le terrain pratique de l’expé-
rience religieuse a la notion de liberté et de responsabilité,
correlative 4 la notion logique du fini. Tout, dans le drame
du péché, sans doute, n’est pas imputable a la volonté hu-
maine. De quelque nom qu’on la désigne, le serpent, Satan,
ou Dieu méme pour les plus intrépides, une puissance su-
périeure a tenté ’homme et s’est jouée de sa faiblesse, et le
vice héréditaire témoigne, au cours des siécles et dans toute
vie d’homme, de sa victoire. — Ce nonobstant, le pécheur
garde une vive conscience de la part de responsabilité qui lui

1 Renouvier, Esquisse, I, p. 85.



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPERIENCE RELIGIEUSE 133

incombe. S'il a cédé a la tentation, il sait qu’il I'a fait de
plein gré, et terrassé par le désir victorieux, dans son abjec-
tion méme il reste assuré que la chute est le résultat d’'une
libre décision de sa part, et qu’il aurait pu ne pas succom-
ber. 11 aurait pu rester debout. Le pécheur écrasé sous le
faix de sa coulpe, mesure le chitiment & venir & l'ineffable
majesté du Dieu qui lui a donné la vie pour la sainteté et la
justice, et qu’il croit avoir offensé en contractant la souillure
et le mensonge. Courbé dans l'attente du juste jugement
parce qu’il se sent trés incapable de réparer I'offense, il ac-
cueille avec allégresse la nouvelle qu'un Sauveur offre & sa
place la peine qu’il estime nécessaire et qui le libére en sa-
tisfaisant & la fois la justice et la miséricorde divines. Tout,
dans.ce drame de la rédemption, dépasse les pensées de
’homme; 'homme n’y fait point lui-méme son salut; il s’en
est reconnu incapable autant qu’indigne. Il l'accepte donec
sans le comprendre, et se 'approprie dans un élan de foi
reconnaissante.

C’est 'expérience séculaire, qui cherche a s’exprimer dans
les formes diverses de la théorie juridique de la rédemption.
Les Sociniens ont dirigé contre elle les attaques de leur cri-
tique intelligente, et 'on a souvent relevé aprés eux les
“inconvénients théologiques, juridiques et moraux méme,
gu’elle présente.

En Dieu, elle mettrait en contradiction ’amour, qui par-
donnerait sans rancon, et la justice qui l'exige.

En droit, il serait contraire & la justice qu'un innocent
souffre & la place des coupables.

En bonne morale, le sacrifice du Christ, ainsi compris,
risquerait de conduire au libertinisme. On reproche en outre
a la théorie juridique! de reléguer la rédemption dans une
région toute surhumaine, toute surnaturelle, et d’en avoir
arrété le programme, indépendamment de ’homme, dans
une spheére a lui inaccessible.

Ces observations paraissent irréfutables du point de vue

1 Cf. Bouvier, op. cit. II, p. 209.



184 MAURICE NEESER

théorique. Elles ont le tort précisément d’étre trop exclusi-
vement théoriques, et de ne pas se souvenir que la théorie
incriminée ne se réclame nullement de la pure logique, mais
qu’elle vise & exprimer une expérience vécue. Le grand
drame de la croix demeure le plus mystérieux de I’bistoire.
Ne le serait-il pas assez pour embrasser a la fois nos formules
les plus diverses? Et faut-il rejeter sans appel une théorie
qui a exprimé au cours des siécles et qui exprime encore le
sentiment intime de tant de chrétiens?

La critique, en réalité, demeure inefficace, parce qu’elle
juge de son point de vue particulier la formule d’une expé-
rience qu’elle n’a pas faite ou qu’elle a faite sous une autre
forme.

L’opposition en Dieu de la justice et de la miséricorde, —
pour étre d’une théodicée peut-étre inférieure, — celui qui
ressent le poids de la coulpe responsable a le droit de la sta-
tuer.

Pour étre contre les régles de 1'équité humaine, la substi-
tution de I'innocent au coupable manque-t-elle de force et
d’émotion et de valeur morale ? La vie est-elle faite d’équité,
d’une stricte division des devoirs et des joies? La justice des
tribunaux et sa loi stricte représentent-elles toute la justice
et la justice idéale ? Le sacrifice, la générosité sont-elles contre
I’équité légale ? Le dévouement d’'un soldat pour son armée,
celui d’un fils pour sa famiile, pour étre contraires & I’équité,
ne trouvent-ils aucun écho au dedans de nous-mémes? Il
n’y a pas d’équité dans la formule « un pour tous, tous pour
un. » La faut-il pour autant déclarer fausse et immorale? Et si
I’équité n’est pas observée dans le sacrifice du Calvaire, juri-
diquement considéré, la logique exige-t-elle que nous ’esti-
mions inique et immoral dans ses conséquences? Et envers
qui iniquité ett-elle été commise!? Envers Dieu? — Non,
puisque, dans la théorie, la rédemption est instituée par Dieu
lui-méme. Envers les hommes? — Non, puisque la substitu-
tion s’opere en leur faveur. — Reste le Christ, qui subit la

1 Cf. Gretillat, op. cit. II, p. 363.



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L’EXPERIENCE RELIGIEUSE 185

-passion ; mais s’il I’'a voulue et librement consentie, en quoi
son sacrifice contredit-il & I’équité?

La théorie juridique a cherché & formuler logiquement
Paffirmation de I’Evangile (Marc X, 45): « Le fils de ’homme
est venu pour servir et pour donner sa vie en rangon pour
piusieurs. » Elle reste le credo de ceux qui se sont sentis
perdus & jamais par leur péché, incapables de se relever par
leur propre initiative et qui, ayant levé les yeux vers la croix,
se sont vus sauvés par la grice toute puissante de 'amour.

Sur la base expérimentale du péché responsable, la dog-
matique métaphysique traditionnelle, logiquement dévelop-
pée dans la catégorie du fini, nous parait donc légitime.

La dogmatique évolutionniste, de son codté, répond sur le
terrain de la raison théorique & la notion de I'infini. Elle
considére le drame religieux indépendamment de la durée,
et dans les limites de la psychologie. Elle concoit I’éternité
comme supérieure a la succession et comme indépendante
d’elle. Parce qu’elle ne concoit pas « la relation que le tout du
monde devrait soutenir avec un temps vide et un espace
vide, c’est-a-dire avec le néant?, » elle nie que le monde ait
commenceé et qu’il ait des bornes. Le cours éternel de I’'évo-
volution n'a ni commencement ni fin. Le drame religieux,
pour elle, commence et s’achéve dans la seule conscience de
I’'individu. Rien ne nait au cours de I’évolution, qui ne doive
mourir & son tour, et 'homme, enchainé dans ses mailles
tenaces, doit y subir la loi de tous les étres. Le seul élément
durable en lui est I'élément spécifique, encore 'espéce n’est-
elle ni immuable, ni éternelle, puisque la géologie en enre-
gistre les variations incessantes, et tot ou tard la disparition
du domaine de la vie. La dogmatique évolutionniste, consé-
quente a elle-méme, n’admet pas de préexistence indivi-
duelle ou collective, ni de chute, ni de rédemption au sens
propre du mot. Elle ne connait aucune révolution réelle, et

1 Renouvier, Esquisse, I, p. 85.



186 MAURICE NEESER

la chute et la rédemption dans le dogme traditionnel sont des .
révolutions successives dans la durée. Les prémisses impli-
quent la négation de la vie future au sens traditionnel du
terme.

[’animal de I’évolution nait &4 la vie humaine par la dou-
leur, jaillie de I’opposition du monde et du moi, et 'opposi-
tion du monde et du moi le conduit nécessairement 4 la syn-
theése de toute opposition, au refuge de toute faiblesse, a
Dieu. Intimement unie au sentiment de dépendance absolue,
et par une loi obscure, dont la genése nous échappe, re-
marque M. Sabatier 1, est apparue la conseience morale,
et le sentiment de la liberté relative en Dieu, et voulue de
Dieu, mais faible encore contre la vie sensible antérieure-
ment développée. Le sentiment de cette faiblesse, de cette
opposttion transitoire de la chair et de 'esprit, c’est ce que
la doginatique évolutionniste appelle le péché, — phase né-
cessaire au développement de I’humanité, — et la victoire de
la volonte, la solution de I'antithése par 'exemple et avec le
secours de ’homme Jésus, fils de Dieu et le premier entre les
hommes parce que, le premier et le seul, il a remporté la
victoire, parce qu’il 'a montrée réalisée pleinement en lui,
dans la confiance en Dieu le Pére, — c’est ce que la dogma-
tique évolutionniste appelle la rédemption. La solution de
I’antithése du monde et du moi par la confiance en Dieu, la
vie en Dieu, 'ascension en Dieu, réalisée ici-bas, puisque
dans ce systéme la notion de vie future ne s’entend point,
c’est le couronnement supréme de toute vie d’homme, et la
pensée évolutionniste ne concoit rien au dela de cette félicité
supréme.

La dogmatique évolutionniste répond donc, sur le terrain
pratique de I'expérience, a ’expérience du déterminisme re-
ligieux. Elle a trouvé son expression la plus caractéristique
dans la théologie de ceux qui n’ont pas hésité a statuer en
Dieu méme la cause du mal. Tout lui est divin, tout dans le
drame du péché et de la rédemption lui parait voulu de

1 Cf. Op. cit., Introduction, p. X.



L’EXPRESSION LOGIQUE DE L’EXPERIENGE RELIGIEUSE 187

Dieu, et non seulement voulu, puisque le terme préte a4 I’'am-
biguité, mais déterminé par la volonté divine.

Si la critique n’a pas ménagé ses coups a la théorie tradi-
tionnelle de la rédemption, la théorie évolutionniste, & son
tour, s’est vue I'objet d’assauts non moins répétés et violents.
Assauts tout aussi légitimes & la fois, et tout aussi inintelli-
gents. Ce n’est pas d’aujourd’hui qu’'on attaque le détermi-
nisme au nom de la morale 1.

On reproche & la théorie déterministe « d’innocenter le
mal » en le faisant remonter jusqu’a Dieu, et M. Bouvier lui-
méme, que nous avons vu donner au péché une genése tout
évolutionniste, tient & protester hautement « contre toute
théorie qui innocente le péché en le déclarant nécessaire 2. »
Pour M. Bovon 3, « la conséquence la plus claire de cette ma-
niére de voir est que 'homme est de nature et dés le début
incapable de réaliser sa tdche morale. » Non seulement cette
théorie « rabaisse la créature spirituelle en lui 6tant jusqu’a
I'espérance de la victoire, » mais elle « dégrade jusqu’a Dieu
lui-méme, puisqu’elle le rend responsable de nos fautes. »
Une théorie déterministe, en effet, doit ramener « tous les
phénoménes de la vie, le péché comme les autres, & 'absolue
causalité divine. » Et ceci seul fait éclater « le vice d’une
conception, qui ne demeure fidéle & elle-méme qu’en dégra-
dant le Pére céleste jusqu’a le rendre responsable de nos pé-
chés.... »

Si ces considérations paraissent logiquement fondées, qui
ne voit que les conséquences pratiques en sont absurdes?
Nous retrouvons ici le méme écart entre la vie et la logique,
entre I'expérience des uns et le raisonnement des autres, que
nous avons constaté dans un autre sens, a4 propos de la théo-
rie juridique du péché et de la rédemption. De part et d’autre
on s’accuse ; on tire de la doctrine opposée des conséquences

1 Cf. G. Frommel, Le danger moral de l'évolutionnisme religieux (Lausanne,
1898).

2 Bouvier, Op. cit, I, p. 309.

3 Bovon, Dogmatique chrétienne, 1, p. 360.



188 MAURBRTCE NEESER

qui seraient abominables si la vie les réalisait d’'une facon ge-
nérale, et non seulement dans quelques cas isolés. Et ceci
parce que, de part et d’autre, on mesure & sa propre expé-
rience la théorie issue de ’expérience d’autrui, et que la com-
mune mesure logique est difficile & trouver, sinon impos-
sible, entre ’expérience du déterminisme et ’expérience de
la responsabilité.

Le sentiment de responsabilité s’exprime dans les théses
juridiques et ne trouve d’expression théorique qu’en elles.
Les théses du déterminisme ne conduisent & des conseé-
quences pratiques immorales que du point de vue de la li-
berté. La conclusion nous en parait étre qu’il convient, pouvr
porter un jugement équitable, de respecter scrupuleusement
la limite des deux expériences et de ne les apprécier que re-
lativement & leur expression logique respective.

On ne voit pas, dés lors, que les théories déterministes
aient produit dans I’histoire les conséquences morales qu’on
leur reproche. Les grands déterministes, au contraire, ont
été souvent les grands chrétiens ; je cite Augustin, Calvin et
les Huguenots; plus prés de nous Schleiermacher et Saba-
tier, en qui le déterminisme, certes, n’a pas plus « rabaissé
la créature spirituelle qu’il n’a dégradé le Pére céleste. »

« Je constate en moi, dit le chrétien évolutionnistel, et
dans toute ’humanité une sorte de fatalité qui m’asservit au
péché. » — Péchera-t-il pour obéir & cette loi ? Non ; « cette
fatalité du péché, loin d’anéantir ma responsabilité, 'aggrave
encore. Je sens trés clairement que je ne suis pas libre de
faire ce qui est bien et je me condamne d’autant plus doulou-
reusement de faire le mal, en sorte que cette sentence de con-
damnation porte & la fois sur l'acte et sur l'auteur de I'acte,
et m’affirme non seulement que mon péché est mauvais
parce qu’il est la transgression de la loi, mais que moi-méme
je suis pécheur et, comme tel, punissable. »

Saint Paul écrivait aux Romains (Rom. VII, 15): « Je ne
sais pas ce que je fais ; je ne fais pas ce que je veux et je fais

1 Cf. Sabatier, Op. cit., p. X.



L’EXPRESSION LOGIQUE DE L’EXPERIENCE RELIGIEUSE 189

ce que je hais; or si je fais ce que je ne voudrais pas, je re-
connais par la que la loi est bonne. Mais alors, ce n'est pas
moi qui le fais, c’est le péché qui habite en moi.... » Saint
Paul, pour autant, s’est-il abandonné au libertinisme moral ?

Ce reproche d’'immoralité pratique écarté, la dogmatique
évolutionniste, issue de l'expérience du déterminisme reli-
gieux et logiquement développée dans la catégorie de I'infini,
nous parait légitime.

CINQUIEME PARTIE

L'unité fondamentale.

Toute expression logique d’une expérience réelle est 1égi-
time, s’il est établi que la connaissance a désormais pour
source l’expérience, et pour forme la logique de l’esprit.
Mais il ne s’en suit pas que la dogmatique puisse subir éga-
lement toutes les déformations du caprice individuel. Dans
la diversité apparemment irreductible des dogmes, il nous a
paru qu’une division binaire se pouvait distinguer, et qu’elle
correspondaif & une division analogue dans le champ de I'ex-
périence. Il nous a paru que la forme théorique évolution-
niste s’adaptait normalement & la matiére de 'expérience dé-
terministe et que la forme théorique traditionnelle s’adaptait
normalement & ’expérience de la liberté; qu’ainsi les deux
formes les plus générales de ’expérience trouvaient leur ex-
pression logique dans les deux grandes catégories antino-
miques de la raison.

Mais l’esprit peut-il s’en tenir 14? Et la force intime en lui,
qui le pousse & la synthése de toutes les oppositions, ne fera-
t-elle pas un effort & tout le moins pour abolir cette derniére
et toucher a l'unité supréme?

Le fond des choses n’est pas divisé, et derriére les appa-
rences contradictoires qui s’offrent & nos regards et les ar-
rétent, I'ultime réalité doit s’étendre, unique et indivisible.
Nous voyons confusément, et comme & travers ces miroirs
metalliques de 'antiquité, ol 'image n’apparait qu’indécise.



190 MAURICE NEESER

Nous jugeons et classons nos sensations selon les catégories
inhérentes & ’esprit humain, mais laffirmation incoercible
subsiste en nous, de l'unité fonciére qui doit régner sous
Papparente diversité. Nous avons vu l'expérience religieuse
se grouper en deux séries, et 'expression théorique en ad-
mettre peu 4 peu, et suivant une loi inhérente a I'esprit, la
méme division binaire paralléle. Il n’en reste pas moins,
que la réalité religieuse doit étre une en son essence, et
que le parallélisme constaté doit prendre fin dans l'unité
divine.

La vie opérera la synthése; nous pouvions le prévoir par
I’étude des conséquences pratiques de I'une et 'autre théo-
ries, que nous avons reconnues également morales. La dif-
ficulté méme ot nous nous sommes trouvé, de délimiter clai-
rement les deux formes de I'expérience et de leur attribuer
leurs caractéres distinctifs ne provenait sans doute de nulle
autre raison que de I'identité de leur cause premiére.

Les deux systémes théoriques, plus nettement délimités,
séparés méme tout a fait par les antithéses de la raison théo-
rique auxquelles nous avons pu les rattacher, doivent ré-
pondre néanmoins, semble-t-il, & 1a méme réalité.

A laquelle? La reéalité fondamentale, entrevue par la rai-
son, vécue par 'expérience, est-elle déterminisme ou liberté?
ou, si probablement elle unit le déterminisme et la liberté
dans une unité supérieure, auquel de ces deux éléments
fait-elle la plus large part?

Nous touchons aux rives de 'océan de l'inconnaissable,
ou Paftirmation théorique, parce que toute substruction so-
lide dans la raison vient & lui faire défaut, serait téméraire
et vaine; ou la force logique de la pensée, absorbée tout
entiére a construire et 4 maintenir 'antinomie, doit renoncer,
sous peine de s’anéantir elle-méme, & tout essai de syntheése,
et le céder, pour la réalisation personnelle de 1’unité inté-
rieure, a Uaffirmation pratique.

Quel sera, de ce point de vue, le caractére dominant de la
réalité supréme?

La notion du déterminisme peut-elle naitre de celle de la



L’'EXPRESSION LOGIQUE DE L’'EXPERIENCE RELIGIEUSE 191

responsabilité? La notion de la responsabilité peut-elle dé-
river de celle du déterminisme? Si ces notions, théorique-~
ment inconciliables, nous le répétons, doivent s’unir sur le
terrain de la raison pratique, il semble bien que ce soit au
profit d’'un déterminisme supérieur dans le sentiment reli-
gieux de la dépendance absolue.

Le sentiment de responsabilité en effet; suppose la con-
naissance précise de la loi, et 'opposition des notions de jus-
tice et d’amour; il distingue, méme en leur assignant le
méme but, entre volonté divine et loi morale. Mais toute op-
position, toute distinction est, en psychologie comme ailleurs,
I'indice d’un travail, d’'une réflexion; elle est un résultat, et
non plus un point de départ.

Le sentiment de dépendance absolue est parfaitement un:
Il exprime D'expérience de la relation qui unit '’homme a
Dieu, dans ce qu’elle a de plus général, de plus primitif et
de plus fort & la fois. Il est la révélation immédiate, le signa-
lement infaillible de la Toute-Puissance. Et quand la Toute-
Puissance g’est révélée, tel un torrent débordé renverse les
digues chétives qu’on lui oppose, elle entend que tout céde
devant elle ; elle emporte toutes les puissances secondaires,
toutes les barriéres, toutes les limites des définitions et des
distinctions que ’esprit humain a laborieusement édifiées,
et les confond dans son unité victorieuse. L’analyse psycho-
logique peut donc distinguer dans le sentiment primitif de
dépendance absolue, & cOté de la notion déterministe et dans
un parallélisme théorique absolu, les notions réelles mais
dérivées de moralité, de justice, de liberté responsable; on
ne voit pas comment, au contraire, la synthése de ces dernie-
res aurait produit le sentiment simple de la dépendance
absolue.

L’expérience religieuse unirait donc sur ce point la morale
et la science, pour affirmer, que, si ’homme est tout ensem-
ble libre et déterminé, il n’est que relativement libre et re-
lativement déterminé, parce qu’il dépend tout entier de la
Puissance divine, du Dieu vivant, dans la communion duquel
se réalise pratiquement la synthése.



192 MAURICE NEESER

Si ces vues ont quelque réalité, il en faudrait supposer
que, pour une raison supérieure a4 la raison humaine, les
notions de fini et d’infini non plus ne sont pas rigoureuse-
ment antithétiques. Leur opposition ne serait irréduclible
que pour notre raison. De méme que pour le déterminisme
et pour la liberté, il faudrait, dans le champ de la connais-
sance humaine, renoncer & parler d’infini et de fini absolus.
11 ne serait plus légitime de les opposer; on les devrait coor-
donner dans la dépendance commune d’un absolu qui serait
I’'infini en soi.

Personne n’a jamais vu Dieu; « nul ne saurait voir ma
face et vivre, » répond I’Eternel au téméraire qui veut pé-
nétrer ses secrets. I’homme ne peut soutenir la perspec-
tive de l'infini, ni le concevoir clairement. La notion de 'in-
fini intemporel le dépasse, comme le sentiment de son ab-
solue dépendance I’écrase. De méme que les notions de liberté
et de responsabilité résultent de 'analyse du sentiment de
dépendance, et qu’elles en sont ’expression analytique né-
cessaire, les notions de fini et de succession infinie dans le
temps seraient la facon analytique inévitable dont l'esprit se
représente l'infini.

Pour examiner avec succes les espaces célestes, ou toute
limite fait défaut, 'astronome adapte & la lentille télescopi-
que un fin réticule, dont les divisions lui sont autant de li-
gnes de repére, reportées en apparence sur le ciel immense.
Ne se peut-il aussi, que pour parler intelligemment de I’in-
fini, et pour le contempler & loisir, nous lui imposions le
treillis de nos catégories, que nous parlions de présent, de
passé et de futur moins pour exprimer la réalité méme, que
pour ne pas garder le silence, parce que nous sommes com-
pris nous-mémes dans la catégorie du temps, et que nous ne
pouvons autrement?

Dieu, c’est la toute puissance et c¢’est I'infini,

Dieu, c’est 'indépendance & I’égard de toute division, de
toute succession et de toute limite dans ’espace ou dans le
temps.



L’EXPRESSION LOGIQUE DE L’EXPERIENCE RELIGIEUSE 193

L’homme, c’est la puissance limitée et c’est le fini.

C’est la dépendance & 1’égard des limites de 'espace et du
temps.

Il arrive que ’homme monte & Dieu et qu’il goate un mo-
ment la sensation de I'infini. C’est le phénoméne psycholo-
gique de l'extase, du ravissement en Dieu, que les saints ont
connu, et que tout humble chrétien peut connaitre. Le phé-
nomeéne ou l’ame, absorbée dans la méditation et la priére,
se sent envahie par le torrent de la Toute-Puissance, et dans
le sentiment intime de la présence de Dieu, perd momenta-
nément la notion de la limite, la notion du temps successif,
pour entrevoir ’éternité.

Si 'on peut pressentir & ce point I'unité fondamentale, le
terme de responsabilité serait un autre nom de la dépen-
dance absolue, le terme de fini serait un autre nom de 'in-
fini : d’autres noms qui rendent accessibles & notre esprit
des notions qui le dépassent en elles-mémes. Les symboles
de la succession seraient d’autres noms de I'intemporel inac-
cessible, et les dogmes métaphysiques de la tradition, une
autre expression de la réalité évolutionnisie, sensible &
notre expérience, dans son essence inaccessible a4 notre lan-
gage.

Les nécessités logiques de notre raison et I'impuissance de
nos moyens d’expression rendent la synthése a jamais im-
possible sur le terrain théorique. Nous l’entrevoyons possi-
ble sur le seul terrain de l'expérience religieuse. Seule la
notion d’une Toute-Puissance supérieure peut embrasser a
la fois et unir effectivement les deux notions paralléles.

Mais ’entrevoir possible, c¢’est en méme temps affirmer
nécessaire. Qui se borne & entrevoir la synthése, ne I’a point
vécue, et 'opposition subsiste, tant que ’homme n’a pas
quitté les cadres théoriques pour aborder la vie, tant qu"i'l
n’a pas passé d’'une conception purement philosophique de’
la religion, & la religion elle-méme.

La vie ne trouve sa pleine réalisation que dans I’unité in-
térieure. Peu nombreux sont ceux qui y parviennent, et la

THEOL. ET PHIL. 1908 13



194 MAURICE NEESER

plupart s’arrétent & mi-chemin, trouvant dans ces « diver-
tissements » dont parle Pascal un moyen facile de propre il-
lusion. Celui qui persévére dans l'analyse intérieure, celui
qui ne cherche pas & se voiler artificiellement le dualisme,
ou le réduit la pensée, ne trouvera d’unité que dans la com-
munion confiante avec la Cause supréme dont il dépend,
que dans l'affirmation pratique du Dieu vivant. La commu-
nion avec la Cause supréme, laffirmation pratique du Dieu
vivant, c’est l'acte religieux par excellence, c’est la priére.
Celui qui veut réaliser I'unité intérieure priera.

L’ceuvre théorique de la pensée nous maintient dans ’an-
tithése du Fini et de I'Infini, de la Liberté et de la Nécessité.
Celui qui veut la synthése priera le Dieu Vivant, en homme
libre qui s’adresse au Dieu libre, mais toujours aussi, créa-
ture déterminée qui s’adresse au Créateur Tout-Puissant, il
gardera la certitude que la volonté divine est supérieure & la
sienne. Le seul sentiment de la Liberté ferait de la priére un
ordre ; le seul sentiment de la Nécessité en étoufferait tout
essor. Toute priére vraie intercede comme celle de Jésus
parce qu’elle croit & la Liberte, toute priére vraie s’achéve
par la mort de Jésus & Gethsémané, parce que la Nécessité
domine. L’ceuvre pratique de la priere, et qu’elle seule peut
accomplir, c’est ainsi la résolution de toute antinomie, I’apla-
nissement de tout obstacle, I'illumination de toute obscurité
par le sentiment de la vie en Dieu.

A ce point de son analyse, par un tour trés admirable, le
besoin théorique entrevoit ’acte pratique comme seul cou-
ronnement possible de son ceuvre, et 'exige. Le penseur qui
veut vivre sa vie et sortir d’une contemplation stérile, pres-
sent que cette philosophie méme qui lavait écarté de Dieu,
le raméne 4 Dieu, avec la confiance des enfants et des saints.
— Mais & ce point seulement, quand il a poursuivi sans dé-
_faillance le progres de sa pensée, et sans qu’il ose jamais pour
autant, du point de vue formel, renoncer & I’expression lo-
gique de son expérience.

Neuchétel, aott 1907.



	L'expression logique de l'expérience religieuse : étude critique sur la théologie de l'évolution et la théologie traditionnelle, à propos de la pensés dogmatique de MM. A. Sabotier, A. Gretillat et A. Bouvier [suite]

