
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1908)

Heft: 2

Artikel: L'expression logique de l'expérience religieuse : étude critique sur la
théologie de l'évolution et la théologie traditionnelle, à propos de la
pensés dogmatique de MM. A. Sabotier, A. Gretillat et A. Bouvier [suite]

Autor: Neeser, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE

Etude critique

sur la théologie de l'évolution et la théologie traditionnelle,

à propos de la pensée dogmatique de MM. A. Sabatier,

A. Gretillat et A. Bouvier

MAURICE NEESER1

TROISIÈME PARTIE

La Dogmatique Hybride.

A. La notion du péché dans la dogmatique hybride.

La pensée évolutionniste n'admet pas de succession dans
la durée hors du temps; pour rester conséquente à elle-
même, n'admettant pas la préexistence, elle rejette toute
hypothèse de postexistence.

La pensée traditionnelle au contraire admet une succession

de durées hors du temps créé. Pour rester conséquente
à elle-même, admettant la préexistence et la chute, elle pose
comme nécessaire la vie future éternelle.

Nous appelons dogmatique hybride celle de M. Bouvier

parce qu'elle tient à la fois de l'un et de l'autre courant, et

que, partie du cours de l'évolution, hors de toute succession

1 Voir livraison de janvier-février, p. 61.



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 171

de durées, elle parvient à l'extrémité de son développement
à l'affirmation des thèses traditionnelles relatives à la durée
future. Comment?

La conscience chrétienne est pour M. Bouvier l'organe, —

entendez la source, — de la dogmatique (cf. I, p. 19)l ; quelle
place occupe-t-elle dans la vie universelle? C'est la question
que le penseur cherche à résoudre en partant de l'expérience

« la plus générale et la plus élémentaire,» de l'arrière
fond de toute activité, de la vie.

Au bas de l'échelle (cf. I, p. 62) gît l'inconscient, faisceau
obscur et fort de toutes nos impulsions premières; puis
s'agite la vie animale, ordonnée, harmonique déjà dans ses

modifications, qui récèle l'empreinte de l'esprit et qui offre

par là-même à l'individualité consciente ses premières assises

(cf. I, p. 65). La vie consciente s'épanouit en l'homme, où
elle se reconnaît immédiatement elle-même dans la pensée,
dans le sentiment et dans l'action (cf. I, p. 74). Puis,
poursuivant sa course ascensionnelle, elle culmine dans la « vie

divine, harmonie suprême, principe spirituel, vivant, actif
de l'harmonie universelle » (I, p. 95). Le but de ce
développement? — C'est de montrer en l'homme le centre de la vie
universelle.

« L'homme se sent, par toutes les parties de son être, dans

un rapport intime, réciproque et constant avec la vie
universelle. Partout, il découvre des points de contact,
d'attache, d'analogie avec la vie naturelle et la vie spirituelle,
qui s'entremêlent en lui. Ainsi il trouve dans son propre
corps, superposées, entrecroisées, les diverses régions qui
s'étalent en de vastes proportions dans la nature (physique,
chimie, vie végétative, vie animale) ; par son corps il touche
à toutes, tandis que par son esprit, il les pénètre toutes et
s'élève plus haut, dans des sphères supérieures... ces

expériences là, toutes personnelles et intimes qu'elles soient,
lui révèlent la réalité et l'unité de la vie universelle. Il
pressent... des lois de coordination, qui gouvernent toutes les

1 Dans cette troisième partie, tous les chiffres mis entre parenthèse, et qu'aucune

remarque n'accompagne, renvoient à la Dogmatique de M. Bouvier.



172 MAURICE NEESER

forces de l'existence en vue du but suprême, qui est
l'universelle harmonie » (I, p. 82).

Qu'est-ce à dire? Que faut-il dégager de cette spéculation
laborieuse et obscure? Si la vie universelle, de l'inconscient
au divin, forme une progression ininterrompue, où les

degrés supérieurs se dégagent harmoniquement des degrés
inférieurs, elle présente, à n'en point douter, le caractère
essentiel de l'évolution. Si l'homme, anneau central de la

chaîne, est intimement uni, par les liens du corps et de

l'esprit, à la vie animale inférieure et à la vie spirituelle
supérieure, il fait partie intégrante de la nature, il en est le

produit nécessaire ; il est, à fort peu de chose près, l'homme
de la science, celui de la psychologie et de l'histoire, celui

que M. Sabatier a mis en scène avec toute la clarté désirable.
Gardons-nous de conclure ttop hâtivement. M. Bouvier

paraît ne redouter rien autant, en philosophie, que la
simplicité. La notion de la vie divine est complexe (cf. I, p. 95).
Elle nous réservera quelques surprises.

M. Bouvier n'admet pas la théorie de la perfection primitive

(cf. I, p. 232) préexistante ou historique (cf. I, p. 247).
Outre qu'elle n'a aucune base dans l'histoire, elle est contredite

par la psychologie scientifique actuelle, et par « la saine

connaissance morale, qui nous montre que la perfection ne

peut être que la fin du perfectionnement » (I, p. 247).
Mais il écarte avec non moins de rigueur celle de l'animalité

primitive. « Elle n'est pas mieux prouvée par les faits,
et se trouve niée par les analogies historiques et par l'axiome
philosophique de l'action primordiale du principe de toute
évolution » (I, 247). Nous n'entrons pas dans le détail de ces

assertions dont quelques-unes sont bizarrement défendues.
L'homme n'a pas été créé parfait. Il ne descend pas de

l'animal: «Nous posons comme hautement vraisemblable un
commencement vraiment humain, c'est-à-dire spirituel, dans
l'homme. Nous croyons que l'homme est né avec une impulsion

primitive et une aptitude indéfinie au progrès spirituel »

(I, p. 247).
Si nous lisons bien, l'homme, à le considérer dans ces



l'expression logique de l'expérience RELIGIEUSE 173

thèses, n'est pas surnaturel, mais il n'est pas davantage
naturel. Il n'est pas métaphysique, mais il n'est pas physique

pour autant. Il n'est pas d'essence divine, mais il n'est pas

non plus d'essence animale, ou plutôt, s'il est d'essence

divine, c'est en qualité d'animal et parce que « la vie divine »

plonge ses racines en tout et partout (cf. I, p. 92).
Or cet intermédiaire se conçoit-il? Ces mots répondent-ils

à quelque chose dans la réalité Ne serait-ce pas s'enfermer
dans un cercle vicieux, que d'affirmer dans l'homme « un
commencement réellement humain? » Personne, assurément,
n'y contredira : l'homme n'apparait qu'avec « l'impulsion
primitive et l'aptitude indéfinie au progrès moral, » et le sceau
de l'humanité ne se reconnaît nulle part plus clairement

que dans la loi morale. La question est de savoir, si ces

caractères indubitablement humains sont chez l'homme historique

les souvenirs, les réminiscences d'une ancienne splendeur

disparue, les vestiges de l'Idée impérissable sur le type
de laquelle l'homme fut créé, ou si l'évolution dans son

cours les apporte à l'animal, pour le faire passer de l'animalité

à l'humanité. Bien ne sert d'aller répétant : l'homme est

l'homme parce qu'il manifeste les caractères que nous
attribuons à l'homme. L'alternative se pose pour la question
d'origine entre Homme-Type déchu, et animal évolutionnel
développé. L'esprit ne saurait concevoir une troisième
possibilité; et celle à laquelle Bouvier croit pouvoir se ranger,
reste dans un intermédiaire insaisissable.

Ou plutôt, puisqu'il combat expressément la première,
nous nous croyons autorisé à le rallier un peu malgré lui à

la seconde. Cela ne laisse pas d'être conforme au point de

vue vaguement évolutionniste qu'il affirme dans sa théorie
de la vie divine. Et l'attitude qu'il va prendre à l'égard du
dogme du péché et de la chute, nous confirmera dans cette

opinion.

L'analyse de la notion du péché souffre de l'indécision du
principe général ; M. Bouvier paraît vouloir le faire remonter
au premier homme. « La première désobéissance fut une ré-



174 MAURICE NEESER

volte des passions contre les exigences de la conscience
religieuse et morale, qui à l'état normal devait les dominer et les

inspirer » (I, p. 260). « Le péché chez l'homme enfant comme
dans l'enfance de l'humanité commence par les entraînements
du monde et les passions qu'il éveille » (I, p. 261) ; « on voit
s'élever dans la raison de la femme un doute sur la convenance
de subordonner les appétits à la conscience religieuse. Voilà
la raison qui commence à se révolter. Voici enfin la volonté.
La femme se décide à prendre le fruit défendu. Le soulèvement

de la volonté humaine contre la volonté divine est conscient

» (I, p. 260). Le premier homme « est donc en pleine
possession de la conscience religieuse et morale. » Eve est en

mesure de discuter « raisonnablement » la subordination des

appétits à la conscience religieuse. Et ces premiers représentants

de notre espèce n'ont été dotés d'aucune perfection
originelle. Ils apparaissent au cours de l'évolution universelle,
capables des plus délicates dissections psyGhologiques et
immédiatement responsables de leur péché. Mais qui ne voit
que ce prétendu primitif, — s'il n'est le type sorti parfait des

mains du Créateur et dégradé, — ne peut être que l'homme
actuel, considéré dans l'infinie complexité de son âme.
M. Bouvier lui-même y consent quand il demande « à la
conscience » (I, p. 259) le témoignage que nous venons de résumer.

La conscience interrogée ne peut être que celle de

l'homme moderne et c'est par un artifice malheureux et très
inconscient que les réponses en sont attribuées au primitif.
Les conclusions définitives du chapitre nous en seraient une

preuve évidente, s'il était nécessaire (cf. I, p. 312). L'universalité

du péché est peut-être le résultat de l'hérédité, que
M. Bouvier ne cherche pas à expliquer, mais qui lui paraît
« dans la loi générale. » Il ne saurait admettre en revanche

l'hypothèse du péché originel, ni l'imputation du péché
d'Adam : « n'ayant pas admis une perfection primitive, nous
n'admettons pas non plus une chute historique. »

Pousserons-nous plus loin cette étude et chercherons-nous
à déterminer plus précisément quelle idée l'auteur se fait
de l'essence même du péché? S'il est nécessaire, ou s'il



l'expression logique de l'expérience RELIGIEUSE 175

entraîne la responsabilité du pécheur, et dans quelle
mesure?

Les thèses finales affirment la responsabilité (cf. I, p. 311).
Le péché est ce qui ne doit pas être. C'est un désordre, un
accident nullement nécessaire à priori au développement de

l'homme. « Nous protestons hautement contre toute théorie
qui l'innocente en Je déclarant nécessaire, car ce serait s'inscrire

en faux contre la conscience. » Et pourtant la théorie
psychologique que Bouvier esquisse de la naissance du péché
paraît bien, en dépit des mots et des conclusions, «

innocenter » en quelque sorte le péché en lui donnant une cause
nécessaire.

Sans doute (I, p. 261), « le péché est une perturbation de

l'harmonie générale de la vie divine. » L'esprit « oubliant
qu'il est fait pour la liberté s'est asservi à la chair, et a

compromis l'ordre interne ou moral, c'est-à-dire le droit du
bien. » Evidemment aussi « le péché est une faiblesse, une
défaillance de l'esprit, dominé par la passion. » Mais pour en

conclure à la responsabilité, il ne suffit pas d'affirmer « qu'il
y avait dans le sanctuaire une lampe qu'on n'a pas voulu
voir » ou une force qu'on pouvait requérir et mettre en jeu,
mais qu'on n'a pas voulu combattre. La question est de dire
si l'on pouvait voir, si l'on pouvait accepter le combat, si

l'esprit pouvait ne pas oublier son caractère de liberté, si la
défaillance était évitable, lequel, en un mot, des deux adversaires

en présence, de la passion ou de l'esprit, était
originairement le plus faible et devait succomber. Ce lieu, Bouvier
l'examine quelques pages plus loin (cf. I, p. 272). Il reconnaît
« dans tout développement du péché une succession de

phases analogues à celles qu'on reconnaît dans la vie, quelque
chose comme une enfance, puis une jeunesse, puis un âge

mûr. » La première est le domaine « des mouvements et des

actes non réglés. » Dans la seconde les mouvements répétés
deviennent, par l'habitude, des passions ; dans la troisième,
les passions s'enracinent et mènent à la corruption.

Or, le seul fait que le péché débute par « des mouvements
et des actes non réglés » prouverait qu'en l'homme enfant



176 MAURICE NEESER

l'esprit n'est pas maître de la chair. Et Bouvier, qui ne

regarde pas à une contradiction près, n'hésite pas à le reconnaître

(I, p. 273). « Dans cette phase, bien que la loi morale
soit déjà présente à l'esprit, auquel elle est immanente, il n'y
a pas encore chez l'homme un sentiment propre et personnel
bien prononcé du droit et de la teneur de la loi. L'homme
n'est pas, sans doute, inconscient de la loi, mais il n'en est

qu'à demi conscient. La aâpÇ a, dans son développement,
devancé le 7rvEû(*a. Déjà la hiérarchie harmonique des forces
humaines est compromise. Déjà l'attelage du char est inégal et

menace de verser. »

On n'est pas plus clair et nous voilà fixés. Si le char verse,
c'est que le coursier aàfi est plus violent que le coursier msûpa..

Si l'homme pèche, c'est que la chair en lui s'est développée
antérieurement à l'esprit, et qu'elle doit la victoire à cette

avance, à ce « Vorsprung » que Schleiermacher, le premier,
mit en lumière, il y a cent ans. « Les mouvements et les
actes dont nous parlons sont des impressions vives...
produites sur l'âme par le contact avec la nature et avec les

hommes... impressions irréfléchies, immédiates, qui devaient
être contrôlées, pesées à la balance de la conscience, mais

qui ne le sont pas. Elles éveillent la chair... et la chair les

suit avec empressement » (I, p. 273).

Il reste apparemment que la notion du péché range la

dogmatique de Bouvier, dans sa première partie à tout le

moins, dans le genre évolutionniste. L'auteur, en fait sinon
en paroles, se refuse à l'étude des origines. Il n'admet
aucune préexistence et les traits qu'il expose de l'homme
primitif prétendu ne se peuvent entendre que de l'homme
actuel.

C'est le caractère même du système de l'évolution.

B. La notion de la rédemption dans la dogm.atique hybride.

Le point de départ évolutionniste admis, la seule théorie
possible de la rédemption devrait être celle que nous avons
exposée dans notre première partie, et la pensée logique
devrait, semble-t-il, adopter le schéma suivant :



l'expression logique de l'expérience RELIGIEUSE 177

Pas de préexistence, — l'homme au cours de l'évolution,—
l'antithèse du monde et du moi, — la synthèse en Dieu, par
l'exemple de Jésus-Christ homme parfait, — la vie éternelle
présente, — pas de postexistence au sens traditionnel du mot.

Le drame du péché s'est déroulé dans le sanctuaire intime
de la conscience personnelle. L'œuvre de la rédemption
devrait avoir pour seul théâtre le sanctuaire de la conscience

personnelle et se dérouler dans le domaine de la psychologie
morale uniquement.

Voilà ce qui devrait être. Considérons ce qui est :

A la vérité nous retrouvons dans le deuxième volume de

M. Bouvier les mêmes fluctuations que dans le premier et nous
devrons nous borner, pour ne pas être submergés par le flot
des détails, aux quelques points précis nécessaires à notre
thèse.

Le Christ est l'incarnation, le type « personnel et unique »

de la vie divine (II, p. 51). — Est-ce à dire qu'il n'appartienne
pas à l'humanité proprement dite? Faut-il entendre ces mots
dans leur sens strictement philosophique et voir en Jésus

l'Idée même de l'homme, l'homme type, dégagé de la chaîne
évolutionnelle

Plusieurs affirmations y contredisent : Jésus est né de Marie
et de Joseph (cf. II, p. 72). Il grandit et se développe. Il se

développe sans jamais se départir de sa sainteté parfaite (cf. II,
p. 57). On a prétendu que le développement est incompatible
avec la perfection (cf. II, p. 64) ; il le paraît bien, et M. Bouvier

l'admet pour la perfection divine. Mais il s'agit en Jésus

« de la perfection humaine, qui n'a pas le caractère de
l'absolu. » Jésus a atteint une perfection voulue par le progrès,
la lutte, la tentation. M. Bouvier a soin de distinguer quelque
part (cf. I, p. 168) entre l'idéal éternel de l'homme, le type,
qui était en Dieu de toute éternité, et d'après lequel Dieu a

créé, idéal impersonnel en soi, qu'on appelle Christ, Fils ou
Verbe de Dieu, et la personnalité historique de Jésus. En un
mot, « le caractère de Jésus paraît le caractère humain,
vraiment normal.... Rien n'y sort du bon sens, de l'équilibre, de

l'harmonie » (cf. II, p. 70). « Si tout y est dans la région de

THÉOL. ET PHIL. 1908 12



178 MAURICE NEESER

l'idéal et du sublime, il n'en est pas moins le caractère
humain dans sa plénitude et sa beauté normale » (II, p. 71).
L'auteur y insiste et voilà qui ferait de Jésus notre frère au
sens évolutionniste et seul réel du mot. Mais ce ne sont là

que des considérations passagères, et la conclusion même de

la longue étude que Rouvier consacre à la vie de Jésus
revient à l'affirmation traditionnelle et platonicienne du type.

« Cette apparition est vraiment le fait capital de l'histoire
divine.... Jusque-là la vie divine avait été désirée, appelée,
pressentie, prophétisée, ébauchée ; la voilà maintenant
concrète, incarnée en une personne. Entre l'idée, qui flottait, et
le fait, il y a toute la distance entre l'embryon dans le sein
de la mère et l'enfant, qui devient homme.... Entre l'idée et
l'être en qui elle s'incarne, il y a une distance infranchissable,

il y a un acte créateur, il y a une révélation. Toute vie
individuelle est sans doute un échantillon nouveau de

l'espèce ; ici nous avons plus qu'un rare échantillon, nous avons
le type suprême, éternel » (II, p. 71).

L'œuvre du salut, telle que Bouvier la conçoit, pourrait
d'ailleurs et devrait être accomplie par le Christ de l'évolution.

En effet : « elle n'est pas une opération effectuée dans

une région toute surhumaine, toute surnaturelle, une sorte
de convention pour le salut de l'humanité, conclue entre la
justice et la miséricorde, entre le père et le fils, dont le sang
de ce dernier, fait homme, serait le prix... » (II, p. 209). Le
salut est essentiellement de l'ordre anthropologique. C'est une
œuvre accessible à notre conscience ; c'est un drame, qu'elle
comprend, qu'elle interprète, qui se reproduit, réduit aux
proportions individuelles, dans chaque conscience fidèle.... »

« L'œuvre du Christ n'a point pour but, ni pour etfet, de

supprimer la responsabilité de l'homme..., de le libérer
entièrement de la douleur du péché, qui est le vrai châtiment....
Au contraire, le chrétien expie après et avec le Christ. » « Et
c'est là que réside la vraie moralité du salut chrétien » (cf. II,
p. 200).

A vrai dire, ces thèses sont celles de la rédemption
évolutionniste, et si, après cela, Bouvier affirme que l'œuvre du



l'expression logique de l'expérience RELIGIEUSE 179

Christ est « réconciliation » et « rédemption », les mots seuls
sont traditionnels; ils recouvrent des pensers nouveaux. La

réconciliation, en effet, est « une manifestation de la vie divine
dans la condition humaine. » (II, p. 211.) Et l'humanité est
rachetée en ce qu'elle est « engagée, enseignée, amenée par
le Christ à regretter, à désirer, à vouloir le bien ; en ce que
Christ a vaincu, non sans lutte, douleur, sacrifice,
personnellement le mal par le bien, et communiqué à l'humanité
une force morale victorieuse du péché et de la souffrance. »

Mais où nous franchissons très nettement l'abîme qui
sépare l'évolutionnisme psychologique de la métaphysique
traditionnelle, c'est par l'affirmation très catégorique des dogmes

de la résurrection, du jugement dernier et de la vie
future (cf. II, 293-319). La théorie de la rédemption nous ramenait

au point de vue psychologique et évolutionniste. Les

derniers chapitres sont nettement métaphysiques et
traditionnels et nous autorisent à considérer comme traditionnel
dans son ensemble le second volume, si contradictoire d'ailleurs

dans le détail, de la dogmatique de M. Bouvier.

C. Observations critiques.

L'examen rapide et fidèle, croyons-nous, auquel nous
venons de nous livrer, révèle donc dans la pensée de M. Bouvier
les éléments hétérogènes, mêlés, des deux grands courants
dogmatiques en présence.

Au système de l'évolution appartiennent la négation de la
préexistence et de la chute; la position de l'homme au sein
de la nature; l'analyse psychologique du péché et de la
conception exclusivement morale de l'œuvre du salut, dans

l'esprit, sinon dans la lettre du texte.
Au système de la tradition appartiennent la christologie

métaphysique et platonicienne, à tout le moins dans les

conclusions ; les termes de chute et de réconciliation, appliqués

il est vrai aux notions évolutionnistes, enfin et surtout,
l'affirmation de la postexistence, dans les dogmes de la

résurrection, du jugement, et de la vie future.



180 MAURICE NEESER

Comment expliquer cet écart, ce saut prodigieux autant
que peu apparent, à première vue, du domaine de l'infini
dans celui du fini et de la durée successive? Comment le
drame religieux, commencé dans l'âme de l'individu par la

prédominance de la chair sur l'esprit, prédominance bientôt

ressentie comme un péché, poursuivi par la rédemption
toute morale, s'achève-t-il hors de la nature et de l'évolution
dans l'immortalité métaphysique? Et quel courant représente

la pensée même de l'auteur? Est-ce dans les prémisses
évolutionnistes, est-ce dans les conséquences traditionnelles,
qu'il la faut chercher?

L'erreur initiale, indépendamment du caractère généralement

vague de la pensée de l'auteur, nous paraît consister
tout entière dans l'emploi ambigu du terme de chute.

La thèse évolutionniste de la vie divine excluait la possibilité

de toute chute historique ou métaphysique. Bouvier la
nie en termes précis, que nous rappelons ici : « L'homme
n'a pas passé historiquement par une crise, qui l'aurait fait
tomber d'un haut degré de vertu dans le mal.... nous ne

pouvons admettre la chute telle que l'entend la doctrine
traditionnelle. Donc il n'y a pas eu chute, dans le sens rigoureux

du mot »... mais, —et c'est ici que, sans nous en douter
clairement, nous abandonnons le cours de l'évolution, —
mais « nous croyons qu'il y a eu chute dans un sens idéal. »

(I, p. 307-308.) Ce défaut de rigueur dans l'emploi des mots, qui
ne sont pas que des mots, mais qui emportent avec eux, qu'on
le veuille ou non, tout le lourd contenu dont la pensée séculaire

les a chargés, voilà ce qui provoquera les confusions
prochaines et favorisera dans la dogmatique hybride, le passage
plus ou moins conscient de l'évolution à la tradition. Il n'y a

pas eu chute, et cependant il y a eu chute I Non. Dans l'ascension

progressive de l'évolution, aucune déviation, aucune
chute réelle n'est possible. La chute idéale, la déviation idéale
de ce système correspond sans doute à quelque réalité ; mais

parce qu'elle est idéale, et qu'il s'agit de l'homme dans le

cours de l'évolution, elle ne peut être qu'individuelle et ac-



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 181

tuelle. Elle est individuelle; il y a chute actuelle: l'erreur
consiste donc moins encore à parler de chute, qu'à en parler
au passé. C'est le temps du verbe plus encore que le mot,
qui produit l'illusion. Il fallait se garder d'affirmer qu'il y a
eu une chute, même idéale, parce que l'esprit, encore tout
imprégné des thèses traditionnelles, risquait de se prendre
au temps du verbe, de ne retenir de l'affirmation que ce

verbe : il y a eu, et de transporter inconsciemment au cours
du passé, sur le terrain de l'histoire, et dans la vie de

l'homme primitif, ce qui, par définition même, n'appartient
ni au passé ni à l'histoire, ni à l'homme primitif, mais à

l'homme en lui-même, considéré indépendamment du temps.
La dogmatique de M. Bouvier est un exemple typique

d'illusion de ce genre. Et les thèses traditionnelles de la
seconde partie de son ouvrage ne nous paraissent pas avoir
logiquement d'autre origine. Il y a eu chute : la notion est

restée comme à l'arrière-plan des préoccupations du
penseur; elle a nécessité les notions corrélatives de rédemption
métaphysique et de vie future, sans lesquelles la pensée de

M. Bouvier, évolutionniste dans son fond, resterait
conséquente à elle-même.

QUATBIÈME PARTIE

La raison d'être des dogmatiques évolutionniste et
traditionnelle cohérentes.

Si le devoir de l'homme qui pense est, aujourd'hui plus
que jamais, déraisonner sa croyance et d'en chercher, sur
la base de son expérience personnelle, l'expression la plus
logique possible, il évitera, nous semble-t-il, ie système
hybride, dont nous venons de constater les contraditions les

plus manifestes. La prise de position franche à ce sujet est
sans doute difficile, parce que jamais peut-être plus qu'à
notre époque, l'histoire de la théologie et de l'Eglise n'aura
enregistré de plus nombreuses confusions ni de plus graves.
Elle s'en impose avec d'autant plus de force.

La dogmatique traditionnelle ou métaphysique et la dog-



182 MAURICE NEESER

matique évolutionniste psychologique, — considérées dans

leur principe et non dans telle ou telle de leurs réalisations
individuelles, — demeurent en présence et paraissent
également légitimes, puisqu'elles correspondent réciproquement

à l'une des antinomies fondamentales de la raison

théorique, et que toutes deux se proposent l'expression
logique d'expériences religieuses très caractérisées. Nous en
résumons les éléments principaux :

La première répond sur le terrain de la raison théorique
à la notion du fini. Elle distribue le drame religieux sur
l'échelle de la succession dans le temps et hors du temps ;

elle admet la succession dans la durée ; elle statue qu'il y a

eu aux choses un premier commencement, parce que,
logiquement, elle ne peut admettre l'infini quantitatif actuel, et

qu'il y ait « une synthèse effectuée d'états successifs ou de

parties ajoutées les unes aux autres, qui forment actuellement

une série interminable1. » Le drame religieux, — puis-
qu'aussi bien la paléontologie exclut toute hypothèse d'une
chute de l'espèce humaine dans l'histoire, — commence
dans l'au-deçà du temps; il s'achève dans l'au-delà. La
dogmatique métaphysique admet la préexistence individuelle ou
collective de l'humanité, sa chute dans le monde visible, sa

rédemption par l'œuvre unique du verbe éternel de Dieu, et

son retour dans les sphères éternelles.
Elle répond en outre sur le terrain pratique de l'expérience

religieuse à la notion de liberté et de responsabilité,
corrélative à la notion logique du fini. Tout, dans le drame
du péché, sans doute, n'est pas imputable à la volonté
humaine. De quelque nom qu'on la désigne, le serpent, Satan,
ou Dieu même pour les plus intrépides, une puissance
supérieure a tenté l'homme et s'est jouée de sa faiblesse, et le
vice héréditaire témoigne, au cours des siècles et dans toute
vie d'homme, de sa victoire. — Ce nonobstant, le pécheur
garde une vive conscience de la part de responsabilité qui lui

1 Renouvier, Esquisse, I, p. 85.



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPERIENCE RELIGIEUSE 183

incombe. S'il a cédé à la tentation, il sait qu'il l'a fait de

plein gré, et terrassé par le désir victorieux, dans son abjection

même ii reste assuré que la chute est le résultat d'une
libre décision de sa part, et qu'il aurait pu ne pas succomber.

Il aurait pu rester debout. Le pécheur écrasé sous le

faix de sa coulpe, mesure le châtiment à venir à l'ineffable
majesté du Dieu qui lui a donné la vie pour la sainteté et la

justice, et qu'il croit avoir offensé en contractant la souillure
et le mensonge. Courbé dans l'attente du juste jugement
parce qu'il se sent très incapable de réparer l'offense, il
accueille avec allégresse la nouvelle qu'un Sauveur offre à sa

place la peine qu'il estime nécessaire et qui le libère en
satisfaisant à la fois la justice et la miséricorde divines. Tout,
dans. ce drame de la rédemption, dépasse les pensées de

l'homme; l'homme n'y fait point lui-même son salut; il s'en
est reconnu incapable autant qu'indigne. Il l'accepte donc

sans le comprendre, et se l'approprie dans un élan de foi
reconnaissante.

C'est l'expérience séculaire, qui cherche à s'exprimer dans
les formes diverses de la théorie juridique de la rédemption.
Les Sociniens ont dirigé contre elle les attaques de leur
critique intelligente, et l'on a souvent relevé après eux les

inconvénients théologiques, juridiques et moraux même,
qu'elle présente.

En Dieu, elle mettrait en contradiction l'amour, qui
pardonnerait sans rançon, et la justice qui l'exige.

En droit, il serait contraire à la justice qu'un innocent
souffre à la place des coupables.

En bonne morale, le sacrifice du Christ, ainsi compris,
risquerait de conduire au libertinisme. On reproche en outre
à la théorie juridique1 de reléguer la rédemption dans une
région toute surhumaine, toute surnaturelle, et d'en avoir
arrêté le programme, indépendamment de l'homme, dans

une sphère à lui inaccessible.
Ces observations paraissent irréfutables du point de vue

1 Cf. Bouvier, op. cit. II, p. 209.



184 MAURICE NEESER

théorique. Elles ont le tort précisément d'être trop exclusivement

théoriques, et de ne pas se souvenir que la théorie
incriminée ne se réclame nullement de la pure logique, mais

qu'elle vise à exprimer une expérience vécue. Le grand
drame de la croix demeure le plus mystérieux de l'histoire.
Ne le serait-il pas assez pour embrasser à la fois nos formules
les plus diverses? Et faut-il rejeter sans appel une théorie
qui a exprimé au cours des siècles et qui exprime encore le

sentiment intime de tant de chrétiens?
La critique, en réalité, demeure inefficace, parce qu'elle

juge de son point de vue particulier la formule d'une
expérience qu'elle n'a pas faite ou qu'elle a faite sous une autre
forme.

L'opposition en Dieu de lajustice et de la miséricorde, —

pour être d'une théodicée peut-être inférieure, — celui qui
ressent le poids de la coulpe responsable a le droit de la
statuer.

Pour être contre les règles de l'équité humaine, la substitution

de l'innocent au coupable manque-t-elle de force et
d'émotion et de valeur morale? La vie est-elle faite d'équité,
d'une stricte division des devoirs et des joies? La justice des

tribunaux et sa loi stricte représentent-elles toute la justice
et lajustice idéale? Le sacrifice, la générosité sont-elles contre
l'équité légale? Le dévouement d'un soldat pour son armée,
celui d'un fils pour sa famille, pour être contraires à l'équité,
ne trouvent-ils aucun écho au dedans de nous-mêmes? Il
n'y a pas d'équité dans la formule « un pour tous, tous pour
un. » La faut-il pour autant déclarer fausse et immorale? Et si

l'équité n'est pas observée dans le sacrifice du Calvaire,
juridiquement considéré, la logique exige-t-elle que nous
l'estimions inique et immoral dans ses conséquences? Et envers
qui l'iniquité eût-elle été commise1? Envers Dieu? — Non,
puisque, dans la théorie, la rédemption est instituée par Dieu
lui-même. Envers les hommes? — Non, puisque la substitution

s'opère en leur faveur. — Reste le Christ, qui subit la

1 Cf. Gretillat, op. cit. II, p. 363.



l'expression logique de l'expérience RELIGIEUSE 185

passion; mais s'il l'a voulue et librement consentie, en quoi
son sacrifice contredit-il à l'équité?

La théorie juridique a cherché à formuler logiquement
l'affirmation de l'Evangile (MarcX, 45) : « Le fils de l'homme
est venu pour servir et pour donner sa vie en rançon pour
plusieurs. » Elle reste le credo de ceux qui se sont sentis

perdus à jamais par leur péché, incapables de se relever par
leur propre initiative et qui, ayant levé les yeux vers la croix,
se sont vus sauvés par la grâce toute puissante de l'amour.

Sur la base expérimentale du péché responsable, la
dogmatique métaphysique traditionnelle, logiquement développée

dans la catégorie du fini, nous paraît donc légitime.

La dogmatique évolutionniste, de son côté, répond sur le

terrain de la raison théorique à la notion de l'infini. Elle
considère le drame religieux indépendamment de la durée,
et dans les limites de la psychologie. Elle conçoit l'éternité
comme supérieure à la succession et comme indépendante
d'elle. Parce qu'elle ne conçoit pas « la relation que le tout du
monde devrait soutenir avec un temps vide et un espace
vide, c'est-à-dire avec le néant1, » elle nie que le monde ait
commencé et qu'il ait des bornes. Le cours éternel de l'évo-
volution n'a ni commencement ni fin. Le drame religieux,
pour elle, commence et s'achève dans la seule conscience de

l'individu. Rien ne naît au cours de l'évolution, qui ne doive
mourir à son tour, et l'homme, enchaîné dans ses mailles
tenaces, doit y subir la loi de tous les êtres. Le seul élément
durable en lui est l'élément spécifique, encore l'espèce n'est-
elle ni immuable, ni éternelle, puisque la géologie en
enregistre les variations incessantes, et tôt ou tard la disparition
du domaine de la vie. La dogmatique évolutionniste,
conséquente à elle-même, n'admet pas de préexistence individuelle

ou collective, ni de chute, ni de rédemption au sens

propre du mot. Elle ne connaît aucune révolution réelle, et

1 Renouvier, Esquisse, I, p. 85.



186 MAURICE NEESER

la chute et la rédemption dans le dogme traditionnel sont des

révolutions successives dans la durée. Les prémisses impliquent

la négation de la vie future au sens traditionnel du
terme.

L'animal de l'évolution naît à la vie humaine par la
douleur, jaillie de l'opposition du monde et du moi, et l'opposition

du monde et du moi le conduit nécessairement à la
synthèse de toute opposition, au refuge de toute faiblesse, à

Dieu. Intimement unie au sentiment de dépendance absolue,
et par une loi obscure, dont la genèse nous échappe,
remarque M. Sabatier 1, est apparue la conscience morale,
et le sentiment de la liberté relative en Dieu, et voulue de

Dieu, mais faible encore contre la vie sensible antérieurement

développée. Le sentiment de cette faiblesse, de cette
opposition transitoire de la chair et de l'esprit, c'est ce que
la dogmatique évolutionniste appelle le péché, — phase
nécessaire au développement de l'humanité, — et la victoire de

la volonté, la solution de l'antithèse par l'exemple et avec le

secours de l'homme Jésus, fils de Dieu et le premier entre les

hommes parce que, le premier et le seul, il a remporté la

victoire, parce qu'il l'a montrée réalisée pleinement en lui,
dans la confiance en Dieu le Père, — c'est ce que la dogmatique

évolutionniste appelle la rédemption. La solution de

l'antithèse du monde et du moi par la confiance en Dieu, la
vie en Dieu, l'ascension en Dieu, réalisée ici-bas, puisque
dans ce système la notion de vie future ne s'entend point,
c'est le couronnement suprême de toute vie d'homme, et la
pensée évolutionniste ne conçoit rien au delà de cette félicité
suprême.

La dogmatique évolutionniste répond donc, sur le terrain
pratique de l'expérience, à l'expérience du déterminisme
religieux. Elle a trouvé son expression la plus caractéristique
dans la théologie de ceux qui n'ont pas hésité à statuer en
Dieu même la cause du mal. Tout lui est divin, tout dans le

drame du péché et de la rédemption lui paraît voulu de

1 Cf. Op. cit., Introduction, p. X.



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 187

Dieu, et non seulement voulu, puisque le terme prête à l'am-
biguité, mais déterminé par la volonté divine.

Si la critique n'a pas ménagé ses coups à la théorie
traditionnelle de la rédemption, la théorie évolutionniste, à son

tour, s'est vue l'objet d'assauts non moins répétés et violents.
Assauts tout aussi légitimes à la fois, et tout aussi inintelligents.

Ce n'est pas d'aujourd'hui qu'on attaque le déterminisme

au nom de la morale L
On reproche à la théorie déterministe « d'innocenter le

mal » en le faisant remonter jusqu'à Dieu, et M. Bouvier lui-
même, que nous avons vu donner au péché une genèse tout
évolutionniste, tient à protester hautement « contre toute
théorie qui innocente le péché en le déclarant nécessaire2. »

Pour M. Bovon3, « la conséquence la plus claire de cette
manière de voir est que l'homme est de nature et dès le début
incapable de réaliser sa tâche morale. » Non seulement cette
théorie « rabaisse la créature spirituelle en lui ôtant jusqu'à
l'espérance de la victoire, » mais elle « dégrade jusqu'à Dieu

lui-même, puisqu'elle le rend responsable de nos fautes. »

Une théorie déterministe, en effet, doit ramener « tous les

phénomènes de la vie, le péché comme les autres, à l'absolue
causalité divine. » Et ceci seul fait éclater « le vice d'une
conception, qui ne demeure fidèle à elle-même qu'en dégradant

le Père céleste jusqu'à le rendre responsable de nos
péchés.... »

Si ces considérations paraissent logiquement fondées, qui
ne voit que les conséquences pratiques en sont absurdes?
Nous retrouvons ici le même écart entre la vie et la logique,
entre l'expérience des uns et le raisonnement des autres, que
nous avons constaté dans un autre sens, à propos de la théorie

juridique du péché et de la rédemption. De part et d'autre
on s'accuse ; on tire de la doctrine opposée des conséquences

1 Cf. G. Frommel, Le danger moral de l'évolutionnisme religieux (Lausanne,

1898).
2 Bouvier, Op. cil I, p. 309.
3 Bovon, Dogmatique chrétienne, I, p. 360.



188 MAURTCE NEESER

qui seraient abominables si la vie les réalisait d'une façon
générale, et non seulement dans quelques cas isolés. Et ceci

parce que, de part et d'autre, on mesure à sa propre
expérience la théorie issue de l'expérience d'autrui, et que la
commune mesure logique est difficile à trouver, sinon impossible,

entre l'expérience du déterminisme et l'expérience de

la responsabilité.
Le sentiment de responsabilité s'exprime dans les thèses

juridiques et ne trouve d'expression théorique qu'en elles.
Les thèses du déterminisme ne conduisent à des

conséquences pratiques immorales que du point de vue de la
liberté. La conclusion nous en paraît être qu'il convient, pour
porter un jugement équitable, de respecter scrupuleusement
la limite des deux expériences et de ne les apprécier que
relativement à leur expression logique respective.

On ne voit pas, dès lors, que les théories déterministes
aient produit dans l'histoire les conséquences morales qu'on
leur reproche. Les grands déterministes, au contraire, ont
été souvent les grands chrétiens ; je cite Augustin, Calvin et
les Huguenots ; plus près de nous Schleiermacher et Sabatier,

en qui le déterminisme, certes, n'a pas plus « rabaissé
la créature spirituelle qu'il n'a dégradé le Père céleste. »

« Je constate en moi, dit le chrétien évolutionniste1, et
dans toute l'humanité une sorte de fatalité qui m'asservit au

péché. » — Péchera-t-il pour obéir à cette loi Non ; « cette
fatalité du péché, loin d'anéantir ma responsabilité, l'aggrave
encore. Je sens très clairement que je ne suis pas libre de
faire ce qui est bien et je me condamne d'autant plus
douloureusement de faire le mal, en sorte que cette sentence de
condamnation porte à la fois sur l'acte et sur l'auteur de l'acte,
et m'affirme non seulement que mon péché est mauvais

parce qu'il est la transgression de la loi, mais que moi-même
je suis pécheur et, comme tel, punissable. »

Saint Paul écrivait aux Bomains (Bom. VII, 15) : « Je ne
sais pas ce que je fais ; je ne fais pas ce que je veux et je fais

* Cf. Sabatier, Op. cit., p. X.



l'expression logique de l'expérience RELIGIEUSE 189

ce que je hais ; or si je fais ce que je ne voudrais pas, je
reconnais par là que la loi est bonne. Mais alors, ce n'est pas
moi qui le fais, c'est le péché qui habite en moi.... s Saint

Paul, pour autant, s'est-il abandonné au libertinisme moral

Ce reproche d'immoralité pratique écarté, la dogmatique
évolutionniste, issue de l'expérience du déterminisme
religieux et logiquement développée dans la catégorie de l'infini,
nous paraît légitime.

CINQUIÈME PARTIE

L'unité fondamentale-

Toute expression logique d'une expérience réelle est

légitime, s'il est établi que la connaissance a désormais pour
source l'expérience, et pour forme la logique de l'esprit.
Mais il ne s'en suit pas que la dogmatique puisse subir
également toutes les déformations du caprice individuel. Dans

la diversité apparemment irréductible des dogmes, il nous a

paru qu'une division binaire se pouvait distinguer, et qu'elle
correspondait à une division analogue dans le champ de

l'expérience. Il nous a paru que la forme théorique évolutionniste

s'adaptait normalement à la matière de l'expérience
déterministe et que la forme théorique traditionnelle s'adaptait
normalement à l'expérience de la liberté ; qu'ainsi les deux
formes les plus générales de l'expérience trouvaient leur
expression logique dans les deux grandes catégories
antinomiques de la raison.

Mais l'esprit peut-il s'en tenir là? Et la force intime en lui,
qui le pousse à la synthèse de toutes les oppositions, ne fera-
t-elle pas un effort à tout le moins pour abolir cette dernière
et toucher à l'unité suprême?

Le fond des choses n'est pas divisé, et derrière les

apparences contradictoires qui s'offrent à nos regards et les

arrêtent, l'ultime réalité doit s'étendre, unique et indivisible.
Nous voyons confusément, et comme à travers ces miroirs
métalliques de l'antiquité, où l'image n'apparaît qu'indécise.



190 MAURICE NEESER

Nous jugeons et classons nos sensations selon les catégories
inhérentes à l'esprit humain, mais l'affirmation incoercible
subsiste en nous, de l'unité foncière qui doit régner sous
l'apparente diversité. Nous avons vu l'expérience religieuse
se grouper en deux séries, et l'expression théorique en
admettre peu à peu, et suivant une loi inhérente à l'esprit, la
même division binaire parallèle. Il n'en reste pas moins,
que la réalité religieuse doit être une en son essence, et

que le parallélisme constaté doit prendre fin dans l'unité
divine.

La vie opérera la synthèse; nous pouvions le prévoir par
l'étude des conséquences pratiques de l'une et l'autre théories,

que nous avons reconnues également morales. La
difficulté même où nous nous sommes trouvé, de délimiter
clairement les deux formes de l'expérience et de leur attribuer
leurs caractères distinctifs ne provenait sans doute de nulle
autre raison que de l'identité de leur cause première.

Les deux systèmes théoriques, plus nettement délimités,
séparés même tout à fait par les antithèses de la raison
théorique auxquelles nous avons pu les rattacher, doivent
répondre néanmoins, semble-t-il, à la même réalité.

A laquelle? La réalité fondamentale, entrevue par la
raison, vécue par l'expérience, est-elle déterminisme ou liberté?
ou, si probablement elle unit le déterminisme et la liberté
dans une unité supérieure, auquel de ces deux éléments
fait-elle la plus large part?

Nous touchons aux rives de l'océan de l'inconnaissable,
où l'affirmation théorique, parce que toute substruction
solide dans la raison vient à lui faire défaut, serait téméraire
et vaine ; où la force logique de la pensée, absorbée tout
entière à construire età maintenir l'antinomie, doit renoncer,
sous peine de s'anéantir elle-même, à tout essai de synthèse,
et le céder, pour la réalisation personnelle de l'unité
intérieure, à l'affirmation pratique.

Quel sera, de ce point de vue, le caractère dominant de la
réalité suprême?

La notion du déterminisme peut-elle naître de celle de la



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 191

responsabilité? La notion de la responsabilité peut-elle
dériver de celle du déterminisme? Si ces notions, théoriquement

inconciliables, nous le répétons, doivent s'unir sur le
terrain de la raison pratique, il semble bien que ce soit au

profit d'un déterminisme supérieur dans le sentiment
religieux de la dépendance absolue.

Le sentiment de responsabilité en effet, suppose la
connaissance précise de la loi, et l'opposition des notions de justice

et d'amour ; il distingue, même en leur assignant le
même but, entre volonté divine et loi morale. Mais toute
opposition, toute distinction est, en psychologie comme ailleurs,
l'indice d'un travail, d'une réflexion; elle est un résultat, et
non plus un point de départ.

Le sentiment de dépendance absolue est parfaitement un.
Il exprime l'expérience de la relation qui unit l'homme à

Dieu, dans ce qu'elle a de plus général, de plus primitif et
de plus fort à la fois. Il est la révélation immédiate, le
signalement infaillible de la Toute-Puissance. Et quand la Toute-
Puissance s'est révélée, tel un torrent débordé renverse les

digues chétives qu'on lui oppose, elle entend que tout cède

devant elle ; elle emporte toutes les puissances secondaires,
toutes les barrières, toutes les limites des définitions et des

distinctions que l'esprit humain a laborieusement édifiées,
et les confond dans son unité victorieuse. L'analyse psychologique

peut donc distinguer dans le sentiment primitif de

dépendance absolue, à côté de la notion déterministe et dans

un parallélisme théorique absolu, les notions réelles mais
dérivées de moralité, de justice, de liberté responsable; on

ne voit pas comment, au contraire, la synthèse de ces dernières

aurait produit le sentiment simple de la dépendance
absolue.

L'expérience religieuse unirait donc sur ce point la morale
et la science, pour affirmer, que, si l'homme est tout ensemble

libre et déterminé, il n'est que relativement libre et
relativement déterminé, parce qu'il dépend tout entier de la
Puissance divine, du Dieu vivant, dans la communion duquel
se réalise pratiquement la synthèse.



192 MAURICE NEESER

Si ces vues ont quelque réalité, il en faudrait supposer
que, pour une raison supérieure à la raison humaine, les

notions de fini et d'infini non plus ne sont pas rigoureusement

antithétiques. Leur opposition ne serait irréductible
que pour notre raison. De même que pour le déterminisme
et pour la liberté, il faudrait, dans le champ de la connaissance

humaine, renoncer à parler d'infini et de fini absolus.
11 ne serait plus légitime de les opposer; on les devrait
coordonner dans la dépendance commune d'un absolu qui serait
l'infini en soi.

Personne n'a jamais vu Dieu; « nul ne saurait voir ma
face et vivre, » répond l'Eternel au téméraire qui veut
pénétrer ses secrets. L'homme ne peut soutenir la perspective

de l'infini, ni le concevoir clairement. La notion de l'infini

intemporel le dépasse, comme le sentiment de son
absolue dépendance l'écrase. De même que les notions de liberté
et de responsabilité résultent de l'analyse du sentiment de

dépendance, et qu'elles en sont l'expression analytique
nécessaire, les notions de fini et de succession infinie dans le

temps seraient la façon analytique inévitable dont l'esprit se

représente l'infini.
Pour examiner avec succès les espaces célestes, où toute

limite fait défaut, l'astronome adapte à la lentille télescopi-
que un fin réticule, dont les divisions lui sont autant de

lignes de repère, reportées en apparence sur le ciel immense.
Ne se peut-il aussi, que pour parler intelligemment de l'infini,

et pour le contempler à loisir, nous lui imposions le

treillis de nos catégories, que nous parlions de présent, de

passé et de futur moins pour exprimer la réalité même, que
pour ne pas garder le silence, parce que nous sommes compris

nous-mêmes dans la catégorie du temps, et que nous ne

pouvons autrement?
Dieu, c'est la toute puissance et c'est l'infini.
Dieu, c'est l'indépendance à l'égard de toute division, de

toute succession et de toute limite dans l'espace ou dans le
temps.



l'expression logique de l'expérience RELIGIEUSE 193

L'homme, c'est la puissance limitée et c'est le fini.
C'est la dépendance à l'égard des limites de l'espace et du

temps.
Il arrive que l'homme monte à Dieu et qu'il goûte un

moment la sensation de l'infini. C'est le phénomène psychologique

de l'extase, du ravissement en Dieu, que les saints ont
connu, et que tout humble chrétien peut connaître. Le
phénomène où l'âme, absorbée dans la méditation et la prière,
se sent envahie par le torrent de la Toute-Puissance, et dans

le sentiment intime de la présence de Dieu, perd momentanément

la notion de la limite, la notion du temps successif,

pour entrevoir l'éternité.

Si l'on peut pressentir à ce point l'unité fondamentale, le

terme de responsabilité serait un autre nom de la dépendance

absolue, le terme de fini serait un autre nom de l'infini

: d'autres noms qui rendent accessibles à notre esprit
des notions qui le dépassent en elles-mêmes. Les symboles
de la succession seraient d'autres noms de l'intomporel
inaccessible, et les dogmes métaphysiques de la Iradition, une
autre expression de la réalité évolutionniste, sensible à

notre expérience, dans son essence inaccessible à notre
langage.

Les nécessités logiques de notre raison et l'impuissance de

nos moyens d'expression rendent la synthèse à jamais
impossible sur le terrain théorique. Nous l'entrevoyons possible

sur le seul terrain de l'expérience religieuse. Seule la
notion d'une Toute-Puissance supérieure peut embrasser à

la fois et unir effectivement les deux notions parallèles.

Mais l'entrevoir possible, c'est en même temps l'affirmer
nécessaire. Qui se borne à entrevoir la synthèse, ne l'a point
vécue, et l'opposition subsiste, tant que l'homme n'a pas
quitté les cadres théoriques pour aborder la vie, tant qu'il
n'a pas passé d'une conception purement philosophique de

la religion, à la religion elle-même.
La vie ne trouve sa pleine réalisation que dans l'unité

intérieure. Peu nombreux sont ceux qui y parviennent, et la
THÉOL. ET PHIL. 1908 13



194 MAURICE NEESER

plupart s'arrêtent à mi-chemin, trouvant dans ces «

divertissements » dont parle Pascal un moyen facile de propre
illusion. Celui qui persévère dans l'analyse intérieure, celui
qui ne cherche pas à se voiler artificiellement le dualisme,
où le réduit la pensée, ne trouvera d'unité que dans la
communion confiante avec la Cause suprême dont il dépend,

que dans l'affirmation pratique du Dieu vivant. La communion

avec la Cause suprême, l'affirmation pratique du Dieu

vivant, c'est l'acte religieux par excellence, c'est la prière.
Celui qui veut réaliser l'unité intérieure priera.

L'œuvre théorique de la pensée nous maintient dans
l'antithèse du Fini et de l'Infini, de la Liberté et de la Nécessité.
Celui qui veut la synthèse priera le Dieu Vivant, en homme

libre qui s'adresse au Dieu libre, mais toujours aussi, créature

déterminée qui s'adresse au Créateur Tout-Puissant, il
gardera la certitude que la volonté divine est supérieure à la
sienne. Le seul sentiment de la Liberté ferait de la prière un
ordre ; le seul sentiment de la Nécessité en étoufferait tout
essor. Toute prière vraie intercède comme celle de Jésus

parce qu'elle croit à la Liberté, toute prière vraie s'achève

par la mort de Jésus à Gethsémané, parce que la Nécessité
domine. L'œuvre pratique de la prière, et qu'elle seule peut
accomplir, c'est ainsi la résolution de toute antinomie, l'apla-
nissement de tout obstacle, l'illumination de toute obscurité

par le sentiment de la vie en Dieu.
A ce point de son analyse, par un tour très admirable, le

besoin théorique entrevoit l'acte pratique comme seul
couronnement possible de son œuvre, et l'exige. Le penseur qui
veut vivre sa vie et sortir d'une contemplation stérile, pressent

que cette philosophie même qui l'avait écarté de Dieu,
le ramène à Dieu, avec la confiance des enfants et des saints.
— Mais à ce point seulement, quand il a poursuivi sans
défaillance le progrès de sa pensée, et sans qu'il ose jamais pour
autant, du point de vue formel, renoncer à l'expression
logique de son expérience.

Neuchâtel, août 1907.


	L'expression logique de l'expérience religieuse : étude critique sur la théologie de l'évolution et la théologie traditionnelle, à propos de la pensés dogmatique de MM. A. Sabotier, A. Gretillat et A. Bouvier [suite]

