
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1908)

Heft: 1

Artikel: L'expression logique de l'expérience religieuse : étude critique sur la
théologie de l'évolution et la théologie traditionnelle, à propos de la
pensée dogmatique de MM. A. Sabotier, A. Gretillat et A. Bouvier

Autor: Neeser, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE

Etude critique

sur la théologie de l'évolution et la théologie traditionnelle,

à propos de la pensée dogmatique de MM. A. Sabatier,

A. Gretillat et A. Bouvier '

PAR

MAURICE NEESER

LES LIVRES ÉTUDIÉS

Auguste Sabatier. Esquisse d'une philosophie de la religion
d'après la psychologie et l'histoire. 7e édition. Paris, 1903.

Augustin Gretillat. Exposé de théologie systématique : Dogmatique.

2 vol. Neuchâtel, 1888.

Auguste Bouvier. Dogmatique chrétienne, publiée d'après le
cours manuscrit et les notes de l'auteur, par Ed. Montet. 2 vol.
Paris, 1903.

« L'esquisse d'une classification systématique des doctrines
philosophiques » de M. Renouvier (Paris, 1886, 2 vol.) sur la base

de la critique kantienne, a fourni à cette étude ses points cardinaux.

Elle devra beaucoup aux cours manuscrits de M. le professeur

Du Bois (Dogmatique et Histoire de la pensée chrétienne au
dix-neuvième siècle. Neuchâtel, 1903-1905) ; ceux de M. le profes-

1 Ce travail a été présenté en octobre 1907 à l'Académie de Neuchâtel pour
obtenir le grade de licencié en théologie. Nous le reproduisons ici revu et
légèrement augmenté.



62 MAURICE NEESER

seur Eerrmann, à Marbourg (Dogmatique, 1907) ont confirmé de

la façon la plus heureuse l'ébauche de synthèse qu'on trouvera
dans les dernières pages. Au reste, issu du seul besoin de clarté
intérieure, ce court essai a prétendu négliger le recours direct à

une littérature plus abondante, et s'est proposé, avant tout, dans
sa critique d'autrui, l'acquisition d'un critère personnel.

INTRODUCTION

Les éléments de la connaissance religieuse.

« Les hommes ne savent rien, tout est devant eux », écrivait

l'Ecclesiaste. La connaissance humaine est relative et ne

peut prétendre à exprimer la réalité en soi ; cette affirmation
souvent réitérée au cours de l'histoire de la philosophie a

trouvé une assise désormais inébranlable dans l'œuvre
critique de Kant.

Le dogmatisme a vécu. Il n'est plus permis de croire
qu'aucune formule exprime de façon parfaitement adéquate
la réalité même, et toute la réalité. L'homme est la mesure de

toutes choses, mais la chose en soi n'est pas à la mesure de

l'homme. Le monde s'oppose infini au moi fini, et le moi ne
saisit le monde que selon ses forces. L'objet lui reste
impénétrable dans son essence ; il n'en atteint que la surface.
C'est un axiome de la science moderne du langage, que tous
les mots humains sont originairement adjectifs et non
substantifs, parce qu'ils expriment non la substance des choses,

qui nous demeure inaccessible, mais les qualités extérieures,

les accidents, que seuls nous sommes à même de percevoir.

La chose s'étend infinie devant l'esprit fini ; elle le
dépasse à la fois en étendue et en profondeur. En étendue,

parce qu'elle est sans bornes, en profondeur, parce qu'elle
ne nous révèle sa nature qu'à travers le voile des catégories
subjectives. Toute connaissance a donc ses limites à la fois
dans son objet et dans son sujet. La vérité échappe également

à Epicure et Condillac, qui ont méconnu les limites de

l'objet, — à Platon et à Hegel, qui ont exalté la souveraineté



l'expression logique de l'expérience RELIGIEUSE 63

du sujet. Elle n'est ni dans l'idéalisme rigoureux, ni dans
le sensualisme strict, pas plus dans l'idée pure que dans la
sensation brute. L'idée pure ne saurait conduire à la réalité,
mais la sensation isolée en reste également éloignée. Comment

sortir des réseaux vides de la logique formelle, où nous
enferme la première, et comment sortir du chaos des

contingences, où nous confine la seconde? — Par l'union féconde
de l'une et de l'autre, par l'application des cadres logiques
de l'idée à la matière de la sensation. Toute connaissance a

donc désormais son moyen à la fois dans son objet et dans
son sujet, à la fois dans la matière et dans la forme, à la fois
dans l'expérience, qui lui fournit la matière et dans la
logique de l'esprit humain, qui cherche à l'ordonner1.

Toute connaissance est désormais relative. — La connaissance

religieuse n'échappe pas à cette nécessité, au contraire.
Si les sciences proprement dites acquièrent, par le caractère
général de l'expérience sensible, un degré d'objectivité relative

incontestable, l'expérience interne, qui la fait naître,
vaut à la science religieuse son caractère éminemment
subjectif et symbolique.

Auguste Sabatier, dans les beaux chapitres de 1' « Esquisse »

qu'il consacre à la vie des dogmes2 et à la théorie de la
connaissance religieuse, a donné à ces résultats de la critique
philosophique une expression qu'on peut croire définitive.
« L'objet de la religion, écrit-il3, est transcendant; ce n'est

pas un phénomène. Or, pour l'exprimer, notre imagination
ne dispose que d'images phénoménales, et notre entendement

que de catégories logiques, lesquelles n'ont de portée

que dans l'espace et dans le temps. » Nous sommes donc
condamnés à expliquer l'invisible par le visible, l'éternel

par ce qui est temporaire, les réalités spirituelles par des

images sensibles. « Toutes les notions que la connaissance

religieuse renferme, depuis la première métaphore que crée

le sentiment religieux, jusqu'à l'idée la plus abstraite de la

1 Nous nous sommes inspiré dans tout ce passage des chapitres consacrés à

la théorie de la connaissance par MM. Sabatier et Du Bois.
3 Cf. p. 207 op. cit. — 3 Idem, p. 390.



64 MAURICE NEESER

spéculation théologique, seront nécessairement inadéquates
à leur objet, et ne pourront jamais en être données comme
l'équivalent1. »

Les dogmes ne sont donc pas l'expression même de la réalité

divine; ils sont la formule, nécessairement variable et

caduque, de l'expérience individuelle ou collective. —- Les

langues sont des organismes, et les mots ont une vie intime,
parfaitement comparable à celle du végétal et de l'animal. De

même, à les bien prendre, les dogmes d'une église forment un
organisme vivant et mourant, « une sorte de langue théologique,

par laquelle la conscience de cette église ou la piété
de ses membres, se révèle au dehors et s'affermit en se
révélant... ; ce que les mots et les phrases sont à la pensée, les

formules dogmatiques le sont à l'expérience religieuse de la
conscience 2. » — « Le dogme, c'est la langue de la foi. »

Il est nécessaire. Il faut que l'âme, entrant en contact avec
la réalité divine, raisonne son expérience et l'exprime en un
dogme. «Une vie religieuse, qui ne s'exprimerait point, ne se

connaîtrait point3 » et c'est une chose parfaitement irrationnelle,

que de parler d'une religion sans dogme et sans culte.
Mais, s'il faut que la religion s'exprime dans le dogme, «il

n'est pas moins inévitable, en revanche, que cet organisme
change, que le langage se modifie, et que le dogme évolue4. »

Les dogmes ne sont pas immuables; les dogmes naissent,
vivent et meurent. Si cette mobilité ne se révélait pas comme
le premier corollaire et le plus important de la critique de la
connaissance, l'histoire des dogmes en serait une preuve
suffisante.

Le symbolisme a donc cause gagnée. Il s'imposait à la
raison. Il a porté dans le domaine de la théologie et de la vie
religieuse des fruits excellents, que ses partisans ont eu
maintes fois l'occasion de mentionner dans leur lutte contre
l'orthodoxie intellectualiste. — Le symbolisme, remarque

1 Ibid. — 2 Op. cit. p. 300. — 3 Idem, p. 307.
* Idem, p. 309.



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 65

M. E. Ménégoz ' « a libéré les âmes. » Il leur a donné « la paix
intérieure en présence de la crise formidable, qui ébranle
aujourd'hui tout le vieil édifice de la tradition ecclésiastique. »

En libérant l'âme de la crainte d'être repoussée de Dieu

pour cause d'erreurs doctrinales, le symbolisme a donné à

l'esprit « l'indépendance scientifique, qui lui permet de se

livrer joyeusement et courageusement à la recherche des vérités

historiques.... et dogmatiques», et il est vrai de dire
qu'il répond « à la double aspiration de l'âme humaine, au
besoin de salut, — l'homme est sauvé par la foi,
indépendamment des croyances, — et au besoin de vérité, —
l'homme exerce librement sa raison, sans être soumis à

aucune autorité despotique. »

Fondé sur la nature des choses, bienfaisant dans ses

conséquences théologiques, on peut aller plus loin, et dire avec

Sabatier, que le symbole « est le seul langage, qui convienne
à la religion2. »

L'idée du mystère, en effet, implique l'idée du symbole.
« Qui dit mystère, dit en même temps occultation et révélation.

En devenant présente et même sensible, la vérité
vivante demeure encore voilée3 ; » or, nous avons besoin de

connaître ce que nous adorons, car on n'adore point ce dont
on n'aurait aucune perception; mais il n'est pas moins
nécessaire que nous ne comprenions pas, car on n'adorerait pas
davantage ce que l'on comprendrait trop clairement, parce
que comprendre c'est dominer. » Le symbole répond à ce

double postulat de la piété.

Légitime et nécessaire, le symbolisme, il faut le
reconnaître, peut conduire au scepticisme agnostique, ou servir de

prétexte à la paresse intellectuelle. Il se gardera de ces

écarts, où la pensée théologique actuelle paraît incliner.
Le symbolisme ne doit pas conduire à l'agnosticisme. La

formule, pour être l'élément secondaire de la vie religieuse,
1 E. Ménégoz : Le Fidéisme et la notion de la foi, réponse à M. le pasteur

Babut. Paris, 1900, p. 30-32.
» Op., cit. p. 394. — 3 Idem, p. 393.

THÉOL. ET PHIL. 1908 5



66 MAURICE NEESER

ne lui est pas moins nécessaire pour autant, d'une nécessité

logique et morale à la fois. Nous ne pouvons pas ne pas
exprimer une expérience réellement ressentie. Une
expérience que ne suivrait aucune expression intellectuelle serait
indiscernable, et par là-même, inconcevable. La matière ne
nous devient accessible que par l'idée, et la chose que par le
mot qui la désigne. S'il est faux d'affirmer que tout le pensé
soit réel, il n'est pas exagéré de dire que rien n'est réel, pour
l'homme, que ce qui vient se ranger dans les cadres de sa

pensée, fût-elle élémentaire. — La formule, d'autre part, —
nous parlons de formule au sens très général d'expression
intellectuelle d'une expérience, — est nécessaire à l'action.
Le découragement est la conséquence nécessaire du scepticisme,

et ceux-là seuls agissent avec courage, qui affirment
avec conviction. Il existe une mystérieuse réaction de la
formule sur la vie. Si la vie engendre la formule, la formule à

son tour stimule la vie, l'excite aux heures d'assoupissement
moral et la rappelle à elle-même.

Mais un danger plus pressant peut-être que l'agnosticisme
philosophique et moral, à l'époque d'anarchie dogmatique où
nous vivons surtout, c'est la paresse intellectuelle. Le
symbolisme ne doit pas couvrir l'impuissance ou l'inertie de la

pensée individuelle. La relativité de la connaissance
religieuse ne comporte pas l'absence de toute religion pensée. La

religion pensée, consciente d'elle-même parce qu'elle a

trouvé son expression logique, nous paraît nécessaire

aujourd'hui plus qu'elle ne le fut jamais. — Les saints, ceux
qu'emporte le sentiment de leur vocation, et qui font éclater
dans leur vie l'idéal que l'Evangile nous propose, peuvent
affirmer leur foi sans se préoccuper de la systématiser. Ils
affirment par des actes leur expérience sans cesse renouvelée
de la présence de Dieu, ils la vivent à chaque heure, et leur
vie suffit au monde. Le monde les salue au passage, et ne
songe pas à demander le compte raisonné de leur religion. Il
reconnaît qu'elle est de Dieu, parce qu'ils font les oeuvres de

Dieu. — Mais le nombre est infime de ceux que la puissance
divine a saisis tout entiers et que leur ministère dispense de



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 67

la pensée réfléchie. Le labeur de la pensée réfléchie demeure
le devoir de quiconque n'est pas un saint. Devoir individuel,
puisque celui-là seul, qui a examiné et systématisé sa

croyance, possède la pleine certitude de sa foi. Devoir individuel

et nécessité sociale pour le pasteur, que le progrès,
toujours croissant, de la pensée indépendante, appelle à justifier

son enseignement devant les exigences de la raison.
Les preuves de l'incohérence qui règne actuellement dans

la dogmatique chrétienne sont trop patentes et trop à la portée

de l'observation générale pour qu'il soit nécessaire que
nous y insistions ici. Nous y reviendrons d'ailleurs par
l'exposé des trois types principaux de la pensée actuelle dans la

théologie de langue française. Qu'il nous suffise de remarquer
le vague où se perd la croyance populaire, insuffisamment
éclairée, croyons-nous, en général, par l'enseignement
religieux actuel. Sous l'influence de lectures diverses et par l'effet

d'une prédication dogmatique elle-même très flottante,
les constructions traditionnelles se sont disloquées et

disjointes peu à peu. Aux épaves du catéchisme orthodoxe se

sont mêlés, en un assemblage hétéroclite, les premiers
éléments de la pensée nouvelle, mal définis, introduits sous le

couvert des définitions anciennes « accommodées », par là
même souvent faussées, et comme honteux d'eux-mêmes.
Les vaisseaux anciens subsistent, mais le vin nouveau de

l'évolution s'y est mêlé au vin de la tradition et le mélange
en est devenu insipide. On parle de péché originel, sans
conviction arrêtée sur le péché du premier homme et sans

se rendre un compte exact des conditions d'existence de ce

premier homme. On parle de chute sans croire à aucune
chute historique, ni métaphysique. On parle de rédemption

par un Christ tout humain et d'une immortalité qui n'est pas
la vie future. Dans la pensée traditionnelle se sont infiltrées
peu à peu, par une marche insensible et sûre, les données

vagues de la philosophie évolutionniste, où l'homme descend
de l'animal par la naissance à la vie morale, où il épuise la
vie religieuse et éternelle par la communion avec Dieu et
meurt ensuite, sans espoir de lendemain. L'homme de la con-



68 MAURICE NEESER

ception populaire actuelle est encore l'ange déchu de la
tradition et pourtant il est déjà tout ensemble l'animal indéfiniment

perfectible du développement évolutionniste. Il est à la
fois tourmenté par le sentiment traditionnel de la chute
originelle responsable et vaguement conscient du caractère de

nécessité que donne au péché la théorie de l'évolution. Et
son Christ réunit les traits dissemblables du Verbe éternel
incarné pour satisfaire à la justice divine et de l'homme parfait,

« évolué » dont l'exemple seul suffit à nous sauver.
Si le symbolisme subjectif inhérent à la pensée religieuse

rend très improbable dans l'avenir le retour à cette quasi
unanimité que fit régner l'orthodoxie, il n'autorise à aucun
titre ia confusion et le désordre. Un départ se dessine-t-il
dans la masse apparemment chaotique des affirmations dont
nous venons de donner quelques exemples y pouvons-nous
distinguer les éléments généraux d'une classification rationnelle

La classification est dans tous les domaines le but suprême
et le triomphe de la science. Les individus observés, et leurs
caractères nettement mis en lumière, le savant leur assigne
dans l'ordre des choses une place qui sera définitive, si
l'observation et la généralisation n'ont cédé à aucune hâte téméraire.

Ce que les naturalistes ont tenté pour les œuvres de la

nature, les philosophes l'ont tenté au dix-neuvième siècle

pour les œuvres de l'esprit. Us ont voulu faire l'histoire
naturelle des doctrines philosophiques et les classer en familles

par l'étude de leur épanouissement actuel et par l'examen

plus fructueux encore de leurs floraisons historiques. Œuvre
colossale, puisqu'elle présuppose une connaissance encyclopédique

de la philosophie ; œuvre délicate entre toutes,
puisque dans l'objet même de sa recherche rentre un
élément d'indétermination, impossible ou difficile à classer,
— ce coefficient personnel, qui affecte toute construction de

la pensée humaine. M. Renouvier y a consacré les ressources
de sa laborieuse érudition '.

1 Esquisse d'une classification systématique des doctrines philosophiques, 2

vol. Paris, 1886.



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 69

Tout au cours de l'histoire de la philosophie1, il a cherché
à déterminer les jalons d'un classement logique, en groupant
« sous quelques principaux chefs d'opposition mutuelle les

grands systèmes qui se sont disputé l'empire des idées
générales. » Si la liberté de l'esprit spéculatif, la diversité des

caractères et les influences variées et complexes exercées sur
les penseurs aux différentes époques n'ont pas souffert que
la limite des systèmes s'accusât toujours franchement, il a

paru rester suffisamment d'indices pour permettre « la
distribution générale des idées philosophiques autour de deux

pôles opposés2. » Il semble bien, en effet, qu'au sein de cette
flore luxuriante et d'apparence très disparate une section
dichotomique se justifie. Une division binaire se marque au
milieu de la multiplicité et du désordre apparent des

solutions qui se heurtent. Le nombre des conceptions
philosophiques réellement différentes en philosophie est beaucoup
plus petit qu'on ne paraît généralement s'en apercevoir.
Toutes viennent se grouper autour de l'antinomie fondamentale

que Kant a mise en lumière au sein de la raison pure et

qui a trait aux relations de l'infini avec le fini, de l'évolution
et de la création :

« La thèse (notion du fini dans la création) s'appuie sur
l'impossibilité qu'il y ait une synthèse effectuée d'états
successifs ou de parties ajoutées les unes aux autres, qui, par
leur définition même, forment une série interminable. »

« L'antithèse (notion de l'infini dans l'évolution) déclare

l'impossibilité de la relation que le tout du monde (créé)
devrait soutenir avec un espace vide et un temps vide, c'est-à-
dire avec le néant, si le monde avait commencé3. »

Dans la thèse on admet que toute existence est finiei,
composée d'une succession de durées dans le temps et hors du
temps et que les phénomènes ont eu un premier commencement.

On reconnaît des actes créateurs et par là même on
nie le déterminisme absolu ; on pose des agents libres, capables

de commencer des séries de phénomènes. On constate la
liberté.

»Op. cit., H, p. 1. -* Op. cit., U^O.—3 Op. cit., I, 85. —4 Op. cit. Cf. 11,242.



70 MAURICE NEESER

Dans l'antithèse on regarde comme évident ou démontré
ou en voie de démonstration, et on tient pour certain, que le
fond du monde est la chose infinie, sans commencement ni
fin, sans succession de durées hors du temps, qui évolue en
vertu d'une nécessité interne pour la production de tous les

phénomènes possibles de tous les genres, tous et toujours
enchaînés, déterminés les uns par les autres, éternellement
solidaires dans leur ensemble. On constate la nécessité.

Cette opposition du sic et du non « sur des questions
d'intérêt souverain pour la pensée, qui exigent logiquement ce
sic ou ce non pour réponse, l'un à l'exclusion de l'autre, »

M. Renouvier l'a relevée constante et irréductible dans l'histoire

de la philosophie.

Ce qui est vrai des doctrines philosophiques en général
doit l'être des doctrines plus spéciales de la pensée religieuse.
Nous ne saurions avoir en aucune manière l'ambition de le
démontrer par l'histoire des dogmes. Mais nous nous sommes
demandé si les antinomies générales appliquées par Renouvier

dans son étude magistrale ne seraient point utiles, ou

plutôt ne s'imposeraient pas à l'expression logique de l'expérience

religieuse, et si nous ne trouverions pas en elles les

jalons d'un classement désirable.
La lecture et l'étude des dernières œuvres dogmatiques

parues en langue française nous ont encouragé dans ce
dessein. Elles présentent en effet, dans leurs présuppositions ou
leur structure générale, dans leur détermination des notions
essentielles et corrélatives de péché et de rédemption, à

laquelle seule nous nous arrêterons, les caractères de trois
types très caractérisés.

Le livre de M. Sabatier a donné une expression souvent
admirable aux idées nouvelles. Il se rattache à la notion de

l'évolution, opposée à celle de création. La base expérimentale

en parait être l'expérience * du déterminisme et du
péché nécessaire.

1 Pour plus de clarté dans notre exposé, nous distinguerons constamment entre
sentiment religieux et expériences déterministe ou indéterministe du péché, ces



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 71

La dogmatique de M. Gretillat reste l'exposition, souvent
malheureuse en soi, des thèses orthodoxes. Elle se rattache
à la notion de la création, opposée à celle de l'évolution ; la
base expérimentale en est l'expérience de la liberté et du
péché responsable.

Les dogmatiques de MM. Bovon et Bouvier, enfin, nous
paraissent présenter un type intermédiaire. L'œuvre de M.

Bovon, basée tout entière sur l'antithèse de la liberté et du
déterminisme l, propose concurremment toutes les conclusions
traditionnelles et évolutionnistes sans réussir à les légitimer
dans la théorie de la connaissance. Cette dualité continue,
outre qu'elle procure au lecteur un sentiment de vague trop
prolongé et de malaise, rend très difficile l'exposition
schématique de la pensée. Nous nous sommes arrêté à l'ouvrage
de M. Bouvier, où le mélange des deux points de vue est plus
accusé et dès lors plus facile à mettre en relief.

La connaissance religieuse, nous l'avons vu, résulte de la
combinaison de deux éléments : l'expérience, qui en fournit
la matière, et les catégories logiques, qui en sont la forme.

L'expression logique de l'expérience religieuse consistera
à appliquer à cette dernière les concepts intellectuels
correspondants.

Ce principe établi, nous nous sommes demandé lequel des

trois types de pensée mentionnés plus haut pourrait prétendre
à être cette expression logique d'une expérience religieuse,
si le troisième ne devait pas être proscrit, si les deux
premiers, qu'on a coutume d'opposer en adversaires, ne seraient

pas légitimes tous deux, puisque pas basés sur deux formes

antinomiques d'expérience et de pensée, à la seule condition
préalable essentielle d'exposer logiquement les conséquences
de l'expérience initiale.

deux derniers termes exprimant sous deux formes précises le fait auquel le
premier donne l'expression la plus générale possible.

1 Cf. J. Bovon, Etude sur l'œuvre de la rédemption. Dogmatique, II, p. 561.



72 MAURICE NEESER

PREMIÈRE PARTIE

La dogmatique de l'évolution.

A. La notion du péché dans la dogmatique de l'évolution.

M. Sabatier base son Esquisse sur le principe de l'Evolution.

Il aime à se servir du mot, et « à considérer tous les

phénomènes dans leur succession naturelle» (p. vi)1. Il tient
à se défendre, à la vérité, du reproche d'évolutionnisme
naturiste, et n'entend pas « définir toutes choses, à l'instar de
Spencer, par la seule loi de l'Evolution, » ce qui le conduirait

tôt ou tard à « ramener les lois du monde moral aux lois
du monde physique. » L'évolution n'est donc pas pour lui la
doctrine métaphysique absolue que ses partisans convaincus
entendent sous ce nom. Peut-être. Il suffit à notre propos
qu'elle interdise au penseur d'admettre tout commencement,
tout acte créateur au cours du développement historique.
«Le nom d'Evolution, dit Renouvrier2, se donne légitimement

à toute coordination, faite ou à faire de phénomènes
dans le temps, qui nous en découvre l'enchaînement, partant
d'un certain état de choses, pour arriver à un autre état de
choses. » Et voilà bien la conception, que M. Sabatier nous
révèle. Sa méthode consiste en ces deux règles essentielles
« observer chaque fait tel qu'il se présente, et l'observer
dans l'ordre, c'est-à-dire, dans les conditions où il se

présente, parce qu'un fait n'a sa vérité et sa valeur que dans cet
ordre et dans cet enchaînement » (p. vu).

Il met en scène l'homme, tel qu'il se présente au cours de
la vie universelle, et dans la chaîne ininterrompue des êtres.
Il voit la vie morale naître lentement et douloureusement du
sein de la vie organique (cf. p. vu). Il observe que « dans le
monde physique comme dans le monde moral, il y a dans

chaque phénomène une force latente, une force d'énergie

1 Dans cette première partie tous les chiffres mis entre parenthèse et que
n'accompagne aucune remarque, renvoient à l'Esquisse de M. Sabatier, septième
édition. — s Op. cit., vol. II, p. 160.



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 73

potentielle, qui se soulève et l'amène à se dépasser, » (p. vin)
car la nature est dans le devenir, c'est-à-dire dans un
enfantement perpétuel.

Le cours des choses n'admet aucune interruption ; aucun
commencement n'y apparaît. Aucune chute ne saurait s'y
produire. L'homme est une partie d'un tout infini et un
simple produit transitoire de l'évolution de ce tout; c'est par
le développement incomparable de sa vie mentale que
l'homme se distingue de l'animalité maternelle, et peu à peu
s'en dégage, en s'élevant au-dessus de la brute (cf. p. 44).
« La vie mystérieuse de l'esprit, sortant de la vie physique,
éclôt peu à peu » (p. 14).... Un double mouvement s'en

empare, l'un qui représente l'action des choses extérieures sur
le moi par la sensation (passivité), le second, la réaction du
moi sur les choses par la volonté. Ce flux et ce reflux
intérieurs, cette contradiction initiale, c'est toute la vie mentale.
« La sensation écrase la volonté. L'activité, l'épanouissement
libre du moi, les velléités de s'étendre et de s'agrandir sont

comprimées par le poids de l'univers, qui de toutes parts
pèse sur lui. Jaillissant du centre, le flot de la vie vient
fatalement se briser, comme une vague impuissante, à l'écueil
des choses extérieures. Ce choc perpétuel, cette lutte du moi
et dû monde, c'est la cause première de l'origine de toute
douleur. Ainsi refoulée sur elle-même, l'activité du moi se

replie au centre, qui s'échauffe comme l'essieu d'une roue en
mouvement. Bientôt l'étincelle jaillit. C'est la conscience... le
moi se dédouble et se connaît; bientôt il se juge... il s'oppose

lui-même à lui-même, comme s'il y avait en lui réellement

deux êtres: un moi idéal et un moi empirique. De là
viennent son tourment, ses luttes, ses remords, mais aussi
l'élan toujours renouvelé, le progrès indéfini de sa vie
spirituelle.... Et c'est de ce sentiment de détresse, de cette
contradition initiale de la vie intérieure de l'homme, que naît
la religion » (p. 15). En Dieu et dans le sentiment de la
dépendance de Dieu s'opère la synthèse de l'expérience du
monde et de la conscience du moi.

Tout ceci est de l'évolutionnisme très caractérisé.



74 MAURICE NEESER

Quelle notion convient-il de se faire du péché dans cette

hypothèse? Par définition, il ne peut être, dans son essence,
qu'une phase nécessaire du développement de l'homme :

c Le péché, tout en étant réalisé par la volonté (p. 10) n'en
sort pas moins d'une nature ou d'un caractère déterminé,
soit par la constitution organique de l'être, soit par un effet
d'hérédité. — Jamais il ne s'est rencontré dans l'histoire un
être, qui ne fût antérieurement déterminé. » — Conformément

au principe posé, Sabatier, sauf quelques réticences

que nous examinerons plus tard, attribue l'origine du péché
à la prédominance initiale dans l'évolution de l'homme, de

la chair sur l'esprit.
La logique du point de vue exclut l'hypothèse de la chute

dans l'histoire. Ce dogme n'occupera donc aucune place
dans la philosophie de Sabatier, « pas plus sous la forme
purement mythique d'une chute du premier couple humain
qui aurait vécu dans une sorte d'âge d'or, que sous la forme
métaphysique d'une chute préexistentielle, qui demeure sans
fondement dans la psychologie et recule le problème dans

l'infini, mais ne le résoud pas. » — C'est rester dans les

justes limites de la psychologie et de l'histoire.

B. La notion de la rédemption dans la dogmatique
de l'évolution.

Le cours de l'évolution porte l'homme vers Dieu, elle l'y
conduit par la nécessité même de sa loi intérieure. L'homme
n'est pas tombé ; il n'est pas le « dieu tombé qui se souvient
des cieux » ; il apparaît au sommet de l'échelle animale où

l'opposition du monde et du moi crée la douleur et la
religion.

Le péché, c'est la conscience de cette antithèse, affirme
Sabatier.

La rédemption, ce sera la solution de l'antithèse par
synthèse en Dieu. Et le mot même de rédemption, Sabatier
l'a évité; on le cherche en vain dans son chapitre de l'Es-



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 75

sence du christianisme. Le but du christianisme, c'est
l'abolition de l'antithèse, qui nous oppose au monde, et le

principe, c'en est le sentiment de la filialité, qui nous unit à

Dieu, et par lequel s'opère toute synthèse. — « On reconnaît
les chrétiens et ils se reconnaissent eux-mêmes à ce signe
unique, mais suffisant, à cette confiance avec laquelle ils
appellent Dieu leur Père, s'abandonnant à son amour pour
tout ce qui regarde leur destinée présente ou future, et
vivent déjà de cette vie de renoncement à soi-même, et de

dévouement aux autres » (p. 184).
Sabatier parle de conversion, comme par inadvertance.

Mais la conversion, — et ceci est particulièrement
caractéristique,— la conversion est pour lui une élévation (cf. p. 185)

une progression d'un degré inférieur à un degré supérieur
de la vie. Sont chrétiens, tous ceux qui ont « élevé par la

croyance en Dieu leur vie intérieure, de la région basse de

l'égoïsme ou de l'orgueil à la région supérieure de l'amour et
de la vie en Dieu, qui ont trouvé dans cette conversion
profonde, avec le pardon et l'oubli de leur vie passée, le germe
et l'espoir d'une vie plus haute, de la vie parfaite » (p. 185).
Ce serait une grave erreur que de voir dans les premiers de

ces termes des métaphores ou des images du dernier. Ils
expriment la philosophie même de l'auteur, tandis que le

dernier la trahit et reste sans attache avec un contexte où
seul un défaut de rigueur dans l'emploi du mot propre le

peut tolérer.
C'est dans la conscience religieuse du Christ que l'essence

du christianisme a trouvé sa réalisation historique. Le Christ
est homme au plein sens du mot, il est notre frère. Le dogme
de la divinité métaphysique, sous quelque forme qu'il se

présente, sépare Jésus de l'humanité et rend l'antique opposition

entre Dieu et l'homme plus inconciliable encore
qu'auparavant. L'affirmation s'entend, puisque le système
évolutionniste ne veut connaître aucune métaphysique et puisque
la vie religieuse y prétend être un drame psychologique tout
humain. Les théories métaphysiques lui paraissent
dangereuses, parce qu'elles tendent à faire du double sentiment de



76 MAURICE NEESER

la paternité et de la filialité divines en Jésus quelque chose
de surnaturel, d'extra-humain et qui, par conséquence,
devient étranger à l'humanité. Jésus « se sentait avec Dieu
dans une relation filiale et il sentait Dieu dans une relation
paternelle avec lui » (p. 191). S'il n'est pas homme, la révélation

divine qui s'est faite dans sa conscience ne peut plus se

faire dans celle de l'homme (cf. p. 191). Mais il l'est « et sa

piété se peut répéter dans toute conscience humaine pour le
salut de l'humanité » (p. 192). En paix avec Dieu, Jésus se

trouvait en paix avec l'univers, qui manifeste la volonté du
Père. Dans la notion de Père, il résolvait définitivement
l'antithèse du monde et du moi.

Le sentiment religieux réclame-t-il quelque chose de supérieur

à cette union parfaite avec Dieu? Non. L'évolution
religieuse est accomplie « le jour où ces deux termes, Dieu et

l'homme, opposés l'un à l'autre à l'origine de la vie
consciente sur la terre, se pénètrent réciproquement jusqu'à
atteindre l'unité morale de l'amour, où Dieu devient intérieur
à l'homme et vit en lui, où l'homme devient intérieur à Dieu
et trouve en Dieu l'épanouissement entier de son être »

(p. 186).
Sabatier ne parle point de vie future ; il mentionne deux

fois la vie éternelle (p. 176,185) au sens de vie éternelle
actuellement réalisée (cf. p. 176). Les chrétiens sentent que
dans la réalisation de leur rapport avec Dieu leur besoin
religieux est entièrement satisfait, « que Dieu est entré avec
eux et qu'ils sont entrés avec lui en une relation si intime et
si heureuse qu'au-dessus d'elle et au delà, en fait de religion
pratique, non seulement ils n'imaginent rien, mais encore
ils ne désirent rien.... » Ils ont, dans cette relation suprême,
« le germe et l'espoir d'une vie plus haute, de la vie parfaite
et par conséquent éternelle » (p. 185).

C. Observations critiques.

Ce système paraît répondre aux conditions de la connaissance

religieuse. Il se déploie logiquement sur la base expéri-



l'expression logique de l'expérience RELIGIEUSE 77

mentale admise. Du point de vue intellectuel, en effet, il se

rattache nettement à la notion évolutionniste de l'infini. Du

point de vue expérimental, en dépit des réserves que
présente l'introduction, il ne laisse pas de partir de la notion du
péché nécessaire, de la nécessité, notion corrélative à celle
de l'infini.

Sabatier cherche à repousser le reproche qu'on lui a

souvent fait d'innocenter le péché. Il recueille avec soin le

témoignage de sa conscience et celui des plus grands chrétiens
de tous les siècles et sa conscience témoigne que « cette fatalité

du péché, loin d'alléger ou d'anéantir sa responsabilité,
l'aggrave encore » (cf. p. x). Nous touchons ici à une
expérience mystérieuse et complexe sur le contenu de laquelle
nous éviterons tout jugement. Mais nous constatons que sur
ce point l'expérience personnelle du philosophe n'a pas reçu
son expression parfaitement adéquate et que, au sentiment
de responsabilité que la conscience affirme, ne correspond
aucun terme de la formule intellectuelle.

Cette réserve admise, l'Esquisse demeure l'expression
logique d'une des formes de l'expérience religieuse. Dogmatique

de l'infini, d'où toute succession de durées est exclue

en principe et qui reste confinée dans les limites de la
psychologie, le drame religieux y est tout intime, tout intemporel.

L'homme individuel apparaît et disparaît au cours
éternel de l'évolution, comme l'écume brillante et passagère
des vagues marines. Il ressent l'opposition du monde et du

moi, connaît la souffrance et, par elle, le sentiment de la
dépendance absolue. A l'exemple du Christ, il le vivifie et en

allège le poids écrasant par la confiance filiale en Dieu,
atteint en cela la vie éternelle parfaite, et meurt.

Si le système paraît logiquement édifié, est-il le seul
possible Et l'expérience chrétienne se trouve-t-elle réduite à

cette unique expression Le symbole métaphysique est-il à

jamais anéanti? Usé « comme à la meule » par l'usage des

siècles, faut-il lui signifier une déchéance définitive Sabatier

écrit à une époque d'impuissance métaphysique générale



78 MAURICE NEESER

et reconnue ; mais l'agnosticisme mystique où nous a laissés
la déchéance du dogme est-il sans issue Les théories
métaphysiques peuvent être un danger « dès qu'on veut y voir
l'essence même du christianisme » (cf. p. 191). Sans doute.
Mais sur la base du symbolisme sont-elles nécessairement
sans valeur et ne se peut-il qu'elles représentent un élément
de la réalité Faut-il croire que toute l'histoire de la théologie

ait basé sa métaphysique sur le vide Les dogmes naissent,

vivent et meurent ; mais si le cours de l'évolution est

éternel, ne doit-il pas, tôt ou tard, les faire renaître en des
floraisons nouvelles? Sabatier lui-même attend cette renaissance

: « On a pu se tromper et l'on s'est trompé certainement

sur la nature, l'origine et la valeur du dogme, mais
non sur sa nécessité. » « L'Eglise devra dans l'avenir en
faire un autre usage que dans le passé, mais elle ne pourra se

passer de doctrine parce que la forme doctrinale de la
religion correspond à un besoin nécessaire de l'époque de croissance

intellectuelle où l'esprit humain est parvenu » (p. 273).
Mais où se développera la frondaison nouvelle? Dans quelle
direction le vieux tronc élargira-t-il ses rameaux renaissants
De quoi l'esprit créera-t-il ses symboles si la métaphysique
lui est interdite Et quel législateur s'arrogerait l'autorité
de promulguer des lois prohibitives si le symbole métaphysique

admis par la logique répondait à une part de la
réalité?

La pensée évolutionniste fait la part de l'infini ; elle ne
veut connaître de limites ni dans le temps ni dans l'espace ;

elle ne conçoit la durée qu'en dehors et au-dessus du temps
et de l'espace. Mais nous avons vu qu'à la notion de l'infini
s'oppose dans la raison théorique la notion antithétique du

fini, qui s'arrête aux limites du temps et de l'espace, et ne
conçoit la durée que sous la forme de succession dans le

temps et dans l'espace. La thèse et l'antithèse s'opposent,
quelle raison aurions-nous à priori de refuser à l'une le droit
que nous accordons à l'autre? Il suffit qu'elles se posent. Sur
le terrain spécial de la connaissance religieuse, il nous a paru
que la première répondait à l'expérience du déterminisme,



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 79

sans réussir à légitimer le sentiment de la responsabilité.
L'antithèse l'expliquera peut-être.

Mais la métaphysique nous conduit dans la durée avant
l'histoire et après l'histoire. Cette incursion par delà les

limites du temps créé, et au delà, c'est le caractère le plus
général de la dogmatique traditionnelle.

SECONDE PARTIE

La dogmatique de la tradition.

A. La notion du péché dans la dogmatique traditionnelle.

Temps créé, Perfection primitive, Chute, Rédemption, Vie

future, ce sont bien là d'une façon générale les traits de la
dogmatique chrétienne historique, qu'on la considère dans
sa forme orthodoxe, telle que l'ont exposée Augustin, Thomas

d'Aquin et Calvin, ou qu'on l'étudié dans les œuvres
plus philosophiques d'Origene, de Scot Erigène et de Zwingli.

Ce sont les grandes affirmations du catéchisme de

l'Eglise dans tous les siècles, celles qui ont façonné l'âme
religieuse populaire. Elles sont aujourd'hui encore, on n'en
saurait douter, les thèses chrétiennes les plus généralement
répandues, encore que souvent défigurées par le contact des

idées évolutionnistes.
La philosophie évolutionniste voit en l'homme un degré,

actuellement le degré supérieur, et comme le couronnement
de l'évolution animale: l'homme naît à la vie morale par la
douleur, et par la confiance il s'élève peu à peu vers Dieu.

La philosophie traditionnelle voit en lui le produit d'une
création spéciale. Fait à l'image de Dieu dès l'origine par un
acte créateur du Tout Puissant, destiné à la royauté sur la
nature et à l'immortalité, l'homme s'est révolté par un
mouvement de la liberté que Dieu même lui accordait, et a fait
une chute lamentable. La vie morale est en lui le souvenir
et le remords de sa faute. Par la vertu mystérieuse du sacrifice

du Christ, il retourne à son Dieu et jouit dans les sphères

éternelles de son bonheur reconquis.



80 MAURICE NEESER

Examinons de plus près ces thèses dans la forme dogmatique

particulière où M. Gretillat les a exprimées.

L'homme ne fait point partie intégrante de la chaîne des

êtres organisés. Il existe entre lui et la bête une différence
absolue (I, p. 498)d. L'évolution s'arrête au seuil de l'humanité.

M. Gretillat s'oppose aux théories transformistes. — Il
n'admet pas d'ailleurs « la conception supranaturaliste, qui
consistait à attribuer au contraire à l'homme primitif la
perfection intellectuelle et morale » (I, p. 459). Le don originel
qui distingue l'homme de l'animal « c'est la connaissance
du bien et du mal » (I, p. 465), c'est la présence en lui de

l'image de Dieu.
Mais encore, l'obligation morale, — les philosophes

évolutionnistes la reconnaissent, — peut être le fruit d'un
développement indéfini, et l'image de Dieu pourrait être cette

disposition toute virtuelle à la vie morale consciente, que
nous avons vue s'actualiser dans le système de l'évolution
par la douleur, et par l'antithèse du monde et du moi —
Non. M. Gretillat y insiste: « L'image de Dieu en l'homme,
c'est le fait de l'obligation révélée et reconnue, qui posant à

l'homme, dès le début de son existence une fin supérieure au
moment présent et à l'objet sensible, a signifié à la fois sa

haute origine et sa haute destinée » (I, p. 465). C'est une
virtualité innée, et transformée en actualité, dans un
moment de l'histoire, par le don du premier commandement et
de la première défense. L'origine de l'homme (I, p. 467) « est

toute en Dieu, » et seul entre toutes les créatures terrestres,
l'homme, tout à l'heure tiré de la poudre et du néant, a été,
« avant toutes choses, placé par le divin éducateur en face de

la grande antithèse, qui divisait déjà l'univers des esprits »

(I, p. 465).—L'âme humaine, telle qu'elle est sortie des mains
du créateur « a de plus que l'âme animale (I, p. 489) l'esprit
(îtvsûjmc)..., qui constitue la personnalité humaine consciente,
voulante et responsable. » — L'esprit est une création

1 Dans cette seconde partie tous les chiffres mis entre parenthèse et qu'aucnne

remarque n'accompagne renvoient à la Dogmatique de M. Gretillat.



l'expression logique de l'expérience RELIGIEUSE 81

immédiate de Dieu. La vie morale n'est pas « additionnée à

la vie purement sensitive ou animale pour constituer une
nature humaine », pas plus que la vie sensitive ne se superpose

à la substance inorganique pour constituer un
organisme animal.

Dans le système évolutionniste, la différence entre l'homme
et l'animal est quantitative ; dans le système traditionnel elle
est qualitative. «La créature de Dieu, qui s'appelle l'homme,
est donc, dès le premier instant de son apparition dans l'être,
une âme créée dans un corps qu'elle vivifie » (I, p. 490).

Comment expliquer dès lors la vie spécifique de l'humanité

et les rapports de l'individu à l'espèce?
Le préexistentianisme paraît « absolument condamné par

l'enseignement scriptuaire » (I, p. 507). Le créatianisme
et le traducianisme également doivent être écartés ; le
premier parce qu'il ne rend pas compte de l'universalité du
péché (cf. I, p. 509), le second parce qu'il met en danger la
responsabilité individuelle. — M. Gretillat propose une
combinaison de ces deux dernières hypothèses. U distingue dans
la personnalité humaine « le moi nu, absolument simple et

identique à lui-même, distinct de toute qualité et de toute
faculté originelle ou acquise, et la nature, composée de ces

qualités et facultés multiples et diverses qui, environnant le

moi dès le début de son existence, apparaissent dès cet
instant même comme lui étant inhérentes, mais n'en sont pas
moins des éléments adventices de l'existence du moi lui-
même et distincts de celui-ci pour la pensée » (I, p. 511).

Cela posé, il donne raison au créatianisme, en admettant

que, « le moi absolument simple et identique à lui-même ne

peut être que le produit d'une création divine immédiate,
s'opérant à l'instant même de la conception du nouvel individu

dans le sein de la mère. » — Il fait en revanche la part
du traducianisme en posant que « la nature originelle tout
entière adjacente au moi, l'ensemble des qualités et facultés
physiques, psychiques et spirituelles, qui caractérisent chaque

individualité auprès d'autrui »... est en l'homme l'élé-
THÉ0L. ET PHIL. 1908 6



82 MAURICE NEESER

ment spécifique héréditaire « pour ainsi dire l'apport de

l'espèce à la personnalité. »

Ainsi constitué, l'homme était appelé « à remplir dans
l'économie terrestre des fonctions analogues à celles dont
le Logos était lui-même revêtu dans l'ordre universel » (I,
p. 513) et à représenter le triple idéal de la vérité, de la sainteté

et de la justice. Il était immortel, non seulement en son
moi nu, qui l'était par essence, mais par son corps auquel
la chute seule imposera la nécessité de la mort, le non
posse non mori (I, p. 566).

La dogmatique évolutionniste nie la chute et considère le
péché comme une phase nécessaire du développement de

l'individu. — La dogmatique traditionnelle affirme la chute
et considère l'homme comme parfaitement responsable de

son péché.
M. Gretillat pose le principe avec une netteté parfaite et

qui nous dispense d'insister. Le péché est « un événement

historique » (I, p. 515), « qui s'oppose au plan universel et

primitif du royaume de Dieu. » La doctrine d'une chute
primitive de l'humanité, survenue chez le premier auteur de

l'espèce, est encore, affirme M. Gretillat (I, p. 549), celle qui
soutient le mieux l'examen, lorsqu'il s'agit de rendre compte
de l'état de péché, où se trouve l'humanité actuelle, et le
caractère à la fois universel et accidentel de ce péché. Le
caractère universel et fatal qu'on ne peut nier dans le péché
est la conséquence de l'action diabolique exercée sur
l'homme innocent par les anges déchus. Cette « chute
primitive perpétrée dans l'ordre céleste » (I, p. 515) nous est
attestée par la révélation scriptuaire, — qui d'ailleurs a jugé
bon de nous en cacher la raison suffisante et « s'est dérobée

sur ce point, intentionnellement sans doute » (I, p. 528).
Le caractère accidentel et responsable du péché provient

en revanche de la libre décision de l'homme, dans la chute
« adamitique. » M. Gretillat déclare admettre l'interprétation

« réaliste » et littérale du troisième chapitre de la
Genèse. Cette histoire n'est pas seulement vraie, comme le veut



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 83

l'exégèse symbolique, elle est encore réelle (I, p. 555) et

n'attente en rien à la sainteté divine : « Dieu éprouve, le

diable tente. Le résultat voulu de la tentation est la chute.
Le résultat voulu de la « probation » survenant parfois sous
la forme de la tentation même, est le progrès. La chute
d'Adam fut une chute (sic), mais la probation, qui renfermait
en elle les deux issues possibles du progrès et de la chute
était un bien » (I, p. 556). La chute d'Adam fut « une
transgression consciente, volontaire et par conséquent coupable,
de l'ordre divin. »

B. La notion de la rédemption
dans la dogmatique traditionnelle.

Dès lors le salut de l'humanité n'est possible que par
l'œuvre médiatrice du Christ et du Christ seul (cf. II, p. 259).
« Pour le nier, il faudrait admettre, ou que l'espèce est apte à

sauver les individus, ou que les individus sont aptes à sauver
l'espèce, ou qu'un individu, simple membre de l'espèce, est

apte à sauver tous les autres, ou que l'individu est apte à se

sauver lui-même » (II, p. 259).
Les deux premières suppositions du point de vue de l'auteur

sont écartées à la fois par l'Ecriture et par l'expérience.
En effet, c'est l'espèce qui détermine l'individu dans le mal
« par la solidarité funeste qu'elle fait peser sur chacun d'eux
avant l'éveil de sa conscience. »

Les deux dernières paraissent également vaines. « Aucun
individu ne saurait recouvrer par ses seules forces un bien

qu'il n'a pas perdu par sa seule initiative » (II, p. 260).
C'est à ce point que, —- et M. Gretillat a raison de le relever,

— nous ne dirons pas la « révélation biblique », mais la
théorie traditionnelle s'écarte résolument, nous ne dirons pas
« de toute conception humaine » (II, p. 260), mais de toute
conception évolutionniste du christianisme. Si cette
dernière, en effet, accorde et ne peut accorder au Christ qu'un
rôle important ou peut-être prépondérant dans les relations
entre Dieu et l'homme, la première ne lui attribue et ne peut



84 MAURICE NEESER

lui attribuer qu'un rôle unique et nécessaire. C'est la
conséquence même des prémisses posées dans la théorie traditionnelle

du péché.
La seule force humaine est impuissante à rétablir un équilibre

qu'elle n'a pas été seule à rompre. Il y faudra la médiation

d'un individu « à la fois membre de l'espèce, afin de

représenter sa cause devant la justice de Dieu, et supérieur à

l'espèce afin de poser un commencement nouveau dans son
sein » (II, p. 261). Une médiation dont l'œuvre tienne compte
à la fois, si nous comprenons bien, de la part de nécessité et
de la part de responsabilité qui ont collaboré à la chute. Ce

sont les conclusions de M. Gretillat.
Ce médiateur, c'est le Logos Eternel « qui préexistait dans

le sein de la Trinité » (II, p. 169), où il est « non pas la
projection de la pensée du Père, » mais « un moi distinct,
pensant, parlant, voulant, agissant spontanément » (II, p.
199). Il est la seconde personne de la Trinité, et le Christ
terrestre lui est identique. Le Christ terrestre est la seconde

personne de la Trinité « volontairement dénuée de la nature
divine et revêtue de la nature humaine » (H, p. 170). Par

quoi lui est-il identique? M. Gretillat fait appel ici à la
distinction qu'il a établie entre le moi nu et la nature dans la

personnalité: « par cet élément du moi, qui chez toute autre
personnalité humaine... est le produit immédiat d'une création

divine et qui est issu chez Jésus-Christ d'un état préexistant,

éternel et divin. »

Et comment le Fils de Dieu a-t-il « passé de l'existence
éternelle et supratemporelle dans le monde de l'existence limitée,

temporelle et humaine? » En vertu de l'acte que M.
Gretillat appelle, après Gess et Godet, la Kénose et qu'il cherche
à établir par l'exégèse de Phil. II, 7. Nous nous bornons ici
à rappeler le principe de cette hypothèse aujourd'hui très
ébranlée : « C'est la renonciation du moi divin à la fois à

l'usage et à la possession des attributs de la nature divine »

(II, p. 181) ou encore (p. 184) « le renoncement initial à l'état
divin, tout entier échangé contre l'état humain tout
entier, et où le Fils éternel du Père enfermé dans un embryon



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 85

humain a abandonné pour un temps jusqu'à la conscience de

lui-même. »

Le Fils s'est donc incarné à la fois pour satisfaire à la justice

divine et pour se substituer à l'humanité coupable. Et
la seule condition subjective que l'homme ait à remplir pour
participer à la rédemption, c'est « l'appropriation
individuelle, — par la foi, — de l'œuvre satisfactoire du Christ »

(cf. II, p. 300).

C. Observations critiques.

Nous avons cherché à relever dans la dogmatique de

M. Gretillat les thèses générales de la pensée traditionnelle,
sans appuyer sur les déterminations très personnelles que
l'auteur leur donne souvent. A la vérité ces dernières nous
paraissent de nature à infirmer la solidité de l'œuvre entière
et nous ne prétendons nullement que la théologie métaphysique

ait reçu dans cet ouvrage sa forme définitive. Il s'en

faut.
Le tort initia] de l'œuvre est de prétendre au biblicisme

strict et de chercher dans l'Ecriture Sainte « la règle
suprême, comme la source de la croyance et de la connaissance
chrétienne » (I, p. 17). C'est se méprendre à la fois sur la
vraie nature de toute connaissance et sur celle de la Bible.
La connaissance ne peut avoir d'autre source que l'expérience

et d'autre forme que les catégories de l'esprit. Et
d'autre part, à défaut de la considération des résultats de la

critique littéraire, une lecture attentive des livres saints

prouve surabondamment que l'Ecriture n'est pas un système
arrêté de doctrines, mais qu'elle renferme des éléments très
divers, dont les religieux seuls intéressent le dogme, à titre
de norme encore, et non pas de source. Cette prétention au
biblicisme oblige l'auteur à des tours exégétiques dont il
serait trop long de suivre ici le détail, mais dont l'artifice
éclate avec une évidence particulière dans les trente-trois
pages (I, p. 514 à 547) que l'auteur consacre à une demonologie

embarrassée. Rappelons en passant l'exégèse stupéfiante



86 MAURICE NEESER

qu'il fait subir et qu'il doit faire subir à certains textes
évangéliques à seule fin de prouver « que la doctrine de la
préexistence personnelle de Christ... est partout implicitement
supposée dans l'enseignement synoptique » (II, p. 172 ; cf.

p. 192) ou la façon non moins surprenante dont il cherche à

étayer dans la prophétie de l'Ancien Testament l'hypothèse
de la naissance surnaturelle du Christ (cf. II, p. 225).

Une seconde source d'erreur générale, c'est la préoccupation

constante qui se révèle chez l'auteur de montrer une
correspondance prétendue entre les résultats de la science et les

affirmations bibliques ; encore, reconnaît-il que « le but de la
révélation biblique ne soit pas de satisfaire la curiosité
scientifique de l'homme » (I, p. 407). Et ceci est une conséquence
nécessaire de cela. Si la Bible est un système complet de

connaissances et si elle est la vérité, il ne peut y avoir
divorce entre elle et la vérité scientifique. Dès lors, pour maintenir

un accord toujours en péril, on sollicitera de part et
d'autre des concessions II faudra ou faire de la science
fantaisiste ou torturer les textes. Et l'on n'y manquera pas. C'est
ainsi qu'on croit pouvoir sous-entendre entre les versets 1-2

du premier chapitre de la Genèse « toute une première
catastrophe morale, accomplie dans le monde supérieur » (I,
p. 415), dont le verset 2 marquerait le résultat chaotique.
C'est ainsi que M. Gretillat découvre, après M. Guyot1, « huit
points sur lesquels l'accord entre les données de la
cosmographie biblique et celle des sciences naturelles peut être
réputé acquis » (I, p. 408). C'est ainsi qu'il cherche à prouver
la valeur paléontologique du récit de la formation de la

femme, au deuxième chapitre de la Genèse. Et la traduction
de ce poème dans le langage « scientifique » emprunté à

M. Naudin est à relire. Elle donne à la fois la mesure et la

critique d'un procédé désastreux.
Gen. II, 18. « Jéhovah dit : Il n'est pas bon que l'homme soit

seul; je lui ferai une aide semblable à lui.... Jéhovah Dieu
fit tomber un profond sommeil sur Adam, qui s'endormit, et
il prit une de ses côtes et reforma la chair à sa place. De la

1 La création, ou la Cosmogonie biblique à la lumière de la science moderne.



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 87

côte qu'il avait prise de l'homme, Jéhovah Dieu forma une
femme et l'amena à Adam. Et Adam dit :... »

Traduction en langage scientifique : « Rien ne se présente
plus clairement à l'esprit qu'un développement évolutif
commencé au blasfème primordial et qui s'achève à travers une
série de proto, — et de meso, — organismes de plus en plus
rapprochés de la forme parfaite et définitive. Dans la
première phase, l'humanité couve au fond d'un organisme
temporaire déjà nettement distinct de tous les autres et qui ne

peut contracter d'alliance avec aucun d'eux. Et c'est de cette
humanité larvée, que la force d'évolution va faire sortir, par
une nouvelle différenciation, le complément de l'espèce.
Mais pour que le grand phénomène s'accomplisse il faut
qu'Adam traverse une phase d'immobilité et d'inconscience
très analogue à l'état de nymphe des animaux à métamorphose

et pendant laquelle, par un procédé de gemmation
comparable à celui des méduses et des ascidies, le travail de

différenciation s'achève.... » (I, p. 498).
Nous écourtons une citation déjà trop longue. C'est une

science de cette sorte et qui paraît bien un peu teintée d'évo-
lutionnisme que M. Gretillat oppose aux « affirmations
dégradantes... qu'une science athée offre en pâture à l'orgueil
d'une humanité sans créateur » (I, p. 467).

Sérieusement compromise du point de vue général par le

littéralisme biblique et le mépris de la science, la dogmatique

de M. Gretillat ne saurait présenter dans le détail la
solidité qui fait défaut à l'ensemble.

La détermination de l'homme primitif, par exemple, et la
distinction entre le « moi nu » et l'individualité peut paraître
obscure et risque fort d'être illusoire. L'existence des anges
et leur chute ne laissent pas d'être précairement déduites
de prétendues preuves scripturaires. Et la théorie capitale de

la Kénose a provoqué de toutes parts les objections logiques
et morales qu'elle ne saurait éviter.

Et cependant, si la dogmatique de M. Gretillat n'est pas
acceptable dans ses conclusions particulières, elle n'en re-



88 MAURICE NEESER

présente pas moins, par la conception générale dont elle
relève, un effort méritoire vers l'expression logique de ce que
nous pouvons appeler l'expérience religieuse traditionnelle.
Les conclusions particulières nous paraissent viciées par les
défauts de méthode que nous avons cru pouvoir relever ;
elles ne sont pas inhérentes au système métaphysique lui-
même. Le cadre général, — affirmation de la préexistence,
ou d'une perfection primitive digne de l'immortalité, dogmes
de la chute, de la rédemption par le Fils éternel de Dieu, de

la vie future, — y reste scrupuleusement observé. C'est ce

que nous voulons retenir. Le canevas métaphysique subsiste
et soutient l'œuvre. Il affirme une succession de durée dans
le temps et hors du temps et répond dans le domaine de la
raison théorique à la notion du fini. Sur le terrain de

l'expérience religieuse, il répond à la notion corrélative de la

liberté, au sentiment de la responsabilité du péché. Il faut
le reconnaître : quels que soient les efforts des partisans de

l'évolutionnisme, ils ne sauraient parvenir à écarter de leur
théorie du péché le caractère de nécessité qu'on lui reproche.

Et peut-être ont-ils tort de s'en émouvoir ; la nécessité
doit être l'élément prédominant de leur système. Mais on ne

peut dénier à ceux qui l'ont faite, cette expérience du péché
qui terrifiait Luther dans sa cellule d'Erfurt, et où prédomine

le sentiment de responsabilité et de condamnation. Or,
le sentiment de responsabilité, inexplicable théoriquement
dans le système de l'évolution, ne trouve d'expression logique

que dans l'hypothèse de la chute volontaire. Et il faut
reconnaître qu'à ce point le dogme métaphysique intéresse
la conscience chrétienne, qu'il paraît même nécessité par la
conscience chrétienne. La pensée métaphysique, sinon le

dogme traditionnel, justifiée déjà devant la raison théorique,
se trouverait donc légitimée devant l'expérience, avec les

conséquences logiques qu'elle comporte.
Les essais de construction que la pensée traditionnelle

nous a présentés jusqu'à présent, paraissent caducs. Cela ne

signifie point que l'entreprise soit impossible ou illusoire.
Des philosophes tels que Charles Secrétan et Renouvier en



L'EXPRESSION LOGIQUE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 89

ont ressenti personnellement l'impérieuse nécessité et n'ont
pas reculé devant la tâche. Sur les notions corrélatives et
seules nécessaires du Fini et de la Liberté, l'un des derniers

ouvrages de Renouvier1 offre un essai de dogmatique
philosophique de très haute portée. La tâche sera-t-elle reprise et

poursuivie, en ce temps tout absorbé dans la psychologie?
Si oui, il importe qu'elle soit conduite avec la même

hardiesse métaphysique, avec la même logique rigoureuse.

1 Le Personnalisme, suivi d'une étude sur la Perception externe et sur la
Force, par Ch. Renouvier, Paris 1903.

(A suivre.)


	L'expression logique de l'expérience religieuse : étude critique sur la théologie de l'évolution et la théologie traditionnelle, à propos de la pensée dogmatique de MM. A. Sabotier, A. Gretillat et A. Bouvier

