
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1908)

Heft: 1

Artikel: La morale de Sénèque : et le néo-stoïcisme [suite]

Autor: Burnier, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA MORALE DE SÉNÈQUE

et le néo-stoïcisme4

CHARLES BURNIER
licencié es lettres classiques.

D'après ces citations, il apparaît assez que Sénèque a

profondément senti l'étendue de la puissance divine sur le
monde et qu'il la dépeint avec une réelle éloquence. S'il est

certain que, de tout temps, le stoïcisme a proclamé une
Providence, — Diogene Laërce le dit2 et Cicéron le répète
souvent3, — il faut reconnaître que Sénèque s'en fait quelquefois

une idée plus noble que ses maîtres. Non pas que sa

conception de la divinité diffère de celle du Portique ; comme
on l'a dit4, ce sont presque les mêmes expressions qu'il
emploie, mais elles contiennent davantage ; c'est le même Dieu

qu'il décrit, mais il est plus rapproché de l'homme, plus pré-

1 Voir livraison de novembre, p. 517.
1 Diog. Laërce, VII, 138. Il cite Chrysippe et Posidonius.
3 Cie, De nat. deorum, L. I, chap. VIII, IX ; L. II, chap. II, VI, XXX, XXXI,

XXXV, XXXVII, LUI, LIX. — Voyez surtout les nombreux textes cités par von

Arnim, op. cit., tome II, p. 322-341, dans le chap. : « De Providentia et natura
artifice. »

4 Lévy-Bruhl, Quid de Deo Seneca senserit, Paris, 1884, p. 26 : « Non quod

multa admodum nova stoica? doctrinee addiderit : eadem fere verba sunt, sed

plus inest verbis. Idem Deus describitur, sed nescio quomodo factus propior
hominibus, imo proximus. Non cogitavit tantum de dis Seneca, sed eos quasi

prsesentes sensit, et vividis verbis, quales sibi apparent, expressit. »



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 31

sent dans sa vie de tous les jours. Et cependant, lorsqu'il s'agit

d'établir si Dieu se borne à veiller sur ses œuvres, en
général, ou s'il s'occupe de tous les détails de ce vaste
ensemble, son opinion n'est pas nettement fixée : il hésite, il
recule, accordant tantôt plus, tantôt moins à la Providence.
Ainsi, après avoir comparé la Providence des dieux par rapport

à l'homme à la sollicitude d'un père envers ses enfants,
dans le passage des « Bienfaits » que nous venons de citer, il
déclare ailleurs, sans crainte de se contredire ouvertement,
que les dieux s'occupent bien plus de l'ensemble que des

détails, de l'humanité tout entière que des individus1. Voilà
qui restreint singulièrement l'intervention divine dans les
choses humaines Parfois aussi, il attribue non pas à la
Providence, mais au Destin ou à une série de causes fatales,
certains phénomènes que seuls, à son avis, les insensés et les

ignorants imputent aux dieux : «. Ce nest point pour nous,
dit-il, qu'a lieu dans le monde le retour périodique de l'hiver
et de l'été.... C'est trop présumer de soi que de se croire digne
d'être l'objet de ces grands mouvements2. » Mais Sénèque va

plus loin encore. Non seulement il nie formellement qu'il y
ait entre Dieu et l'homme une distinction absolue d'essence3,
mais il refuse à Dieu toute supériorité réelle et nécessaire4,

1 De Providentia, chap. Ill, 1 : « ....deinde pro universis, quorum major
diis cura quam singulorum est.... » Cf. Lettre XGV, 50 : « Scire illos (deos) esse,

qui prassident mundo, qui universa vi sua tempérant, qui humani generis tutelam

gerunt interdum [incuriosi singulorum. »

2 De Ira, L. II, chap. XXVII, 2: « ....Non enim nos causa mundo sumus

hiemem aestatemque referendi.... Nimis nos suspicimus, si digni nobis videmur

propter quos tanta moveantur. »

3 De Provid., chap. I, 5 : « quoniam quidem bonus tempore tantum a deo

differt, discipulus ejus aemulatorque et vera progenies.... »

4 Lettre LXXIII, 12 : « Plura Juppiter habet, quœ praestet hominibus, sed inter
duos bonos non est melior, qui locupletior.... » Ibid., 13 : « Juppiter quo antecedit

virum bonum? Diutius bonus est : sapiens nihilo se minoris existimat, quod vir-
tutes ejus spatio breviore cluduntur. » Cf. Lettre XLVIII, 11 : «Hoc enim est,

quod philosophia promittit, ut parem deo faciat; » De Constantia sapientis,

chap. VIII, 2 : « Non potest ergo quisquam aut nocere sapienti aut prodesse,
quoniam divina nec juvari desiderant nec lsedi possunt, sapiens autem vicinus proxi-

musque dis consistit, excepta mortalitate similis deo. »



32 CHARLES BURNIER

et, à la fin du traité de la Providence, ce n'est plus l'égalité
avec Dieu qu'il réclame : il place le sage au-dessus de lui et,
dans le délire de son orgueil, il s'emporte jusqu'à dire :

« Ferte fortiter. Hoc est quo deum antecedatis : ille extra
patientiam malorum est, vos supra patientiam1. » Ailleurs
encore, il reprend cette thèse et il écrit à Lucilius : « Tantum

sapienti sua, quantum deo omnis setas patet. Est aliquid, quo
sapiens antecedat deum : ille naturae beneficio non timet, suo

sapiens'2. » Tout dans ces deux derniers passages, pensées et

expressions, est de l'essence même du stoïcisme primitif3.
Tel est le langage de Sénèque quand il se prononce sur les

rapports entre Dieu et l'homme. Après s'être livré à d'admirables

mouvements d'éloquence sur la gloire de Dieu manifestée

par ses œuvres extérieures, après avoir exalté la bonté
de la Providence, avec infiniment de douceur et de gratitude,
ne dirait-on pas qu'il cherche à compenser les notions plus
hautes et plus pures, qui se font jour dans ses ouvrages, par
un retour obstiné aux orgueilleuses maximes du Portique?

Maintenant que nous venons de résumer les principaux
points de la métaphysique religieuse de Sénèque et de son

école, répondons à la question que nous nous posions tout à

l'heure : quels sont les devoirs de l'homme envers Dieu
L'imiter4, et pour cela pratiquer le bien, lui obéir5, dit
Sénèque ; il prononce aussi le mot « aimer Dieu », mais vaguement,

sans y insister, uniquement pour |ramener les esprits

* De Provid., chap. VI, 6. — ^ Lettre LUI, 11.

3 Chrysippe proclame, en effet, que Jupiter ne surpasse pasjes hommes par sa

vertu. Cf. von Arnim, op. cit., tome III, p. 58, 1 246 : « 'AXÀà Kara Xçvanv-
¦nov ovâs toîito ireçiecTiv avroîç (se. @eoiç tò evâaifioveïv), àperrj re yàp oi>x

imepêxeiv tòv /lia tov Aiavoe, àfeAûadai Te ôfioioç vk akAffAiùv tòv /lia Kai

tòv Aiuva, aotyovc ôvraç, brav ërepoç darépov Tvyxàvn Kivov/itvov. » Plut,
de comm. not., 33. Cf. Ibid., tome I, p. 129, § 564 : « oi ôè àirò Tijç Stoôç xai

tt)v avTrjv àperyv eivai 0eùv Kal àvdpùiriov sipi]KaGiv. » Proclus in Plat. Tim.,
II, 106 f. Cie, De leg., I, 25 : « Jam vero virtus eadem in homine ac deo est

neque alio ullo ingenio prseterea. »

4 Lettre XCV, 50 : « Vis deos propitiare bonus esto. Satis coluit, quisque

iniitatus est. » Cf. De dementia, L. I, chap. VII, i ; De Ira, L. II, chap. XVI, 2.
5 De Vita beata, chap. XV, 7 : « In regno nati sumus : deo parere überlas est. »



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 33

superstitieux à une idée plus juste de la bonté divine, en

montrant qu'au lieu d'être redouté Dieu doit être aimé1.

Mais, dira-t-on, comment ces recommandations se

concilieront-elles avec les idées que Sénèque professe sur la nature
de Dieu et sur la nature de l'homme? Au point de vue
stoïcien, remarquons-le, il n'y a pas ici contradiction. En effet,

pour les disciples du Portique, la raison de l'homme, c'est
Dieu même : imiter Dieu, c'est donc suivre sa propre nature
et sa raison ; c'est laisser agir l'émanation divine que chaque
homme porte en soi. Dieu, — nous l'avons vu, — c'est aussi
le Destin : lui obéir, c'est donc se soumettre, en ce qui
concerne les événements extérieurs, à la loi fixe et immuable qui
règle de toute éternité le cours universel des choses, et

suivre, en ce qui concerne les mouvements de notre âme,

une loi identique à la nature de notre âme elle-même.
Désespérant de s'affranchir de la nécessité qui l'opprime, le sage

déguise cet asservissement en s'efforçant de le rendre volontaire

: il accepte la condition qui lui est imposée et s'y
résigne gaîment. Que sera donc cet amour, dont parle quelquefois

Sénèque, envers un être dont l'action se résout dans la
fatalité et dont la substance est identique à celle de l'âme?
Ce sera simplement un sentiment de gratitude à l'égard delà
Providence qui répand ses bienfaits sur l'ensemble du monde
et qui veille à sa conservation matérielle.

Or, nulle part, Sénèque n'établit un rapport plus étroit entre
la nature divine et la nature humaine ; nulle part, il ne semble

pressentir cette réciprocité d'affection qui unit la créature

à son créateur dans l'amour chrétien, par le lien puissant

de la grâce. Du reste, comment pourrait-il s'élever à

une notion plus haute de l'amour de Dieu, puisqu'il affirme

i De Benef., L. IV, chap. XIX, 1 : « Deos nemo sanus timet; furor est enim
metuere salutarla, nec quisquam amat, quos timet. » Cf. Lettre CXXIII, 16 :

« Superstitio error insanandus est : amandos timet ; quos colit, violât. Quid enim

interest, utrum deos neges an infames » Cet amour appartient si peu au fond
de la doctrine de Sénèque que, dans sa Lettre XCV, où il traite des premiers
principes de la morale, il ne le fait point entrer dans les devoirs de l'homme
envers Dieu.

THÉOL. ET PHIL. 1908 3



34 CHARLES BURNIER

que l'homme est indépendant, qu'il tire sa vertu de lui-
même et qu'il doit tendre à devenir non le suppliant, mais

l'égal ou même le supérieur des dieux1? Aussi trouvons-
nous que M. Lévy-Bruhl fait trop d'honneur à Sénèque lorsqu'il

écrit : « Quum de eis qux dî hominibus largiuntur, de

eis qux homines dis debent, loquitur, jam non dlscipulum,
nisi fallor, sed magistrum audimus ; non ea reddit tanturn-
modo, qux accepit, sed ipse docet de suo2. » Certes, nous
reconnaissons volontiers que l'esprit religieux ne manque pas
à Sénèque quand il se prononce sur les devoirs de l'homme
envers Dieu, et que ses préceptes, pris isolément, portent
souvent la marque d'une piété inconnue aux anciens
stoïciens 3. Mais ce qui détruit, en bonne partie, la valeur de ces

préceptes, c'est que Sénèque en revient toujours au
panthéisme fataliste de ses maîtres et que, par là même, il
enlève à l'homme toute espérance en la bonté d'un Dieu dont la

puissance est infinie. Sans doute, il parlera quelquefois de la
prière4, dont l'ancien stoïcisme ne nous a transmis qu'un
seul exemple (celle de Cléanthe5), mais qu'est-ce que la

prière pour lui L'aspiration d'un esprit imparfait vers les

1 Lettre XLI, 1 : « Facis rem optiman et tibi salutarem, si ut scribis, persévéras
ire ad bonam mentem, quam stultum est optare, cum possis a le impetrare. » Cf.

Lettre XXXI, 5 : « Quid vous opus est? Fac te ipse ftlicem. » Ibid., 8 : « Hoc est

summum bonum. Quod si occupas, incipis deorum socius esse, non supplex. »

Voyez encore les passages cités : De Provid., chap. VI, 6, et Lettre LUI, 11.
2 Lévy-Bruhl, op. cit., p. 5.
3 Voyez, en effet, avec quelle élévation de pensée, Sénèque s'exprime sur la

vraie manière d'honorer la divinité : « Vultisne vos deum cogitare magnum et

placidum, et majestate leni verendum ; amicum et semper in proximo, non
immolationibus et sanguine multo colendum; — quae enim ex trucidatione inno-
ceutium voluntas est — sed mente pura, bono honestoque proposito. Non

tempia illi congestis in allitudinem saxis exslruenda sunt ; in suo cuique conse-
crandus est pectore. » Frag. 123, ap. Lact., Inst., VII, 25, 3. — Zénon, lui, se

bornait à défendre de bâtir des temples aux dieux, parce que, disait-il, un
temple n'est pas un édifice sacré et digne de nos respects, et qu'étant l'ouvrage
d'artisans grossiers, il ne peut avoir un grand prix. Voir Plut, de Stoic, rep. 6, 1.

4 Lettre X, 4 ; De Benef., L. V, chap. XXV, 4; Ad Helv. de consol., chap.
XVIII, 5.

5 Von Arnim, op. cit., tome I, p. 118, § 527, et p. 121, § 537.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 35

biens dont la divinité dispose, aspiration dont un esprit
supérieur (deorum socius, non supplex4) saura se débarrasser.

Et, même dans cet ordre d'idées, quelle est la valeur logique
d'un pareil acte si le Dieu suprême, c'est le Destin : « inexora-
bilis fatorum nécessitasa » Après avoir dit à Lucilius :

« Roga bonam mentem, bonam valetudinem animi, deinde
tunc corporis3, » il déclare ailleurs que l'homme doit plus à

la philosophie qu'aux dieux, car ceux-ci ne lui ont donné que
la vie et c'est à la seule philosophie et, par conséquent, à lui-
même, qu'il doit la sagesse d'en bien user 4. Ainsi donc, tantôt,

— et c'est le plus souvent, — Sénèque s'exprime comme
un stoïcien rigoureux, assimilant Dieu à la Nature, au Destin,

à la Fortune, à la série immuable des causes qui
s'enchaînent ; tantôt, comprenant l'insuffisance de ces froides
abstractions pour consoler et pour guider les âmes, c'est-à-
dire pour remplir sa mission de directeur de conscience, il
est entraîné à se représenter Dieu comme un être compatissant,

qui écoute les prières de ses créatures. Mais, même

lorsque ses prescriptions au sujet du culte dû à Dieu ont une
couleur religieuse assez prononcée, c'est presque toujours à

l'invincible nécessité qu'il se réfère. On comprend dès lors
qu'avec de pareilles incertitudes sur la nature, l'objet et l'action

de la Providence, Sénèque se trouvait bien embarrassé

pour définir, d'une façon plus précise, les devoirs de l'homme
envers Dieu.

Enfin, quelle sera pour l'ami de Lucilius la signification
de la mort? On connaît l'ironie de Cicéron : « Stoici
autem usurami nobis largiunlur, tamquam cornicibus : diu
mansuros aiunt animos, semper negant5. » Ce témoignage,
quoique bien court, est fort clair, et il est facile d'en vérifier

1 Lettre XXXI, 8, loc. cit. — Posidonius et Hécaton disaient aussi que le sage

prie et demande aux dieux les véritables biens. Voir Diog. Laërt., VII, 124.
2 Lettre CI, 7.

3 Lettre X, 4, loc. cit.
* Lettre XG, 1. 11 ajoute cependant une restriction : « Nisi ipsam philosophiam

di tribuissent. » Ibid., 1.

5 Tusc, h. I, chap XXXI, 77



36 CHARLES BURNIER

l'exactitude, sans entrer dans de longs détails. Cléanthe
admettait, en effet, que toutes les âmes subsistent jusqu'au
moment où le monde est détruit par le feu (èxnvpatru;), tandis

que Chrysippe réservait ce privilège aux âmes des sages
seulement1. C'était donc leur accorder une prolongation de

durée, mais ce n'était pas leur donner l'immortalité. Sur
cette question, Sénèque demeure fort hésitant. Selon les

circonstances, tantôt il affirme2, tantôt il nie3 la vie future, ou
bien encore, il se borne à poser ces deux alternatives, sans
se prononcer pour l'une plutôt que pour l'autre4. Le seul de

ses ouvrages où la doctrine de la vie future soit exposée avec

quelque développement c'est la « Consolation à Marcia; » or,
ce petit écrit est peut-être celui qui montre le mieux le

scepticisme et l'incertitude de l'auteur en ces matières. Après
avoir soutenu la cause du néant5, Sénèque, sans transition
pour ainsi dire, parle de la vie future comme d'un dogme
incontesté6. Il représente à Marcia, probablement pour
lui ouvrir une perspective plus consolante, que le fils qu'elle
pleure est monté au ciel et qu'il jouit de la société des

Catons et des Scipions7; puis il conclut par la doctrine de
1'« èxjcvpwnç8, » ramenant ainsi cette immortalité à la solution
des anciens stoïciens. Ailleurs encore, il se plait à décrire,
par opposition aux tristesses de la vie présente, un avenir de

félicité et de splendeur au-delà du tombeau, et il dit à Lucilius:

« Cum venerit dies ille, qui mixtum hoc divini huma-

1 Von Arnim, op. cit., tome II, p. 223, § 811 : « EAcâvOnç /ièv ovv iiâaaç (seil.

Taç ipv%àç) èiriôiafiévEiv fiéxpi tt/ç EKTZvpooeuç, Xçvtyiimoç ôè ràç Ttvv Gofyùv

/ióvav. » Diog. Laërt., VII, 157, loc. cit.
•-! Lettres LXIII, 16; Cil, 22-30; LXXXVI, 1 ; LXXVI, 25; LVII, 7-9.
3 Ad Marciam de consol., chap. XIX, 5 ; Lettres LIV, 3-6 ; XXX, 5-7.
4 Lettres XXIV, 18; LXV, 24; LXXI, 16 ; Ad Polyb. de consol., chap. IX, 3

« Quid itaque ejus desiderio maceror, qui aut beatus aut nullus est »

5 Ad Marciam de consol, chap. XIX-XX.
» Ibid., chap. XXHI-XXV.

' Ibid., chap. XXV, 1 : « Integer ille nihilque in terris relinquens sui fugit et

totus excessit ;.... deinde ad excelsa sublatus inter felices currit animas. Excepit
ilium coetus sacer, Scipiones Catonesque, interque contemptores vitae et beneficio....

liberos parens tuus, Marcia. »

8 Ad Marciam de consol., chap. XXVI, 6, 7.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 37

nique secernat, corpus hic, ubi inveni, relinquam, ipse me
dis reddam1 » ...« Dies iste, quem tamquam extremum refor-
midas, xterni natalis est®. » Mais, au début de cette lettre, il
prend soin de l'avertir que toutes ces espérances d'immortalité

ne sont pour lui qu'un beau rêve, ou plutôt qu'un joli
rêve (bellum somnium3). Ainsi, du moment que certaines
affirmations de Sénèque se trouvent démenties parles écrits
mêmes dont elles sont extraites, il est impossible, sans forcer

les textes, d'admettre le point de vue de Holzherr, qui
veut, malgré tout, faire de Sénèque un partisan convaincu de

l'immortalité de l'âme4.
Mais comment expliquer ces contradictions et ces alternatives

d'opinions diverses? Ici, comme ailleurs, il importe de

se souvenir que Sénèque est un éclectique, qu'il ne s'attache

pas uniquement à un homme ou à un système, — nous
reviendrons sur ce point dans le chapitre suivant, — mais qu'il
est l'écho, en quelque sorte, de plusieurs opinions, parfois
contradictoires. Or, n'est-il pas vraisemblable que lorsqu'il
parle de l'immortalité du sage5, il partage l'avis de Chrysippe,
qui, nous venons de le voir, faisait une distinction entre le

sort du vulgaire et celui des sages, et que, lorsqu'il parle
d'un surcroît de vie pour tous les hommes6, il suit l'opinion

de Cléanthe, qui étendait indistinctement à toutes les

âmes cette prolongation de durée jusqu'à F« èxnvpaai; »?

D'autre part, lorsqu'il nie la vie future, Sénèque ne s'écarte

pas non plus de la doctrine stoïcienne, puisque Panétius,
comme nous l'avons déjà indiqué, rejetait complètement la

croyance à l'immortalité de l'âme7. Où il s'en écarte tout à

fait, c'est quand il incline à penser que l'âme est immortelle8.
Mais rien ne prouve que ce soit là pour Sénèque une cer-

i Lettre Cil, 22. — 2 Ibid., 26. — 3 Ibid., Cil, 2.
4 Holzherr, Der Philosoph Seneca, Rastatt, 1858, 59 ; tome II, p. 59-76.

s Letrres LXVII, 7; LXXXI, 1, loc. cit.
6 Ad Marciam de consol., chap. XXVI, 7.
7 Cf. Cic, Tusc, L. I, chap. XXXII, 79; Cf. Schmekel, Die Phil, der mittleren

Stoa, op. cit., p. 197.
s Lettre LVII, 9.



38 CHARLES BURNIER

titude, et qu'après avoir émis des doutes réitérés sur la
possibilité d'une seconde vie, il en soit arrivé à la conviction
personnelle de l'immortalité de l'âme. Ce que nous savons du
caractère de sa morale nous porte plutôt à croire que,
lorsqu'il assigne à l'âme une éternelle durée, il emprunte à Platon,

dont il se rapproche sûrement plus que les anciens
stoïciens1, une pensée qui se prête-à de magnifiques
développements et qui lui apparaît en même temps comme un
puissant motif de consolation2.

L'homme du Portique n'est donc point sur la terre pour
se préparer, par l'usage de la vie, à la future immortalité.
Ainsi, le véritable fondement de la morale religieuse lui
manque absolument, et il va de soi qu'en voulant s'affranchir

de la dépendance envers Dieu, qu'en se proclamant
Dieu lui-même, il s'arroge le droit de disposer librement de

sa vie. En effet, flétri par Platon3 et Cicéron4, le suicide est

justifié par tous les anciens stoïciens5. Sénèque, à son tour,
glorifie le suicide dans de nombreux passages, soit comme
une voie toujours ouverte à la liberté6, soit comme un moyen
d'échapper aux incommodités de la vie7, soit comme une

1 Cf. Zeller, op. cit., p. 205, et aussi C Martha, op. cit., p. 58 : « Cependant,

sur les grandes questions religieuses et morales, Sénèque ne fait que reproduire
les idées de Platon, que Cicéron avait déjà répandues et popularisées, en leur
enlevant les grâces subtiles de l'imagination grecque. »

2 Remarquons encore qu'en s'emparant successivement de plusieurs thèmes et

en les développant sans trop s'inquiéter qu'ils soient contradictoires, Sénèque ne

fait que suivre les leçons des rhéteurs qui furent ses maîtres.
3 Platon, Loi<, X.
4 Cie, Tusc, L. I, chap. XXX ; Songe de Scipion, chap. Vili.
5 Von Arnim, op. cit tome III, p. 187, § 757 : « eiiÀóyuc ré ifaaiv kl-âyeiv éav-

tòv tov ßiov tòv Gotyóv, Kai virèp naTpiôoç Kai virèp (^iAuv, Kav h> GKAvpoTépa

yévijTai aAynóóvi y -Knpucsoiv i/ vôooiç aviavoiç. » Diog. Laërt., VII, 130. Cf.

Sénèque, Lettre CIV, 21 : « Quod si convivere etiam grœcis juvat, cum Socrate,

cum Zenone versare : alter te docebit mori, si necesse erit : alter, antequam
necesse erit. »

6 De Ira, L. Ill, chap. XV, 3, 4 ; Ad Marciam de consol., chap. XX ; Lettres

XII, 10; XXVI, 10.
7 De Provid., chap. VI, 7-9 ; Lettres LXX, 5, 6, 12 ; XCI, 15, 21 : « Non sumus

in ullius potestate, cum mors in nostra potestate sit. »



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 39

preuve d'héroïsme1, ou tout simplement de raison2. Lorsque
Marcellinus, atteint d'une maladie, non pas incurable, mais

longue et pénible, délibère s'il doit mourir, un stoïcien que
Sénèque ne nomme pas, mais qu'il se garde bien de contredire,

l'y exhorte en ces termes: « Noli, mi Marcelline, tor-
queri, tamquam de re magna délibères. Non est res magna
vivere: omnes servi tui vivunt, omnia animalia: magnum est

ìioneste mori, prudenter, fortiter. Cogita, quamdiu jam idem
facias : cïbus, somnus, libido, per hunc circulum curritur.
Mori velie non tantum prudens aut fortis aut miser, etiam
fastidiosus potest3. » Il n'est pas besoin d'ajouter que Marcel-
linus suivit ce conseil. Et, en effet, dit Sénèque: « Ne sais-
tu pas que mourir est un des devoirs de la vie? Tu n'abandonnes

aucun des devoirs, car le nombre ne t'en est pas fixé
Il en est de la vie comme d'un drame, où ce n'est pas la durée,

„mais la bonne conduite qui importe. Il est indifférent que tu
finisses ci tel ou tel point. Finis où tu voudras; seulement que
le dénouement soit bon*. » Si Sénèque n'a aucun doute ici sur
la légitimité du suicide, il distingue cependant ailleurs des

cas où il ne lui semble pas permis de se donner la mort. Il
condamne formellement ces mélancoliques et ces blasés,
nombreux de son temps, qui quittent la vie par lassitude,
après en avoir épuisé toutes les jouissances, et qui ne cèdent

qu'à leur fantaisie: « L'homme courageux et sage dit-il5,

1 De Vita beata, chap. XIX ; De Provid., chap. II, 9-12. (Suicide de Caton.)
2 Lettre LXX, 27 : « Quid ergo Quod animi perditi quodque noxiosi habent,

non habebunt illi, quos adversus hos casus instruxit longa meditatio et magistra

rerum omnium ratio » Ibid., 28 : « Eadem ilia ratio monet, ut, si licet, moriaris

quemadmodum placet : si minus, quemadmodum potes et quicquid obvenerit, ad

vim afferendam tibi invadas. »

3 Lettre LXXVII, 6.

4 Ibid., 19: «Quid? tu nescis unum esse ex vitas officiis et mori? Nullum

officium relinquis. Non enim certus numerus, quem debeas explere, finitur. »

Ibid., 20 : « Quomodo fabula, sic vita non quam diu, sed quam bene acta sit,

refert. Nihil ad rem pertinet, quo loco desmas. Quocumque voles desine : tantum

bonam clausulam inpone. »

5 Lettre XXIV, 25 : « Vir fortis ac sapiens non fugere debet e vita, sed exire. Et

ante omnia ille quoque vitetur affectus, libido moriendi. » Cf. Ibid., 26 : « Quos-



40 CHARLES BURNIER

ne doit pas s'enfuir de la vie, mais prendre congé. Et surtout
gardons-nous d'une maladie qui s'est emparée de bien des gens,
la passion du suicide. » Il ne veut pas non plus qu'on ait
recours au suicide par crainte de la mort1, ou pour éviter la
vieillesse, tant qu'elle vous laisse intacte la meilleure partie
de vous-même2. Et il reconnaît qu'une foule de circonstances

peuvent nous déterminer à prévenir ou à attendre la
mort, quand une violence étrangère nous y condamne3.

Certes, en songeant aux mœurs et aux lois de l'Empire,
en se rappelant le temps de Tibère et de Néron4, on s'étonne
moins qu'un philosophe tel que Sénèque, exposé plus que
tout autre aux caprices de la tyrannie, se soit plongé si
souvent dans ces longues méditations sur la mort volontaire,
comme pour se fortifier lui-même contre l'ennemi et pour se

ménager une retraite honorable. « Ce n'est pas la philosophie
qui parle par sa bouche, a-t-on dit très justement5, mai%

mille sentiments souvent contraires, la crainte de la douleur,
l'espérance d'une fin paisible, la peur de l'ignominie,
l'amour d'un beau trépas. De là, dans ces méditations, je ne
sais quel accent pathétique qui fait oublier qu'on lit un
philosophe. On entend un personnage de tragédie, mais cette

tragédie est de l'histoire. » Cependant, quels que soient
les mobiles qui poussent Sénèque à faire l'apologie du
suicide, et malgré les réserves qu'il formule parfois, ne mesure-
t-on pas l'influence démoralisante que devaient avoir de
pareils préceptes et ne comprend-on pas qu'une société
instruite à mépriser si profondément la vie ait été prodigue de

victimes?

dam subit eadem faciendi videndique satietas et vitae non odium sed fastidium....
Multi sunt qui non acerbum judicent vivere, sed supervacuum. »

1 Lettre LXX, 8, 9.

2 Lettre LVIII, 32-37.
3 Lettre LXX, 11 : « Non possis itaque de re in universum pronuntiare, cum

mortem vis externa denuntiat, occupanda sit an expectanda. Multa enim sunt,

quae in utramque partem trahere possunt. »

4 Sur le traitement infligé à nombre de philosophes stoïciens durant les années

de Tibère et de Néron, voyez Zeller, op. cit., p. 683, rem. 2.
6 C Martha, op. cit., p. 38.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 41

CHAPITRE III

I. Sources étrangères au Portique. — II. Conclusion.

I

De la comparaison que nous venons d'établir, il résulte que
Sénèque, tout en restant attaché à la doctrine du Portique,
qui est le fondement de sa pensée, se permet néanmoins de

la modifier, de la compléter, de l'humaniser sur certains
points, comme, du reste, la plupart des néo-stoïciens. Lui-
même revendique souvent d'ailleurs, avec beaucoup d'insistance,

le titre de philosophe indépendant : « Nous ne sommes

pas sujets d'un roi, s'écrie-t-ili, chacun relève de soi seul. »

Ou bien : « Je ne me suis mis sous la loi de personne ; je ne
porte le nom d'aucun maître. Si j'ai souvent foi en l'autorité
des grands hommes, sur quelques points c'est à moi que j'en
appelle2. » Ou encore : « Je montrerai que telle est aussi l'opi-
nions des stoïciens, non que je me sois imposé la loi de ne rien
hasarder contre le dire de Zenon ou de Chrysippe, mais parce
qu'ici la chose même permet que je me range à leur avis : suivre
toujours l'opinion d'un seul n'est pas a"un sénateur, mais d'un
homme de parti3. » Cette liberté d'allures fut de tout temps,
nous l'avons vu, un trait caractéristique des philosophes
romains, qui pratiquaient l'éclectisme dans une mesure assez

large. Sénèque tient aussi à se réserver le droit «. de passer
dans un camp étranger, non comme transfuge, mais comme

éclaireur^, » selon ses propres termes. Et cela s'explique bien
naturellement. Puisqu'il voue tous ses soins à l'étude de la

1 Lettre XXXIII, i : c< Non sumus sub rege : sibi quisque se vindicat. »

2 Lettre XLV, 4 : « Non enim me cuiquam emancipavi, nullius nomen fero.

Multum magnorum virorum judicio credo, aliquid et meo vindico. »

3 De Otio, chap. Ill [30], 1. Voyez encore à ce sujet : Lettres LXXX, 1 ;

LXXX1V, 3 ; De Vita beata, chap. Ill, 2, 3.

4 Lettre II, 5 : « Hodiernum hoc est, quod apud Epicurum nanctus sum, soleo

enim et in aliena castra transire, non tamquam transfuga, sed tainquam explo-
rator. »



42 CHARLES BURNIER

morale pratique et qu'il cherche moins à instruire qu'à
guérir, il préconise les remèdes qui lui semblent le mieux
appropriés à la nature du mal qu'il veut combattre, sans

beaucoup s'inquiéter de leur provenance. S'il rencontre, au

cours de ses lectures, une pensée qui le frappe, il s'empresse
de la recueillir, quel qu'en soit l'auteur, pour l'offrir à l'occasion

à l'un de ses disciples, estimant que dans toutes les écoles

il y a à admirer et que tout ce qui est vrai lui appartient :

a Ne crois pas, dit-il à Lucilius, que ces maximes
appartiennent en propre à Epicure: elles sont à tout le monde*. »

Mais il ne suffit pas de constater que Sénèque sait aussi faire

preuve d'indépendance. Essayons, maintenant, de préciser
les différentes sources auxquelles il puise en dehors de son
école.

* * *
D'une manière générale, tous les systèmes philosophiques

antérieurs au néo-stoïcisme, Sénèque les a étudiés pour sa

satisfaction personnelle et pour élargir le cercle de ses

connaissances, puis, pour en tirer des instructions pratiques et

utiles à répandre. Quintilien, qui est pourtant son ennemi
littéraire, ne peut s'empêcher de rendre hommage à l'étendue
de son savoir et à son génie facile et abondant2, qui lui a

permis de se familiariser avec toutes les découvertes de la

sagesse humaine. Ses lectures nombreuses et variées, son désir

d'augmenter sa culture intellectuelle3, son habitude du
monde et des affaires, voilà autant de facteurs qui, outre ceux
que nous avons déjà indiqués, contribuèrent à lui donner cet

esprit de tolérance et de largeur. Parcourez ses traités
spéciaux et ses Lettres : vous rencontrerez presque à chaque
page des réminiscences philosophiques ou littéraires, des

exemples tirés de l'histoire, des citations d'auteurs classiques
ou de moralistes célèbres, qui témoignent assez que Sénèque

possédait, à défaut d'une érudition très solide, une foule de

1 Lettre XXI, 9 : « Has voces non est quod Epieuri esse judices : publicae sunt. »

2 Quintil., Instit. Orat., X, I, 125 : « Cujus et multœ alioqui et magnas virtutes

fuerunt, ingenium facile et copiosum, plurimum studii, multa rerum cognitio, in

qua tarnen aliquando ab his, quibus inquirenda quasdam mandabat, deceptus est. »

3 Voyez ce qu'il dit de l'utilité des lectures, Lettre LXXXIV, 1.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 43

notions et d'idées sur les sujets les plus divers. Et comme,
d'ordinaire, il ne cherche pas à nous cacher la provenance
de ses emprunts, on peut tenter d'en établir la liste.

C'est ainsi que, parmi les philosophes grecs, Sénèque
admire profondément le caractère pratique de l'enseignement
de Socrate, « qui ramena toute la philosophie à la morale *. »

Il parle toujours de lui avec le plus grand respect, il cite
fréquemment ses paroles et engage ses disciples à le prendre
pour guide2. Chaque fois qu'il a l'occasion de rappeler le

souvenir des grands hommes de l'antiquité, qui opposèrent
aux cruautés du sort une fermeté inébranlable, le nom de

Socrate occupe la première place. « Il mérite, dit-il, l'éloge

admirable, l'éloge unique que, jusqu'à la fin, personne ne le vit
plus gai ni plus triste que de coutume. Il fut toujours égal
dans ces grandes inégalités du sort3. » Peut-être, l'exemple
de Socrate a-t-il exercé sur l'esprit de Sénèque encore plus
d'influence que sa doctrine ; c'est, du moins, ce qui nous
semble ressortir des différents passages où Sénèque célèbre
la mémoire du philosophe d'Athènes. Celui-ci, en effet, tout
comme les stoïciens, possédait un idéal de vie : idéal de

sagesse, de justice, de bravoure et d'indépendance; le principe
fondamental qu'il voulait faire triompher, c'était la suprématie

de la raison éclairée, et l'on sait que sa vie fut entièrement

digne de sa doctrine. Dès lors, on conçoit facilement

que Sénèque, qui aimait à présenter à l'admiration de ses

disciples des exemples d'héroïsme et de fidélité au devoir, ait
tenu à faire figurer Socrate à côté des sages de son école, qui
préférèrent mourir plutôt que de consentir à n'importe quel
compromis avec leur conscience.

Dans plusieurs de ses Lettres, Sénèque étudie pour son ami
Lucilius un point particulier de la doctrine platonicienne-

1 Lettre LXXI, 7 : « Socrates qui totam philosophiam revocavit ad mores.... »

2 Lettre CIV, 21, 27-29; Ad Helviam de consol, chap. XIII, 4; De Vita beata,

chap. XXVI, 4-8; De Benef., L. VII, chap. XXIV, 1, 2.
3 Lettre CIV, 28 : « 0 illam mirabilem laudem et singularem : usque ad

extremum nec hilariorem quisquam nec tristiorem Socraten vidit. ^Ëqualis fuit in
tanta inasqualitate fortunée. »



44 CHARLES BURNIER

L'influence puissante, multiple, intéressant vraiment l'histoire
du monde, du génie de Platon sur les idées de ses successeurs,

se fait également sentir chez Sénèque. A la vérité, le
contraire serait fort étonnant : les néo-stoïciens — et tout
particulièrement Sénèque — ne devaient-ils pas souscrire
avec empressement aux préceptes de Platon sur l'endurcissement

physique et morall, sur la tranquillité d'âme, voisine
de l'impassibilité, qu'il conseille de garder dans toutes les

dispensations de la destinée, et sur la nécessité de mettre la-
force de volonté à l'abri des dangers dont la menace le
sentiment2? Déjà Panétius qui, nous l'avons vu, ne craignait pas
de chercher dans les doctrines rivales tout ce qui pouvait
inspirer de fortes résolutions, appelait Platon le plus sage, le

plus saint, l'Homère des philosophes3. Sénèque, dont la morale

pratique s'accommode volontiers de toutes les pensées

salutaires, partage entièrement cette opinion : il lit, il admire
Platon et il communique à ses disciples la substance de ses

lectures. Tantôt il expose à Lucilius la division des êtres
selon Platon, en se plaignant de la pauvreté du vocabulaire
latin, qui l'empêche de rendre exactement la pensée de

l'auteur4; tantôt il résume les opinions de Platon, ainsi que celles
d'Aristote et des stoïciens, sur la cause première, en invitant
son ami à choisir le système qui lui paraît le plus vraisemblable5.

Mais ces études ne lui fournissent pas seulement un
1 Lois, XII, 942, d-e, d'après Th. Gomperz, Les Penseurs de la Grèce, ouvr.

trad, de la deuxième édit. allem., par A. Reymond, Lausanne, 1905, tome II,
p. 534.

2 Voirflép., X, 606, b-d, et aussi 603, e. sq., et III, 387, d. sq., d'après Th.

Gomperz, op. cit., tome II, p. 535.
3 Voir Cie, Tusc, L. I, chap. XXXII, 79, loc. cit. : « Credamus igitur Pansetio

a Platone suo dissentienti quem enim omnibus locis divinum, quem sapientis-

simum, quem sanctissimum, quem Homerum philosophorum appellat.... »

4 Lettre LVIII, 1 : « Quanta verborum nobis paupertas, immo egestas sit, num-

quam magis quam hodierno die intellexi. Mille res inciderunt, cum forte de

Platone loqueremur, quae nomina desiderarent nec haberent, quasdam vero, quae

cum habuissent, fastidio nostro perdidissent. »

5 Lettre LXV, 10 : « Fer ergo judex sententiam et pronuntia, quis tibi videatur
verisimillimum dicere, non quis verissimum dicat. Id enim tam supra nos est

quam ipsa Veritas. »



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 45

texte de spéculation; il veut en tirer des conclusions pratiques :

« Comment les « idées » platoniciennes me peuvent-elles rendre
meilleur?» dit-il à Lucilius1. «Que retirerai-je de tout cela

qui puisse réprimer mes passions Tout au moins ceci, que
tout objet qui flatte les sens, tout ce qui nous enflamme et nous
irrite est, suivant Platon, en dehors des choses qui sont
réellement. »

Dans son éclectisme en matière de direction morale,
Sénèque n'hésite pas à chercher son bien jusque dans les écrits
d'Epicure. C'est là une source à laquelle il puisa toujours
largement, et l'attitude qu'il prit vis-à-vis de ce philosophe fait
honneur à son esprit de justice et de tolérance. La doctrine
de l'épicurisme lui était devenue familière : il ne l'avait pas
étudié en stoïcien intransigeant pour la combattre sommairement

et la rejeter ensuite dans son ensemble. Sans doute, il
dévoile les vices de l'enseignement d'Epicure : les principes
de sa morale ont pour conséquence une vie de désordre et

aboutissent, bon gré, mal gré, à l'apologie de la débauche 2.

Il repousse la théorie du plaisir qui, loin d'être le souverain
bien, n'est même pas un bien3, et il s'emporte contre ceux
qui croient que les stoïciens ne cultivent la vertu qu'en vue
de la jouissance qu'elle procure : « Tu me demandes ce que

je cherche dans la vertu? Elle-même: car, elle n'a rien de

1 Lettre citée, LVIII, 26 : « Quomodo meliorem me facere ideas Platonica?

possunt Quid ex istis traham, quod cupiditates meas comprimât Vel hoc

ipsum, quod omnia ista, quae sensibus serviunt, quas nos accendunt et inntant,
negat Plato ex his esse, quae vere sint. » Cf. Lettre citée, LXV, 15 : « Quid te,

inquis, delectat tempus inter ista conterere, quae tibi nullum affectum eripiunt,
nullam cupiditatem abigunt Ego quidem pejora ilia ago ac tracto, quibus pacatur

animus, et me prius scrutor, deinde hunc mundum. » Ibid., 16 : « Ne nunc

quidem tempus, ut existimas, perdo. »

2 De Vita beata, chap. XII, 4 : & Itaque non ab Epicuro inpulsi luxuriantur,
sed vitiis dediti luxuriam suam in philosophies sinu abscondunt et eo concurrunt,
ubi audiant laudari voluptatem. » Sénèque observe cependant, dans ce même

passage, que ceux qui se couvrent de la philosophie d'Epicure, la détournent

de son sens véritable. Nous reviendrons sur ce point tout à l'heure.
3 Ibid., chap. X, 3 : « Tu voluptatem complecteris, ego conpesco ; tu voluptate

frueris, ego utor ; tu illam summum bonum putas, ego nec bonum ; tu omnia

voluptatis causa facis, ego nihil. »



46 CHARLES BURNIER

meilleur, elle est à elle-même son propre salaire1.» Mais,
quoique Sénèque estime que les principes du système d'Epicure

sont faux et même dangereux, il ne statue pas d'emblée,
comme la plupart des stoïciens : la secte d'Epicure est une
école de scandale2. Loin de là : « Elle a mauvais renom,
dit-il 3, on la diffame, mais sans qu'elle le mérite. Qui peut
la connaître, s'il n'est admis à l'intérieur? Le fronton seul
donne lieu aux faux bruits et incite à une coupable espérance. »

Et il affirme, sans craindre de rompre avec l'opinion des siens :

« In ea quidem ipse sententia sum, — invitis hoc nostris popu-
larïbus dicam, — sancta Epicurum et recta prxcipere et, si
propius accesseris, tristia; voluptas enim Ma ad parvum et

exile revocatur et, quam nos virtuti legem dicimus, earn ille
dicit voluptati*. » D'où vient donc le mal De ce que les

préceptes honnêtes se cachent au fond de la doctrine d'Epicure,
tandis que la séduction est à la surface. Epicure a été par sa

vie un grand exemple de sagesse : il a prêché la vertu et il a
démontré que le plus agréable pour l'homme est de vivre
honnête. Malheureusement, les gens qui se réfugièrent dans

sa docrine s'imaginèrent parfois trouver là un voile à leurs
vices ; ils cherchèrent pour une cause mauvaise un patron
respectable, et croyant que leurs passions seraient ainsi à

couvert, ils s'y abandonnèrent sans réserve. Le titre et
l'enseigne importent donc beaucoup, et il faut que ce titre et

cette enseigne ne produisent aucune équivoque, mais excitent
l'âme à repousser énergiquement les vices. Ainsi pense
Sénèque5. Après quoi, il ménage une large place aux préceptes
particuliers d'Epicure, qu'il loue pour le moins autant que
ceux de sa propre école. Que de fois, en effet, à la fin de ses

1 Ibid., chap. IX, 4: « Interrogas, quid petam ex virtute? ipsam. Nihil enim

habet melius, ipsa pretium sui. »

2 De Vita beata, chap. XIII, 2 : « Itaque non dicam, quod plerique nostrorum,
sectam Epicuri flagitiorum magistram esse. »

3 Ibid., chap. XIII, 2 : « Sed illud dico : male audit, infamis est, et inmerito. »

Ibid., 3 : « Hoc scire qui potest, nisi interius admissus? Frons ejus ipsa dat locum

fabulas et ad malam spem inritat. »

4 Ibid., chap. XIII, 1.
5 De Vita beata, chap. XIII, passim. Cf. Lettre XXI, 9, 10.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 47

lettres, n'envoie-t-il pas à Lucilius une pensée d'Epicure, pour
servir de texte à ses méditations : « Mais il faut finir et, selon

mon engagement, payer pour cette Lettre. Ce ne sera pas de

mon cru ; c'est encore Epicure que je feuillette et où j'ai lu
aujourd'hui cette maxime : « Fais-toi l'esclave de la philosophie

pour jouir d'une vraie indépendance1.» Et il ajoute:
« Peut-être veux-tu savoir pourquoi je cite tant d'heureux
emprunts d'Epicure plutôt que des nôtres? Et pourquoi toi-même
les attribuerais-tu à Epicure plutôt qu'au domaine public?® »

Ailleurs également, après avoir de nouveau rappelé une
sentence du même auteur, il répond à son disciple, qui lui
reproche de donner ce qui n'est pas à lui : « Toute vérité est mon
bien, et je ne cesserai de t'envoyer de VEpicure à foison, pour
que les gens qui jurent d'après un maître et considèrent non
ce qu'on a pu dire, mais qui l'a dit, sachent que les bonnes

pensées appartiennent à tous3. » C'est encore d'après Epicure
que Sénèque recommande le choix d'un directeur de
conscience ; il le dit lui-même formellement, sans omettre le nom
du philosophe qu'il cite et traduit littéralement : « Aliquis vir
bonus nobis diligendus est ac semper ante oculos habendus, ut
sic tamquam ilio spedante vivamus et omnia tamquam ilio
faciamus? Hoc, mi Lucili, Epicurus prœcepit. Custodem nobis

et pxdagogum dédit, nec inmerito 4... » Aussi n'est-il pas étonnant

que Sénèque ait voulu reproduire, en lui empruntant son
autorité et ses propres termes, les prescriptions de celui qui
proclamait la nécessité d'un censeur et d'un guide. Lorsqu'il
engage ses disciples à recueillir quelque pensée salutaire
dans leur lecture du jour et à en faire un sujet de réflexion,
luî-même donne l'exemple de ces méditations, et, bien
souvent, il retourne en tous sens quelque grave maxime d'Epi-

i Lettre VIII, 7.
2 Lettre VIII, 8 : « Potest fieri, ut me interroges, quare ab Epicuro tam multa

bene dicta referam potius quam nostrorum. Quid est tarnen, quare tu istas Epicuri
voces putes esse, non publicas »

3 Lettre XII, 11 : « Quod verum est, meum est. Perseverabo Epicurum tibi
ingerere, ut isti, qui in verba jurant, nec quid dicatur asstimant, sed a quo,
sciant, quae optima sunt, esse communia. » Cf. Lettres XXV, 5 ; LH, 3.

4 Lettre XI, 8, 9.



48 CHARLES BURNIER

cure, pour s'édifier le cœur et pour se fortifier contre la

pauvreté, la mort, ou telle autre crainte qui l'agite1.
Parmi les philosophes qui professaient sous l'Empire,

Sénèque affectionne particulièrement Démétrius le cynique, son

contemporain, et l'ami de Thraséas, dont il recueillit les
dernières paroles2. Il refusa les richesses que Caligula lui
offrait 3, et Epictète cite de lui cette fière réponse à Néron :

« ànsààç jioi Sâva-rov, <soi Vri tpù<rcç4. » En parlant de lui, Sénèque
dit « notre » Démétrius, de même qu'il dit ailleurs notre Epi-
cure, notre Chrysippe ou notre Posidonius : « Demetrius
autem noster sic vïvit, non tamquam contempserit omnia, sed

tamquam aliis habenda permiserit5. » 11 aime à s'entretenir
avec ce sage, qu'il appelle « le meilleur des hommes6 » et
dont il admire profondément la fermeté héroïque et la
résignation dans les plus rudes dispensations de la destinée :

« Ego certe aliter audio, qux dicit Demetrius noster, cum ilium
vidi nudum, quanto minus quam[in] stramentis incubantem :

non prxceptor veri, sed testis est7. » Cet homme si énergique,
qui lutta contre tous les désirs naturels, plus pauvre que
tous ceux de son école, puisque à la loi qu'il s'imposait de ne
rien avoir il joignait celle de ne rien demander8, ne profes-

1 Voyez, en particulier, la fin des Lettres XIV, XVII, XVIII, XXII, XXIII, XXVI,
XXVII, XXVIII, XXIX. — Sénèque croit d'ailleurs que les oppositions qu'on veut
établir entre les deux écoles sont souvent plus apparentes que réelles. Cf. De Otio,

chap. HI, 2 sq. — Au sujet des emprunts qu'il fait à Epicure, voyez encore
W. Ribbeck, L. A. Seneca der Philosoph u. sein Verh. zu Epikur, Plato u. dem

Christentum, Hannovre, 1887, p. 7, sq. et surtout E. Thomas (Archiv für
Geschichte der Philos., IV. Rand, 1891, p. 560-570), qui confronte de nombreux

passages de Sénèque et d'Epicure.
2 Voir Taeite, Ann., L. XVI, chap. XXXIV.
3 Sénèque, De Benef., L. VII, chap. XI.
4 Epict., Diss., I, 25, 22. — s Lettre LXII, 3.

6 Ibid., 3 : « Demetrium, virorum optimum, mecum circumfero et relictis con-
«hyliatis cum ilio seminudo loquor, ilium admiror. » Cf. De Benef., L. VII,
chap. I, 3 : « Egregie enim hoc dicere Demetrius Cynicus, vir meo judicio rnagnus,
etiam si maximis conparetur »

7 Lettre XX, 9.
8 Sénèque, De Vita beata, chap. XVIII, 3 : « ....hoc pauperiorem quam ceteros

Cynicos, quod, cum sibi interdixerint habere, interdixit et poscere. »



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 49

sait pas seulement, comme le dit Sénèque, la doctrine de la

vertu, mais bien plutôt la doctrine de l'indigence1. En vrai
cynique, Démétrius niait l'utilité de la science : à ses yeux,
les recherches spéculatives sont inutiles et, pour bien vivre,
un petit nombre de vérités suffit, que la nature nous a
rendues accessibles 2. Cette indifférence à l'égard de la science et
de tout ce qui n'assure pas la tranquillité de l'âme est

précisément, comme nous avons eu l'occasion de le relever, un
des traits caractéristiques du stoïcisme romain. De même,

lorsque Démétrius recommandait une soumission complète
et joyeuse à la volonté de la divinité, en dépit des circonstances

les plus douloureuses3, il n'y a là rien qu'un stoïcien
n'aurait pu dire au nom de son école. Aussi est-il naturel

que Sénèque ait tenu à joindre à ses propres préceptes de

morale pratique ceux de Démétrius le cynique dont il disait
avec enthousiasme : « Huic non dubito quin Providentia et

talem vitam et talem dicendi facultatem dederit, ne aut exem-

plurr. sxculo nostro aut convicium deesset*. » Certes, il
serait abusif de présenter ce Démétrius comme une véritable
source de Sénèque, au même titre que Platon ou Epicure,
par exemple, car, au point de vue des idées, il ne parait guère
avoir eu d'originalité (cf. Zeller, op. cit., p. 766, sq.). C'est

surtout un exemple vivant que Sénèque est bien aise de pouvoir

alléguer pour montrer comment se réalise concrètement
l'idéal qui lui est cher et comment on arrive à réduire ses

besoins à un minimum.
A l'exemple de Cicéron et de Plutarque, Sénèque s'est

visiblement inspiré du « Livre d'or » de Crantor, « nepi névQw; »,

quoiqu'il ne le cite jamais, pour composer ses trois «

Consolations » : « ad matrem Helviam », « ad Marciam », « ad Po-

lybium ». Comme on l'a dit, l'ouvrage de Crantor, qui résumait

tout ce que la sagesse grecque avait produit de plus sa-

1 De Vita beata, chap. XVIII, 3 : «....non virtutis scientiam, sed egestatis

professus est. »

2 Sénèque, De Benef., L. VU, chap. I, 3, 4, loc. cit.
3 Voir Sénèque, De Provid., chap. V, 5.

4 De Benef., L. VII, chap. Vili, 3.

THÉOL. EE PHIL. 1908 i



50 CHARLES BURNIER

lutaire, « devint une sorte de fontaine publique où l'antiquité
allait sans cesse soulager ses douleurs1. » C'était à ce petit
livre, qu'il fallait apprendre mot pour mot, selon Cicéron 2,

que recouraient tous ceux qui avaient le devoir de consoler.
Or, il n'est pas difficile de montrer, ainsi que G. Allers l'a
fait3, les nombreux emprunts que Sénèque doit à Crantor
dans ses Consolations. Au reste, Sénèque avoue lui-même, au
début de sa « Consolation à Helvia », qu'il a compulsé tout
ce que les plus beaux génies ont laissé de monuments écrits
sur les moyens d'apaiser et de modérer les chagrins4. Et il
reproduit, en particulier, les opinions de Varron5 et de
M. Brutus qui, dans son traité « De la vertu », affirmait que
Marcellus, exilé à Mitylène, se trouvait aussi heureux que le

comporte la nature humaine6.
En ce qui concerne la composition du « De Ira », il apparaît

bien que Sénèque a utilisé en première ligne l'ouvrage
de Chrysippe, « nepi n«Bàv », comme le prouve la comparaison

qu'Allers a établie7 entre les textes de Cicéron (Tusc,
disp., IV, 41 sq.), de Galenus (V, p. 388, Kühn) et de Sénèque
(De Ira, I, 7, 2). Mais, à côté du livre de Chrysippe, Sénèque
a puisé à d'autres sources encore. En effet, parmi les philo-

1 C. Martha, Etudes morales sur l'antiquité, 3» édit., Paris, 1896, p. 143.
2 Académ., II, 44 : « Aureolus.... ad verbum ediscendus libellus. »

3 G. Allers, De Senecse librorum de ira fontibus, Götttingen, 1881, p. 5 et 6,

rem.
4 Ad Helviam de consol., chap. 1, 2 : « Prasterea cum omnia clarissimorum

ingeniorum monimenla ad compescendos moderandosque luctus composita evol-

verem, non inveniebam exemplum ejus, qui consolatus suos esset, cum ipse ab

illis comploraretur. »

5 Ibid., chap. VIII, 1 : « Adversus ipsam commutationem locorum detractis

ceteris incommodis, quae exilio adhaerent, satis hoc remedii putat Varrò, doctis-

simus Romanorum, quod, quocumque venimus, eadem rerum natura utendum est ;

M. Brutus satis hoc putat, quod licet in exilium euntibus virtutes suas secum

ferre. »

8 Ibid., chap. IX, 4 : « Brutus in eo libro, quem de virtute composuit, ait se

Marcellum vidisse Mytilenis exulantem et, quantum modo natura hominis pate-

retur, beatissime viventem neque umquam cupidiorem bonarum artium quam ilio

tempore. »

7 Allers, op. cit., p. 43 sq.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 51

sophes dont il cite les paroles, soit pour les réfuter, soit, au

contraire, pour donner plus de force à ses arguments, nous
relevons entre autres les noms d'Aristote*, de Théophraste 2

et de Hiéronyme3. Que Sénèque mentionne ici Aristote, rien
de plus naturel, car ne dit-il pas lui-même, en rapportant un
jugement de Platon, qu'il ne cite pas moins de cinq fois dans

ce traité : « Quid enim nocet alienis uti ex parte qua nostra
sunt * » Quant à Théophraste et à Hiéronyme, tous deux
disciples d'Aristote, Allers a cherché à démontrer5 que Sénèque
connaissait leurs ouvrages sur les passions et qu'il en a tiré
parti pour le sujet qui l'occupait. Mais, comme nous ne
possédons que quelques fragments de ces ouvrages, il est impossible

de dire avec certitude jusqu'à quel point Sénèque s'en
est inspiré.

Dans son traité sur la « Tranquillité de l'âme », Sénèque

invoque à deux reprises le témoignage de Démocrite, dont il
connaissait l'ouvrage : « ntpl sùSu««??6. » Telle aurait été, selon

Hirzel7, la principale source de Sénèque dans cet écrit. Mais,
comme l'a fait observer O. Hense8, qui combat cette opinion
avec raison, rien ne nous autorise à émettre une pareille
affirmation. Ici, comme ailleurs, Sénèque a utilisé plusieurs
sources étrangères au stoïcisme 9 : à côté de Démocrite, il cite
Platon, Aristote et Bion, sans qu'on puisse conclure de là

qu'il soit plus redevable à l'un qu'à l'autre. Le seul auteur,
1 De Ira, L. I, chap. IX, 2; XVII, 1 ; L. Ill, chap. HI, 1.
2 Ibid., L. I, chap. XII, 3 ; XIV, 1.
3 Ibid., L. I, chap. XIX, 3.
4 Ibid., L. I, chap. VI, 5. Voyez encore les autres passages où Sénèque en

appelle à l'autorité de Platon: L. I, chap. XIX, 7; L. Il, chap. XX, 2; XXI, 10;
L. Ill, chap. XII, 5-7.

5 Allers, op. cit., p. 8 sq. Cf. p. 75 : « Deinde e Peripateticis Theophrastum et

Hieronymum eum legisse equidem mihi persuasi. »

6 De Tranquillitate animi, chap. II, 3 : « Hanc stabilem animi sedem grasci

euthymian vocant, de qua Democriti volumen egregium est.... » Chap. XIII, 1 :

« Hoc secutum puto Democritum ita cœpisse : « qui tranquille volet vivere, nec

» privatim agat multa nec publice, » ad supervacua scilicet referentem i>

7 Hirzel, Demokrits Schrift nepì evdv/iinç. (Hermes, 14 (1879), p. 354.)
8 0. Hense, Seneca und Athenodorus, Freib. i. B., 1893, p. 27 sq.
9 Voir Hense, op. cit., p. 37, 38 : « Aus Allem dürfte sich ergeben, dass



52 CHARLES BURNIER

également cité dans le « De Tranquillitate animi1 », qui a dû
servir de modèle principal à Sénèque, c'est le philosophe
stoïcien Athénodore, le fils de Sandon et le maître d'Auguste

2, ainsi que Hense l'a nettement établi dans son étude

sur les rapports de Sénèque et d'Athénodore3.
En examinant les différentes sources de Sénèque en dehors

du Portique, nous ne pouvons passer sous silence la question,
si souvent agitée déjà, des rapports de ce philosophe avec le
christianisme. Les nombreux travaux parus à ce sujet4 nous
dispenseront d'entrer dans beaucoup de détails et, pour ne

pas allonger inutilement, nous nous bornerons à signaler ici
les points acquis par la critique contemporaine.

En réalité, comme le remarque G. Boissier 5, il y a à la fois
dans ce problème une recherche historique et une exposition
de doctrine : on peut se demander, tout d'abord, s'il est vrai
que Sénèque ait connu saint Paul, puis, si les ouvrages du

Seneca De Tranq. wie anderwärts eine Mehrheit von Quellenschriften zu Rathe

zog, und diese Annahme findet in so heterogenen Citaten wie Demokrit, Plato,

Aristoteles, Bio eine weitere Stütze. »

1 De Tranquillitate animi, chap. Ill, 1, et chap. VII, 2.

2 Voir au sujet d'Athénodore, Hense, op. cit., p. 25 sq., et Zeller, op. cit.,
p. 586 sq.

3 Hense, op. cit., p. 29 sq. — Nous ne mentionnerons ici ni Hécaton ni
Posidonius, qui ont tous deux servi de modèles à Sénèque, l'un pour son traité des

Bienfaits (cf. Schanz, op. cit., p. 302), l'autre pour ses Questions naturelles

(cf. Schanz, op. cit., p. 305), mais qui ne sauraient être rangés parmi les

sources de Sénèque étrangères au Portique, puisqu'ils appartiennent à l'école

stoïcienne.
4 Voyez surtout les ouvrages de Ch. Aubertin, Sénèque et saint Paul, étude

sur les rapports supposés entre le philosophe et l'apôtre, Paris 1869 ; Kreyher,
Seneca und seine Beziehungen %um Urchristent., Berlin, 1887 ; G. Boissier, La

relig. rom. d'Aug. aux Antonius, op. cit., tome U, p. 46; Morlais, Etudes

philosophiques et religieuses sur les écrivains latins, Paris, 1896, chap. VIII : « Le

christianisme de Sénèque » ; Tissot, Saint Paul el Sénèque (Le chrétien évangélique,

35 (1892), N° 7); Bräutigam, Sen. und das Christent. (Ethische Kultur,
1896, p. 90); R. Thamin, Saint Ambroise et la morale chrétienne au quatrième
siècle, Paris, 1895, p. 178. Mentionnons aussi pour mémoire l'ouvrage de Fleury,
Saint Paul et Sénèque, recherches sur les rapports, etc., Paris, 1853, 2 vol., qui
a cherché à établir la thèse des rapports, brillamment réfutée par Aubertin.

5 La relig. rom. d'Aug. aux Antonius, op. cit., tome H, p. 53.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 53

philosophe renferment vraiment des idées qui ne puissent
lui venir que du christianisme. Sur la première de ces

questions, bien qu'aucun texte précis ne nous permette de nier
tout rapport entre Sénèque et saint Paul, il est cependant
beaucoup plus probable que ces deux hommes demeurèrent
absolument étrangers l'un à l'autre. En effet, non seulement
Sénèque ne fait nulle part mention de saint Paul ni des

chrétiens, mais lorsqu'il parle du culte des Juifs1, il s'exprime
avec le même mépris et la même ironie que Tacite2, ce qui
serait inadmissible chez un disciple de l'apôtre. Au temps de

Sénèque, les chrétiens étaient trop peu nombreux et trop
ignorés pour que leur doctrine attirât l'attention des païens
et surtout des philosophes du rang de Sénèque. Aussi -est-ce

une conjecture purement gratuite que de mettre le ministre
de Néron au nombre de ces chrétiens dont parle saint Paul à

la fin de son « Epître aux Philippiens », en disant : « Saluez
tous les saints en Jésus-Christ. Les frères qui sont avec moi
vous saluent. Tous les saints vous saluent, et principalement
ceux qui sont de la maison de César3. » Il est évident que l'auteur

entend ici les esclaves, les affranchis, qui formaient le

personnel du palais impérial, et qu'il ne saurait être question
de Sénèque. Celui-ci appartenait aux gens du grand monde,
à la classe des riches et des savants, qui fut la plus lente à

s'ouvrir à l'influence du christianisme4. Comment veut-on,
dès lors, que Sénèque ait pu rencontrer l'apôtre Paul, dont

1 Lettre XCV, 47. Cf. Fragm., XLI et XLII (édit. Haase).
5 Hist., L. V, chap. VIII : « despectissima pars servientium.... » Cf. Cie,

De prov. cons., 5, 10.
3 Chap. IV, v. 21 et 22 (version d'Ostervald).
4 Sur la propagation du christianisme dans les différents milieux de la société

à Rome, cf. Harnack, Die Mission u. Ausbreitung des Christentums, 2e édit.,
1906, 2. B, p. 25 sq. Après avoir rappelé le témoignage de l'apôtre Paul lui-
même, il ajoute (p. 25) : « Andere Zeugnisse von der ältesten Zeit an bis zur
Zeit des M. Aurei bestätigen, dass die christlichen Gemeinden damals ganz
überwiegend aus geringen Leuten, aus Sklaven, Freigelassenen und Handwerkern,
bestanden haben. Celsus und Cäcilius (bei Minucius Felix) sagen es ausdrücklich,

und die Apologeten räumen es ein. Selbst die Beamten der Kirche gehörten
öfters dem niedersten Stande an. »



54 CHARLES BURNIER

les prédications s'adressaient à un public si étranger à la
société polie du premier siècle A défaut d'arguments plus
solides, les partisans des rapports entre le philosophe et l'apôtre
ont encore allégué des phrases, des idées de Sénèque, qui se

rapprochent plus ou moins de certains passages de saint
Paul. Mais la plupart de ces phrases ou sont mal interprétées

ou offrent un sens tout à fait contraire au sens chrétien.
En outre, ce que nous savons de la chronologie comparée des

écrits de Sénèque et des Livres saintsi prouve que nombre
de ces idées, et des plus marquantes, que le philosophe
aurait empruntées à l'apôtre appartiennent aux traités composés

par Sénèque avant les Evangiles ou les épîtres de saint
Paul. Par conséquent, puisque aucune différence sensible ne

distingue les premiers ouvrages du philosophe des derniers,
sous le rapport spiritualiste et religieux, on ne peut admettre
vraisemblablement que Sénèque ait été amené à la connaissance

du christianisme par l'intermédiaire de saint Paul.
Il est d'ailleurs fort probable que personne n'eût jamais

songé à soutenir l'hypothèse des relations de Sénèque avec
saint Paul, sans l'existence d'une correspondance apocryphe
entre ces deux hommes. C'est sur la foi de cette correspondance,

qui remonte au quatrième siècle2, que saint Jérôme
admet les rapports de Sénèque et de saint Paul ; dans

l'ouvrage où il énumère les écrivains éclésiastiques des premiers
siècles, il dit formellement3 qu'il ne placerait pas Sénèque
dans cette liste des saints, s'il n'y était invité par les lettres
de Sénèque à Paul et de Paul à Sénèque, qui se trouvent
dans plusieurs mains. Aujourd'hui que la critique a démontré,

d'une façon irréfutable, la fausseté de cette correspon-
1 Cf. Ch. Aubertin, Sénèque et saint Paul, op. cit., IIe partie, chap. I, p. 171-

180.
2 Cf. Harnack, Gesch. der altchristl. Litt., 2. B, Leipzig, 1904, p. 459.
3 De Viris illustr., 12 : « Lucius Annœus Seneca Cordubensis.... continentis-

simae vitas fuit ; quem non ponerem in catalogo sanctorum, nisi me illas epistola?

provocarent, quas leguntur a plurimis Pauli ad Seneeam aut Senecas ad Paulum. »

Cf. Augustin, Lettre 1S3, 14 (ad Maced.) : « Merito ait Seneca, qui temporibus

apostolorum fuit, cujus etiam quasdam ad Paulum apostolum leguntur epistola?.

»



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 55

dance à laquelle tout le moyen âge a cru1, il ne reste plus
aucun document authentique pour appuyer l'opinion que
l'apôtre a connu et converti le philosophe.

Eût-il eu la foi nouvelle, Sénèque ne se fût pas borné à

des traits de doctrine isolés : il eût adopté franchement
l'immortalité de l'âme, par exemple, il n'eût pas comparé, préféré

même le sage à Dieu, ni hésité entre la fatalité stoïcienne
et Dieu, ni prêché le panthéisme et le suicide. Sans doute, il
est facile de relever des ressemblances frappantes entre la
doctrine du philosophe et celle de l'Eglise, mais cela ne

prouve nullement que Sénèque ait emprunté à l'Evangile les

principes les plus élevés de sa morale. Chacun sait que la
morale ne date pas du christianisme : il n'en a changé que
les bases. Or, en recherchant jusqu'à quel point Sénèque est

demeuré fidèle aux enseignements du Portique, nous avons
constaté qu'il a conservé le fond de la doctrine de ses maîtres,

mais qu'il l'a élargie, fécondée, propagée avec un
merveilleux éclat, en y introduisant les plus nobles pensées des

philosophes grecs et romains, sans distinction d'école.
Comme on l'a dit, « nous saisissons à tout moment les liens

qui l'attachent à ses prédécesseurs: tout se comprend, tout
s'éclaire dans ses ouvrages quand on replace devant lui la
série de ceux dont il a recueilli et résumé les travaux®. »

Pourquoi donc, lorsqu'il indique la plupart du temps
lui-même ses modèles, lui en supposer d'autres,
différents des premiers? Pourquoi, alors que tout peut
s'expliquer chez Sénèque sans l'intervention du christianisme,
faire de ce philosophe un disciple de l'Evangile? N'est-ce pas
méconnaître à la fois la valeur de la philosophie antique et
celle du christianisme?

Enfin, en comparant la morale de Sénèque avec la doctrine
chrétienne, les différences sont autrement plus frappantes

que les conformités qui, somme toute, ne portent que sur
quelques préceptes de morale pratique3. En effet, selon l'ex-

1 Voir Harnack, Gesch. der altchristl. Litt., 1 T., Leipzig, 1893, p. 764 sq., et

Ch. Aubertin, op. cit., p. 408 sq. — 2 G. Boissier, op. cit., tome II, p. 82.

3 Au point de vue religieux, on remarquera que l'hymne stoïcienne de Cléanthe,



56 CHARLES BURNIER

pression de Friedländer1, « comme tous les philosophes païens,
Sénèque est aussi séparé du christianisme par un abîme
qu'aucun pont ne traverse. » Outre les dogmes, qui différent
complètement, l'esprit n'est pas le même. L'humilité, la
simplicité, la mort à soi-même, tous ces sentiments si purs et si
désintéressés, qui remplissent l'âme des apôtres chrétiens et
que le dévouement religieux peut seul inspirer, manquent
au moraliste romain. Tandis que chez les disciples du Christ.,
l'homme s'efface entièrement pour ne laisser voir que
l'autorité de la parole divine, Sénèque se glorifie souvent de sa
vertu et vante la sagesse stoïque avec trop d'emphase et trop
d'orgueil personnel. Il n'a pas non plus, en dévoilant les
faiblesses humaines, cet esprit de douceur et de compassion
qui anime les auteurs des Livres saints et, comme le remarque

C. Martha2, « il éprouve un secret plaisir à peindre les

vices, et à son horreur pour les vices se mêle une certaine
satisfaction de les avoir si bien démêlés et décrits. »

Ainsi donc, si Sénèque aboutit par la philosophie au
pressentiment du christianisme, les différences restent trop
tranchées, trop nombreuses, dans ses livres, pour qu'on puisse
faire honneur de ses prétendus emprunts à toute autre
source qu'au fond commun de la raison humaine et à
l'inspiration personnelle de l'écrivain. Si l'on veut à tout prix
faire de Sénèque un chrétien, malgré lui et malgré l'histoire,
ne faut-il pas aussi, logiquement, décerner ce titre à beaucoup

d'autres philosophes qui, certes, n'ont connu ni les

apôtres, ni le Nouveau Testament?

si antérieure dans l'ordre des temps, est, quant aux idées, aussi près de l'Evangile

que l'est Sénèque; et par sa métaphysique, celui-ci est moins chrétien que

Platon.
4 Histor. Zeitschrift., tome LXXXV, op. cit., p. 242 : « Wie alle heidnischen

Philosophen ist auch Seneca vom Christenthum durch eine Kluft getrennt, über

die keine Brücke führt. Der Begriff einer absoluten, auf übernatürlicher

Offenbarung beruhenden Wahrheit fehlte ihnen ganz, und damit das Verständnis

dafür, dass der Glaube und vollends die Unterordnung der Vernunft unter den

Glauben ein Verdienst sein, eine erlösende und beseligende Kraft haben könne. »

2 Les moralistes sous l'Empire romain, op. cit., p. 81.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 57

II
Et maintenant, quelle conclusion pouvons-nous tirer, pour

le sujet qui nous occupe, des observations et des faits que
nous nous sommes efforcé de coordonner dans cette étude?

Depuis ses origines jusqu'à Sénèque, la philosophie
romaine forme comme une chaîne ininterrompue. L'auteur des

Lettres à Lucilius n'est donc pas une sorte de génie isolé: le
fond de ses opinions lui vient de ses maîtres, tant grecs que
romains, dont il a recueilli la pensée et commenté les

travaux. Il est leur héritier naturel et leur disciple le plus
illustre ; il aime à rappeler leur souvenir et à rendre
hommage à leur enseignement, qui a exercé sur lui une influence
décisive.

Mais Sénèque ne s'est pas borné à reproduire servilement
les théories des Grecs, en les accommodant au caractère
romain. Les préceptes qu'il emprunte à ses devanciers, il leur
donne un accent plus vif et plus pressant; sa morale a quelque

chose de plus chaleureux et de plus pénétrant, car il a

le don, — on le sent à chaque instant à la lecture, — de

communiquer l'enthousiasme qui l'anime et de provoquer
des élans d'admiration pour la cause dont il s'est fait le

champion. A ce propos, on ne peut s'empêcher de remarquer

que, parmi les vertus chères au Portique, qu'il recommande

lui-même avec empressement, il ne possède ni le

calme, ni l'impassibilité. Emporté par son goût pour la
déclamation et par son imagination hardie, qui force les idées

aussi bien que les mots, son enseignement n'observe pas une
marche régulière et suivie. Il procède par saccades; il n'a

pas un plan tracé d'avance, mais il se livre à l'inspiration
du moment et se réserve toujours la liberté de passer d'un
sujet à l'autre, au gré de sa fantaisie, sans préambule, quitte
à déconcerter brusquement le lecteur. Comme il le dit, en

parlant de Serenus, son âme s'échauffe et bouillonne1; il a

1 De Constantia sapientis, chap. IH, 1 : « Videor mihi intueri animum tuum
incensum et effervescentem. »



58 CHARLES BURNIER

beau prêcher la résignation et l'indifférence, d'après les
maximes de son école, le plus souvent il ne parvient pas à

dominer ses impressions naturelles : il cède au torrent de son

esprit qui l'entraîne, parfois bien loin de la vérité qui
l'occupe, s'éprend d'une idée, en combat une autre, impuissant
à se contenir et à se restreindre. Tandis que Tacite, par
exemple, condense sa pensée jusqu'à la rendre obscure, en
certains endroits, Sénèque fait précisément l'inverse : il
tourne sans cesse autour de la même idée, pour être au
moins sûr d'y attirer l'attention et pour atteindre son but
de moraliste pratique, en éveillant en nous de sérieuses
résolutions.

Certes, dans son raisonnement, Sénèque manque de

rigueur et de précision ; il n'est pas assez systématique dans

ses démonstrations pour nous persuader par évidence ; de

plus, sa philosophie est trop hésitante pour fournir toujours
une solution satisfaisante aux différents problèmes que la
raison se pose. Tout cela est vrai et nous ne prétendons
nullement le justifier de ce peu d'exactitude et de méthode.
Mais, à côté de ces défauts, on a trop oublié, nous semble-t-

il, de relever ce tour original, personnel, et vivant surtout,
que le moraliste a su donner à sa pensée. Si, avec lui, la
logique ne trouve pas toujours son compte, s'il a le tort
d'interrompre fréquemment un exposé par des réflexions hors de

propos et d'inutiles tirades déclamatoires, en revanche, on
rencontre partout sous sa plume de ces images qui peigent
par leur vivacité, de ces traits d'observation et de ces élans

d'enthousiasme, qui vous font tressaillir par leur imprévu
et leur sincérité. A travers ces répétitions, ces contradictions,

ces tournures emphatiques et recherchées, que de

pensées hardies et fortes, que de mâles résolutions, que
d'exhortations énergiques et vibrantes qui, aujourd'hui encore,
n'ont rien perdu de leur valeur11

1 Voir Farel : « Sénèque », Revue de théol. et de philos., op. cit., N" 6 (novembre),

p. 580 : « Ce fut (Sénèque) un très grand esprit qui a fait honneur à

l'humanité et dont les écrits, fruits de ses veilles et composés en vue d'être utiles à

ses contemporains et à la postérité, méritent de revivre et de faire la nourriture



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 59

Il y a plus. Comme nous l'avons montré, tout en pensant
qu'il faut l'affilier à une grande famille d'esprits, Sénèque

n'abdique jamais sa liberté, il ne renonce pas à prendre son
bien où il le trouve et il rend justice à tous les philosophes
de toutes les écoles. Avec lui, cette tendance à l'éclectisme
que nous avons déjà signalée, en retraçant le développement
du néo-stoïcisme, s'accentue plus nettement encore, parce
qu'il n'a pas d'entêtement doctrinal. S'il a contribué, dans

une aussi large mesure, à enrichir et à vivifier la morale de

son école, c'est précisément pour n'être pas resté enfermé
dans la doctrine stoïque, mais pour avoir cherché la lumière
au delà. Or, c'est surtout lorsqu'il descend dans l'application

et le détail que Sénèque fait preuve d'indépendance.
Tant qu'il se livre à la spéculation, tant qu'il s'occupe de

métaphysique, il ne s'écarte guère des idées de sa secte et il
s'exprime, à peu de chose près, comme un stoïcien rigoureux.

Mais quand il abandonne ses recherches spéculatives
pour reprendre ses leçons de morale pratique et son rôle de

directeur de conscience, alors il renonce à suivre pas
à pas un système inflexible; il dédaigne de se conformer
strictement à un code de morale rédigé d'avance, où il ne
trouvera pas toujours de quoi répondre aux besoins de ses

disciples, et, au risque d'être accusé parfois d'inexactitude
ou d'inconséquence, il cherche dans les doctrines rivales de

la sienne tout ce qui peut lui inspirer de salutaires exhortations.

Pour s'en rendre compte, il suffit de comparer la morale

religieuse de Sénèque avec sa morale individuelle et
sociale. D'où vient que, lorsqu'il parle de Dieu et des devoirs
de l'homme envers Dieu, son langage nous paraît plus froid,
plus hautain, plus étranger, en un mot, que lorsqu'il a à

cœur de nous montrer nos devoirs envers nous-mêmes et

envers autrui? Justement de ce que, dans le premier cas,

de ceux qui veulent se tenir dans les hautes régions : ils tendent en haut....
Sénèque eut des idées très justes, dont on pourrait encore faire son profit. Je

crois d'abord que ses œuvres renferment une foule d'observations morales qui
ont conservé toute leur vérité et que pourraient utiliser en particulier les
prédicateurs. »



60 CHARLES BURNIER

c'est beaucoup moins en son nom qu'au nom du stoïcisme
doctrinal qu'il s'exprime, car son déisme, — nous l'avons

vu,— n'est au fond qu'une sorte de panthéisme; tandis que,
dans les autres cas, où il prétend donner des préceptes pour
la conduite de la vie, son esprit, impatient du joug de l'école,
se révèle plus indépendant et plus libre.

Sachons-lui donc gré, au lieu de le blâmer de son
indépendance, d'avoir gardé sa liberté de jugement, puisqu'il
tenait à rester sur le terrain de la morale pratique, et de
n'avoir pas été, comme il l'a dit lui-même1, « de ces hommes

jamais autorités, toujours interprètes, tapis à l'ombre d'un
grand nom, qui n'ont rien de généreux dans l'âme, n'osant

jamais faire une fois ce qu'ils ont appris mille. »

1 Lettre XXXIII, 8 : « Omnes itaque istos, numquam auctores, semper
interprètes sub aliena umbra latentes, nihil existimo habere generosi, numquam ausos

aliquando facere, quod diu didicerant. »


	La morale de Sénèque : et le néo-stoïcisme [suite]

