Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1908)

Heft: 1

Artikel: La morale de Sénéque : et le néo-stoicisme [suite]
Autor: Burnier, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379828

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA MORALE DE SENEQUE

et le néo-stoicisme *
PAR

CHARLES BURNIER

licencié és lettres classiques.

D’aprés ces citations, il apparait assez que Sénéque a pro-
fondément senti I’étendue de la puissance divine sur le
monde et qu’il la dépeint avec une réelle éloquence. S’il est
certain que, de tout temps, le stoicisme a proclamé une Pro-
vidence, — Diogene Laérce le dit2 et Cicéron le répéte sou-
vent 3, — il faut reconnaitre que Sénéque s’en fait quelque-
fois une idée plus noble que ses maitres. Non pas que sa con-
ception de la divinité differe de celle du Portique ; comme
on I’a dit4, ce sont presque les mémes expressions qu’il em-
ploie, mais elles contiennent davantage ; ¢’est le méme Dieu
qu’il décrit, mais il est plus rapproché de I’homme, plus preé-

1 Yoir livraison de novembre, p. 517.

? Diog. Laérce, VII, 138. II cite Chrysippe et Posidonius.

3 Cic., De nat. deorum, L. I, chap. VIII, IX ; L. Il, chap. II, VI, XXX, XXXI,
XXXV, XXXVII, LIII, LIX. — Voyez surtout les nombreux textes cités par von
Arnim, op. cit., tome II, p. 322-341, dans le chap. : « De providentia et natura
artifice. »

4 Lévy-Bruhl, Quid de Deo Seneca senserif, Paris, 1884, p. 26 : « Non quod
multa admodum nova stoice doctrine addiderit : eadem fere verba sunt, sed
plus inest verbis. Idem Deus deseribitur, sed nescio quomodo factus propior
hominibus, imo proximus. Non cogitavit tantum de dis Sepeca, sed eos quasi
préaesentes sensit, et vividis verbis, quales sibi apparent, expressit. »



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME a1

sent dans sa vie de tous les jours. Et cependant, lorsqu’il s’a-
git d’établir si Dieu se borne & veiller sur ses ceuvres, en gé-
néral, ou s’il s‘occupe de tous les détails de ce vaste en- -
semble, son opinion n’est pas nettement fixée: il hésite, il
recule, accordant tantot plus, tantdét moins & la Providence.
Ainsi, aprés avoir comparé la Providence des dieux par rap-
port & 'homme & la sollicitude d’un pére envers ses enfants,
dans le passage des « Bienfaits » que nous venons de citer, il
déclare ailleurs, sans crainte de se contredire ouvertement,
que les dieux s’occupent bien plus de I'ensemble que des dé-
tails, de I’humanité tout entiére que des individus?. Voila
qui restreint singulierement l'intervention divine dans les
choses humaines | Parfois aussi, il attribue non pas a la Pro-
vidence, mais au Destin ou & une série de causes fatales, cer-
tains phénoménes que seuls, & son avis, les insensés et les
ignorants imputent aux dieux : « Ce nest point pour nous,
dit-il, gw’a lieu. dans le monde le retour périodique de Ihiver
et de U'été.... Cest trop présumer de soi que de se croire digne
d’étre Uobjet de ces grands mouvements?2. » Mais Sénéque va
plus loin encore. Non seulement il nie formellement qu’il y
ait entre Dieu et ’homme une distinction absolue d’essence 3,
mais il refuse & Dieu toute supériorité réelle et nécessaire 4,

1 De Providentia, chap. III, 1 : « ....deinde pro universis, quorum major
diis cura quam singulorum est.... » Cf. Lettre XCV, 50 : « Scire illos (deos) esse,
qui preesident mundo, qui universa vi sua temperant, qui humani generis tutelam
gerunt interdum [in]curiosi singulorum. »

2 De Ira, L. 1, chap. XXVII, 2: «....Non enim nos causa mundo sumus
hiemem @®statemque referendi.... Nimis nos suspicimus, si digni nobis videmur
propter quos tanta moveantur. »

3 De Provid., chap. I, 5: «.... quoniam quidem bonus tempore tantum a deo
differt, discipulus ejus aemulatorque et vera progenies.... » :

4 Lettre LXXIII, 12: « Plura Juppiter habet, quae prastel hominibus, sed inter
duos bonos non est melior, qui locupletior.... » Ibid., 13 : « Juppiter quo antecedit
virum bonum ! Diutius bonus est : sapiens nihilo se minoris existimat, quod vir-
tutes ejus spatio breviore cluduntur. » Cf. Lettre XLVII, 11 : « Hoe enim est,
quod philosophia promittit, ut parem deo faciat; » De Constanfia sapientis,
chap.' VIII, 2 : « Non potest ergo quisquam aut nocere sapienti aut prodesse, quo-
niam divina nec juvari desiderant nec ledi possunt, sapiens autem vicinus proxi-
musque dis consistit, excepta mortalitate similis deo. »



32 CHARLES BURNIER

el, 4 la fin du traité de la Providence, ce n’est plus l'egalité
avec Dieu qu’il réclame : il place le sage au-dessus de lui et,
dans le délire de son orgueil, il s’emporte jusqu’a dire:
« Ferte fortiter. Hoc est quo deum antecedatis : ille extra pa-
tientiam malorum est, vos supra patientiam 1. » Ailleurs en-
core, il reprend cette thése et il écrit & Lucilius: « Tantum
sapienti sua, quantum deo omnis etas patet. Est aliquid, quo
sapiens antecedat deum : ille nature beneficio non timet, suo
sapiens 2. » Tout dans ces deux derniers passages, pensées et
expressions, est de I’essence méme du stoicisme primitif3.
Tel est le langage de Sénéque quand il se prononce sur les
rapports entre Dieu et 'homme. Apreés s’étre livré 4 d’admi-
rables mouvements d’éloquence sur la gloire de Dieu mani-
festée par ses ceuvres extérieures, aprés avoir exalté la bonté
de la Providence, avec infiniment de douceur et de gratitude,
ne dirait-on pas qu’il cherche 4 compenser les notions plus
hautes et plus pures, qui se font jour dans ses ouvrages, par
un retour obstiné aux orgueilleuses maximes du Portique ?
Maintenanl que nous venons de résumer les principaux
points de la métaphysique religieuse de Sénéque et de son
école, repondons a la question que nous nous posions tout a
I’heure : quels sont les devoirs de ’homme envers Dieu ? L’i-
miter , et pour cela pratiquer le bien, lui obéir3, dit Sé-
néque; il prononce aussi le mot « aitmer Diew », mais vague-
ment, sans y insister, uniquement pour [ramener les esprits

1 De Provid., chap. VI, 6. — 2 Lettre LIII, 11.

3 Chrysippe proclame, en effet, que Jupiter ne surpasse pas_les hommes par sa
vertu. Cf. von Arnim, op. cit., tome III, p. 58, § 246 : « "AA%d kard Xpboun-
Tov oVdé TovTo mepieoTiv avroic (sc. Beoic TO evdaruoveiv), dpery Te ydp oby
vmepéyetv Tov Ala Tob Aivvog, ogeleiclal e dpoivg Un’ dAMAWY Tov Adia kai
Tov Adivve, copols bvrac, brav Eregpoc Oatépov Tvyydvy kwovuévov. » Plut.
de comm, not., 33. Cf. Ibid., tome I, p. 129, § 564 : «oi 6¢ and TH¢ Zrodc xai
™Y avtiv aeeryv eivar Oeov kal avbpdmwv cipfiraow. » Proclus in Plat. Tim,,
11, 106 f. Cic., De leg., I, 25: « Jam vero virtus eadem in homine ac deo est
neque alio ullo ingenio preaterea. »

4 Lettre XCV, 50 : « Vis deos propitiare? bonus esto. Satis coluit, quisque
imitatus est.» Cf. De Clementig, L. I, chap. VII, 1; De Ira, L. 11, chap. XVI, 2.

5 De Vita beata, chap. XY, 7 : « In regno nati sumuys : deo parere libertas est. »



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 35

superstitieux & une idée plus juste de la bonté divine, en
montrant qu’au lieu d’étre redouté Dieu doit étre aimé 1.
Mais, dira-t-on, comment ces recommandations se concilie-
ront-elles avec les idées que Sénéque professe sur la nature
de Dieu et sur la nature de 'homme ? Au point de vue stoi-
cien, remarquons-le, il n’y a pas ici contradiction. En effet,
pour les disciples du Portique, la raison de I’homme, c’est
" Dieu méme : imiter Dieu, c¢’est donc suivre sa propre nalure
et sa raison ; c’est laisser agir ’émanation divine que chaque
homme porte en soi. Dieu, — nous l’'avons vu, — c’est aussi
le Destin : lui obéir, c’est donc se soumettre, en ce qui con-
cerne les événements extérieurs, & la loi fixe et immuable qui
régle de toute éternité le cours universel des choses, et
suivre, en ce qui concerne les mouvements de notre ame,
une loi identique & la nature de notre 4me elle-méme. Déses-
pérant de s’affranchir de la nécessité qui 'opprime, le sage
déguise cet asservissement en s’efforcant de le rendre volon-
taire : il accepte la condition qui lui est imposée et s’y ré-
signe gaiment. Que sera donc cet amour, dont parle quelque-
fois Sénéque, envers un étre dont ’action se résout dans la
fatalité et dont la substance est identique & celle de I'ame ?
Ce sera simplement un sentiment de gratitude & ’égard de la
Providence qui répand ses bienfaits sur ’ensemble du monde
et qui veille & sa conservation matérielle.

Or, nulle part, Sénéque n’établit un rapport plus étroit entre
la nature divine et la nature humaine ; nulle part, il ne sem-
ble pressentir cette réciprocité d’affection qui unit la créa-
ture & son créateur dans 'amour chrétien, par le lien puis-
sant de la grace. Du reste, comment pourrait-il s’élever &
une notion plus haute de 'amour de Dieu, puisqu’il affirme

1 De Benef., L. IV, chap. XIX, 1: « Deos nemo sanus timet; furor est enim
metuere salutaria, nec quisquam amat, quos timet. » Cf. Lettre CXXIIL, 16 :
« Superstitio error insanandus est : amandos timet ; quos colit, violat. Quid enim
interest, utrum deos neges an infames! » Cet amour appartient si peu au fond
de la doctrine de Sénéque que, dans sa Lettre XCV, ou il traite des premiers
principes de la morale, il ne le fait point entrer dans les devoirs de I’homme:
-envers Dieu,

THEOL. ET PHIL, 1908 3



34 CHARLES BURNIER

que 'homme est indépendant, qu’il tire sa vertu de lui-
méme et qu’il doit tendre 4 devenir non le suppliant, mais
I’égal ou méme le supérieur des dieux1? Aussi trouvons-
nous que M. Lévy-Bruhl fait trop d’honneur & Sénéque lors-
qu’il écrit: « Quum de eis qua di hominibus largiuntur, de
eis quee homines dis debent, loquitur, jam non discipulum,
nist fallor, sed magistrum audimus; non ea reddit tantum-
modo, qua accepit, sed ipse docet de suo 2. » Certes, nous re-
connaissons volontiers que I'esprit religieux ne manque pas
a Sénéque quand il se prononce sur les devoirs de I’homme
envers Dieu, et que ses préceptes, pris isolément, portent
souvent la marque d’'une piété inconnue aux anciens stoi-
ciens 3. Mais ce qui détruit, en bonne partie, la valeur de ces
préceptes, c’est que Séneque en revient toujours au pan-
théisme fataliste de ses maitres et que, par 14 méme, il en-
léve & ’homme toute espérance en la bonté d’un Dieu dont fa
puissance est infinie. Sans doute, il parlera quelquefois de la
priére 4, dont l'ancien stoicisme ne nous a transmis qu'un
seul exemple (celle de Cléanthe’), mais qu’est-ce que la
priére pour lui? L’aspiration d’un esprit imparfait vers les

1 Lettre XLI, 1 : « Faecis rem optiman et tibi salutarem, si ut scribis, perseveras
ire ad bonam mentem, quam stultum est optare, cum possis a te impetrare. » Cf.
Lettre XXXI, 5: « Quid votis opus est? Fac te ipse fclicem. » Ibid., 8 : « Hoc est
summum bonum. Quod si occupas, incipis deorum socius esse, non supplex. »
Voyez encore les passages ciltés : De Provid., chap. VI, 6, et Lettre LIII, 11.

2 Lévy-Bruhl, op. cit., p. 5.

3 Voyez, en effet, avec quelle élévation de pensée, Sénéque s’exprime sur la
vraie manieére d’honorer la divinité : « Vultisne vos deum cogitare magnum et
placidum, et majestate leni verendum; amicum et semper in proximo, non
immolationibus et sanguine multo colendum; — que enim ex trucidatione inno-
centium voluptas est? — sed mente pura, bono honestoque proposito. Non
templa illi congestis in altitudinem saxis exstruenda sunt; in suo cuique conse-
crandus est pectore. » Frag. 123, ap. Lact., Inst., VII, 25, 3. — Zénon, lui, se
bornait 4 défendre de bétir des temples aux dieux, parce que, disait-il, un
temple n’est pas un édifice sacré et digne de nos respects, et qu’étant l'ouvrage
d’artisans grossiers, il ne peut avoir un grand prix. Voir Plut. de Stoic, rep. 6, 1.

4 Letire X, 4; De Benef., L.V, chap. XXV, 4; Ad Helv. de consol., chap.
XVIII, 5. _

5 Von Arnim, op. cit., tome I, p, 118, § 527, et p. 121, § 537.



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 35

biens dont la divinité dispose, aspiration dont un esprit su-
périeur (deorum socius, non supplexi) saura se débarrasser.
Et, méme dans cet ordre d’idées, quelle est la valeur logique
d’un pareil acte si le Dieu supréme, c’est le Destin : « inexora-
bilis fatorum necessitas®? » Aprées avoir dit & Lucilius:
« Roga bonam wmentem, bonam valetudinem animi, deinde
tunc corporis 3, » il déclare ailleurs que I’homme doit plus a
la philosophie qu’aux dieux, car ceux-ci ne lui ont donné que
la vie et c’est & la seule philosophie et, par conséquent, a lui-
méme, qu’il doit la sagesse d’en bien user . Ainsi donc, tan-
tot, — et c’est le plus souvent, — Sénéque s’exprime comme
un stoicien rigoureux, assimilant Dieu & la Nature, au Des-
tin, & la Fortune, 4 la série immuable des causes qui s’en-
chainent ; tantot, comprenant 'insuffisance de ces froides
abstractions pour consoler et pour guider les dmes, c’est-a-
dire pour remplir sa mission de directeur de conscience, il
est entrainé & se représenter Dieu comme un étre compatis-
sant, qui écoute les priéres de ses créatures. Mais, méme
lorsque ses prescriptions au sujef du culte dt & Dieu ont une
couleur religieuse assez prononcée, c’est presque toujours a
I'invincible nécessité qu’il se référe. On comprend dés lors
qu’avec de pareilles incertitudes sur la nature, ’objet et ’ac-
tion de la Providence, Sénéque se trouvait bien embarrassé
pour définir, d'une fagon plus précise, les devoirs de '’homme
envers Dieu.

Enfin, quelle sera pour 'ami de Lucilius la signification
de la mort? On connait I'ironie de Cicéron: « Stoici au-
tem usuram nobis largiuntur, tamquam cornictbus: diu
mansuros aiunt animos, semper negants. » Ce témoignage,
quoique bien court, est fort clair, et il est facile d’en vérifier

1 Lettre XXXI, 8, loc. cit. — Posidonius et Hécaton disaient aussi que le sage
prie et demande aux dieux les véritables biens. Voir Diog. Laért., VII, 124.

2 Lettre CI, 7.

S Lettre X, 4, loec. cit.

4 Lettre XC, 1. Il ajoute cependant une restriction : « Nisi ipsam philosophiam
di tribuissent. » Ibid., 1.

5 Tusc., L. 1, chap. XXXI, 77



36 CHARLES BURNIER

lexactitude, sans enlrer dans de longs détails. Cléanthe ad-
mettait, en effet, que toutes les ames subsistent jusqu’au
moment ol le monde est détruit par le feu (dmipwo), tandis
que Chrysippe réservait ce privilege aux ames des sages seu-
lementt. C’était donc leur accorder une prolongation de
durée, mais ce n’était pas leur donner 'immortalité. Sur
cette question, Sénéque demeure fort hésitant. Selon les cir-
constances, tantot il affirme?2, tantot il nie3 la vie future, ou
bien encore, il se borne 4 poser ces deux alternatives, sans
- se prononcer pour 'une plutdt que pour 'autret. Le seul de
ses ouvrages ol la doctrine de la vie future soit exposée avec
quelque développement c’est la « Consolation @ Marcia; » or,
ce petit écrit est peut-étre celui qui montre le mieux le
scepticisme et I'incertitude de 'auteur en ces matieres. Apres
avoir soutenu la cause du néant®, Sénéque, sans transition
pour ainsi dire, parle de la vie future comme d’'un dogme
incontesté®. Il représente a Marcia, probablement pour
lui ouvrir une perspective plus consolante, que le fils qu’elle
pleure est monté au ciel et qu’il jouit de la société des Ca-
tons et des Scipions?; puis il conclut par la doctrine de
I« éxmipwac8, » ramenant ainsi cette immortalité & la solution
des anciens stoiciens. Ailleurs encore, il se plait & décrire,
par opposition aux tristesses de la vie présente, un avenir de
félicité et de splendeur au-dela du tombeau, et il dit & Luci-
lius: « Cum venerit dies ille, qui mixtum hoc divini huma-

1 Von Arnim, op, cit., tome II, p. 223, § 811 : « AAedvOpe pév odv mdoac (scil.
Tac puydc) Emdiapbvery péyor Tic Ekmupdoewe, Xoboimmoe 8 tic ToOv cogaw
puévov. » Diog. Laért., VII, 1517, loc. cit.

2 Lettres LXIII, 16; CII, 22-30; LXXXVI, 1; LXXVI, 25; LVII, 7-9.

3 Ad Marciam de consol., chap. XIX, 5; Lettres LIV, 3-6 ; XXX, 5-7.

4 Lettres XXIV, 18; LXV, 24; LXXI, 16; Ad Polyb. de consol., chap. 1X, 3
« Quid itaque ejus desiderio maceror, qui aut beatus aut nullus est?»

5 Ad Marciam de consol., chap. XIX-XX.

6 [bid., chap. XXIII-XXV.

7 Ibid., chap. XXV, 1 : « Integer ille nihilque in terris relinquens sui fugit et
totus excessit ;.... deinde ad excelsa sublatus inter felices currit animas. Excepit
illum ceetus sacer, Scipiones Catonesque, interque contemptores vite et beneficio....
liberos parens tuus, Marcia. »

8 Ad Marciam de consol., chap. XXVI, 6, 7.



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 37

nique secernat, corpus hic, ubi ih—veni, relinquam, ipse me
dis reddam! » ...« Dies iste, quem tamquam extremum refor-
midas, eterni natalis est?. » Mais, au début de cette lettre, il
prend soin de 'avertir que toutes ces espérances d’immorta-
lité ne sont pour lui qu'un beau réve, ou plutét qu’un joli
réve (bellum somnium?3). Ainsi, du moment que certaines
affirmations de Sénéque se trouvent démenties parles écrits
mémes dont elles sont extraites, il est impossible, sans for-
cer les textes, d’admettre le point de vue de Holzherr, qui
veut, malgré tout, faire de Sénéque un partisan convaincu de
Pimmortalité de I'ame#.

Mais comment expliquer ces contradictions et ces alterna-
tives d’opinions diverses ? Ici, comme ailleurs, il importe de
se souvenir que Sénéque est un éclectique, qu’il ne s’attache
pas uniquement & un homme ou 4 un systéme, — nous re-
viendrons sur ce point dans le chapitre suivant, — mais qu’il
est I’écho, en quelque sorte, de plusieurs opinions, parfois
contradictoires. Or, n’est-il pas vraisemblable que lorsqu’il
parle de 'immortalité du sage3, il partage I’avis de Chrysippe,
qui, nous venons de le voir, faisait une distinction entre le
sort du vulgaire et celui des sages, et que, lorsqu’il parle
d’'un surcroit de vie pour tous les hommes®, il suit 'opi-
nion de Cléanthe, qui étendait indistinctement a toutes les
ames cette prolongation de durée jusqua '« éxmipwag »?
D’autre part, lorsqu’il nie la vie future, Sénéque ne s’écarte
pas non plus de la doctrine stoicienne, puisque Panétius,
comme nous ’avons déja indiqué, rejetait complétement la
crovance a 'immortalité de I'ame?. Ou il s’en écarte tout a
fait, ¢’est quand il incline & penser que ’ame est immortelle8.
Mais rien ne prouve que ce soit 14 pour Sénéque une cer-

1 Lettre CII, 22, — 2 Ibid., 26, — 3 Ibid., CII, 2.

4 Holzherr, Der Philosoph Seneca, Rastatt, 1858, 59 ; tome II, p. 59-76.

5 Letrres LXVII, 7; LXXXI, 1, loc. cit.

¢ Ad Marciam de consol., chap, XXVI, 7,

7 Cf. Cic., Tusc., L. I, chap. XXXII, 79; Cf. Schmekel, Die Phil. der mitt-
leren Stoa, op. cit., p. 197.

8 Lettre LVIIL, 9.



38 CHARLES BURNIER

titude, et qu’aprés avoir émis des doutes réitérés sur la
possibilité d’une seconde vie, il en soit arrivé & la conviction
personnelle de I'immortalité de I’ame. Ce que nous savons du
caractere de sa morale nous porte plutét & croire que, lors-
qu’il assigne & ’dme une éternelle durée, il emprunte & Pla-
ton, dont il se rapproche stirement plus que les anciens
stoiciens!, une pensée qui se préte & de magnifiques déve-
loppements et qui lui apparait en méme temps comme un
puissant motif de consolation 2.

L’homme du Portique n’est donc point sur la terre pour
se préparer, par 'usage de la vie, a la future immortalité.
Ainsi, le véritable fondement de la morale religieuse lui
manque absolument, et il va de soi qu’en voulant s’affran-
chir de la dépendance envers Dieu, qu’en se proclamant
Dieu lui-méme, il s’arroge le droit de disposer librement de
sa vie. En effet, flétri par Platon3 et Cicéron¥4, le suicide est
justifié par tous les anciens stoiciens5. Sénéque, & son tour,
glorifie le suicide dans de nombreux passages, soit comme
une voie toujours ouverte a la liberté$, soit comme un moyen
d’échapper aux incommodités de la vie7, soit comme une

1 Cf. Zeller, op. cit., p. 205, et aussi C. Martha, op. cit., p. 58 : « Cependant,
sur les grandes questions religieuses et morales, Sénéque ne fait que reproduire
les idées de Platon, que Cicéron avait déja répandues et popularisées, en leur
enlevant les grices subtiles de I'imagination grecque. »

2 Remarquons encore qu’en s’emparant suceessivement de plusieurs thémes et
en les développant sans trop s’inquiéter qu’ils soient contradictoires, Sénéque ne
fait que suivre les lecons des rhéteurs qui furent ses maitres.

3 Platon, Lois, X.

4 Cic., Tusc., L. I, chap. XXX ; Songe de Scipion, chap. VIII.

5 Von Arnim, op. cit , tome III, p. 187, § 757 : « ebAdywc Té paowy é&dyery éav-
Tov Tod Blov TOV cogdv, kal Imép marpidog kai Umip oldwv, kdv év crAppotéoq
yévprar aiyndéve § mppdhoeow 7 véoow awidrorg. » Diog. Laért., VII, 130. Cf.
Sénéque, Lettre C1V, 21 : « Quod si convivere etiam greecis juvat, cum Socrate,
cum Zenone versare : alter te docebit mori, si necesse erit: alter, antequam
necesse erit. » ’

& De Ira, L. III, chap. XV, 3, 4; Ad Marciam de consol., chap. XX ; Lettres
XIlI, 10 ; XXVI, 10.

7 De Provid., chap. VI, 7-9 ; Lettres LXX, 5, 6, 12 ; XCI, 15, 21 : « Non sumus
in ullius potestate, cum mors in nostra potestate sit. »



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 39

preuve d’héroisme?, ou tout simplement de raison2. Lorsque
Marcellinus, atteint d’'une maladie, non pas incurable, mais
longue et pénible, délibére s’il doit mourir, un stoicien que
Sénéque ne nomme pas, mais qu’il se garde bien de conire-
dire, I'y exhorte en ces termes: « Noli, mi Marcelline, tor-
queri, tamquam de re magna deliberes. Non est res magna
vivere: omnes servi tui vivunt, omnia animalia: magnum est
honeste mort, prudenter, fortiter. Cogita, quamdiu jam idem
facias : cibus, somnus, libido, per hunc circulum curritur.
Mori velle non tantum prudens aut fortis aut miser, etiam
fastidiosus potests. » Il n’est pas besoin d’ajouter que Marcel-
linus suivit ce conseil. Et, en effet, dit Sénéque: « Ne sais-
tu pas que mourir est un des devoirs de la vie? Tu n’abandon-
nes aucun des devoirs, car le nombre ne t'en est pas fixé....
Il en est de la vie comme d'un drame, ot ce n'est pas la durée,
amats la bonne conduite qui importe. Il est indifférent que tu
finisses a tel ou tel point. Finis ow tu voudras; seulement que
le dénouement soit bon*. » Si Sénéque n’a aucun doute ici sur
la légitimité du suicide, il distingue cependant ailleurs des
cas ou il ne lui semble pas permis de se donner la mort. Il
condamne formellement ces mélancoliques et ces blasés,
nombreux de son temps, qui quittent la vie par lassitude,
apres en avoir épuisé toutes les jouissances, et qui ne cédent
qu’a leur fantaisie: « L'homme courageux et sage dit-il?3,

1 De Vita beata, chap. XIX ; De Provid., chap. II, 9-12. (Suicide de Caton.)

2 Lettre LXX, 27 : « Quid ergo? Quod animi perditi quodque noxiosi habent,
non habebunt illi, quos adversus hos casus instruxit longa meditatio et magistra
rerum omnium ratio ! » fbid., 28 : « Eadem illa ratio monet, ut, si licet, moriaris
quemadmodum placet : si minus, quemadmodum potes et quicquid obvenerit, ad
vim afferendam tibi invadas. »

3 Lettre LXXVII, 6.

4 Ibid., 19: «Quid? tu nescis unum esse ex vite officiis et mori? Nullum
officium relinquis. Non enim certus numerus, quem debeas explere, finitur. »
Ibid., 20 : « Quomodo fabula, sic vita non quam diu, sed quam bene acta sit,
refert. Nihil ad rem pertinet, quo loco desinas. Quocumque voles desine : tantum
bonam e¢lausulam inpone. »

5 Lettre XXIV, 25 : « Vir fortis ac sapiens non fugere debet e vita, sed exire. Et
ante omnia ille quoque vitetur affectus, libido moriendi. » Cf. Ibid., 26 : « Quos~



40 CHARLES BURNIER

ne doit pas s’enfuir de la vie, mais prendre congé. Et surtout
gardons-nous d'une maladie qui s’est emparée de bien des gens,
la passion du suicide. » Il ne veut pas non plus qu'on ait
recours au suicide par crainte de la mortl, ou pour éviter la
vieillesse, tant qu’elle vous laisse intacte la meilleure partie
de vous-méme2. Et il reconnait qu’une foule de circons-
tances peuvent nous déterminer & prévenir ou & attendre la
mort, quand une violence étrangére nous y condamne 3.

Certes, en songeant aux moeurs et aux lois de ’Empire,
en se rappelant le temps de Tibére et de Néron#4, on s’étonne
moins qu'un philosophe tel que Sénéque, exposé plus que
tout autre aux caprices de la tyrannie, se soit plongé si sou-
vent dans ces longues méditations sur la mort volontaire,
comme pour se fortifier lui-méme contre I’ennemi et pour se
ménager une retraite honorable. « Ge n'est pas la philosophie
qui parle par sa bouche, a-t-on dit trés justements, mais
mille sentiments souvent contraires, la crainte de la doulewr,
Pespérance d'une fin paisible, la peur de Uignominie, la-
mour d'un beau trépas. De la, dans ces méditations, je ne
sais quel accent pathétique qui fait oublier qu’on lit un phi-
losophe. On entend un personnage de tragédie, mais celte
tragédie est de Uhistoire. » Cependant, quels que soient
les mobiles qui poussent Sénéque & faire Iapologie du sui-
cide, et malgré les réserves qu’il formule parfois, ne mesure-
t-on pas I'influence démoralisante que devaient avoir de pa-
reils préceptes et ne comprend-on pas qu'une société ins-
truite & mépriser si profondément la vie ait été prodigue de
victimes?

dam subit eadem faciendi videndique satietas et vitae non odium sed fastidium.. ..
Multi sunt qui non acerbum judicent vivere, sed supervacuum. »

1 Lettre LXX, 8, 9.

2 Lettre LVIII, 32-37.

3 Lettre LXX, 11 : « Non possis itaque de re in universum pronuntiare, cum
mortem vis externa denuntiat, occupanda sit an expectanda. Multa enim sunt,
quae in utramque partem trahere possunt. »

4 Sur le traitement infligé & nombre de philosophes stoiciens durant les années
de Tibére et de Néron, voyez Zeller, op, cit., p. 683, rem. 2.

5 C. Martha, op. cit., p. 38,



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME i

CHAPITRE III

I. Sources étrangéres au Portique. — II. Conclusion.

I

De la comparaison que nous venons d’établir, il résulte que
Sénéque, tout en restant attaché a la doctrine du Portique,
qui est le fondement de sa pensée, se permet néanmoins de
la modifier, de la compléter, de '’humaniser sur certains
points, comme, du reste, la plupart des néo-stoiciens. Lui-
meéme revendique souvent d’ailleurs, avec beaucoup d’insis-
tance, le titre de philosophe indépendant : « Nous ne sommes
pas sujets dun roi, s’écrie-t-il 1, chacun reléve de soi seul.»
Ou bien : «Je ne me suis mis sous la loi de personne; je ne
porte le nom d’aucun maitre. Si jai souvent foi en Uaulorité
des grands hommes, sur quelques points c’est @ mot que j'en
appelle?. » Ou encore : « Je montrerai que telle est aussi Uopi-
nions des stoiciens, non que je me sois imposé la loi de ne rien
hasarder contre le dire de Zénon ou de Chrysippe, mais parce
gu'ict la chose méme permet que je me range a leur avis: suivre
toujours Uopinion d'un seul n'est pas d'un sénateur, mais d'un
homme de parti3. » Cette liberté d’allures fut de tout temps,
nous 'avons vu, un trait caractéristique des philosophes ro-
mains, qui pratiquaient I’éclectisme dans une mesure assez
large. Sénéque tient aussi a se réserver le droit « de passer
dans un camp élranger, non comme transfuge, mais comme
éclatreurt, » selon ses propres termes. Et cela s’explique bien
naturellement. Puisqu’il voue tous ses soins a ’étude de la

1 Lettre XXXIII, 4 : « Non sumus sub rege : sibi quisque se vindicat. »

2 Lettre XLV, 4 : « Non enim me cuiquam emancipavi, nullius nomen fero.
Multum magnorum virorum judicio credo, aliquid et meo vindico. »

3 De Otio, chap. III [30], 1. Voyez encore a ce sujet : Lettres LXXX, 1;
LXXXI1V, 3 ; De Vita beata, chap. 1, 2, 3.

4 Lettre 11, 5 : « Hodiernum hoe est, quod apud Epicurum nanctus sum, soleo
enim et in aliena castra transire, non tamquam transfuga, sed tanquam explo-
rator. »



42 CHARLES BURNIER

morale pratique et qu’il cherche moins a instruire qu’a
- gueérir, il préconise les remédes qui lul semblent le mieux
appropriés a la nature du mal qu’il veut combattre, sans
beaucoup s’inquiéter de leur provenance. S’il rencontre, au
cours de ses lectures, une pensée qui le frappe, il s’empresse
de la recueillir, quel qu’en soit 'auteur, pour l'offrir & I'occa-
sion al’un de ses disciples, estimant que dans toutes les écoles
il y a & admirer et que tout ce qui est vrai Iui appartient :
« Ne crois pas, dit-il & Lucilius, que ces maximes appar-
tiennent en propre a Epicure: elles sont a tout le mondel. »
Mais il ne suffit pas de constater que Sénéque sait aussi faire
preuve d’indépendance. Essayons, maintenant, de préciser
les différentes sources auxquelles il puise en dehors de son

école.
* k%

D’une maniére générale, tous les systémes philosophiques
antérieurs au néo-stoicisme, Sénéque les a étudiés pour sa
satisfaction personnelle et pour élargir le cercle de ses con-
naissances, puis, pour en tirer des instructions pratiques et
utiles & répandre. Quintilien, qui est pourtant son ennemi
littéraire, ne peut s’empécher de rendre hommage & ’étendue
de son savoir et & son génie facile et abondant 2, qui lui a
permis de se familiariser avec toutes les découvertes de la
sagesse humaine. Ses lectures nombreuses et variées, son dé-
sir d’augmenter sa culture intellectuelle3, son habitude du
monde et des affaires, voila autant de facteurs qui, outre ceux
que nous avons déja indiqués, contribuérent a lui donner cet
esprit de tolérance et de largeur. Parcourez ses traités spé-
ciaux et ses Lettres: vous rencontrerez presque & chaque
page des réminiscences philosophiques ou littéraires, des
exemples tirés de I’histoire, des citations d’auteurs classiques
ou de moralistes célébres, qui témoignent assez que Sénéque
possédait, a défaut d’une érudition trés solide, une foule de

1 Lettre XXI, 9 : « Has voces non est quod Epicuri esse judices : publiea sunt. »

2 Quintil., Instit. Oral., X, I, 125 : « Cujus et multe alioqui et magnee virlutes
fuerunt, ingenium facile et copiosum, plurimum studii, multa rerum cognitio, in

qua tamen aliquando ab his, quibus inquirenda quaedam mandabat, deceptus est. »
3 Voyez ce qu’il dit de l'utilité des lectures, Lettre LXXXIV, 1.



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 43

notions et d’idées sur les sujets les plus divers. Et comme,
d’ordinaire, il ne cherche pas & nous cacher la provenance
de ses emprunts, on peut tenter d’en établir la liste.

C’est ainsi que, parmi les philosophes grecs, Sénéque ad-
mire profondément le caractére pratique de I’enseignement
de Socrate, « qui ramena toute la philosophie & la moralel. »
Il parle toujours de lui avec le plus grand respect, il cite
fréquemment ses paroles et engage ses disciples a le prendre
- pour guide 2. Chaque fois qu’il a ’occasion de rappeler le
souvenir des grands hommes de 'antiquité, qui opposérent
aux cruautés du sort une fermeté inébranlable, le nom de
Socrate occupe la premiére place. « Il mérite, dit-il, 'éloge
admirable, Uéloge unique que, jusqu’a la fin, personne ne le vit
plus gai ni plus triste que de coutume. Il fut toujours égal
dans ces grandes inégalités du sort3. » Peut-éire, 'exemple
de Socrate a-t-il exercé sur l'esprit de Sénéque encore plus
d’influence que sa doctrine ; c¢’est, du moins, ce qui nous
semble ressortir des différents passages ou Sénéque célébre
la mémoire du philosophe d’Athénes. Celui-ci, en effet, tout
comme les stoiciens, possédait un idéal de vie: idéal de sa-
gesse, de justice, de bravoure et d’indépendance; le principe
fondamental qu’il voulait faire triompher, c’était la supré-
matie de la raison éclairée, et I'on sait que sa vie fut entiére-
ment digne de sa doctrine. Dés lors, on concoit facilement
que Sénéque, qui aimait & présenter & ’admiration de ses
disciples des exemples d’héroisme et de fidélité au devoir, ait
tenu a faire figurer Socrate & coté des sages de son école, qui
préférerent mourir plutdt que de consentir & n’importe quel
compromis avec leur conscience.

Dans plusieurs de ses Lettres, Sénéque étudie pour son ami
Lucilius un point particulier de la doctrine platonicienne.

t Lettre LXXI, 7 : « Socrates qui totam philosophiam revocavit ad mores.... »

2 Lettre CIV, 21, 27-29; Ad Helviam de consol., chap. X1, 4; De Vita beata,
chap. XXVl 4-8; De Benef., L. VII, chap, XXIV, 1, 2,

3 Lettre CIV, 28 : « O illam mirabilem laudem et singularem : usque ad
extremum nec hilariorem quisquam nec tristiorem Socraten vidit. Aqualis fuit in
tanta inequalitate fortunse, »



4h CHARLES BURNIER

L’influence puissante, multiple, intéressant vraiment I’histoire
du monde, du génie de Platon sur les idées de ses succes-
seurs, se fait également sentir chez Sénéque. A la vérité, le
contraire serait fort étonnant: les néo-stoiciens — et tout
particulierement Sénéque — ne devaient-ils pas souscrire
avec empressement aux préceptes de Platon sur ’endurcisse-
ment physique et moral !, sur la tranquillité d’dme, voisine
de I'impassibilité, qu’il conseille de garder dans toutes les
dispensations de la destinée, et sur la nécessité de mettre la -
force de volonté & I’abri des dangers dont la menace le senti-
ment2? Déja Panétius qui, nous 'avons vu, ne craignait pas
de chercher dans les doctrines rivales tout ce qui pouvait
inspirer de fortes résolutions, appelait Platon le plus sage, le
plus saint, I’'Homeére des philosophes 3. Sénéque, dont la mo-
rale pratique s’accommode volontiers de toutes les pensées
salutaires, partage entiérement cette opinion : il lit, il admire
Platon et il communique & ses disciples la substance de ses
lectures. Tantot il expose & Lucilius la division des étres
selon Platon, en se plaignant de la pauvreté du vocabulaire
latin, qui 'empéche de rendre exactement la pensée de 'au-
teur#4; tantot il résume les opinions de Platon, ainsi que celles
d’Aristote et des stoiciens, sur la cause premiere, en invitant
son ami & choisir le systéme qui lui parait le plus vraisem-
blable 3. Mais ces études ne lui fournissent pas seulement un

1 Lois, XI1, 942, d-e, d’aprés Th. Gomperz, Les Penscurs de la Gréce, ouvr.
trad. de la deuxiéme édit. allem., par A. Reymond, Lausanne, 1905, tome II,
p. 534. ‘

2 Voir Rép., X, 606, b-d, et aussi 603, e. sq., et III, 387, d. sq., d'aprés Th.
Gomperz, op. cit., tome II, p. 535.

3 Voir Cic., Tusc., L. I, chap. XXXII, 79, loe. cit. : « Credamus igitur Pansetio
a Platone suo dissentienti? quem enim omnibus locis divinum, quem sapientis-
simum, quem sanctissimum, quem Homerum philosophorum appellat.... »

4 Lettre LVIII, 1 : « Quanta verborum nobis paupertas, immo egestas sit, num-
quam magis quam hodierno die intellexi. Mille res inciderunt, cum forte de Pla-
tone loqueremur, quse nomina desiderarent nec haberent, quaedam vero, qua
cum habuissent, fastidio nostro perdidissent. »

5 Lettre LXV, 10 : « Fer ergo judex sententiam et pronuntia, quis tibi videatur
verisimillimum dicere, non quis verissimum dicat. Id enim tam supra nos est
quam ipsa veritas. »



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOIGISME 45

texte de spéculation; il veuten tirer des conclusions pratiques:
« Comment les « idées » platoniciennes me peuvent-elles rendre
meilleur?» dit-il & Lucilius 1. «Que retirerdi-je de tout cela
qui puisse réprimer mes passions? Toul au moins ceci, que
tout objet qui flatte les sens, tout ce qui nous enflamme et nous
wrrite est, suivant Platon, en dehors des choses qui sont
réellement. »

Dans son éclectisme en matiére de direction morale, Sé-
néque n’hésite pas & chercher son bien jusque dans les écrits
d’Epicure. C’est 14 une source a laguelle il puisa toujours lar-
gement, et l'attitude qu’il prit vis-a-vis de ce philosophe fait
honneur 4 son esprit de justice et de tolérance. La doctrine
de I’épicurisme lui était devenue familiére : il ne avait pas
étudié en stoicien intransigeant pour la combattre sommaire-
ment et la rejeter ensuite dans son ensemble. Sans doute, il
dévoile les vices de I'enseignement d’Epicure : les principes
de sa morale ont pour conséquence une vie de désordre et
aboutissent, bon gré, mal gré, & 'apologie de la débauche 2.
Il repousse la théorie du plaisir qui, loin d’étre le souverain
bien, n’est méme pas un bien3, et il s’emporte contre ceux
qui croient que les stoiciens ne cultivent la verlu qu’en vue
de la jouissance qu’elle procure: « Tu me demandes ce que
_ je cherche dans la vertu? Elle-méme: car, elle n'a rien de

1 Lettre citée, LVIII, 26 : « Quomodo meliorem me facere ide® Platonice
possunt? Quid ex istis traham, quod cupiditates meas comprimat? Vel hoc
ipsum, quod omnia ista, quae sensibus serviunt, qusee nos accendunt et inritant,
negat Plato ex his esse, qu® vere sint. » Cf. Lettre citée, LXV, 15: « Quid te,
inquis, delectat tempus inter ista conterere, quée tibi nullum affectum eripiunt,
nullam cupiditatem abigunt? Ego quidem pejora illa ago ac tracto, quibus pacatur
animus, et me prius scrutor, deinde hunc mundum.» Ibid., 16 : « Ne nunc
quidem tempus, ut existimas, perdo. »

2 De Vita beata, chap. XII, 4 : « Itaque non ab Epicuro inpulsi luxuriantur,
sed vitiis dediti luxuriam suam in philosophiz sinu abscondunt et eo concurrunt,
ubi audiant laudari voluptatem. » Sénéque observe cependant, dans ce méme
passage, que ceux qui se couvrent de la philosophie d’Epicure, la détournent
de son sens véritable. Nous reviendrons sur ce point tout & I’heure,

3 Ibid., chap. X, 3 : « Tu voluptatem complecteris, ego conpesco ; tu voluptate
frueris, ego utor ; tu illam summum bonum putas, ego nec bonum ; fu omnia
voluptatis causa facis, ego nihil. »



46 ' CHARLES BURNIER

meilleur, elle est a elle-méme son propre salairel.» Mais,
quoique Sénéeque estime que les principes du systéme d’Epi-
cure sont faux et méme dangereux, il ne statue pas d’emblée,
comme la plupart des stoiciens: la secte d’Epicure est une
école de scandale2. Loin de 1a: « Elle a mauvais renom,
dit-il 3, on la diffame, mais sans qu'elle le mérite. Qui peut
la connaitre, sil wWest admis & Uintérieur? Le fronton seul
donne lieu aux faux bruits el incile @ une coupable espérance. »
Etil affirme, sans craindre de rompre avec ’opinion des siens:
« In ea quidem ipse sententia sum, — invitis hoc nostris popu-
laribus dicam, — sancta Epicurum et recta preecipere et, si
propius accesseris, tristia; voluptas enim illa ad parvum et
exile revocatur et, quam mnos virtuti legem dicimus, eam ille
dicit voluptati 4. » D’ou vient donc le mal ? De ce que les pré-
ceptes honnétes se cachent au fond de la doctrine d’Epicure,
tandis que la séduction est & la surface. Epicure a été par sa
vie un grand exemple de sagesse : il a préché la vertu et il a
démontré que le plus agréable pour '’homme est de vivre
honnéte. Malheureusement, les gens qui se réfugierent dans
sa docrine s’imaginerent parfois trouver la un voile a leurs
vices ; ils cherchérent pour une cause mauvaise un patron
respectable, et croyant que leurs passions seraient ainsi &
couvert, ils s’y abandonnérent sans réserve. Le titre et I’en-
seigne importent donc beaucoup, et il faut que ce titre et
cette enseigne ne produisent aucune équivoque, mais excitent
I’ame & repousser énergiquement les vices. Ainsi pense Sé-
neque®. Aprés quoi, il ménage une large place aux préceptes
particuliers d’Epicure, qu’il loue pour le moins autant que
ceux de sa propre école. Que de fois, en effet, 4 la fin de ses

! Ibid., chap. IX, 4 : « Interrogas, quid petam ex virlute? ipsam. Nihil enim
habet melius, ipsa prelium sui. »

2 De Vita beata, chap, XIII, 2 : « Itaque non dicam, quod plerique nostrorum,
sectam Epicuri flagitiorum magistram esse. »

3 [bid., chap. XIil, 2 : « Sed illud dico : male audit, infamis est, et inmerito. »
Ibid., 3 : « Hoc scire qui potest, nisi interius admissus ? Frons ejus ipsa dat locum
fabulee et ad malam spem inritat. »

4 Ibid., chap. XIII, 1.

5 De Vita beata, chap. XIII, passim. Cf. Letire XXI, 9, 10.



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NREO=STOIGISME A7

lettres, n’envoie-t-il pas & Lucilius une pensée d’Epicure, pour
servir de texte & ses méditations: « Mais il faut finir et, selon
mon engagement, payer pour celte Lettre. Ce ne sera pas de
mon cru; c’est encore Epicure que je feuillette et ot j'ai lu
aujourd hui cette maxime: « Fais-toi Uesclave de la philoso-
phie pour jouir dune vraie indépendancel.» Et il ajoute:
« Peut-étre veux-tu savoir pourquoti je cite tant d’heureux em-
prunts d Epicure plutot que des nétres? Et pourquoi toi-méme
les attribuerais-tu @ Epicure plutét quw’ au domaine public?2 »
Ailleurs également, aprés avoir de nouveau rappelé une sen-
tence du méme auteur, il répond a4 son disciple, qui lul re-
proche de donner ce qui n’est pas 4 lui : « Toute vérité est mon
bien, et je ne cesserai de Uenvoyer de U Epicure ¢ foison, pour
que les gens qui jurent d’aprés un maitre et considérent non
ce qu’'on a pu dire, mais qui U'a dit, sachent que les bonnes
pensées appartiennent a tous3. » C’est encore d’aprés Epicure
que Sénéque recommande le choix d’un directeur de cons-
cience; il le dit lui-méme formellement, sans omettre le nom
du philosophe qu’il cite et traduit littéralement : « Aliquis vir
bonus nobis diligendus est ac semper ante oculos habendus, ut
sic tamquam illo spectante vivamus et omnia tamquam illo
faciamus? Hoe, mi Lucili, Epicurus precepit. Custodem nobis
et pedagogum dedit, nec inmerito ... » Aussi n’est-il pas éton-
nant que Sénéque ait voulu reproduire, en lui empruntant son
autorité et ses propres termes, les prescriptions de celui qui
proclamait la nécessité d’un censeur et d’un guide. Lorsqu’il
engage ses disciples 4 recueillir quelque pensée salutaire
dans leur lecture du jour et a en faire un sujet de réflexion,
lui-méme donne ’exemple de ces méditations, et, bien sou-
vent, il retourne en tous sens quelque grave maxime d’Epi-

1 Lettre VIII, 7.

2 Lettre VIII, 8 : « Potest fieri, ut me interroges, quare ab Epicuro tam multa
bene dicta referam potins quam nostrorum. Quid est tamen, quare tu istas Epicuri
voces putes esse, non publicas 7 »

3 Lettre XII, 11 : « Quod verum est, meum est, Perseverabo Epicurum tibi
ingerere, ut isti, qui in verba jurant, nec quid dicatur sestimant, sed a quo,
sciant, quee optima sunt, esse communia, » Cf. Lettres XXV, §; LII, 3.

4 Lettre XI, 8, 9.



48 CHARLES BURNIER

cure, pour s’édifier le coeur et pour se fortifier contre la
pauvreté, la mort, ou telle autre crainte qui I'agite 1.

Parmi les philosophes qui professaient sous 'Empire, Sé-
néque affectionne particuliérement Démétrius le cynique, son
contemporain, et 'ami de Thraséas, dont il recueillit les der-
niéres paroles2 Il refusa les richesses que Caligula lui of-
frait 3, et Epictéte cite de lui cette fiére réponse & Néron:
« gmetdeis por Bdvarov, gof 8% giac . » En parlant de lui, Sénéque
dit « notre » Démétrius, de méme qu’il dit ailleurs notre Epi-
cure, notre Chrysippe ou notre Posidonius: « Demetrius au-
tem moster sic vivit, non tamquam contempserit omnia, sed
tamquam aliis habenda permiseritS. » 11 aime a s’entretenir
avec ce sage, qu’il appelle «le meilleur des hommes®» et
dont il admire profondément la fermeté héroique et la rési-
gnation dans les plus rudes dispensalions de la destinée:
« Ego certe aliter audio, quae dicit Demetrius noster, cum illum
vidi nudum, quanto minus quam[in] stramentis incubantem :
non praeceptor veri, sed testis est . » Cet homme si énergique,
qui lutta contre tous les désirs naturels, plus pauvre que
tous ceux de son école, puisque a la loi qu’il s'imposait de ne
rien avoir il joignait celle de ne rien demander$, ne profes-

1 Voyez, en particulier, la fin des Lettres XIV, XVII, XVIII, XXII, XXIII, XXVI,
XXVII, XXVIII, XXIX. — Sénéque croil d’ailleurs que les oppositions qu’on veut
établir entre les deux écoles sont souvent plus apparentes que réelles. Cf. De Qfio,
chap. III, 2 sq. — Au sujet des emprunts qu’il fait & Epicure, voyez encore
W. Ribbeck, L. A. Seneca der Philosoph u. sein Verh. zu Epikur, Plato u. dem
Christentum, Hannovre, 1887, p. 7, sq. et surtout E. Thomas (Archiv fiir Ge-
schichte der Philos., IV. Band, 1891, p. 560-570), qui confronte de nombreux pas-
sages de Sénéque et d’Epicure.

3 Voir Taeite, Ann., L. XVI, chap. XXXIV.

3 Sénéque, De Benef., L. VII, chap. XI.

4 Epict., Diss., I, 25, 22. — 5 Lettre LXII, 3.

6 Jbid., 3 : « Demetrium, virorum optimum, mecum circumfero et relictis con-
chyliatis cum ille seminudo loquor, illum admiror, » Cf. De Benef., L. VII,
chap. I, 3 : « Egregie enim hoc dicere Demetrius Cynicus, vir meo judicio magnus,
etiam si maximis conparetur.... »

7 Lettre XX, 9.

8 Sénéque, De Vita beata, chap. XVIIL, 3 : «.... hoc pauperiorem quam ceteros
Cynicos, quod, cum sibi interdixerint habere, interdixit et poscere, »



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 49

sait pas seulement, comme le dit Sénéque, la doctrine de la
vertu, mais bien plutét la doctrine de I'indigence!. En vrai
cynique, Démétrius niait I'utilité de la science: a ses yeux,
les recherches spéculatives sont inutiles et, pour bien vivre,
un petit nombre de vérités suffit, que la nature nous a ren-
dues accessibles 2. Cette indifférence & 1’égard de la science et
de tout ce qui n’assure pas la tranquillité de ’Ame est préci-
sément, comme nous avons eu l'occasion de le relever, un
des traits caractéristiques du stoicisme romain. De méme,
lorsque Démétrius recommandait une soumission compléte
et joyeuse & la volonté de la divinité, en dépit des circons-
tances les plus douloureuses3, il n’y a 1a rien qu'un stoicien
n’aurait pu dire au nom de son école. Aussi est-il naturel
que Sénéque ait tenu & joindre & ses propres préceptes de
morale pratique ceux de Démétrius le cynique dont il disait
avec enthousiasme : « Huic non dubito quin providentia et
talem vitam et talem dicendi facultatem dederit, ne aut exem-
plum: seeculo mostro aut convicium deesset*. » Certes, il se-
rait abusif de présenter ce Démétrius comme une véritable
source de Sénéque, au méme titre que Platon ou Epicure,
par exemple, car, au point de vue des idées, il ne parait guére
avoir eu d’originalité (cf. Zeller, op. cit., p. 766, sq.). C’est
surtout un exemple vivant que Sénéque est bien aise de pou-
voir alléguer pour montrer comment se réalise concrétement
1’idéal qui lui est cher et comment on arrive & réduire ses
besoins & un minimum.

A I'exemple de Cicéron et de Plutarque, Sénéque s’est visi-
blement inspiré du « Livre d’or » de Crantor, « mepi mévbous »,
quoiqu’il ne le cite jamais, pour composer ses trois « Gonso-
lations » : « ad matrem Helviam », « ad Marciam », « ad Po-
lybium ». Comme on I'a dit, 'ouvrage de Crantor, qui résu-
mait tout ce que la sagesse grecque avait produit de plus sa-

t De Vita beata, chap. XVIII, 3: «....non virtutis scientiam, sed egestatis

professus est. »
2 Sénéque, De Benef., L. V1, chap. I, 3, 4, loc. cit.
3 Voir Sénéque, De Provid., chap. V, 5.
4 Ne Benef., L. VII, chap, VIII, 3.

THEOL. EE PHIL. 1908 4



b0 CHARLES BURNIER

lutaire, « devint une sorte de fontaine publique ov Uantiquité
allait sans cesse soulager ses douleursi. » C’était a ce petit
livre, qu’il fallait apprendre mot pour mot, selon Cicéron 2,
que recouraient tous ceux qui avaient le devoir de consoler.
Or, il n’est pas difficile de montrer, ainsi que G. Allers I’a
fait 3, les nombreux emprunts que Sénéque doit & Crantor
dans ses Consolations. Au reste, Sénéque avoue lui-méme, au
début de sa « Consolation & Helvia », qu’il a compulsé tout
ce que les plus beaux génies ont laissé de monuments écrits
sur les moyens d’apaiser et de modérer les chagrinsé. Et il
reproduit, en particulier, les opinions de Varron5 et de
M. Brutus qui, dans son traité « De la vertu », affirmait que
Marcellus, exilé & Mityléne, se trouvait aussi heureux que le
comporte la nature humaine 6.

En ce qui concerne la composition du « De Ira », il appa-
rait bien que Séneque a utilisé en premiére ligne 'ouvrage
de Chrysippe, « mepi mabav », comme le prouve la comparai-
son qu’Allers a établie? entre les textes de Cicéron (Zusc.,
disp., IV, 41 sq.), de Galenus (V, p. 388, Kiithn) et de Sénéque
(De Ira, 1, 7, 2). Mais, & coté du livre de Chrysippe, Sénéque
a puisé a d’autres sources encore. En effef, parmi les philo-

1 (., Martha, Efudes morales sur Uantiquité, 3¢ édit., Paris, 1896, p. 143.

2 Académ., 11, 44 : « Aureolus,... ad verbum ediscendus libellus. »

3 G, Allers, De Senece librorum de ira fontibus, Gitttingen, 1881, p. 5 et 6,
rem.

4 Ad Helviam de consol., chap. 1, 2 : « Praeterea cum omnia clarissimorum
ingeniorum monimenta ad compescendos moderandosque luctus composita evol-
verem, non inveniebam exemplum ejus, qui consolatus suos esset, cum ipse ab
illis comploraretur. »

5 Ibid., chap. VIII, 1 : « Adversus ipsam commutationem locorum detractis
ceteris incommodis, qua exilio adharent, satis hoc remedii putat Varro, doctis-
simus Romanorum, quod, quocumque venimus, eadem rerum natura utendum est ;
M. Brutus satis hoc putat, quod licet in exilium euntibus virtutes suas secum
ferre. »

6 Jbid., chap, 1X, 4 : « Brutus in eo libro, quem de virtute composuit, ait se
Marcellum vidisse Mytilenis exulantem et, quantum modo natura hominis pate-
retur, bealissime viventem neque umquam cupidiorem bonarum artium quam illo
tempore. »

7 Allers, op. cit., p. 43 sq.



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME Hhl

sophes dont il cite les paroles, soit pour les réfuter, soit, au
contraire, pour donner plus de force & ses arguments, nous
relevons entre autres les noms d’Aristote!, de Théophraste 2
et de Hiéronyme 3. Que Sénéque mentionne ici Aristote, rien
de plus naturel, car ne dit-il pas lui-méme, en rapportant un
jugement de Platon, qu’il ne cite pas moins de cinq fois dans
ce traité : « Quid enim nocet alienis uli ex parte qua nostra
sunt +? » Quant & Théophraste et & Hiéronyme, tous deux dis-
ciples d’Aristote, Allers a cherché 4 démontrer® que Sénéque
connaissait leurs ouvrages sur les passions et qu’il en a tiré
parti pour le sujet qui 'occupait. Mais, comme nous ne pos-
sédons que quelques fragments de ces ouvrages, il est impos-
sible de dire avec certitude jusqu’a quel point Sénéque s’en
est inspiré.

Dans son traité sur la « Tranquillité de Udme », Séneque
invoque & deux reprises le témoignage de Démocrite, dont il
connaissait 'ouvrage : « mepi edbuping®. » Telle aurait été, selon
Hirzel 7, la principale source de Sénéque dans cet écrit. Mais,
comme 1'a fait observer O. Hense 8, qui combat cette opinion
avec raison, rien ne nous autorise i émettre une pareille af-
firmation. Ici, comme ailleurs, Sénéque a utilisé plusieurs
sources étrangeres au stoicisme 9 : & coté de Démocrite, il cite
Platon, Aristote et Bion, sans qu’on puisse conclure de la
qu’il soit plus redevable & 'un qu’a l'autre. Le seul auteur,

1 De Ira, L. I, chap. IX, 2; XVIL, 1; L. IlI, chap. I, 1.

2 Jbid., L. I, chap. XII, 3; XIV, 1.

8 Ibid., L. I, chap. XIX, 3.

4 Ibid., L. 1, chap. VI, 5. Voyez encore les autres passages ou Sénéque en
appelle a lautorité de Platon: L. I, chap. XIX, 7; L. II, chap. XX, 2; XXI, 10;
L. 1II, chap. XII, 5-7.

5 Allers, op. cit., p. 8 sq. Cf. p. 75 : « Deinde e Peripateticis Theophrastum et
Hieronymum eum legisse equidem mihi persuasi. »

8 De Tranquillitate animi, chap. II, 3 : « Hanc stabilem animi sedem graeci
euthymian vocant, de qua Democriti volumen egregium est.... » Chap. XIIIL, 1:
« Hoe secutum puto Democritum ita ceepisse : « qui tranquille volet vivere, nec
» privatim agat multa nec publice, » ad supervacua scilicet referentem.... »

7 Hirzel, Demokrits Schrift wepl ebOuuine. (Hermes, 14 (187Y), p. 354.)

8 0. Hense, Seneca und Athenodorus, Freib. i. B., 1893, p. 27 sq.

9 Voir Hense, op. cit., p. 37, 38 : « Aus Allem diirfte sich ergeben, dass



52 ' CHARLES BURNIER

également cité dans le « De Tranquillitate animil », qui a d
servir de modéle principal & Sénéque, c’est le philosophe
stoicien Athénodore, le fils de Sandon et le maitre d’Au-
guste 2, ainsi que Hense I’a nettement établi dans son étude
sur les rapports de Sénéque et d’Athénodore 3.

En examinant les différentes sources de Sénéque en dehors
du Portique, nous ne pouvons passer sous silence la question,
si souvent agitée déja, des rapports de ce philosophe avec le
christianisme. Les nombreux travaux parus a ce sujet 4 nous
dispenseront d’entrer dans beaucoup de détails et, pour ne
pas allonger inutilement, nous nous bornerons & signaler ici
les points acquis par la critique contemporaine.

En réalité, comme le remarque G. Boissier?, il y a & la fois
dans ce probléme une recherche historique et une exposition
de doctrine : on peut se demander, tout d’abord, s’il est vrai
que Sénéque ait connu saint Paul, puis, si les ouvrages du

Seneca De Tranq. wie anderwiirts eine Mehrheit von Quellenschriften zu Rathe
z0g, und diese Annahme findet in so heterogenen Citaten wie Demokrit, Plato,
Aristoteles, Bio eine weitere Stiitze. »

1 De Tranquillitate animi, chap. IlI, 1, et chap. VII, 2.

2 Voir au sujet d’Athénodore, Hense, op. cit., p. 25 sq., et Zeller, op. cit.,
p. 586 sq. .

3 Hense, op. cit., p. 29 sq. — Nous ne mentionnerons ici ni Hécaton ni Posi-
donius, qui ont tous deux servi de modéles & Sénéque, 'un pour son traité des
Bienfaits (cf. Schanz, op. cit., p. 302), l'autre pour ses (Juestions naturelles
(ct. Schanz, op. cit., p. 305), mais qui ne sauraient é&tre rangés parmi les
sources de Sénéque étrangéres au Portique, puisqu’ils appartiennent & 1'école
stoicienne.

4 Voyez surtout les ouvrages de Ch. Aubertin, Sénéque et saint Paul, étude
sur les rapports supposés entre le philosophe et I'apétre, Paris 1869 ; Kreyher,
Seneca und seine Besiehungen zum Urchristent., Berlin, 1887 ; G. Boissier, La
relig. rom. d’Aug. aux Antoniris, op. cit., tome Il, p. 46 ; Morlais, Etudes phi-
losophiques et religieuses sur les écrivains latins, Paris, 1896, chap. VIII : « Le
christianisme de Sénéque » ; Tissot, Saint Paul el Sénéque (Le chrétien évangé-
lique, 35 (1892), Ne 7); Briutigam, Sen. und das Christent. (Elhische Kultur,
1896, p. 90); R. Thamin, Saint Ambroise et la morale chrétienne au quatriéme
siécle, Paris, 1895, p. 178. Mentionnons aussi pour mémoire I’ouvrage de Fleury,
Saint Paul et Sénéque, recherches sur les rapports, etc., Paris, 1853, 2 vol,, qui
a cherché a établir la thése des rapports, brillamment réfutée par Aubertin.

5 La relig. rom. d’Aug. aux Antonins, op. cit., tome II, p. 53.



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 55

philosophe renferment vraiment des idées qui ne puissent
lui venir que du christianisme. Sur la premiére de ces ques-
tions, bien qu’aucun texte précis ne nous permette de nier
tout rapport entre Sénéque et saint Paul, il est cependant
beaucoup plus probable que ces deux hommes demeurérent
absolument étrangers I'un & 'autre. En effet, non seulement
Sénéque ne fait nulle part mention de saint Paul ni des chré-
tiens, mais lorsqu’il parle du culte des Juifs1, il s’exprime
avec le méme mépris et la méme ironie que Tacite?2, ce qui
serait inadmissible chez un disciple de I'apotre. Au temps de
Sénéque, les chrétiens étaient trop peu nombreux et trop
ignorés pour que leur doctrine attirat ’attention des paiens
et surtout des philosophes du rang de Sénéque. Aussi -est-ce
une conjecture purement gratuite que de mettre le ministre
de Néron au nombre de ces chrétiens dont parle saint Paul a
la fin de son « Epitre aux Philippiens », en disant : « Saluez
tous les saints en Jésus-Christ. Les fréres qui sont avec moi
 vous saluent. Tous les saints vous saluent, et principalement
ceux qui sont de la maison de César 3. » 1l est évident que ’au-
teur entend ici les esclaves, les affranchis, qui formaient le
personnel du palais impérial, et qu’il ne saurait étre question
de Sénéque. Celui-ci appartenait aux gens du grand monde,
& la classe des riches et des savants, qui fut la plus lente &
s’ouvrir 4 l'influence du christianisme 4. Comment veut-on,
dés lors, que Sénéque ait pu rencontrer I'apbétre Paul, dont

1 Lettre XCV, 47. Cf. Fragm., XLI et XLII (édit. Haase).

2 Mfist., L. V, chap. VIII : « .... despectissima pars servientium,... » Cf, Gic.,
De prov. cons., 5, 10.

3 Chap. IV, v. 21 et 22 (version d’Ostervald). :

4 Sur la propagation du christianisme dans les différents milieux de la société
a Rome, cf. Harnack, Die Mission u. Ausbreitung des Christentums, 2¢ édit.,
1906, 2. B, p. 25 sq. Aprés avoir rappelé le témoignage de l'apdtre Paul lui-
méme, il ajoute (p. 25) : « Andere Zeugnisse von der iltesten Zeit an bis zur
Zeit des M. Aurel bestiitigen, dass die christlichen Gemeinden damals ganz iiber-
wiegend aus geringen Leuten, aus Sklaven, Freigelassenen und Handwerkern,
bestanden haben. Celsus und Cécilius (bei Minucius Felix) sagen es ausdriick-
lich, und die Apologeten rdumen es ein. Selbst die Beamten der Kirche gehorten
ofters dem niedersten Stande an. »



54 . CHARLES BURNIER

les prédications s’adressaient & un public si étranger a la so-
ciété polie du premier siécle ? A défaut d’arguments plus so-
lides, les partisans des rapports entre le philosophe et I’apotre
ont encore allégué des phrases, des idées de Sénéque, qui se
rapprochent plus ou moins de certains passages de saint
Paul. Mais la plupart de ces phrases ou sont mal interpré-
tées ou offrent un sens tout a fait contraire au sens chrétien.
En outre, ce que nous savons de la Chronologie comparée des
écrits de Sénéque et des Livres saints! prouve que nombre
de ces idées, et des plus marquantes, que le philosophe au-
rait empruntées a 'apotre appartiennent aux traités compo-
sés par Sénéque avant les Evangiles ou les épitres de saint
Paul. Par conséquent, puisque aucune différence sensible ne
distingue les premiers ouvrages du philosophe des derniers,
sous le rapport spiritualiste et religieux, on ne peut admettre
vraisemblablement que Séneque ait été amené & la connais-
sance du christianisme par I'intermédiaire de saint Paul.

Il est d’ailleurs fort probable que personne n’etit jamais
songé a soutenir I'hypothése des relations de Sénéque avec
saint Paul, sans I’existence d’une correspondance apocryphe
entre ces deux hommes. C'est sur la foi de cette correspon-
dance, qui remonte au quatriéeme siecle2, que saint Jérome
admet les rapports de Sénéque et de saint Paul; dans I'ou-
vrage ou il énumére les écrivains éclésiastiques des premiers
siécles, il dit formellement3 qu’il ne placerait pas Sénéque
dans cette liste des saints, s’il n’y était invité par les lettres
de Sénéque a4 Paul et de Paul & Séneque, qui se trouvent
dans plusieurs mains. Aujourd’hui que la critique a démon-
tré, d’'une facon irréfutable, la fausseté de cette correspon-

1 Cf. Ch. Aubertin, Sénéque et saint Poul, op. cit., Ile partie, chap. I, p. 171-
180.

2 Cf. Harnack, Gesch. der allchristl. Litt., 2. B, Leipeig, 1904, p. 459.

3 De Viris illustr., 12 : « Lucius Annsus Seneca Cordubensis.... continentis-
simae vite fuit ; quem non ponerem in catalogo sanctorum, nisi me illee epistulee
provocarent, qua leguntur a plurimis Pauli ad Senecam aut Senece ad Paulum. »
Cf. Augustin, Lettre 153, 14 (ad Maced.) : « Merito ait Seneca, qui temporibus
apostolorum fuit, cujus etiam quadam ad Paulum apostolum leguntur epis- .
tole. »



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 55

dance & laquelle tout le moyen 4ge a cru!, il ne reste plus
aucun document authentique pour appuyer l'opinion que
I’apdtre a connu et converti le philosophe.

Eut-il eu la foi nouvelle, Sénéque ne se fut pas borné a
des traits de doctrine isolés: il elit adopté franchement I’'im-
mortalité de ’ame, par exemple, il n’etit pas compareé, pré-
féré méme le sage & Dieu, ni hésité entre la fatalité stoicienne
et Dieu, ni préché le panthéisme et le suicide. Sans doute, il
est facile de relever des ressemblances frappantes entre la
doctrine du philosophe et celle de I’Eglise, mais cela ne
prouve nullement que Sénéeque ait emprunté & ’Evangile les
principes les plus élevés de sa morale. Chacun sait que la
morale ne date pas du christianisme : il n’en a changé que
les bases. Or, en recherchant jusqu’a quel point Sénéque est
demeuré fidele aux enseignements du Portique, nous avons
constaté qu’il a conservé le fond de la doctrine de ses mai-
tres, mais qu’il I’a élargie, fécondée, propagée avec un mer-
veilleux éclat, en y introduisant les plus nobles pensées des
philosophes grecs et romains, sans distinction d’école.
Comme on I'a dit, « nous saisissons a tout moment les liens
qui Dattachent a ses prédécesseurs: tout se comprend, tout
s'éclaire dans ses ouvrages quand on replace devant lur la
série de ceux dont il a recueilli et résumé les travaux?. »

Pourquoi done, lorsqu’il indique la plupart du temps
lui-méme ses modéles, lui en supposer d’autres, diffé-
rents des premiers? Pourquoi, alors que tout peut s’ex-
pliquer chez Sénéque sans 'intervention du christianisme,
faire de ce philosophe un disciple de I’Evangile? N’est-ce pas
méconnaitre & la fois la valeur de la philosophie antique et
celle du christianisme ?

Enfin, en comparant la morale de Sénéque avec la doctrine
chrétienne, les différences sont autrement plus frappantes
que les conformités qui, somme toute, ne portent que sur
quelques préceptes de morale pratiques. En effet, selon 'ex-

1 Voir Harnack, Gesch. der altchristl. Litt., 1 T., Leipzig, 1893, p. 764 sq., et
Ch. Aubertin, op. cit., p. 408 sq. — ? G. Boissier, op. cit., tome II, p. 82.
3 Au point de vue religieux, on remarquera que ’hymne stoicienne de Cléanthe,



56 CHARLES BURNIER

pression de Friedlinder!, « comme tous les philosophes paiens,
Sénéque est aussi séparé du christianisme par un abime
qu’aucun pont ne traverse. » Qutre les dogmes, qui différent
complétement, I'esprit n’est pas le méme. L’humilité, la sim-
plicité, la mort 4 soi-méme, tous ces sentiments si purs et si
désintéressés, qui remplissent ’ame des apdtres chrétiens et
que le dévouement religieux peut seul inspirer, manquent
au moraliste romain. Tandis que chez les disciples du Christ,
’homme s’efface entiérement pour ne laisser voir que 'au-
torité de la parole divine, Sénéque se glorifie souvent de sa
vertu et vante la sagesse stoique avec trop d’emphase et trop
d’orgueil personnel. Il n’a pas non plus, en dévoilant les fai-
blesses humaines, cet esprit de douceur et de compassion
qui anime les auteurs des Livres saints et, comme le remar-
que C. Martha?, « il éprouve un secret plaisir @ peindre les
vices, el @ son horreur pour les vices se méle une certaine sa-
tisfaction de les avoir si bien démélés et décrits. »

Ainsi donc, si Sénéque aboutit par la philosophie au pres-
sentiment du christianisme, les différences restent trop tran-
chées, trop nombreuses, dans ses livres, pour qu’on puisse
faire honneur de ses prétendus emprunts & toute autre
source qu’au fond commun de la raison humaine et & l'ins-
piration personnelle de I’écrivain. Si l'on veut & tout prix
faire de Sénéque un chrétien, malgré lui et malgré P'histoire,
ne faut-il pas aussi, logiquement, décerner ce titre & beau-
coup d’autres philosophes qui, certes, n’ont connu ni les
apotres, ni le Nouveau Testament?

si antérieure dans l'ordre des temps, est, quant aux idées, aussi prés de I'Evan-
gile que I'est Sénéque; et par sa métaphysique, celui-ci est moins chrétien que
Platon.

1 Histor. Zeitschrift., tome LXXXV, op. cit., p. 242 : « Wie alle heidnischen
Philosophen ist auch Seneca vom Christenthum durch eine Kluft getrennt, iiber
die keine Briicke fiihrt. Der Begriff einer absoluten, auf iibernatiirlicher Offen-
barung beruhenden Wahrheit fehlte ihnen ganz, und damit das Verstindnis
dafiir, dass der Glaube und vollends die Unterordnung der Vernunft unter den
Glauben ein Verdienst sein, eine erlosende und beseligende Kraft haben kinne. »

2 Les moralistes sous I'Empire romain, op. cit., p. 81.



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 57

II

Et maintenant, quelle conclusion pouvons-nous tirer, pour
le sujet qui nous occupe, des observations et des faits que
nous nous sommes efforcé de coordonner dans cette étude?

Depuis ses origines jusqu’a Séneque, la philosophie ro-
maine forme comme une chaine ininterrompue. L’auteur des
Lettres a Lucilius n’est donc pas une sorte de génia isolé: le
fond de ses opinions lul vient de ses maitres, tant grecs que
romains, dont il a recueilli la pensée et commenté les tra-
vaux. Il est leur héritier naturel et leur disciple le plus il-
lustre; il aime & rappeler leur souvenir et & rendre hom-
mage & leur enseignement, qui a exercé sur lui une influence
~ décisive.

Mais Séneque ne s’est pas borné & reproduire servilement
les théories des Grecs, en les accommodant au caractére ro-
main. Les préceptes qu’il emprunte & ses devanciers, il leur
donne un accent plus vif et plus pressant; sa morale a quel-
que chose de plus chaleureux et de plus pénétrant, car il a
le don, — on le sent & chaque instant & la lecture, — de
communiquer ’enthousiasme qui I’anime et de provoquer
des élans d’admiration pour la cause dont il s’est fait le
champion. A ce propos, on ne peut s’empécher de remar-
quer que, parmi les vertus chéres au Portique, qu’il recom- -
mande lui-méme avec empressement, il ne posséde ni le
calme, ni 'impassibilité. Emporté par son gout pour la de-
clamation et par son imagination hardie, qui force les idées
aussi bien que les mots, son enseignement n’observe pas une
marche réguliére et suivie. Il procéde par saccades; il n’a
pas un plan tracé d’avance, mais il se livre & I'inspiration
du moment et se réserve toujours la liberté de passer d’'un
sujet & I’autre, au gré de sa fantaisie, sans préambule, quitte
a déconcerter brusquement le lecteur. Comme il le dit, en
parlant de Serenus, son 4me s’échauffe et bouillonnel; il a

1 De Constantia sapientis, chap. 1II, 1 : « Videor mihi intueri animum tuum
incensum et effervescentem. »



58 CHARLES BURNIER

beau précher la résignation et 'indifférence, d’aprés les ma-
ximes de son école, le plus souvent il ne parvient pas a do-
miner ses impressions naturelles: il céde au torrent de son
esprit qui ’entraine, parfois bien loin de la vérité qui l'oc-
cupe, s’éprend d’une idée, en combat une autre, impuissant
a4 se contenir et & se restreindre. Tandis que Tacite, par
exemple, condense sa pensée jusqu’a la rendre obscure, en
certains endroits, Sénéque fait précisément l'inverse : il
tourne sans cesse autour de la méme idée, pour étre au
moins stir d’y attirer I’attention et pour atteindre son but
de moraliste pratique, en éveillant en nous de sérieuses ré-
solutions.

Certes, dans son raisonnement, Sénéque manque de ri-
gueur et de précision; il n’est pas assez systématique dans
ses démonstrations pour nous persuader par évidence; de
plus, sa philosophie est trop hésitante pour fournir toujours
une soliution satisfaisante aux différents problémes que la
raison se pose. Tout cela est vrai et nous ne prétendons nul-
lement le justifier de ce peu d’exactitude et de méthode.
Mais, &4 coté de ces défauts, on a trop oublié, nous semble-t-
il, de relever ce tour original, personnel, et vivant surtout,
que le moraliste a su donner & sa pensée. Si, avec lui, la lo-
gique ne trouve pas toujours son compte, s’il a le tort d’in-
terrompre fréquemment un exposé par des réflexions hors de
propos et d’inutiles tirades déclamatoires, en revanche, on
rencontre partout sous sa plume de ces images qui peigent
par leur vivacité, de ces traits d’observation et de ces éelans
d’enthousiasme, qui vous font tressaillir par leur imprévu
et leur sincérité. A travers ces répétitions, ces contradic-
tions, ces tournures emphatiques et recherchées, que de
pensées hardies et fortes, que de males résolutions, que d’ex-
hortations énergiques et vibrantes qui, aujourd’hui encore,
n’ont rien perdu de leur valeur?!

1 Voir Farel : « Sénéque », Revue de théol. et de philos., op. cit., N° 6 (novems
bre), p. 580 : « Ce fut (S8énéque) un trés grand esprit qui a fait honneur & I'hu-
manité et dont les écrits, fruils de ses veilles et composés en vue d’étre utiles &
ses contemporains et & la postérité, méritent de revivre et de faire la nourriture



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 59

Il y' a plus. Comme nous I’avons montré, tout en pensant
qu’il faut laffilier & une grande famille d’esprits, Sénéque
n’abdique jamais sa liberté, il ne renonce pas 4 prendre son
bien ou il le trouve et il rend justice & tous les philosophes
de toules les écoles. Avec lui, cette tendance i I’éclectisme
que nous avons déja signalée, en retracant le développement
du néo-stoicisme, s’accentue plus nettement encore, parce
qu’il n’a pas d’entétement doctrinal. S’il a contribué, dans
une aussi large mesure, a enrichir et a vivifier la morale de
son ecole, c’est précisément pour n’étre pas resté enfermé
dans la doctrine stoique, mais pour avoir cherché la lumiére
au dela. Or, c’est surtout lorsqu’il descend dans I’applica-
tion et le détail que Séneque fait preuve d’indépendance.
Tant qu’il se livre & la spéculation, tant qu’il s'occupe de
métaphysique, il ne s’écarte guére des idées de sa secte et il
s’exprime, & peu de chose prés, comme un stoicien rigou-
reux. Mais quand il abandonne ses recherches spéculatives
pour reprendre ses lecons de morale pratique et son role de
directeur de conscience, alors il renonce & suivre pas
& pas un systéme inflexible; il dédaigne de se conformer
strictement & un code de morale rédigé d’avance, ou il ne
trouvera pas toujours de quoi répondre aux besoins de ses
disciples, et, au risque d’étre accusé parfois d’inexactitude
ou d’inconséquence, il cherche dans les doctrines rivales de
la sienne tout ce qui peut lui inspirer de salutaires exhorta-
tions. Pour s’en rendre compte, il suffit de comparer la mo-
rale religieuse de Séneque avec sa morale individuelle et
sociale. D’ou1 vient que, lorsqu’il parle de Dieu et des devoirs
de ’homme envers Dieu, son langage nous parait plus froid,
plus hautain, plus étranger, en un mot, que lorsqu’il a &
ceeur de nous montrer nos devoirs envers nous-mémes et
envers autrui? Justement de ce que, dans le premier cas,

de ceux qui veulent se tenir dans les hautes régions: ils tendent en haut....
Sénéque eut des idées trés justes, dont on pourrait encore faire son profit. Je
crois d’abord que ses ceuvres renferment une foule d’observations morales qui

ont conservé toute leur vérité et que pourraient utiliser en particulier les prédi-
cateurs. »



60 CHARLES BURNIER

c’est beaucoup moins en son nom qu’au nom du stoicisme
doctrinal qu’il s’exprime, car son déisme, — nous I’avons
vu, — n’est au fond qu’'une sorte de panthéisme; tandis que,
dans les autres cas, ou il prétend donner des préceptes pour
la conduite de la vie, son esprit, impatient du joug de 1’école,
se révele plus indépendant et plus libre. ;

Sachons-lui donc gré, au lieu de le blamer de son indé-
pendance, d’avoir gardé sa liberté de jugement, puisqu’il te-
nait a rester sur le terrain de la morale pratique, et de n’a-
voir pas été, comme il I’a dit lui-méme!, « de ces hommes
Jjamais autorités, toujours interprétes, tapis & Uombre dun
grand nom, qut n'ont rien de généreux dans Udme, n’osant
Jjamais faire une fois ce qu’ils ont appris mille. »

1 Lettre XXXIII, 8 : « Omnes itaque istos, numquam auctores, semper inter-
pretes sub aliena umbra latentes, nihil existimo habere generosi, numquam ausos
aliquando facere, quod diu didicerant. »




	La morale de Sénèque : et le néo-stoïcisme [suite]

