
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1907)

Heft: 1

Artikel: Études sur la doctrine chrétienne de Dieu [suite]

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379811

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379811
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU

P. LOBSTEIN1

V. LA PERSONNALITÉ DE DIEU

Lien de cette étude avec les études précédentes. — Point de

vue général. — Méthode historique et psychologique.

I. — La conception théorique et objective de la personnalité
divine. — Les Apologistes, les Pères de l'Eglise, les docteurs

scolastiques. — Intuitions religieuses de la Réforme. — La Renaissance

: adversaires du dogme traditionnel (Giordano Bruno). —

Les adversaires et les défenseurs de la notion de la personnalité
divine. — Erreur commune aux uns et aux autres. — Nécessité de

substituer le point de vue subjectif et pratique au point de vue

objectif et théorique. — Le témoignage des documents bibliques.
II. Les documents bibliques. — Sens et valeur du témoignage

rendu par l'Ecriture sainte au Dieu vivant et personnel. — Double
caractère de ce témoignage : son fond religieux, sa forme symbolique.

— L'expression de la pensée biblique solidaire de la conception

antique du monde. — Evolution progressive de la notion
de la personnalité divine : polythéisme, hénothéisme,
monothéisme (les prophètes, le judaïsme postexilique, la conscience

religieuse de Jésus). — Indications fournies par les données

bibliques.

1 Voy. Revue de théologie et de philosophie, année 1905, p. 193-216 (L'éternité

de Dieu). Année 1906, p. 5-32 (La toute-présence de Dieu); p. 97-126 (La
toute-science de Dieu) ; p. 3Ì5-416 (la toute-puissance de Dieu).



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 69

III. — Analyse de la foi chrétienne au Dieu personnel. — Jésus-

Christ, révélateur de la personnalité parfaite qui marque et détermine

le développement spirituel de l'humanité. — Genèse et
sanction de la certitude religieuse en vertu de laquelle le chrétien
affirme la personnalité de Dieu. — Caractère subjectif et pratique
de la foi chrétienne au Dieu personnel : le Dieu vivant et personnel
se révélant à la conscience et s'afflrmant dans la prière. — Valeur
élémentaire et relative de l'enseignement donné par l'histoire de

la philosophie et par la comparaison des religions : supériorité et

originalité de la révélation évangélique.
IV. — Réserves et limites. — Elles ont été exprimées par des

penseurs chrétiens appartenant à toutes les écoles philosophiques
ou théologiques. — Elles portent non sur le rapport du sujet
religieux avec le Dieu révélé, mais sur le mystère transcendant de la
vie et de l'activité divines. — Nécessité de l'anthropomorphisme :

sa valeur positive, ses prétentions illégitimes. — La connaissance

pratique et la connaissance théorique : leur distinction nécessaire
n'est pas une opposition irréductible; synthèse des deux ordres

pressentie par la foi. — La foi au Dieu personnel et la pensée
contemporaine : polémique antireligieuse et apologétique chrétienne.

Les études que nous avons poursuivies jusqu'ici portaient
sur les attributs divins que la théologie scolastique réunit
sous le nom commun d'attributs métaphysiques. Nous avons
essayé de les ramener à leur signification religieuse, pratique,
expérimentale. Ainsi compris, ces «attributs métaphysiques »

sortent du domaine de la pure abstraction, ils entrent en

contact avec les intérêts essentiels de la piété, ils redeviennent

vivants et ont une prise directe sur la conscience.
Nous osons espérer que la notion de la personnalité de

Dieu, envisagée sous le même angle et examinée suivant les

mêmes principes, subira une transformation analogue et

reprendra la place qui lui est due dans l'organisme de la
dogmatique chrétienne. C'est, en effet, — est-il besoin de le
rappeler, — la doctrine chrétienne de Dieu qLii est l'objet de nos

recherches et de notre exposition. Sans doute, la tentative
d'exiler le dogme dans une île déserte et de briser tous les

liens qui le rattachent à la philosophie ambiante, est aussi

impossible que périlleuse ; mais si ce « splendide isolement »



70 P. LOBSTEIN

est chimérique lorsqu'il s'agit du dogme, il s'impose dès

qu'il est question de la foi, saisie dans sa nature originelle et
sa spontanéité primitive : la foi ne relève que de l'Evangile
et ne saurait être solidarisée avec aucun système philosophique.

Or, c'est à ce phénomène religieux, d'un caractère
spécifique et d'une valeur propre et indépendante, qu'il faut
se reporter pour constituer la doctrine chrétienne de Dieu.
Essayons donc, en resserrant le cercle de nos investigations,
d'appliquer à la notion de la personnalité divine la méthode

psychologique et historique dont nous avons déjà pu constater

la valeur et la fécondité L

I

Ame inspiratrice de l'Evangile, la révélation du Père
céleste suppose et implique l'affirmation du Dieu vivant et
personnel ; cet axiome est à la base de toutes les vérités enseignées

par le Christ et ses premiers disciples, et il participe
au caractère religieux, pratique, expérimental, qui est l'attribut

essentiel du message évangélique.
En se combinant avec la pensée philosophique des Apologistes

et des Pères grecs, la foi chrétienne tendit à se

transformer en croyance théorique et à se fixer en un dogme
analogue aux doctrines des écoles philosophiques. La conception
de la personnalité de Dieu devint un élément nécessaire et

indiscutable du système de théologie rationnelle qui s'établit
dans l'Eglise. Les penseurs les plus indépendants, ceux-là
même qui, comme Origene, encoururent le reproche
d'hérésie, adhérèrent sans réserve au dogme du Dieu personnel.
L'influence du néoplatonisme fit pénétrer dans la doctrine
officielle des termes et des notions qui rappellent le
panthéisme émanatiste de Plotin et de Proclus ; mais ces velléi-

1 Nous signalerons, dans le cours de la présente étude, quelques-uns des

ouvrages à consulter sur le problème de la personnalité de Dieu. La bibliographie
du sujet est immense : il faudrait citer les histoires de la philosophie, de la

théologie, des dogmes, les traités de philosophie religieuse et de dogmatique,
sans parler d'un nombre infini de monographies. Voy. J. Uhlmann, Die Persönlichkeit

Gottes und ihre modernen Gegner, 1906 (l'auteur est catholique).



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 71

tés spéculatives ne tardèrent pas à être neutralisées ou
éliminées, et les hardiesses métaphysiques d'un Scot Erigène
restèrent un phénomène isolé au milieu du moyen âge catholique.

La Réforme n'entama point la notion consacrée du Dieu

personnel ; car si elle éclaira d'un jour nouveau la tradition
dogmatique du passé, si elle ramena la doctrine chrétienne à

l'inspiration vivante et pratique de l'Evangile, si sur bien des

points elle procéda à une revision aussi salutaire que
profonde, elle n'innova pas en matière de théodicée et resta
fidèle au programme théiste que lui avait légué l'Eglise
romaine et qui se maintint dans la scolastique protestante de

l'âge postérieur.
Les premiers coups qui ébranlèrent la théologie orthodoxe

furent portés par la philosophie de la Benaissance. Giordano

Bruno, identifiant l'Etre suprême avec l'âme du monde, cause
intérieure et permanente des choses, substance éternelle de

la nature, sacrifia le Dieu transcendant à l'Univers-Dieu, et
ouvrit la série des penseurs qui combattirent la notion
régnante du Dieu conscient et libre1. Boehme, Spinoza, Fichte,
Schelling, Hegel, Strauss renouvelèrent ces attaques, en se

servant d'armes qu'ils empruntèrent à la spéculation
philosophique, sans tenir compte de l'expérience religieuse. Tel

est, en effet, le caractère commun à toutes les controverses
dont la notion de la personnalité de Dieu a été l'objet dans
les temps modernes. La thèse qu'avait formulée Spinoza dans

une de ses lettres « omnis determinano negatio est»2 fournit
aux philosophes postérieurs le thème sur lequel ils exécutèrent

des variations infinies : « La notion de personnalité et

l'idée d'absolu sont contradictoires; faire de l'Etre suprême
un moi distinct du monde, c'est lui appliquer la loi de la
condition humaine, c'est le ravaler au niveau de la créature,

1 On trouvera une copieuse et lucide exposition de ces attaques dirigées contre
la notion de la personnalité divine dans l'ouvrage classique de Strauss, Die
christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen Enlwickelung und im Kampfe
mit der modernen Wissenschaft, tome I (1840), p. 502-524.

2 Epist., L (p. 626).



72 P. LOBSTEIN

c'est commettre un anthropomorphisme irrationnel1. » —
« Non, répondent les adversaires théistes, loin d'être une négation,

c'est l'affirmation par excellence. Si l'expérience du non-
moi éveille en nous la conscience de la personnalité, ce n'est

pas elle qui fait notre personnalité ; celle-ci existe en soi

comme propriété de notre nature humaine. L'énergie intime
est la caractéristique de la personnalité; elle convient donc
parfaitement à un être se réfléchissant en lui-même, abstraction

faite de tout objet extérieur; là où se réalise une telle
prise de possession de soi-même, sans aucune aide étrangère,
nous reconnaissons la personnalité parfaite. Nous, humains,
nous n'avons que la personnalité relative ; mais les caractères

du fini sont si peu les conditions créatrices de la
personnalité, qu'ils sont plutôt des obstacles arrêtant notre
développement inconditionné, la pleine réalisation de notre
être. Seul l'infini est affranchi de ces limites: dès lors la
personnalité absolue n'est pas un concept contradictoire, elle est

un concept nécessaire"2. »

1 Voy. aussi Biedermann, Christliche Dogmatik, 1869, p. 638-647. — Comp.

M. Marcel Hébert, La dernière idole. Etude sur la « personnalité divine »

(Revue de métaphysique et de morale, 10e année [1902], p. 397-408); Anonume

ou Polyonyme. Seconde étude sur ta a personnalité divine». (Même revue,
11e année [1903J, p. 230-247.) — Sur l'opposition faite par la philosophie de

l'Allemagne contemporaine à la notion de la personnalité de Dieu, voy M.

Wobbermin, Der christliche Gottesglaube in seinem Verhältnis zur gegenwärtigen

Philosophie, 1902, p. 81 sq., 88 sq.
2 Voy. par ex. Julius Müller, Die christliche Lehre von der Sünde (4e édit.,

1858), II, p. 182 et suiv. ; Rothe, Theologische Ethik, I2, p. 119 et suiv. ; Rothe,

Dogmatik, I, p. 24-27 ; C. Eichhorn, Die Persönlichkeit Gottes, 1883; Fricke, Ist
Gott persönlich?, 1890.— Lotze, Mikrokosmus, tome III, livre IX, chap. 4;
Grundmge der Religionsphilosophie, 1882 ; Ritschl, Die christliche Lehre von

der Rechtfertigung und Versöhnung, tornelli, §30; H. Schultz, Grundzüge
der christlichen Apologetik, § 5. — Wobbermin, Der christliche Goltesglaube

in seinem Verhältnis zur gegenwärtigen Philosophie, 1902, p. 75 et suiv.;
G. Class, Die Realität der Gottesidee, 1904. — Fraser, Philosophy of Theism,
Gifford lectures, 2« série, p. 149-153; Forrest, The Authority of Christ, 1906,

p. 45 et suiv. — Lefranc, Examen des principales causes de la négation de

Dieu conçu comme être conscient de lui-même (Nouvelle revue de théologie
[Strasbourg], 1862, IX, p. 201-221); J.-A. Porret, L'être infini doit-il être conçu



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 73

Ainsi se croisent et s'entrechoquent les asssertions et les

répliques; ainsi se déroule une polémique, dont l'objet est
Dieu considéré en lui-même, en dehors de ses manifestations

positives, abstraction faite des œuvres par lesquelles il
se révèle et du rapport qu'il établit entre lui et le sujet qui
doit le connaître. Adeptes et négateurs de la personnalité
divine se rencontrent sur le même terrain ; ils se meuvent
l'un et l'autre dans la sphère de la spéculation théorique, ils
ont la prétention de connaître Dieu objectivement et de s'élever

à lui à l'aide d'une argumentation métaphysique.
Nous estimons que pour arriver à la connaissance de Dieu,

partant pour résoudre le problème de la personnalité divine,
il faut s'engager dans une autre voie. Seule la méthode
religieuse, c'est-à-dire la méthode subjective, expérimentale,
pratique, correspond à la nature de la connaissance accessible

à notre esprit. «Dieu n'est pas un objet qu'on puisse
observer hors de soi, ni une vérité démontrable par
raisonnement logique. Qui ne le sent pas en son cœur, ne le trouvera

jamais au dehors. L'objet de la connaissance religieuse
ne se révèle que dans le sujet, par le phénomène religieux
lui-même L »

Ce phénomène à la fois individuel et social est tour à tour

comme personne (Revue de théologie et de philosophie [Lausanne], 1880,

p. 559-568.) — De tous les dogmaticiens de langue française, c'est Aug. Bouvier

qui s'est appliqué avec le plus de zèle à étudier le problème de la personnalité de

Dieu ; M. Montet, l'éditeur de la dogmatique de Bouvier, nous apprend qu'il
n'existe pas moins de cinq cahiers, dans le manuscrit, concernant des objections

présentées, sur ces questions, par les auditeurs de Bouvier et réfutées par lui.
Voy. Dogmatique chrétienne, I, p. 97-126. Voir aussi M. Matter, Etude de la
doctrine chrétienne, I, p. 68-85; J. Bovon, Dogmatique chrétienne, I, p. 229-

239. — Tandis que les défenseurs de la doctrine théiste, conçue comme vérité

théorique, s'efforcent d'établir la synthèse de la notion de personnalité et de

l'idée d'absolu ou d'infini, Renouvier et l'école criticiste française ne craignent

pas de dépouiller Dieu de son infinité pour lui mieux assurer la vie personnelle
et consciente.

1 A. Sabatier, Esquisse d'une philosophie de la religion, p. 379. Comp. Les

religions d'autorité et la religion de l'esprit, p. 529 : « Qu'est-ce que Dieu pour
qui serait privé totalement du sentiment religieux, c'est-à-dire du sentiment d'une

relation interne avec Dieu?»



74 P. LOBSTEIN

un objet d'observation historique et d'analyse psychologique.
« L'histoire, c'est la psychologie remontant en arrière aussi
loin et aussi complètement que les documents le permettent :

la psychologie, c'est l'histoire poursuivie jusqu'au moment
présent et jusqu'à l'expérience personnelle du penseur»1.
L'union indissoluble et constante de la psychologie et de

l'histoire constitue la méthode que nous avons essayé
d'appliquer jusqu'ici et qu'il convient de pratiquer aussi dans la

présente étude. C'est à ce prix seulement et à cette condition

que la dogmatique protestante est à la hauteur de sa

mission, qui consiste à exposer systématiquement la foi
chrétienne dans sa merveilleuse richesse et dans ses manifestations

les plus pures et les plus élevées.
Cette tâche nous reporte nécessairement aux documents

dans lesquels la conscience chrétienne a rencontré son
expression primitive et authentique. Ainsi s'explique et se justifie

la large part qu'il nous faut faire aux écrits du Nouveau
Testament interprété à l'aide des documents de la religion
d'Israël et du judaïsme postexilique. Nous y avons trouvé,
nous y trouvons encore, non pas une règle infaillible s'im-
posant à notre pensée et façonnant nos croyances, mais l'appui

le plus précieux de notre foi, le guide et la lumière de

notre conscience.
Ouvrons donc avec respect les saints livres et

interrogeons-les sur le problème religieux proposé à notre étude.

II
Il est à peine nécessaire d'insister sur le fait que tous les

documents de l'Ancien et du Nouveau Testament supposent
la personnalité de Dieu sans qu'ils croient avoir besoin de

l'enseigner explicitement. Ce qui est plus important, c'est de

marquer nettement le sens et la valeur qu'a pour les auteurs
bibliques l'affirmation du Dieu vivant et personnel.

Nulle part, dans l'Ecriture sainte, la notion de la personnalité

de Dieu n'est présentée comme une thèse métaphysi-
1 A. Sabatier, Les religions d'autorité et la religion de l'esprit, p. 528.



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 75

que et spéculative, destinée à définir la nature de Dieu
indépendamment de la piété des fidèles. Partout et toujours
cette notion a une portée religieuse, c'est-à-dire qu'elle sert
à caractériser le rapport que la nation ou l'individu soutiennent

avec leur Dieu. La prétention de trouver, dans la
conception du Dieu personnel, une formule rendant compte de

l'essence ou de l'activité intradivine, est restée étrangère à

l'esprit des prophètes comme à celui de Jésus et des apôtres.
Ce qui leur importe, ce n'est pas de sonder les profondeurs
de Celui qui demeure dans une lumière inaccessible, c'est
d'entrer en relation avec le Seigneur, qui se révèle à tous
ceux qui le cherchent et l'invoquent. Si par là même ils
affirment le caractère spirituel et moral de la divinité qu'ils
adorent, il est bien évident que la personnalité de Dieu est

pour eux, non un thème de réflexions philosophiques, mais

un objet de foi religieuse.
Les conceptions bibliques portent l'empreinte de deux

traits essentiels qui, à travers les siècles et en dépit de
modifications nombreuses et variées, se maintiennent et s'affirment

dans le cours de l'évolution religieuse de l'histoire
d'Israël et de l'Eglise chrétienne.

D'une part, tous les livres de l'ancienne et de la nouvelle
alliance, quel qu'en soit le caractère, simples récits, discours
prophétiques, poèmes et chants, procèdent d'une inspiration
religieuse et sont le fruit de la piété. Le Dieu auquel ils
rendent témoignage n'est pas l'Absolu des philosophes, l'idée

pure, la substance infinie, la vie universelle, mais le Créateur
du ciel et de la terre, le souverain maître et le fidèle éducateur

de la nation élue, le Dieu de la conscience collective et

individuelle, le Juge qui châtie le péché, le Seigneur qui
console et exauce, le Sauveur, le Bédempteur, le Père.

D'autre part, la forme que revêtent les affirmations
religieuses des héros d'Israël ou du christianisme naissant, n'a
rien d'abstrait ou de technique : c'est tantôt le langage naïf
et pittoresque de l'âme populaire, tantôt l'accent inspiré
d'une haute éloquence ou d'une pure et puissante poésie.
Les notions les plus élevées s'enveloppent du voile du sym-



76 P. LOBSTEIN

bole; une sève d'ardente et sainte ferveur circule sous les

anthropomorphismes les plus audacieux et les anime d'une
vie intense.

Il va sans dire que la distinction que nous indiquons est

le fait d'une réflexion bien postérieure aux écrivains sacrés.

Jamais ceux-ci n'ont entendu opérer un départ ou un triage
entre la substance religieuse de leur pensée et l'expression
concrète qui la traduit. Le fond et la forme constituent,
dans leur esprit, une unité organique et indissoluble. Aussi
n'est-il pas étonnant que leur notion du Dieu personnel et

vivant soit solidaire de leur conception générale du monde.
Le système cosmologique de l'antiquité est le cadre dans
lequel s'enchâsse leur pensée religieuse: l'Eternel a établi son
trône dans les cieux, la terre est son marche-pied; c'est là,
au centre de l'univers, que se déroule le drame de l'histoire,
dont le Très-Haut trace le plan, domine le cours, ménage
les péripéties et amènera le dénouement. L'intervention constante

du Tout-Puissant dans les destinées de l'humanité et
de l'individu est l'axiome indiscutable de la foi religieuse, qui
saisit l'action personnelle de la Providence dans le cours
ordinaire des choses, non moins que dans les événements
étonnants et merveilleux où elle se manifeste plus visiblement.

Il est superflu- d'étayer ou d'illustrer par des textes les

observations que nous venons de présenter. Bien que l'Ecriture

sainte ne connaisse pas l'idée moderne de la personnalité,

elle proclame, comme une vérité fondamentale et

intangible, l'existence du Dieu vivant. Cette vérité n'a pas été

conquise du premier coup par la conscience d'Israël ; elle a

une longue et laborieuse histoire; en retracer le cours, serait
raconter toute l'évolution religieuse du peuple, depuis le

polythéisme grossier et cruel qu'il partagea avec les autres
Sémites, à travers l'hénothéisme qui admettait d'autres
divinités à côté de Jahve, jusqu'au monothéisme spiritualiste et

moral que les prophètes léguèrent à Jésus de Nazareth, et,

par lui, à l'humanité.
« En donnant à Dieu le nom de Père céleste, Jésus a em-



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 77

prunté au langage populaire l'expression qui répondait le
mieux à son propre message. Mais il lui a donné un contenu
tout nouveau. La paternité de Dieu cesse d'être une paternité

d'exception, pour devenir le fondement sur lequel s'édifie

la fraternité humaine. Il faut que l'homme soit parfait
comme Dieu est parfait: et cette perfection est celle de

l'amour.... Par delà le judaïsme des derniers temps, Jésus est

revenu à la piété des Psaumes ; il a retrouvé le Dieu de la

nature, le Dieu vivant, le Dieu qui intervient1. »

Pourquoi Jésus a-t-il ressenti et exprimé avec une si
profonde intensité le caractère vivant et personnel de Dieu?
Parce qu'entre lui et son Père le rapport de personne à

personne se traduisit en communion parfaite de vie et d'amour.
C'est dans la conscience du Fils de l'homme que s'affirme et

se réalise la divinité parfaitement spirituelle et morale ; si

jamais Dieu fut « sensible au cœur, » si jamais il fut l'objet
d'une intuition directe et d'une expérience intime et immédiate,

c'est dans l'âme de Jésus que s'opéra cette rencontre
mystérieuse, cet échange ineffable, cette pénétration de l'être
par un autre être, affirmation la plus haute de la personnalité,

parce qu'ici la dépendance sans réserve se trouve être
le suprême affranchissement et la glorieuse liberté de l'enfant

de Dieu.
Le Nouveau Testament nous a conservé l'écho de l'expérience

religieuse de Jésus, reproduite et souvent commentée

par les auteurs sacrés selon le caractère de leur individualité,

les dons spirituels qui leur ont été départis, l'éducation
qu'ils ont reçue, les besoins des lecteurs auxquels ils
s'adressent. Nulle part l'affirmation religieuse de la personnalité
de Dieu n'a rencontré une expression plus claire et plus forte

que dans la théologie johannique. Il suffit de rappeler les
formules lapidaires qui condensent avec une énergie saisissante
la substance religieuse de la notion évangélique du Père
céleste : « Dieu est esprit» (Jean IV, 24), « Dieu est amour»
(1 Jean IV, 8, 16).

1 M. H. Monnier, La mission historique de Jésus, 1906, p. 152-154.



78 P. LOBSTEIN

Que nous sommes loin des laborieux efforts tentés par le
raisonnement et la spéculation pour établir et définir la
personnalité de Dieu à l'instar d'une théorie indépendante de

la piété 1 Mais, d'autre part, n'y a-t-il pas une incontestable
affinité entre la révélation du Fils de l'homme et la
conception vivante et pratique de la personnalité, conception
qui constitue l'une des plus précieuses conquêtes de la
conscience moderne? N'est-ce pas l'âge de Carlyle qui a mis
en lumière la valeur infinie et la puissance créatrice des

grandes personnalités dans la vie morale de l'humanité?
N'y a-t-il pas, dans cette féconde et géniale découverte, non
pas sans doute une preuve de la vérité chrétienne, mais
une indication en quelque sorte prophétique, une analogie
qui nous facilite la compréhension et l'appréciation du point
de vue à prendre dans l'étude du problème de la personnalité

divine? Essayons donc de suivre la voie que nous tracent
les initiateurs religieux, dont les documents de la religion
chrétienne nous transmettent le témoignage. Il ne s'agit que
de nous engager résolument à leur suite, pour nous affranchir

de l'intellectualisme stérile qui pèse sur la théologie
traditionnelle et pour rendre à une doctrine, réputée
abstraite et aride, sa signification véritable, son efficacité et son

prix.
III

Tant qu'elle n'est pas arrivée à la vie de l'esprit, la
personnalité humaine n'existe encore qu'en puissance, mais le

germe est destiné à croître, à mûrir, à donner sa fleur et

son fruit. L'homme est appelé à sortir de la sphère purement
animale, à se dégager des liens de la vie naturelle, à s'affranchir

de la servitude des instincts égoïstes et brutaux1. Ame-

1 On a souvent décrit ce caractère progressif de l'épanouissement de la

personnalité, qu'on a considérée sous un double point de vue ; au début du développement,

on ne peut parler que de la personnalité psychique ou psychologique,
mais celle-ci est appelée à se constituer comme personnalité morale. M. Matter
(Etude de ta doctrine chrétienne, I, p. 72-73) rappelle fort à propos les paroles
suivantes de Lotze : « Longtemps la plus grande partie de notre moi est en



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 79

sure que s'éveille en lui le sentiment de sa vocation
supérieure, à mesure qu'il entre dans le courant qui le porte vers
les horizons infinis, il prend conscience de cette destination
comme d'un appel divin. Le besoin inextinguible d'une vie

que rien ici-bas ne saurait pleinement satisfaire, le tourment
d'une nostalgie dont il ne veut pas guérir, lui apparaît comme
l'inspiration d'une volonté plus haute, qui le sollicite et

l'oblige et qui, dans l'instinct sublime qui le travaille, lui
révèle sa vraie nature et lui marque la fin idéale de son
développement.

Un homme s'est rencontré, qui a prêté un langage d'une
force et d'une clarté incomparable à ce qui s'agite obscurément

dans le cœur de l'humanité. En Jésus-Christ notre
âme salue le Bévélateur d'une personnalité parfaite ; en lui,
elle ne reconnaît pas seulement le type à réaliser et le but à

atteindre, elle trouve aussi le chemin qui l'y conduit, le

guide qui l'inspire et la soutient, celui qui est l'initiateur
parce qu'il est le sauveur. Jésus-Christ donne à la vie
humaine sa vraie signification, il propose à notre développement

son terme définitif et bienheureux : c'est l'éclosion, au
sein de «la chair,» d'un être nouveau, de l'homme spirituel,
de la création d'en-haut, du Fils de Dieu. Si cette évolution
n'a pas lieu dans l'harmonie et la lumière, si elle ne se fait
qu'à travers des crises douloureuses et tragiques, c'est que la
vie céleste ne peut triompher et s'épanouir qu'au prix de la

mort de la vie terrestre, c'est que la personnalité qui doit
réaliser pleinement l'intention divine est le fruit d'un
laborieux enfantement, d'une régénération. La puissance qui
opère ce miracle, qui transforme la créature d'un jour en

organe de l'Eternel, qui nous élève au-dessus de nous-mêmes
et du monde, qui nous fait triompher du péché et de la

mort, cette puissance victorieuse des choses visibles et péris-

réalité un non-moi ; notre vie n'est pas notre oeuvre personnelle, mais un bien

reçu du dehors ; nous ne parvenons à conquérir jnotre « moi », dans la pleine

acception du mot, que dans la mesure où nous devenons par nos propres actes

ce que nous sommes appelés à être ; la personnalité, même notre personnalité de

créature, est un idéal qui nous apparaît au terme de notre marche ascendante. »



8(J P. LOBSTEIN

sables, se manifeste à la conscience chrétienne comme une
volonté souveraine, source de toute vie spirituelle, règle
suprême de toute personnalité morale, créatrice et maîtresse
d'un royaume qui unit tous ses membres dans le sentiment
d'une « obéissance libre et d'une liberté obéissante1. »

Tel est le fondement, tel est le caractère de la foi
chrétienne au Dieu personnel2. «Celui qui a planté l'oreille,
n'entendrait-il point? Celui qui a formé l'œil, ne verrait-il
point? » (Ps. 94,9). Celui qui, du sein de l'animalité, fait jaillir

la vie de l'esprit, celui qui, dans les entrailles de l'humanité

terrestre, appelle à la lumière une humanité nouvelle,
que dis-je? Celui qui veut accomplir en moi-même cette
transformation merveilleuse, m'admettre dans la communion de son

amour, m'adopter et me bénir comme son fils, celui-là ne
serait qu'une force aveugle et inconsciente, une fatalité sourde
et muette, je ne sais quelle formule servant à désigner la vie
universelle, ou la substance unique, ou la loi nécessaire de

l'éternelle évolution N'y aurait-il pas là, je ne dis pas une
contradiction logique, mais une impossibilité morale3, contre

1 A. Sabatier, Esquisse, p. 25.
3 Cette conception a été fort bien développée et défendue par M. Steinmann

dans deux remarquables études publiées dans la Zeitschrift für Theologie und
Kirche. Voy. année 1902 (Das Bewusstsein der vollen Wirklichkeit Gottes, surtout

p. 471, 474-480); année 1904 (Die lebendige Persönlichkeit Gottes, seine

Immanenz und Transcendent, als religiöses Erlebnis, surtout p. 391-426). Lire
enfin l'étude du même auteur, Die Frage naeh\GoU.'ßin Beitrag zur Erörterung
der Prinzipienfrage der christlichen Apologetik. (Même périodique, année 1901,

p. 435-483.)
3 « Le fond de la croyance en Dieu est un besoin moral. L'homme qui se sent

libre, se sent en même temps dépendant et comprend qu'il ne peut dépendre que
d'un être libre comme lui ; l'homme qui a la conscience du devoir comme de

l'obligation suprême et du bien absolu, ne trouve la garantie de cette loi que
dans un Dieu personnel; en un mot, Dieu est le postulat de la moralité, non pas

un postulat régulièrement déduit à la façon de Kant, mais une nécessité

spontanément sentie et intuitivement reconnue. » (E. Scherer, Mélanges de critique
religieuse, 1860, p. 401.) — « Comment concilier la liberté avec la dépendance?
Comment se posséder en se donnant sans réserve Comment se donner en se

possédant? Si nous étions seuls pour l'accomplir, cette œuvre serait, en effet,
illusoire. Elle avorterait également si nous n'avions en face de nous que des



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 81

laquelle viendrait se briser l'objection la plus spécieuse, le

raisonnement le plus subtil et le plus fort? Car enfin, si

j'affirme le Dieu vivant et personnel, ce n'est pas en vertu
d'une théorie philosophique, ni sur le fondement d'une
tradition doctrinale, c'est au nom d'un fait absolument décisif,
parce qu'il se répète et se renouvelle à tout moment dans le

cours des siècles, parce qu'il nous reporte aux sources vives
du christianisme le plus authentique, parce qu'il répond à

tout ce que les âmes ont éprouvé, souffert, accompli, vécu
dans toutes les religions qui se sont élevées au-dessus de la
nature pour entrer dans le domaine de l'esprit L

hommes ou que l'ensemble du monde terrestre, car il faut, pour arriver au but,

trouver un être auquel on puisse se donner sans se perdre, un être qui nous rende

à nous-mêmes, enrichis de forces nouvelles, dans la mesure où nous nous livrons
à lui. Qu'est-ce à dire, sinon que cet être doit avoir la vie en lui-même et vivifier
tout ce qu'il touche, ce qui est la prérogative unique et exclusive du Père céleste

qui se manifeste à nous en Jésus-Christ. Loin de Dieu, l'existence humaine est

déchirée par une contradiction insoluble; elle demeure une énigme douloureuse

toujours ouverte. Loin de Dieu, l'homme oscille sans cesse entre une soumission

qui l'avilit et une licence qui le dégrade. Pour que notre destinée se réalise telle

que l'Evangile nous la présente, il faut que Dieu ne soit pas seulement une idée

sublime, mais une réalité substantielle. L'évolution de la personnalité humaine

n'est possible que si l'on croit à l'existence et à l'action vivifiante de Dieu.... Un

être impersonnel peut s'imposer physiquement à nous, mais il n'y a pas entre lui
et nous de relation morale. Si donc on part de l'expérience personnelle, on est

en droit de dire que l'être que la religion nous révèle est personnel, comme Jésus

le montre si clairement d'ailleurs par sa doctrine du Père céleste. » (J. Bovon,

Dogmatique chrétienne, I (1895), p. 198-199, 228.)
1 « Portée simplement devant la conscience religieuse, la question où

s'embarrasse et se perd la science est résolue aussitôt que posée. Pour la conscience,
dès que Dieu est, il est l'Etre souverain de qui tout dépend La conscience le

revêt de prime abord des attributs constitutifs de ce qu'on nomme personnalité.
Elle n'explique ni ne dogmatise; elle atteste, elle affirme; et son attestation, son

affirmation est une révélation ; car la conscience immédiate est révélatrice et par
là normative.... Elle est un oracle intérieur dont la lumière, quoique obscurcie et

troublée en bien des sens par notre état de péché, n'est pourtant pas éteinte : de

là ces prédispositions et ces tendances, ces notions et ces sentiments auxquels
l'homme ne peut pas ne pas croire et se fier et se livrer plus ou moins, parce

qu'ils le font ce qu'il est. » (Jalaguier, Théologie générale, p. 149). Ce serait
commettre une grave erreur et une dangereuse injustice que de négliger les

« révélations originelles », dont parle ici Jalaguier ; mais nous persistons à croire

THÉO!.. EE PHIL. 1907 6



82 P. LOBSTEIN

L'affirmation de la personnalité divine n'est pas la conclusion

d'un syllogisme, le résultat d'une opération intellectuelle;

elle est le fruit d'une expérience religieuse, la solution

d'un problème pratique ; elle procède d'une certitude
morale et spirituelle ; elle prend naissance, elle s'impose
partout où une âme entre dans un rapport conscient et voulu
avec la puissance mystérieuse dont elle sent qu'elle dépend.
Cette communion de vie, cette relation personnelle, ce

commerce intérieur qui est à la fois soumission et liberté,
dépendance et délivrance, établit un dialogue ineffable, un
échange intime qui est à la fois une action de Dieu dans

l'homme et un élan de l'homme vers Dieu. C'est dans ia

prière que se traduit spontanément la foi au Dieu personnel ;

c'est la prière qui est l'expression vivante de cette foi,
aspiration de l'âme humaine vers l'Eternel et révélation de

l'Eternel à l'âme humaine1.

que la conscience chrétienne nous initie à une compréhension plus profonde et

plus vivante du problème de la personnalité de Dieu, que la conscience religieuse
demeurée étrangère à l'Evangile.

1 « L'homme religieux veut être entendu, vu, exaucé, aimé d'un Dieu capable

d'entendre, de voir et d'aimer; la piété vit de réciprocité. Si l'homme n'avait

pas cette foi inhérente à sa nature religieuse, il ne prierait pas Dieu, il ne le

craindrait pas, il l'adorerait à peine ; en tout cas, il ne l'aimerait pas. L'adoration

fervente, qui s'appelle l'amour de Dieu en religion, ne saurait s'adresser qu'à un

être, un sujet, une personnalité suprême, qu'on puisse aimer et dont on puisse

se sentir aimé. La prière ne saurait monter longtemps jusqu'à un Dieu qui ne

serait que l'ordre universel; cet exercice ne tarderait pas à paraître vain, stérile,

presque profane ou ridicule. » (Bouvier, Dogmatique chrétienne, I, p. 105.) —

« La foi crée entre le croyant et Dieu une intimité toujours plus grande et, il est

bon d'y insister une fois de plus, elle implique un rapport de personne à

personne. Dès qu'un homme dit : « Je me confie en Dieu », il affirme par cette simple

déclaration que Dieu revêt pour lui le caractère d'une personne, de quelqu'un

auquel l'homme peut parler comme un semblable à son semblable. Lorsque la

personnalité de Dieu se voile au contraire pour nous, et que nous inclinons à vollen

Dieu je ne sais quel principe impersonnel, quelle vie sans contour déterminé,

notre prière faiblit et son élan est comme paralysé. Ceci est du reste un fait

d'expérience : tous les hommes qui prient avec ferveur finissent par se faire une

très haute idée de la personnalité de Dieu. La physionomie divine acquiert pour

eux un caractère de plus en plus tranché. Ils ont à faire à quelqu'un qui fait de

chacun d'eux quelqu'un et le rend capable de faire quelque chose. » (T. Fallot,



ETUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 83

Si telle est la nature intime de la foi chrétienne en la
personnalité de Dieu, il est évident que cette foi n'est pas une
simple croyance, l'adhésion à une théorie spéculative,
l'admission d'un enseignement scriptuaire ou d'une formule
dogmatique. Croire au Dieu personnel, c'est lui donner son

cœur, c'est se placer sous l'action de son esprit, c'est se laisser

pénétrer par sa force et sa grâce; croire au Dieu personnel,

c'est lui exposer ses besoins, lui apporter ses misères
et ses fautes, puiser chez lui le pardon et le salut, le secours
et le courage, la paix et la joie; croire au Dieu personnel,
c'est l'invoquer, lui rendre grâce, le prier. Vous pouvez
rêver au divin, méditer sur le divin, aspirer au divin ou vous
perdre en lui; vous ne pouvez prier que le Dieu vivant et

personneld.

Le livre de l'action bonne, 1905, p. 314-315.)— « L'émotion de Robinson Crusoé,

quand il aperçut la trace de pas humains dans son île déserte, est peu de chose,

comparée à celle qui m'envahit, quand je soupçonne que l'intelligence qui
soutient le monde est une personne morale. Mon cœur s'épanouit, et la prière monte
à mes lèvres. La prière est comme le fil ténu que l'araignée sort d'elle-même

pour se balancer dans l'espace ; avec la prière, on se jette hardiment dans l'invisible,

on l'explore, on y rencontre des points d'attache. » (M. Wilfred Monod, Aux
croyants et aux athées, 1906, p. 251-252.)

1 « On n'adore pas une loi, quelque simple et féconde qu'elle soit; on n'adore

pas une force, si elle est aveugle, quelque puissante, quelque universelle qu'elle
puisse être, ni un idéal, si pur qu'il soit, s'il est une abstraction ; on n'adore

qu'un Etre qui soit la perfection vivante, la perfection de la réalité sous ses formes

les plus hautes : la pensée, l'amour. Toute autre adoration implique un non-sens,
s'il s'agit d'un pur abstrait; une idolâtrie, s'il s'agit de la substance de l'univers

ou de l'humanité. » (Caro, L'idée de Dieu et ses nouveaux critiques, 1864,

p. 499.) — « De quelque manière que l'homme se représente la divinité, — ce

qui est affaire de philosophie religieuse et ce qui varie suivant le degré de son

développement intellectuel et de ses connaissances, — il a conscience que sa

relation avec l'univers est une relation d'être vivant à être vivant (non plus

d'homme à homme), qu'entre l'univers et lui il y a action et réaction, relation

vivante. Voilà ce qui constitue à proprement parler la religion, à tous les degrés

de l'évolution religieuse de l'humanité. Il n'y a pas de religion sans Dieu vivant.

De quelle nature sont ces actions et réactions Comment s'établit cette relation

vivante entre l'univers et l'homme et quels en sont les caractères C'est là que

se différencient les religions historiques. Les unes insistent plus sur la toute-

puissance divine, — qu'il s'agisse d'ailleurs d'un ou de plusieurs dieux, — les



84 P. LOBSTEIN

Cette foi, essence de la piété et âme de la prière, n'est pas
une possession de tout repos ; on ne l'acquiert pas une fois

pour toutes, comme une vérité théorique que l'on confie à la

garde de sa mémoire et qui fait désormais partie de notre

patrimoine intellectuel ; loin d'être au-dessus de toute atteinte,
elle est sujette à toutes les vicissitudes que traverse notre
âme, elle vacille et s'obscurcit dans notre conscience ; elle
connaît les découragements, les tentations du doute, les

humiliations de la défaite ; elle a besoin de se retremper |à la
source qui seule peut l'alimenter; séparée de son principe et
de son objet, elle languit et meurt. Chrétiens, la révélation
du Dieu personnel nous est venue par Jésus-Christ, elle s'est

incarnée dans sa conscience, elle nous est perpétuellement
garantie par son œuvre. C'est en regardant à lui qu'à
rencontre de toutes les puissances hostiles, en dépit des plus
formidables obstacles, nous avons l'audace d'affirmer que la
puissance qui nous enveloppe et nous domine est une
personne morale, une volonté sage et charitable, « notre Père

qui est aux cieux. » La personnalité de Dieu échappe à notre
raisonnement et ne saurait être établie par la réflexion
théorique, elle se découvre à notre foi et s'affirme victorieusement
dans la prière ; mais elle demande à être saisie et maintenue

autres plus sur les ressources de l'homme pour lui arracher ses faveurs ; les unes

plus sur la crainte, les autres plus sur la dévotion. L'Evangile affirme que cette

relation doit être une relation d'amour. Tandis que le bouddhisme tend à absorber

l'individu dans le grand Tout, dont l'univers visible n'est qu'une image fallacieuse,
et à supprimer ainsi l'individualité humaine, — tandis que l'islamisme, accentuant

le principe du judaïsme, tend à établir une séparation radicale et
infranchissable entre Allah et le fidèle, l'Evangile chrétien se caractérise essentiellement

par ceci qu'il stipule entre Dieu et l'homme un lien d'amour. Dieu est le Père

céleste ; l'homme est fils de Dieu ; Dieu aime l'homme, l'homme doit aimer Dieu ;

la relation entre le principe de l'univers et l'homme individuel, est une relation

d'amour, dans laquelle les deux termes subsistent. Dieu et l'homme, — l'homme

ne se perdant pas en Dieu, Dieu ne se maintenant pas séparé de l'homme, —
s'accordent dans une communion vivante, de telle sorte que la dépendance de

l'homme à l'égard de Dieu ne soit plus une contrainte, mais une libre et joyeuse

consécration, et que la souveraineté de Dieu à l'égard de l'homme ne soit plus

une tyrannie, mais une puissance aimée et bénie. » (M. Jean Réville, Le

protestantisme libéral, 1903, p. 58-60.)



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 85

par toutes les énergies de notre âme. Semblable à l'ange qui
lutta avec Jacob et qui ne donna sa bénédiction qu'après
avoir été vaincu par lui, le Dieu personnel ne livre son secret

qu'à celui qui sait le conquérir par l'humilité et la confiance,

par l'obéissance et l'amour1.
On sait que l'orthodoxie régnante cherche à fixer la notion

de la personnalité de Dieu en prenant sa base d'opération en
dehors de la révélation chrétienne. Elle en fait un axiome de

ia « religion naturelle, » une thèse de la « théologie générale»

qui a pour objet les a dogmes mixtes2. » Tels ne sont

pas notre point de vue et notre méthode. S'il nous était
possible de résoudre la dogmatique protestante en une
philosophie de la religion, il nous serait permis de suivre les
errements des écoles traditionnelles. Il serait facile, en effet, de

montrer que la pensée grecque, depuis Anaxagore, s'est
élevée à la conception d'une intelligence suprême, d'un esprit
conscient de lui-même, dont elle a essayé de déterminer,
sous bien des formes, le souverain pouvoir et les attributs. On

pourrait établir aussi, par l'histoire comparée des religions,
que la foi vivante, dans ses manifestations infinies, depuis le

fétichisme le plus grossier jusqu'au spiritualisme le plus
pur, tend à personnifier l'objet de son culte, que ce cuite
implique et postule un rapport personnel avec la divinité
conçue plus ou moins clairement comme un être personnel
aussi. Nous nous gardons bien de méconnaître ces vérités,
nous sommes loin d'en rabaisser la valeur et de traiter
légèrement cet hommage rendu au Dieu inconnu, ce « témoignage

de l'âme naturellement chrétienne; » mais nous
estimons qu'une saine théologie n'en est pas réduite à demander
à la spéculation métaphysique ou à l'histoire des religions
les éléments constitutifs ou les arguments subsidiaires de son

1 « Pour saisir Dieu, il faut que l'esprit tende tous ses ressorts : imagination,
conscience, observation, raison; ce n'est qu'au prix d'un immense effort qu'il
arrivera jusqu'à l'Etre, qu'il n'est pas permis de concevoir autrement que comme

la plénitude de la vie. » (Bouvier, Dogmatique chrétienne, I, 111.)
2 Voy. p. ex. P.-F. Jalaguier, Théologie générale (dogmes mixtes), Paris,

1903, p. 9-158).



86 P. LOBSTEIN

dogme. Interprète de la foi, la dogmatique n'a d'autre ambition

que d'exposer fidèlement et de grouper en système
organique et vivant les convictions puisées dans l'Evangile. Quel
est donc le contenu et la signification du message évangélique?

Le Dieu, avec lequel le chrétien se sait réconcilié par
le Sauveur, nous a manifesté sa sainteté et son amour. Cette

révélation n'est pas une simple doctrine, une idée pure, une
théorie étrangère à notre vie intérieure. Au contact de la
personne et de l'œuvre de Jésus-Christ, au pied de sa croix, par
la communication de son esprit, Dieu a créé, dans le plus
humble des croyants, une conscience nouvelle, une
conscience filiale, qui souscrit avec une joyeuse gratitude à la
parole que l'auteur sacré a recueillie des lèvres du Seigneur:
« Celui qui m'a vu, a vu le Père » (Jean XIV, 9). Les caractères

essentiels de la divinité, nous les contemplons dans celui

qui «est l'image empreinte de sa personne » (Hébr. I, 3).

Ah certes, nous n'exilons pas Dieu du règne de la nature ; à

la vue du ciel étoile ou de la mer immense, le frisson de l'infini

passe sur notre âme ; mais dans la vie de Jésus, mais
dans le drame du Calvaire, nous sentons battre le cœur de

notre Père céleste. Si donc il est vrai que ie Dieu d'amour
s'est donné à nous dans son Fils unique, s'il a renfermé toute
chose dans ce don suprême et ineffable, si tout ce qu'il y a

en nous de vérité et de bonté, de pureté et de grandeur, est
l'écho de sa voix, le reflet de sa lumière, le rayonnement
de sa vie, comment pourrions-nous douter du Dieu vivant,
du Dieu personnel? L'affirmation de la personnalité en

Dieu, qu'est-elle autre chose que le résumé de toutes nos
expériences chrétiennes, le nom qui ramasse et concentre toutes
les grâces dont nous sommes l'objet, la formule abréviative
des révélations de Dieu à l'humanité?1. En vérité, pour nous
amener à nier la personnalité divine, il faudrait arracher de

notre conscience nos souvenirs les plus sacrés et nos plus

1 Est-il nécessaire d'insister sur la différence radicale qu'il y a entre cette

conception et la signification que J. Bovon, bien à tort, attribue à l'idée ritschlienne
de Dieu '! « Dieu n'est qu'un simple nom qu'emploie le chrétien pour résumer ses

impressions religieuses. » (Dogmatique chrétienne, l, 220.)



ETUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 87

sublimes espérances, il faudrait traiter d'illusions et de folies

toutes les vérités dont se nourrit notre foi, il faudrait
éteindre jusqu'à la dernière étincelle de notre vie morale et

religieuse1.
Avons-nous eu tort de dire que c'est l'Evangile qui donne

à notre foi au Dieu personnel son fondement le plus solide,
son contenu le plus riche, sa sanction la plus décisive?2. Nous

trompons-nous en pensant que, saisie dans toute sa portée, la

1 Voy. Reischle, Zeitschrift für Theologieund Kirche, 1891, p. 338, 343; Idem,

Christliche Glaubenslehre, 19022 § 49; M. Traub, Zeitschrift für Theologie und

Kirche, 1894, p. 118-120; M. Kaftan, Dogmatik, § 17. — « La liberté, la raison,

l'amour ne répondent qu'à l'appel de la liberté, de la raison, de l'amour, la

volonté qu'à la volonté, la personne qu'à la personne. Détruisez cette foi-là (car,

je le reconnais, c'est ici un objet de foi), détruisez ce sentiment-là chez l'homme,
et vous portez une atteinte funeste à la moralité de l'obéissance; c'est un coup

qui fêle la conscience, et la vie morale s'écoulera peu à peu par cette fêlure,

comme l'eau d'un vase brisé.... Le chrétien voit et sent partout, dans le monde

et en lui-même, la volonté, l'activité, l'amour de Dieu. Celui qu'il se plaît à

nommer, après Jésus, le Père, notre Père, n'est pas l'abîme de Renan, ni l'idéal

par opposition au réel de Vacherot ; c'est le Père qui crée, garde, dirige, élève,

pardonne, sauve et recueille dans son sein ses enfants. C'est l'être personnel

par excellence qui dit sans cesse : Je, Moi, et auquel on se plaît à dire en

l'invoquant: Tu, Toi. C'est le Dieu qui nous aime, établissant ainsi toute la

doctrine, et qui nous demande tout notre amour, constituant en cela toute la morale.

Nous sommes embrassés, portés par cette souveraine personnalité ; nous savons

que nous avons notre place dans sa pensée et sa volonté, que nous vivons là par
son éternel décret d'amour. Comme nous ne sommes point fermés pour elle,

comme elle nous pénètre, nous transforme, nous régénère par son esprit qui
s'identifie avec nous, nous, de notre côté, nous unissons à elle dans la vie qu'elle
nous communique et partage avec nous, vie de lumière, de sainteté, de charité.
Cette personnalité, ce Dieu vivant remplit pour le chrétien l'horizon entier de

la pensée et du cœur. Si on voulait la lui ôter, toute son expérience protesterait

au nom des bienfaits qu'il a reçus de. cette sainte communion; et si l'on
réussissait à changer pour lui ce Dieu vivant, c'est-à-dire personnel, en une
abstraction impersonnelle, il se croirait tombé dans le vide et le néant. » (Bouvier,

Dogmatique chrétienne, I, p. 104, 125-126.)
2 M. Wobbermin soutient avec raison que le christianisme, qui met en pleine

lumière la valeur indépendante de la personnalité morale, a pris au sérieux la foi

au Dieu personnel et lui a fait une place que ne lui assignèrent ni les écoles de

philosophie antique ni même les prophètes d'Israël. (Der christliche Glaube in
seinem Verhältnis zur gegenwärtigen Philosophie, 1902, p. 79-80, 121-123.)



88 p- lobstein

thèse de la personnalité de Dieu revêt un caractère pratique
et constitue une vérité expérimentale? Aussi estimons-nous

que ceux-là commettent une grave erreur, qui enseignent

que le divin seul tombe sous l'œil de la conscience ; la
conscience, nous dit-on, ne saisit que la vie divine et ses lois, ou
si l'on veut, le divin, dans l'homme, la nature, l'univers ; la
personnalité n'est qu' « une hypothèse qu'il s'agit de vérifier
par la spéculation, en voyant si elle est une condition nécessaire,

un postulat de la vie divine, telle que nous la connaissons

par l'expériencel ». Passer du divin à Dieu par une
méthode rationnelle2, s'élever sur les ailes de la spéculation
jusqu'à la personnalité divine, quelle périlleuse aventure
quelle vaine et chimérique entreprise Si, pour s'assurer de

la réalité du Dieu personnel, le chrétien est contraint de

recourir à la dialectique, si sa certitude repose sur une série
d' « argumentations positives et négatives »3, si la foi perd
son caractère de spontanéité immédiate et directe, c'est le

triomphe de l'intellectualisme sur la vie religieuse, c'est
l'avènement d'une gnose accessible seulement à une aristocratie

de philosophes et de penseurs. Non, il n'en est pas
ainsi et nous en bénissons Dieu : d'un geste, la foi renverse
la fragile construction si laborieusement édifiée, elle n'a cure
de la vérification de nos hypothèses, d'un élan victorieux elle
saisit la vérité pour laquelle elle se sent faite et dont elle
trouve dans l'Evangile la suffisante et souveraine confirmation.

IV

On ne contestera pas, je l'espère, la sincérité et le sérieux

que nous avons apportés à l'analyse de la foi chrétienne au
Dieu vivant et personnel. La conviction pleine et entière avec

laquelle nous avons affirmé cette vérité fondamentale de

1 Bouvier, Dogmatique, I, p. 98.
2 Le disciple le plus distingué de Bouvier a fait, sur ce point, ses réserves les

plus explicites. M. Roberty, Auguste Bouvier, théologien protestant, 1901,

p. 234, 241-243.
3 Bouvier, ouv. cit., I, p. 99, 106.



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 89

notre religion nous met à l'aise pour exprimer les réserves et

pour marquer les limites qu'exige l'exposé complet de ce

grave et délicat problème1.
Aussi bien ces réserves ont-elles été faites à maintes

reprises, soit par des penseurs affranchis de tout préjugé
dogmatique, soit par des théologiens d'une orthodoxie reconnue
et prouvée.

« On accorde, dit Jalaguier, que Dieu est l'Etre infini,
i'Etre éternel, puisqu'il est l'être ; on répète avec l'Ecriture
qu'il est tout en tout, que tout est de lui, par lui et pour lui.
Mais on demande et l'on prétend déterminer ce qu'il est en

soi, on demande en particulier, pour tout résumer dans

l'expression du jour, s'il est personnel, c'est-à-dire conscient,
libre, compos sui. Autour de ce terme, probablement
impropre ou tout au moins fort hasardé 2, se prononce le oui
ou le non qui laisse ou ôte le Dieu réel3. »

« Beconnaissons, dit Bouvier, les inconvénients des mots

personne et personnalité. « Personne » est un terme vague
quant à l'étymologie. On en a fait un emploi indiscret dans
les doctrines trinitaires. Enfin la personnalité humaine finie,
bornée, étant une unité vis-à-vis et à l'exclusion d'autres unités

semblables, risque d'offusquer, d'embrouiller la pensée.

1 M. Henri Bois fait observer « combien, même dans le monde religieux, on

est réservé, précautionneux, discret, quand il s'agit d'affirmer la personnalité de

Dieu, volontiers enclin soit à la passer sous silence, soit même à la remercier de

ses services provisoires et à réconduire en la couvrant de fleurs et de compliments.

» Il signale comme causes de « cet état de choses aussi certain que

fâcheux, » d'une part « l'éternelle tentation du panthéisme et du monisme sous

toutes ses formes, » d'autre part « l'antipathie croissante à l'égard du christianisme

officiel, et, dans notre pays, la lutte contre le catholicisme identifié avec

le christianisme. » (La personne et l'œuvre de Jésus. Extrait de L'Avant-garde,
1906, p. 8.) Sans nier l'importance relative des motifs indiqués par M. Bois, il est

permis de penser que son explication est insuffisante : le nom de Jalaguier,
auquel on pourrait encore ajouter d'autres représentants d'une incontestable

orthodoxie, réfuterait à lui seul l'assertion hasardée par le savant professeur de

Montauban.
2 C'est nous qui soulignons.
3 Théologie générale (dogmes mixtes), p. 148.



90 p. lobstein

U s'agit de savoir s'il y a un moi divin, un « moi de l'infini, »

comme a dit Victor Hugo. Le terme de personnalité peut
n'être pas adéquat à cette idée, ou y mêler des éléments
inférieurs, mais enfin, c'est de tous les substantifs celui qui s'en

rapproche le plus; il est adopté, il a cours, on n'en peut
proposer un autre, et nous l'emploierons sans scrupule après
cette observation1 •».

M. F. Buisson insiste sur le fait que M. Jean Béville, dans

son exposition des principes du protestantisme libéral, ne

parle pas du Dieu personnel, mais « recourt à l'expression :

Dieu vivant. Par où il donne satisfaction à tous. Pour ceux

qui ont besoin de se représenter un Dieu qui soit une
personne, le mot vivant voudra dire qu'il vit comme nous

vivons, qu'il est, à une puissance infinie, ce que nous sommes
en petit. Pour ceux, au contraire, qui, comprenant « l'insuffisance

de toutes les expressions anthromorphiques, ont
besoin de se représenter Dieu d'une façon plus abstraite, » le

mot vivant est acceptable, parce qu'il signifie simplement
que ce Dieu, « idéal du bien et du vrai, » bien loin d'être une
conception vaine et creuse de l'esprit humain, est la réalité
suprême, la force et l'être par excellence2». Enfin, M. Ch.

Wagner, répondant à M. Buisson, s'exprime en ces termes :

« M. Béville estime que certains adjectifs ne conviennent pas
à Dieu, et il en présente un autre. Il préfère parler du Dieu
vivant que du Dieu personnel. A-t-il raison, a-t-il tort?
Quand on parie d'un pareil sujet, on peut bien avoir tort et

raison tout à la fois. Mais en tout cas l'expression « Dieu
vivant» est plus biblique que l'expression : Dieu personnel.
Cette formule, si courante dans le vieux langage théologique,
est totalement inconnue à la Bible. L'idée de dire de Dieu,
qu'il est une personne, n'est jamais venue à aucun des
auteurs connus ou inconnus, qui ont écrit la Bible. C'est comme
si nous disions aujourd'hui que Dieu est un particulier. Quoi
de plus choquant? Nous autres, protestants libéraux, aimons

1 Dogmatique chrétienne, I, 98.
2 Libre-pensée et protestantisme libéral, 1906, p. 35.



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 91

beaucoup penser et dire que Dieu est esprit et qu'il est

amour. Le plus souvent, nous nous contentons de l'appeler
Père. C'est le nom le moins prétentieux, le plus humain, le

plus humble et le plus doux. Une autre qualité le recommande

: le Christ, dont l'âme entière était pleine et vibrante
de Celui qu'aucun nom ne mesure ni n'exprime, lui a donné
celui-là.... En ce point, où les expressions humaines ne
peuvent que rivaliser de modestie, en raison de leur faiblesse,
nous tenons à l'efficacité pratique plutôt qu'à la tournure
philosophique ou métaphysique. L'intérêt ici n'est pas dans
le vocabulaire, ni même dans les clichés intellectuels, mais
dans leur contenu. Tout dépend de ce qu'on y loge. Cette

idolâtrie, que vous flétrissez, n'est pas seulement à redouter
dans l'imagerie sacrée et le dogme, mais dans toute forme de

langage, dans tout signe employé. Dès qu'un mot, vidé de son

sens, continue à être répété, il devient une idole. Je

n'excepte pas même des paroles comme celles-ci : Dieu est esprit.
Il suffit pour faire choir cette parole de lumière dans les
ténèbres de l'idolâtrie, de la tranformer en formule que l'on
répète et qu'on impose. Quand vous parlez de Dieu ou écrivez

sur lui, toutes vos idées, même les plus hautes et les plus
dégagées de superstition ou de matérialisme, deviennent des

idoles, si votre cœur n'est pas rempli d'adoration et d'amour
devant l'ineffable. L'avoir dans son cœur, et en parler
comme on peut, c'est, je crois, la meilleure règle, si nous y
ajoutons les précautions et le souci de nous bien faire
comprendre. Il suffira ensuite de se rappeler la vieille parole du

prophète : «Autant les cieux sont élevés au-dessus de la
terre, autant ses pensées sont au-dessus de nos pensées, »

pour éviter de transformer ce que nous disons de Dieu, en

une doctrine définitive, ayant la prétention de l'exprimer et
de le traduire, et qui puisse devenir obligatoire pour nos
semblables1 ».

Il y a, au fond de ces observations empruntées à des

auteurs de tendances fort différentes, autre chose qu'une

1 Libre-pensée et protestantisme libéral, p. 133, 137-138.



92 P- LOBST KIN

simple question de vocabulaire. Essayons de préciser le sens
et la portée des réserves exprimées par les écrivains que
nous venons de citer.

Qu'on examine attentivement les différents éléments du
problème, que l'on ait le courage d'aller au fond des choses,
et l'on se convaincra aisément que ce qui est en cause, ce
n'est rien moins que la vraie nature et les caractères distinctifs

de la connaissance religieuse.
Quelle est, à vrai dire, la signification de l'axiome chrétien

de la personnalité de Dieu? Elle nous a servi à désigner
l'ensemble des expériences que le fidèle est susceptible de faire,
ou qu'il a faites déjà, en croyant à Jésus-Christ et en entrant,
par lui, en communion avec le Père céleste. Nous sommes
dépendants d'une puissance dont les effets se manifestent et
se réalisent dans le sanctuaire de la conscience religieuse et
morale ; l'action que cette puissance exerce sur notre être

spirituel tend à nous élever au-dessus des intérêts matériels
et des mobiles égoïstes et terrestres, à nous armer dans la lutte
contre le péché, à nous inspirer l'amour du bien et la force
de l'accomplir, à faire de nous des créatures nouvelles, des

enfants de Dieu. Voilà le phénomène, dont la réalité est pour
nous aussi certaine que notre existence même, voilà le fait
qui nous contraint de concevoir Dieu à l'instar d'un être
vivant, d'une intelligence et d'une volonté, d'une personne
morale, consciente et libre. Nous n'avons pas d'autre terme à

notre disposition pour nous rendre compte de ce qui constitue

le principe mystérieux, le centre permanent, la fin
glorieuse et bénie de notre vie intérieure1.

Mais en parlant ainsi, nous restons emprisonnés dans les

limites tracées au sujet religieux. Les expressions dont nous
nous servons obéissent à la loi inhérente à notre conscience
et ne procèdent que d'une nécessité psychologique. Les trans-

1 « une logique abstraite et simpliste dit qu'il faut connaître pour adorer ; une

psychologie historique montre que tout d'abord on désire, on prie, on adore pour
connaître, et que la définition de l'objet adoré se tire du culte qu'on lui adresse

et du bienfait qu'on en attend. » (A. Sabatier, Les religions d'autorité et la

religion de l'esprit, 1904, p. 534.)



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 93

former en propositions métaphysiques serait outrepasser les

bornes de notre compétence spirituelle. Nous ne sommes pas

qualifiés pour émettre un jugement sur ce que Dieu est en
lui-même ; la personnalité de Dieu, dans le sens où on l'entend

vulgairement, « c'est-à-dire le mode interne de son être
et son rapport d'essence avec le monde » ', ne tombe pas sous

l'expérience et ne saurait être l'objet de notre connaissance ;

la vie intradivine du Très-Haut, la modalité de son action
immanente ou transcendante nous échappe. Comment

s'opère, au sein de Dieu, la réaction qui répond à l'attitude
des êtres mortels? Comment a lieu l'exaucement de nos

prières? Quel est, si j'ose ainsi parler, le mécanisme intérieur
des sentiments, des pensées, des volitions que nous ne
pouvons pas ne pas attribuer à l'Etre suprême? Nous l'ignorons,
nous n'osons pas appliquer à l'Eternel les catégories de nos
facultés humaines2.

Il est vrai que, pour percer le mystère, on allègue le plus
souvent la légitimité, la nécessité des anthropomorphismes. On

sait dans quel sens Benouvier et ses disciples font de cette

conception l'une des pierres angulaires de leur « théodicée »3.

On n'a pas oublié non plus avec quelle émouvante éloquence
Gaston Frommel a défendu ce point de vue dans un de ses

derniers travaux * : en vertu du « parallélisme divino-hu-
main, » ce qui est vrai de l'homme envisagé comme personne
morale, doit l'être également de Dieu qui est, lui aussi, une

personne morale, en sorte que cette analogie essentielle nous
donne la clef de la psychologie du pardon.

1 Jalaguier, ouv. cité, p. 148.
*2 Au risque de nous voir reprocher un « phénoménisme agnostique » (J. Bovon,

Dogmatique chrétienne, I, p. 220), nous maintenons cette proposition, corollaire

d'une saine théorie de la connaissance religieuse.
3 Le disciple le plus eminent de l'auteur du Personnalisme, parmi les théologiens

protestants, M. Henri Bois, parle du Dieu individuel. (Comp. ouv. cit., p. 9 :

« Un Dieu personnel, libre et moral, un Dieu que nous devons nommer individuel,
malgré l'universalité de ce qu'il embrasse.... ») Nous osons croire que cette expression

est sujette aux plus graves malentendus. —Voy. M. Wobbermin, ouv. cit., p. 90.
4 La psychologie du pardon dans ses rapports avec la croix de Jésus-Christ.

(Travail soumis à l'Association chrétienn« suisse d'étutfiants, en 1905.)



94 P. LOBSTEIN

Nous est-il permis de nous engager dans cette voie
Pouvons-nous voir, dans la formule de la personnalité de Dieu,
une thèse métaphysique impliquant une théorie objective
sur l'essence ou l'activité divine? Nous ne le pensons pas.

Faut-il donc proscrire l'anthropomorphisme? Loin de là;
nous aussi, nous le tenons pour légitime, pour indispensable,
ce Même dans nos plus grands efforts métaphysiques, nous
restons hommes, et nos plus hardies abstractions portent
notre empreinte. Tout ce qui passe par la pensée humaine en

prend le caractère. Notre Dieu est un Dieu humanisé par notre
façon de le concevoir, qui est nécessairement humaine1. »

Mais il faut s'entendre sur la vraie signification de

l'anthropomorphisme qui, comme l'a parfaitement montré Auguste
Sabatier, « n'est qu'un symbolisme d'espèce particulière.
Pour se représenter Dieu, l'homme a le choix d'emprunter
des images à tous les ordres de la nature: au règne minéral,
au règne organique, à la figure humaine et à l'ordre moral.
Et la vérité, c'est qu'il a usé de tous ces moyens; les symboles
empruntés à l'ordre moral sont supérieurs à tous les autres,
cela va sans dire, et les seuls que puisse tolérer la conscience
à un certain degré de développement. Mais le procédé de

représentation ne change pas pour cela : il reste symbolique
par essence, et l'image n'est jamais une définition de l'être.
Lorsqu'on dit que Dieu, c'est un ce homme parfait, » on
revient naïvement aux illusions de ia mythologie. Dieu ne peut
pas être moins que l'homme, mais il est certainement infiniment

plus. Chez nous, la pensée, la conscience, les
sentiments sont liés à un organisme matériel, à un système
nerveux, à un cerveau, sans lesquels nous ne pouvons pas même
les concevoir. Prêtera-t-on à Dieu un corps et un cerveau?
Si on le fait, n'est-ce pas de l'idolâtrie? Si on ne le fait pas,
ne faut-il pas avouer que Dieu, dans son être et les formes

métaphysiques de son être, débordant l'espace et le temps,
nous est inconnaissable, en ce sens du moins, qu'il échappe
à nos moyens non pas de représentation symbolique, mais de

1 M. Wagner, Libre-pensée et protestantisme libéral, p. 140-141.



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 95

définition scientifique1. » Il faut avoir le courage d'appliquer
à la notion de la personnalité de Dieu ces paroles dont il nous
semble qu'on ne saurait contester la rigoureuse exactitude.

Loin de nous effrayer des conclusions que nous essayons
d'établir, nous osons penser qu'il y a lieu de nous en féliciter

et de nous en réjouir. Comment ne pas voir qu'en plaçant
le problème sur le terrain religieux et pratique, on désarme
du même coup toutes les objections que les Strauss et les

Marcel Hébert soulèvent au nom de la raison théorique? S'il
est avéré que nous sommes incapables de porter un jugement

objectif sur la natLtre métaphysique de l'Etre suprême,
la prétention de ceux qui décrètent l'irréductible contradiction

entre la notion de l'absolu et l'idée de la personnalité
est tout aussi inadmissible que les assertions de ceux qui
s'évertuent à construire la synthèse des deux termes. De

part et d'autre, on se berce de la même illusion; de part et

d'autre, on est dominé par l'intellectualisme dogmatique,
caractère distinctif delà tradition orthodoxe et de la spéculation
hégélienne. Bompre sans retour avec cette erreur funeste,
vice originel d'une théologie qui se débat au milieu de questions

mal posées et de difficultés insolubles, c'est bien
mériter de la foi chrétienne, c'est en conséquence rendre un
inappréciable service à la science des dogmes et, dans la même

mesure, sauvegarder les intérêts de l'Eglise et collaborer à

sa mission.
Nous accusera-t-on d'isoler la foi chrétienne de la pensée

moderne, d'élever une muraille chinoise entre la connaissance

religieuse et la connaissance scientifique? Nous

repoussons énergiquement ce reproche qui repose sur un
malentendu facile à dissiper.

Quelle est, en effet, l'idée maîtresse de notre étude? Il
importe de la mettre en lumière et surtout d'en circonscrire
nettement les limites et la portée afin d'écarter les conclusions

qu'on essaye à tort d'en déduire.

1 Esquisse d'une philosophie de la religion, p. 397-398 (nate). — Voy. aussi

A. Sabatier, De l'anthropomorphisme en théologie (Revue de théologie et des

questions religieuses, 1897, p. 66-72).



96 P. LOBSTEIN

Nous affirmons qu'on ne peut s'élever à la certitude
religieuse de la personnalité divine que par la voie subjective,
pratique, expérimentale. La vérité chrétienne n'est pas
indépendante des dispositions intimes du sujet qui la perçoit;
elle plonge ses racines dans la conscience, elle se légitime
par les effets qu'elle produit dans les âmes; sa sanction, à la
fois nécessaire et parfaitement suffisante, elle la demande à

l'Evangile, facteur essentiel et inébranlable fondement de la
foi chrétienne. Dès lors, c'est faire fausse route que de donner

à l'affirmation pratique de la personnalité divine l'appui
subsidiaire d'une preuve théorique. Un procédé pareil n'aurait

aucune prise sur le fait religieux qui, n'étant accessible

qu'à la conscience, se dérobe à l'étreinte du syllogisme et

ne saurait être susceptible d'une démonstration scientifique.

Cependant, si nos conclusions reposent sur la distinction
rigoureuse de l'ordre pratique, auquel appartient la vérité
religieuse, et de l'ordre théorique, duquel relève la science,

nous nous gardons bien d'isoler les deux domaines et
surtout d'en méconnaître l'étroite solidarité. « Le sujet est un et

ala claire conscience de son unité; voilà pourquoi il tend
toujours à une synthèse L » Voilà pourquoi il est
contraint de maintenir qu'en dernière analyse la vérité est une
et indivisible, qu'il n'y a pas d'opposition irréductible entre
le Dieu de la nature et le Dieu de la conscience, qu'il règne
une mystérieuse et inaltérable correspondance entre l'ordre
de la première création et la sphère de la xaivh xfîmj réalisée

en Jésus-Christ. Seulement cette affirmation est un acte de

foi, une anticipation religieuse de la réalité future et définitive,

une suprême décision de l'âme2.
Ceux qui prétendraient, au nom de la science, s'inscrire en

faux contre ce qu'ils appellent dédaigneusement un rêve et

1 A. Sabatier, Esquisse d'une philosophie de la religion, p. 384.
2 Qu'il me soit permis de renvoyer le lecteur à mes explications sur les

rapports de la philosophie et de la théologie, dans mon Essai d'une introduction à

la dogmatique protestante, 1896, p. 165-176, 230-243. (Edit, allemande, revue et

augmentée, 1897, p. 198-212, 268-287.)



ETUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 97

une chimère, sont eux-mêmes victimes de la plus naïve des

illusions. Toutes les thèses formulées avec une si superbe
assurance par le panthéisme ou le matérialisme, les verdicts
prononcés par un Strauss ou un Haeckel comme la solution
dernière apportée à la pensée moderne par le monisme
naturaliste, ne ressortissent pas au domaine de la connaissance

objective. « Quand une science objective se transforme en

métaphysique, elle cesse d'être science pour devenir
philosophie subjective1. » La lutte qui s'engage entre le théisme
chrétien et les systèmes contraires ne met pas aux prises la
religion et la science, elle oppose une foi à une foi2. C'est là

un fait d'expérience qu'il est possible de constater chaque

jour, et qui apporte une confirmation singulièrement
éloquente à l'axiome de Kant: jamais la vérité transcendante ne

saurait être l'objet d'une démonstration scientifique.
Incapable d'établir objectivement la foi au Dieu personnel,

la science est impuissante à discuter et à réfuter cette foi.
Les tentatives apologétiques de Lotze et de ses disciples ne
sauraient prétendre à démontrer la thèse fondamentale du
théisme de l'Evangile, mais elle peuvent lui fournir une
expression philosophique; parfois elles réussiront à écarter des

préjugés, à lever des scrupules, à prévenir des objections.
M. Wobbermin a fort bien montré qu'en affirmant la personnalité

de Dieu nous ne sommes nullement contraints de lui
attribuer les défectuosités et les imperfections inhérentes à la
créature humaine, à la personnalité finie3. Qu'y a-t-il
d'irrationnel à admettre que Dieu est au-dessus des limites et des

imperfections qui caractérisent les êtres personnels accessibles

à notre expérience ; qu'il n'y a en lui ni progrès, ni
déclin, ni devenir; qu'il n'est déterminé et conditionné que par
lui-même? En quoi la conception pratique de la personnalité
divine serait elle inacceptable à la pensée du philosophe en

1 A. Sabatier, Esquisse, p. 384.

'' Voy. les excellentes observations de M. H/Ering, Der christliclie Glaube, 1906,

p. 93-100.
'¦'¦ Der christliche Gottesglaube in seinem Verhältnis zur gegenwärtigen

Philosophie, 1902. Voy. surtout p 75 et suiv.

THÉOL. ET PHIL. 1907 7



98 P. LOBSTEIN

quête d'une vue d'ensemble sur l'univers et sur l'histoire1?
Impose-t-elle vraiment un sacrificium intellectus à celui qui
l'a adoptée en vertu d'un consentement de lui-même à lui-
même et sur le fondement d'une expérience péremptoire?
Soulève t elle plus de difficultés que les hypothèses aventureuses

d'une spéculation qui prend les allures d'une science

indépendante et objective2 A toutes ces questions la

réponse n'est pas douteuse pour celui qui a trouvé dans l'Evangile

la solution de l'énigme de la vie et du monde: la nature
ayant pour fin l'esprit, et la fin suprême de l'esprit réalisée
dans le royaume de Dieu, du Dieu vivant, du Dieu personnel,
qu'en Jésus-Christ nous osons appeler notre Père qui est

dans les cieux.
(A suivre.)

1 On trouvera, sur ce sujet, de solides et judicieuses réflexions chez M. HjEring,
Der christliche Glaube, 1906, p. 28-29, 90-100, 154-159, 206-213, et chez

M. Wendt, System der christlichen Lehre, 1906, p. 82-93.
2 Voy. Reischle, Zeitschrift für Theologie und Kirche, 1891, p. 299 et sui\.


	Études sur la doctrine chrétienne de Dieu [suite]

