
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1907)

Heft: 4

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

G. Lafaye, P. Berger, S. Lévi, D. Menant. — Conférences
faites au Musée Guimet en 1903-1904 L

Des quatre conférences contenues dans ce volume, nous ne
considérons ici que celle de M. Ph. Berger, intitulée : Les origines
babyloniennes de la poésie sacrée des Hébreux (p. 26-84), ce

discours étant le seul qui traite un sujet théologique.
Le panbabylonisme a effrayé bien des esprits. Il semble qu'on

ne puisse plus jouir en paix de l'Ancien Testament ; voici qu'on
vient encore contester l'originalité des Psaumes I Ces élans de

l'âme, ces réponses spontanées à la révélation divine ne sont-ils
donc pas à l'abri de la redoutable critique historique Le cœur
lui-même de la religion, ce joyau cher à tous les chrétiens, ne
serait-il réellement qu'un écho de la poésie lyrique et religieuse
des bords de l'Euphrate

La découverte de nombreux hymnes babyloniens a obligé les

savants à examiner de près cette question. Il y a, entre ces textes
religieux et les psaumes de la Bible, des analogies incontestables.
Ces analogies n'apparaissent pas seulement dans des descriptions
de la divinité intervenant dans la tempête ou dans des enumerations

d'attributs divins ; on rencontre aussi dans ces hymnes
babyloniens des prières, des confessions, l'expression soit de la
crainte, soit de la confiance ; tout cela se rapproche singulièrement
de nos psaumes. La haute antiquité de plusieurs de ces textes
babyloniens ne permet pas d'y voir des imitations de nos poèmes
bibliques.

1 Conférences faites au Musée Guimet en 1903-1904, par MM. G. Lafaye,

Philippe Berger, Sylvain Lévi, D. Menant. Seconde partie. — Paris, Leroux,
1904. (Annales du Musée Guimet, tome XVI.)



THÉOLOGIE 379

Il était impossible de traiter à fond, dans une seule conférence,
toutes les faces de ce problème. M. Berger nous semble, d'une

façon generate, avoir posé des principes justes. Il admet que non
seulement la civilisation babylonienne, mais aussi la religion de

ce pays est plus ancienne que la religion israélite, telle du moins

que celle-ci apparaît dans la période classique de l'Ancien Testament.

Mais il dit fort justement, en parlant de la piété israélite :

« C'est un rameau greffé par un grand jardinier et qui a porté
des fruits exquis » (p. 28). Peut-être eût-il été bon d'examiner à

quelle époque l'influence chaldéenne s'est produite. L'auteur
aurait été amené ainsi à constater que l'action en question s'est
exercée en grande partie par l'intermédiaire des Cananéens ; ce

peuple avait été, longtemps avant la conquête israélite, imprégné
de l'esprit babylonien.

Il y a eu, dans cette question de l'influence ou des ressemblances

babyloniennes, une sorte d'engouement. Aujourd'hui, on
se ressaisit et l'on devient plus prudent, à part quelques
fanatiques incorrigibles. Pour en revenir à la poésie religieuse,
j'avoue que je ne suis pas touché des analogies frappantes qu'on
signale par exemple dans les plaintes d'un malheureux, le sentiment

de l'insuffisance de la vertu, la frayeur d'avoir offensé la
divinité. Ce sont là des expériences qui peuvent se faire partout,
quelle que soit la religion du poète.

On a fait état des aspirations monothéistes dans certains
hymnes babyloniens. En lisant attentivement les exemples cités

(p. 41-49), on se convainc que le polythéisme est loin d'être
surmonté. Tel dieu, comme Marduk, est censé concentrer sur sa

personne les attributs des autres dieux ; mais ces autres dieux ne
sont point, pour cela, éliminés ; ils sont là et se réjouissent de

pouvoir remettre une partie de leur puissance à leur collègue; le

polythéisme n'est donc point supprimé.
Ce qui, en dépit de toutes les analogies, fera toujours la

supériorité des psaumes de la Bible sur leurs émules, peut se résumer
dans les points suivants, que notre auteur fait bien ressortir
(p. 68-84) :

Le péché, dans les hymnes babyloniens, est considéré surtout
comme un manquement rituel ; pour l'effacer, il faut recourir au
ministère des prêtres, il faut connaître certaines formules
liturgiques. Dans nos psaumes, le péché est une faute morale que
Dieu seul peut pardonner, et cela sans intermédiaires. Nos



380 BULLETIN

psaumes sont beaucoup plus simples, ce qui provient du fait que
leurs auteurs s'adressent à un Dieu unique, tandis que les poètes

babyloniens énumèrent avec anxiété des dieux connus ou
inconnus qu'ils craignent d'avoir offensés.

Nous pouvons donc sans inquiétude nous laisser aller à l'admiration

que fait naître l'étude de certains de ces morceaux
littéraires de Babylone. Ils nous donnent une fois de plus la preuve
que l'âme humaine est partout la même, que le besoin de pardon
et de paix existe chez tous les peuples. Et c'est fort heureux, car
c'est la raison d'être de l'œuvre des missions chrétiennes. S'il y
avait des peuples sans conscience et sans cœur, nous ne pourrions
leur prêcher l'Evangile avec l'espoir d'être compris.

J. Barrelet.

Charles Guignerert. — Manuel d'histoire ancienne
du christianisme. — Les Origines *.

L'auteur, précédemment professeur au lycée de Toulouse, et

qui s'était fait connaître par une étude sur Tertullien, occupe une
des chaires d'histoire du christianisme créées par le gouvernement

à la suite de la suppression des facultés de théologie. Son

livre « ne prétend ni à l'érudition ni à l'originalité ; il ne s'adresse

pas aux savants, mais seulement aux hommes de bonne volonté

que les questions chrétiennes attirent et qui ne savent trop
comment les aborder » (p. I). « J'ai prétendu, dit l'auteur, faire
strictement œuvre d'historien et à aucun degré œuvre de théologien »

(p. II).
Après avoir esquissé, dans une introduction, les origines juives

du christianisme et ses rapports avec le monde gréco-romain,
l'auteur aborde, dans un chapitre premier, l'étude des «sources,»
c'est à dire des livres du Nouveau-Testament. Il aboutit à cette
conclusion : « On ne peut, pour ainsi dire, rien affirmer sur leur
témoignage qui ne soit douteux. Cependant une exégèse prudente
et attentive peut arriver à fonder sur eux au moins de sérieuses

probabilités » (p. 47). Les chapitres II, III et IV sont consacrés au

1 Manuel d'Histoire ancienne du christianisme. — Les Origines, par Charles

Guignebert, chargé de cours à la Faculté des lettres de l'Université de Paris.

Paris, Alph. Picard et fils. 1906. — 1 vol. in-12 de xxm et 549 pages. Prix : i francs.



THÉOLOGIE 381

judaïsme de Palestine et de la diaspora, et à l'état moral et

religieux du monde gréco-romain. La vie et l'enseignement de Jésus

sont le sujet des deux chapitres suivants. Puis l'auteur traite
successivement l'église judaïque de Jérusalem, la vie et les missions
de Paul, la doctrine et les églises de Paul. Un chapitre intitulé :

l'influence de la spéculation juive est consacré à l'épitre aux
Hébreux et aux écrits johanniques. Un autre sur « les églises judéo-
chrétiennes » à l'épitre de Jacques et à la Didachè. Les deux
derniers chapitres traitent de l'Eglise de Rome (ses origines, Pierre
et Paul, l'épitre de Clément Romain) — et de l'Eglise à la fin du
premier siècle (épitre de Barnabe, Symbole des apôtres ; —
problèmes dogmatiques et constitution ecclésiastique, les épitres
d'Ignace). — Un Index analytique (p. 525-539) termine l'ouvrage.

M. Guignebert paraît au courant des travaux de la science
allemande, notamment de ceux de Holtzmann et de son école, dont il
adopte généralement les conclusions. Il ne tient nul compte des

vues de théologiens plus conservateurs, comme B. Weiss. Parmi
les théologiens protestants de France, J. Réville est son guide
préféré. Quelques erreurs de détail trahissent une rédaction
hâtive. Ainsi la Didachè n'a pas été trouvée à Jérusalem (p. 5), mais
au couvent de Jérusalem à Constantinople. Page 110, l'auteur
identifie les prosélytes de la porte ou de la justice et les

craignants Dieu ; s'il avait lu attentivement le chapitre de Schürer
auquel il renvoie en note, il aurait vu que cette identification n'est
plus admise. Page 161, à propos de Luc III, 1 et 23 « la quinzième
année du règne de Tibère correspond à 29-30 de l'ère chrétienne,
ou à 752-753 de Rome... » Même sans tenir compte de ce lapsus,
la discussion sur la date de la naissance de Jésus est confuse, et
la conclusion : « En tous cas Jésus est né après la mort d'Hérode
le Grand... » ne s'impose nullement. Page 165, nous lisons que
« l'auteur des Actes ne dit mot» de la naissance miraculeuse de

Jésus, et cependant à la page 245, l'auteur des Actes est identifié
avec celui du troisième évangile.

Nous saluons l'apparition du Manuel de M. Guignebert comme
un symptôme de l'intérêt que le public laïque en France prend à

des études jusqu'ici trop exclusivement réservées aux théologiens
et qui doivent être abordées par tous ceux que préoccupent les

problèmes vitaux de notre destinée.
A. S.


	Théologie

