Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 40 (1907)
Heft: 2-3

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

Ap. Lops. — LA CROYANCE A LA VIE FUTURE ET LE CULTE
DES MORTS DANS L’ANTIQUITE ISRAELITE !,

Notre savant confrére de la Faculté de théologie protes-
tante de Paris, — actuellement professeur a la Sorbonne, —
vient de publier, sous le titre ci-dessus, un livre aussi re-
marquable par sa saine méthode que par son érudition, et
qui constitue un précieux enrichissement de notre littérature
théologique de langue francaise.

Il importe, pour bien en définir la poriée, de préciser deés
le début de ce compte rendu le sens du mot «antiquité »
dans le titre de I’ouvrage. Ce terme ne doit pas étre pris dans
le sens ol 'on dit « ’antiquité » par opposition aux temps
modernes. Il ne s’agit pas, dans le livre de M. Lods, de « ’an-
tiquité israélite » envisagée par contraste avec I’Eglise chré-
tienne, par exemple, comme lorsque 'on met en regard Pan-
cienne alliance et 1la nouvelle alliance. C’est au sein méme de
I’histoire d’Israél que M. Lods discerne et distingue une «an-
tiquité, » une époque plus ancienne, antérieure aux périodes
décrites dans les livres narratifs de I’Ancien Testament, an-
térieure a I'établissement de la religion de Yahvé. Dans ces
conditions, il est permis de se demander si peut-étre I'auteur

1 La Croyance d la Vie fulure et le Culte des morts dans Uantiquité israélite,
par Adolphe Lods, chargé de cours & la Faculté de théologie protestante de Paris.
Deux volumes in-8° de VIII, 294, VI et 160 pages. Paris, Fischbacher, 1906.



260 BULLETIN

n’aurait pas mieux fait de dire « hébraique » au lieu de dire
« israélite. » En effet, la nation en cause a été le peuple hé-
breu avant d’étre le peuple d’Israél. Je ne veux point insister
sur ce qui pourrait paraitre une querelle de mots : mon seul
désir est de faire ressortir nettement ’dge relativement an-
tique que M. Lods a pris pour champ de ses recherches.

Le probleme auquel il s’est attaqué concerne l’ensemble
des croyances des ancétres d’Israél relatives a I’ame, a la sur-
vivance, aux rapports des vivants et des morts, & la place
faite & ces derniers dans la religion, dans le culte, etc., etc.
Pour faire comprendre les points sur lesquels porte la dis-
cussion, notre auteur donne, tout d’abord, un apercu histo-
rique, clair et impartial, sur les débals récents et sur les
ouvrages parus dans les trente derniéres années. Il constate
(I, p. 41), au terme de cet exposé, que «la question a pro-
gressé depuis le temps ol tout le monde savant admettait
comme une vérité démontrée que les Sémites ne croyaient
pas & la survie et ne rendaient point de culte aux esprits de
leurs morts. » Actuellement, au contraire, on est d’accord
pour reconnaitre que les antiques tribus hébraiques « ont
partagé dans une large mesure les croyances animistes géné-
rales de I'humanité primitive; que, en particulier, elles re-
connaissaient aux esprits des morts une vie réelle et les
croyaient en relations suivies avec les vivants; d’ou certains
actes, les rites funéraires...; que, parmi ces rites..., il yen a
de religieux. » D’autre part, un point capital reste en discus-
sion : « Ces rites religieux s’adressaient-ils aux morts ? ou du
moins s’adressaient-ils & eux dés lorigine? » En d’autres
termes, «les anciens Israélites, et en général les Sémites,
ont-ils, comme tant d’autres peuples, rendu un culte aux es-
prits de leurs morts ? » ,

Telle est la question principale : les rites funéraires
étaient-ils un « culte » rendu aux morts? A coté de ce point
central, d’autres problémes subsidiaires se posent devant
Iinvestigateur, problémes de 'ordre social, religieux, etec.

Une PREMIERE PARTIE est consacrée i « La notion de 'ame
dans I’ancien Israél. » M. Lods commence par développer la



THEOLOGIE 2061

théorie du « double, » cet autre étre qui existe & l'intérieur
du corps humain, et qui subsiste, a part, apres la mort. Que
cette conception ait existé chez les Israélites, c’est ce que
montrent des lextes tels qu’Esaie XXI, 6; Ez. VIII-XI, XVIL
17-23, enfin 1 Sam. XXVIII, 12-14, passage des plus impor-
tants, sur lequel on reviendra bien des fois.

Le fait, chez les Hébreux, dela croyance & 'existence d’un
double, étant acquis, il faut examiner comment a été com-
prise la relation de la chair, de I’ame et de I’esprit. On a sou-
tenu (Aug. Sabatier, Griineisen) que I'ame est, selon le texte
célébre Gen. 1II, 7, le résultat en I'individu humain de I'in-
sufflation de l’esprit divin agissant sur la chair. Cest 14,
assurement, le sens de ce passage, et la méme psychologie
est représeniée par un certain nombre d’autres textes, tous
d’ailleurs de date récente. Mais, — et c’est ce que M. Lods
établit, apres divers autres écrivains, — il y a «toute une
série de locutions et de textes auxquels cette conception de
ame et de l'esprit ne peut pas étre imposée sans violence. »
C’est, selon notre auteur, « une erreur de méthode que de
prétendre construire un systéeme anthropologique unique et
cohérent, donnant la clé de tous les emplois des mots esprit
et dme en hébreu. » Et il voit, avec MM. Stade et Charles,
« se dégager dans I’histoire des idées israélites sur 'anthro-
pologie deux grandes périodes. Dans la premiere, la concep-
tion courante de I’ame est la notion animiste du double.
Dans la seconde, une autre idée, apparentée au récit de la
création, est au premier plan.» On peut citer, comme docu-
ment typique de la premiére phase 1 Rois XVII, 21-22, et
de la seconde Ez. XXXVII, 1-14.

Les Hébreux établissaient un lien étroit entre I'ame et le
sang, celui-ci étant le siége du double ; on trouve aussi quel-
ques traces d’une corrélation admise entre ’ame et le ceeur,
la graisse, la prunelle, la chevelure. Et 'ame n’était pas,
dans ces antiques croyances, un apanage exclusif de I’homme:
animaux, plantes, objets matériels, tout avait ou pouvait
avoir une ame. De cette croyance «les ancétres d’Israél ont,
avec 'humanité primitive, passé a Uadoration des esprits qui



262 BULLETIN

sont dans la pierre, la montagne, la source, 'arbre, I'ani-
mal.... Chez la plupart des peuples, 4 la croyance aux ames
des morts est associé un culfe rendu & ces dmes: le méme
fait s’est-il produit chez les Hébreux? »

- La DEUXIEME PARTIE est intitulée : « Le culte des morts. »
Tantot les rites funéraires ont le caractére d’offrandes ou
d’hommages apportés aux morts, tantot ils se rapportent aux
vétements et aux attitudes des personnes en deuil. Les uns
et les autres, surtout les seconds, présentent de sérieuses
difficultés d’interprétation. M. Lods les passe en revue en les
classant en plusieurs catégories. Je dois me borner ici & une
seche énumération. Il commence par (I) les Rites préserva-
tifs : soins donnés aux cadavres, vétements de deuil, autres
gestes de deuil. Puis viennent (II) les Rites proprement reli-
gieux : la lamentation, la tonsure, les incisions, les rites ali-
mentaires (jeunes, alimentation des personnes en deuil, re-
pas funéraires, sacrifices aux morts), les purifications. Le
chapitre suivant (III) étudie successivement la sépulture et le
séjour des morts. Sur le premier point, notre auteur déve-
oppe les deux affirmations suivantes : le mort vit dans la
tombe; et : le tombeau est un sanctuaire. Puis, 4 propos du
séjour des morts (scheol), il étudie : la vie dans la tombe et
la vie dans le scheol ; les origines de la croyance au scheol;
la vie dans le scheol ; inégalité dans la condition des morts;
et conclut en examinant «quel rapport il y avait entre la no-
tion du scheol et le culte des morts. » Enfin dans un dernier
chapitre (IV) il est traité du culte rendu aux morts aprés
Uensevelissement ; les subdivisions sont : les jours des morts;
le culte domestique des ancétres (terafim, élohim de la porte,
lampe des morts); et la consultation des morts (textes, effi-
cacité, formes diverses, origine, caractére religieux de la
consultation des morts).

Résumant, dans la conclusion de cette seconde partie, les
résultats acquis jusqu’ici, M. Lods s’exprime comme suit:
«Les ancétres d’Israél étaient persuadés qu’il y a une survie,
que le double du défunt continue de vivre dans sa tombe ou
dans le scheol.... Les relations des vivants avec les morts



THEOLOGIE 263

n’étaient dictées exclusivement ni par la peur, ni par 'ado-
ration, ni par la piété compatissante. On avait & ’égard des
esprits un mélange de sentiments divers ot dominait la
crainte, mais ou intervenaient aussi I’horreur de la mort et
la pitié pour les trépassés, 'affection pour le parent absent,
et plus encore le désir de se placer sous sa protection....

» Il y avait chez les Hébreux les éléments d’un véritable
culte rendu aux défunts. Les morts sont des dieux, d’'un rang
trés inférieur sans doute, des sortes de génies familiaux ou lo-
caux, mais enfin des élohim. Ils sont doués d’'un savoir et
d’un pouvoir surhumains ; on leur offre des sacrifices; ils
ont leurs lieux saints, leurs temps sacrés; on leur demande
des oracles.

» Il v a de grandes inégalités entre les morts, non seule-
ment quant & leurs conditions d’existence dans la tombe ou
dans le scheol, mais aussi quant au culte qu’on leur rend.
On n’honore pas un mort quelconque comme on honore son
pére, ou 'ancéire de sa tribu, ou un prophete.... Cette reli-
gion des morts a eu ses grands cotés. Elle a é{€ un des agents
essentiels de la constitution de la tribu et de la famille....
Mais elle appartenait & un stade religieux trés inférieur.... il
était nécessaire et légitime qu’elle disparat devant la religion
trés exigeante et deés ses origines infiniment supérieure de
Yahveh. »

La TROISIEME PARTIE, formant le tome second de I'ouvrage,
a pour titre : « Les rapports du culte des morts avec 1'orga-
nisation familiale et sociale des anciens Israélites », et pour
sous-titre : « Le culte des ancétres ».

On le voit, si le premier volume traitait essentiellement le
co0té religieux et psychologique du sujet, celui-ci transporte
le lecteur sur le terrain social. Le lien entre eux n’en est pas
moins trés étroit, et il etit été fort regrettable que M. Lods se
fit borné & étudier 'une des faces de la question sans aborder
lautre. Si les résultats exposés ci-dessus, dans I'analyse du
tome premier, ont déja une grande importance, il en sera de
méme, et plus encore, de ceux qui vont ressortir de la suite
de cette étude.



204 BULLETIN

Avant de rechercher quel a été le role du culte des ancétres
dans l'organisation sociale des anciens Israelites, il est né-
cessaire de déterminer les caractéres particuliers de cette
organisation au point de vue familial et tribal. C’est 1a le
sujet d’un premier chapitre, ot se pose entre autres la ques-
tion de la filiation paternelle et de la filiation maternelle.
M. Lods constate que « les sociétés sémitiques, a I’époque ou
elles apparaissent au plein jour de 'histoire, ont toutes un
caractere patriarcal nettement accusé. Les Israélites ne font
pas exception & la régle ». A lappui de cette assertion, il
suffit de passer en revue les traits essentiels de la vie de fa-
mille israélite. Mais cet état de choses n’a-t-il pas été précédé
d'un autre, ot les enfants appartenaient au groupe de leur
mere ? Certains faits peuvent étre allégués dans ce sens, et
notre auteur les reléve en parcourant les récits de I’Ancien
Testament. Si, pris isolément, ces indices peuvent paraitre
insuffisants, il en est autrement quand on les rapproche, et
I'on peut légitimement conclure que « les ancétres d’Israél
ont pratiqué la filiation en ligne féminine ».

S’il en est ainsi, la question qui se pose est celle de I’Age
respectif des deux organisations, paternelle et maternelle.
L’une et 'autre offrant des caractéres de grande antiquité, on
pourrait étre tenté d’admettre que des les débuts elles ont
existé cote & cote. Mais, invraisemblable en soi, cette coexis-
tence est encore démentie par les faits, et I'on est conduit a
statuer : 1° que les Sémites ont traversé une période d’orga-
nisation maternelle avant d’adopter le principe de la filiation
masculine; 20 que leur passage d’un systeme a I’'autre est fort
ancien, antérieur a la séparation des diverses branches du
tronc sémitique.

Aprés avoir étudié la famille, M. Lods aborde les groupe-
ments plus considérables, la mispaha! et la tribu. Ceux-ci
ont été considérés par les Israélites eux-mémes a 'époque
historique comme étant d’origine patriarcale, c’est-a-dire
comme réunissant des individus et des familles de méme

1 La mispaha est un groupement de familles, fondé sur une communauté d’ori-
gine. Il n’y a pas de terme en francais qui rende exactement le sens de ce mot.



THEOLOGIE 2065

filiation. Pour la tribu, cette conception ne répond pas a la
réalité ; la tribu présente un caractére territorial. Pour la
mispaha, la question est plus délicate : quelle était sa nature
originelle? avait-elle pour point de départ la famille? Plu-
sieurs savants contemporains tendent & I'admettre. Mais
M. Lods est d’un avis différent : pour lui, tandis que la fa-
mille procéde du principe patriarcal, la mispaha dérive, au
contraire, de la filiation maternelle. Ainsi les deux grands
types de filiation auraient donné aux sociétés sémitiques I'un
la famille, I'autre la mispaha, ces deux assises fondamentales
de leur existence. Et la mispaha aurait été la véritable unité
sociale & une époque antérieure a celle ol la famille a passé
au premier plan. Il s’agit maintenant, en tenant compte de
ces résultats, d’élucider le role joué, dans cette lente élabo-
ration historique, par le culte des ancétres.

Au chapitre II, M. Lods envisage « le culte des ancétres au
temps de 'organisation patriarcale », et d’abord dans « la
famille. » Les faits relevés et classés dans le premier volume
de son ouvrage sont brievement rappelés ici. Il en ressort
« que le culte des ancétres paternels a existé indiscutablement
dans lantiquité israélite, mais qu’il n’y était pas constitué
d’une facon trés stricte et trés exclusive. » Quant a la relation
a établir entre le culte des morts en général et le culte des
ancétres en particulier, il n’y a pas lieu de croire que le pre-
mier ne soit qu'une extension du second ; il est au contraire
plus ancien, et le culte des ancétres proprement dit ne s’en
est jamals nettement dégagé.

« Le culte des ancélres n’a pas créé les institutions de la
famille sémitique. » Mais « il a pu concourir a donner a ces
institutions leur forme caractéristique ». Il a « marqué de son
empreinte toute la vie familiale...; il y a dans la constitution
de la famille israélite des traits dont on ne saurait rendre
pleinement compte sans faire intervenir le culte ancestral ».

Le caractere religieux de la famille, 'auforité du pére, la
condition de la femme, la succession, I'importance attachée
& la possession d’un filg, 'adoption, le 1évirat, la vengeance
du sang, tous ces points importants du droit familial et des



266 BULLETIN

moeurs familiales sont étudiés dans une série de paragraphes
successifs, et, 4 propos de chacun d’entre eux, notre auteur
discute les questions qui se posent, ainsi que les diverses so-
lutions présentées. En terminant, il résume comme suit les
résultats de son étude : « Aux temps lointains ou la société
sémitique.... était basée sur la filiation féminine, on observait
déja le culte des morts, trés probablement méme le culte des
ancétres sous certaines formes spéciales.... » La grande diffu-
sion du mariage par capture, puis du mariage par achat,
~amena la transformation des principes de filiation et la cons-
titution de la famille patriarcale au sens propre. Ce type de
mariage avait en effet pour conséquence nécessaire la consti-
tution d'une filiation paternelle. Le clan maternel fut trans-
formé en un clan paternel. « La famille patriarcale sémitique
parait donc devoir son origine principalement & des motifs
d’ordre pratique, a des raisons d’intérét individuel et social.
Mais I'étude de la société israélite nous a montré, d’autre
part, que le culte rendu aux membres défunts du groupe
familial a puissamment contribué & donner aux institutions
de la famille hébraique leur forme et leur aspect particu-
liers. »

Aprés la famille, la tribu et 1a mispaha: c’est le sujet du cha-
pitre 1II. « Les Hébreux ont-ils, & une certaine époque, rendu
aux ancétres de la mispaha, de la tribu, de la nation, un culte
semblable a celui qu’ils offraient aux ancétres de la famille?»
Pour répondre a cette question M. Lods prend pour point de
départ le fait qu’en Israél, & I’époque historique (yahviste),
on montrait en grand nombre des tombeaux de héros et
d’ancétres. Toute mispaha tenait & posséder la sépulture de
son ancétre, réel ou supposé. Le culte des héros et des an-
cétres subsislait en Israél, en pleine époque yahviste, mais
subordonné a la religion nationale. Peut-on admettre que ce
culte des ancétres de la nation ou de la mispaha existait déja
4 ’époque nomade? M. Lods se prononce pour l'affirmative.
Tout en reconnaissant que dans bien des cas les Israélites
ont adopté comme ancétres certains héros cananéens, il lui
semble «impossible de s’expliquer entiérement le culte rendu



THEOLOGIE 2067

aux tombeaux des péres & I'’42poque yahviste, sans admettre
que les Hébreux, dans la période nomade, observaient déja
des pratiques semblables. »

Le chapitre IV nous fait remonter plus haut encore : il
traite des «racines du culte des ancétres au temps de l'or-
ganisation maternelle. » Les témoignages directs font défaut;
il faut se borner a4 quelques indications. Tout en observant
une extréme réserve, on peut dire qu’il existe dans les socié-
tés d’organisation maternelle une certaine forme de culte
ancestral, et il est possible d’en relever quelques traces dans
ce que nous savons de antiquité sémitique. On touche ici a
un probléeme des plus délicats : la relation entre le culte des
dieux-ancétres ou parents d’une part, et le culte des ancétres
humains d’autre part. Avec une prudence, tres louable et
tres justifiée, M. Lods se borne a dire qu’entre ces deux
cultes « on ne peut établir que des rapports assez indirects. »

Nous arrivons enfin a la CONCLUSION générale de 'ouvrage
(11, p. 125-128). M. Lods y précise la position qu’il prend en
face des auteurs dont il a principalement critiqué les vues.
Il se sépare de MM. Stade et Schwally sur deux points essen-
tiels. Il estime en effet que la crainte a joué un grand role
dans lattitude que les Sémites ont adoptée a I'égard des
morts et que les rites funéraires sont en grande partie des
rites préservatifs; puis, ne voyant pas dans le culte des an-
céires le fondement premier de l'organisation sociale des
Sémites, il conteste que la famille et la mispaha soient nées
de la religion ancestrale.

D’autre part, sur les trois points suivants, M. Lods se
trouve en désaccord complet avec M. Griineisen. Ce dernier
affirme : 1¢ que chez les Hébreux les esprits trépasses
étaient concus comme des ombres, des néants; 2¢ qu’en Israél
on témoignait & ces pauvres étres «sous-humains, » une pitie
affectueuse sans attendre rien d’eux, en sorte qu’il ne peut
étre parlé d’'une religion des morts; 3¢ enfin, qu’il n’y a pas
eu davantage de culte des ancétres. Selon M. Lods, au con-
traire, la croyance a la survie, la crainte des esprits tré-
passés et le culte des morts remontent chez les ascendants



268 BULLETIN

du peuple hébreu & la plus haute antiquité. Il renonce a
déterminer si cette religion a été la religion primitive des Sé-
mites, et se borne & « constater que, aussi haut qu’on puisse
remonter, on la trouve a coté des autres formes de lareligion
sémitique : culte des arbres, des sources, des pierres, des
montagnes, des animaux, des astres. La crainte et la vénéra-
tion des esprits trépassés a été chez les Sémites, comme dans
la plus grande partie de ’humanité, I'une des manifestations
primordiales du sentiment religieux. »

Du reste, aprés avoir consacré tant de labeur & rechercher
les caracteres que présentait, aux origines, la religion des
plus anciens ancétres d’Israél, M. Lods tient & dire que ce
n’est point 1a & ses yeux toute la tdche de I'historien des re-
ligions sémitiques, ni méme sa tdche principale. « L’origina-
lité du génie sémitique, dit-il, ne s’est accusée qu’avec la créa-
tion de types religieux plus complexes, tels que les religions
ethniques. Elle a acquils son plein développement dans quel-
ques consciences d’élite, dans les dmes des prophétes d’Is-
raél qui ont introduit dans le monde le monothéisme mo-
ral.... Mals, méme au point de vue de I’étude de ces religions
supeérieures, la connaissance de la religion populaire est
d’une importance capitale. » Elle est, en effet, le point de dé-
part, le sous-sol pour ainsi dire; elle se perpétue a I’état plus
ou moins latent ; elle agit en diverses maniéres sur les con-
ceptions et les manifestations religieuses plus élevées. Si,
dans son principe, le yahvisme n’a rien de commun avec la
vieille religion des morts, il ne s’est pas moins établi entre
eux des contacts fréquents et intimes, dont il est impossible
de ne pas tenir compte.

C’est méme ce fait, signalé en dernier lieu, qui donne a
louvrage de M. Lods un intérét exceptionnel. Sans doute,
toute enquéte approfondie sur les croyances et les pratiques
religieuses d’'une race ou d’un peuple quelconque meérite
d’attirer lattention et, si elle est bien conduite, ne peut
manquer de captiver et d’instruire le lecteur. Ainsi, méme si
les anciens Sémites n’avaient pas constitué le terrain sur le-
quel s’est épanouie la religion de Yahvé, méme s’ils en



THEOLOGIE 269

étaient restés & leur antique religion comprenant le culte des
ancétres, méme alors les recherches de M. Lods seraient
utiles et suggestives. Mais leur importance s’aceroit énormé-
ment du fait qu’a chaque pas elles impliquent un rapport
avec la religion, non plus des «anciens Israélites, » mais des
Israélites de ’époque historique.

Nous avons reproduit en détail, le plus souvent dans les
termes mémes employés par 'auteur, le contenu essentiel de
ses deux volumes; nous en avons indiqué les principaux li-
neéaments et en quelque sorte donné le squelette. Ce que notre
compte rendu ne peut rendre, c’est la richesse des détails, ce
sont les exemples, les illustrations, les faits en un mot, re-
cueillis avec méthode el appréciés avec sagacité. Clest la
pourtant ce qu’il faut lire, étudier et méditer. Méme apres
avoir lu l'analyse détaillée ci-dessus, nos lecteurs auraient
tort de s'imaginer qu’ils connaissent le livre de M. Lods : ils
n’en ont vu que le cadre, et il dépend d’eux d’examiner le ta-
bleau.

Sur le fond méme de la question, sur les divers points dé-
licats et discutés que traite M. Lods, je suis trés générale-
ment d’accord avec lui. J'avoue que, jusqu’au moment ot
j’ai lu son ouvrage, j'étais demeuré en suspens, hésitant entre
les vues de MM. Stade et Schwally d'une part, Lagrange et
Gruneisen d’autre part. Il me paraissait difficile de ne pas
admettre avec les premiers l'existence, chez les Sémites et
chez les ancétres d’Israél, d'une religion des morts; mais il
y avait dans leur mode d’argumentation quelque chose d’ab-
solu, d’exclusif qui me semblait en désaccord avec la com-
plexité des faits ef des textes. Dans la polémique des se-
conds, il y avait bon nombre de remarques justes, de criti-
ques fondées; et pourtant leur refus d’admettre, & quelque
degré que ce fut, un culte des morts, me paraissait empreint
d’intransigeance : c¢’était, & mon sens, méconnaitre certaines
réalités. La position intermédiaire prise par M. Lods, son
attitude mesurée et prudente, son évidente et constante
préoccupation d’éviter toute conclusion précipitée, tout cela
m’a impressionné de la facon la plus favorable. Aprés ’avoir



270 BULLETIN

suivi dans ’examen des textes et dans la discussion des pro-
blémes, j’ai été gagné a sa maniere de voir. Sans doute, cela
ne signifie pas que sur tous les points j’adopte la solution
qu’il préfére. Ainsi jJaccompagnerais d’'un nombre considé-
rable de points d’interrogation les développements relatifs &
I'organisation matriarcale et & son role dans la formation de
la mispaha. Puis je ne pourrais m’empécher de me demander
si beaucoup des traits censés provenir des «anciens Israé-
lites » ne seraient pas venus, chez leurs descendants, d’em-
prunts faits au milieu ambiant, c’est-a-dire aux Cananéens.
Mais ces divergences d’ordre secondaire n’infirment point &
mes yeux la justesse des idées maitresses exposées et dé-
fendues dans ce bel et solide ouvrage 1.
LUCIEN GAUTIER.

LtoN ROBERT.— VOLTAIRE ET L’INTOLERANCE RELIGIEUSE 2.

L’auteur de cette dissertation, présentée a 1'Université de Lau-
sanne pour l’obtention du doctorat és lettres, nous pardonnera le
retard mis par nous a présenter son ouvrage aux lecteurs de cette
revue. Il tient au fait que notre premiére intention était, & propos
de I'attitude de Voltaire en cette matiére, de nous arréter un peu
longuement sur cet important sujet de la tolérance et de I’into-
lérance religieuses. N’en ayant point trouvé le temps jusqu'ici,
nous ne voulons pas attendre plus longtemps pour dire a cette
place tout le bien que nous pensons de 1’étude de M. Léon Robert.

Qu’elle repose sur une lecture attentive et consciencieuse des
ceuvres de Voltaire, sur une connaissance trés complete de sa vie
et de son activité, tous ceux qui connaissent M. Robert en seront
assurés avant de la lire. Une autre qualité de son ceuvre est son
impartialité vis-a-vis du patriarche de Ferney. Il ne I’exalte, ni ne
le dénigre. I1 le montre tel qu’il est, un mélange de bien et de
mal : rusé et hypocrite, quand, pour entrer & ’Académie, il dédie

1 Chacun des volumes est pourvu d’index. Le second renferme en outre une
bibliographie détaillée (p. 129-145).

2 Voltaire et Uintolérance religieuse, par Léon Robert. — Lausanne 1904,
Georges Bridel & Cle, éditeurs. 213 pages.



THEOLOGIE 271

au pape sa tragédie de Mahomet, déclare au R. P. jésuite de la
Tour qu’il est prét a soumettre ses écrits au jugement de I'Eglise,
et fait en 1754 sa premiére communion ; menteur, quand il nie la
paternité de tel ou tel libelle, écrit a son ami Thiériot: « LLe men-
songe n’est un vice que quand il fait du mal; ¢’est une trés grande
vertu quand il fait du bien; » — flatteur, quand il prodigue les
louanges a I'impératrice Catherine II, I'assassin de son mari.
D’autre part, il nous le fait voir dévoué, persévérant, courageux,
quand il entreprend la réhabilitation de Calas, de Sirven, du
chevalier de la Barre et prend en mains la cause des protestants
persécutés, pour lesquels cependant il ne se sentait aucune incli-
nation naturelle.

C’est a bon droit que M. Robert fait de Voltaire un des cham-
pions de la tolérance au dix-huitieme siécle, tout en reconnaissant
que, dans certains cas particuliers, le grand écrivain francais
n’a pas toujours pratiqué cette vertu vis-a-vis de ceux qui pen-
saient autrement que lui. Il a également eu raison de relever le
fait que, si Voltaire a été I’énergique défenseur de la tolérance, il
ne s’est pas élevé au principe de la liberté religieuse basée sur le
droit naturel de 'hnomme d’exprimer librement sa pensée. Du
moins il ne I’a énoncé qu’incidemment et sans s’y attacher d'une
maniére conséquente.

Si M. Robert n’aime pas, — et nous pensons comme lui, — ce
mot de tolérance, synonyme de condescendance, s’il revendique
en matiére religieuse la liberté de penser et de manifester sa
pensée comme un droit naturel, il nous parait aller un peu loin
quand il écrit les lignes suivantes: « Quant & la législation des-
tinée 4 garantir a chaque homme toute la liberté qui ne devient
pas une servitude pour son semblable, elle ne saurait limiter la
liberté de pensée et ses manifestations puisque le fait de [penser
de telle ou telle facon et de le dire ne saurait en aucune maniére
constituer une oppression pour ceux qui sont d'un avis opposé . »
Quelques pages auparavant?, a propos de l'article 10 de la Déecia-
ration des droits de Uhomme et du citoyen, ainsi congu: « Nul
ne doit étre inquiété pour ses opinions, méme religieuses, pourvu
que leur manifestation ne trouble pas I'ordre public établi par la
loi, » M. Robert énoncait déja la méme idée que dans la citation

1 Page 199,
2 Page 168.



272 BULLETIN

précédente en disant: « La restriction qui termine cet article et
qui devait ouvrir la porte & tous les abus commis contre la
liberté au nom de la raison d’Etat est conforme aux idées de
Voltaire comme a celles de Montesquieu et de Rousseau. »

A ce compte-14, il faudrait laisser mormons et mahomeétans pré-
cher et pratiquer impunément la polygamie, les anarchistes pro-
clamer en toute liberté le chambardement général, imprimer des
recettes pour fabrication de bombes explosibles & bon marché et
stimuler les camarades a l'assassinat des tétes couronnées. Il
faudrait aussi permettre a la littérature pornographique d’écouler
sans entraves ses produits, puisqu’elle n’oblige personne a les
acheter. Or M. Robert n'est sirement pas de cet avis, ce qui
prouve qu’en toute société civilisée les exigences de 'ordre public
et de la santé sociale imposent une limite aux manifestations de
la liberté de pensée. Il est vrai que cette limite est difficile a fixer,
par le motif qu'un poison de l'ordre moral est plus difficile a
déterminer et a définir qu’un poison de l'ordre alimentaire. La
limite n’existe pas moins, et la société qui la laisse franchir im-
punément d’'une maniére habituelle, ne tarde pas a se décomposer
et & périr.

M. Robert estime comme Vinet! que le respect des convictions
religieuses d’autrui ne peut exister que dans une ame profondément
religieuse. Ceci n’est pas parfaitement exact, histoire en mains.
Saint Augustin, Calvin, Luther, Bossuet et quantités d’autres
chrétiens humbles ou illustres ont été en méme temps ires pieux
et adversaires de la liberté religieuse, car chez beaucoup d’ames
religieuses, le zéle pour la gloire de Dieu provoque l'intolérance
vis-a-vis de ce qu’elles considérent comme des atteintes a cette
gloire. Ce qui est vrai, c¢’est qu’un chrétien parfaitement imbu de
Pesprit de Jésus-Christ ne peat étre intolérant. Mais ol sont les
chrétiens parfaits ? Par bonheur donc, pour reconnaitre pleine-
ment le principe de la liberté religieuse, il n’est pas nécessaire
d’étre un chrétien parfait ; il suffit d’avoir bien compris les prin-
cipes de la religion du Christ, ou encore il suffit de s’étre rendu
compte de I'impuissance de I'esprit humain a saisir et & formuler
parfaitement toute la vérité. C’est dire que l’agnosticisme, tout
comme le christianisme, peut conduire au principe du respect des
convictions d’autrui ou de son absence de convictions.

111 s’approprie cette parole de Vinet: « Il faut avoir de la religion pour
respecter la religion d’autrui, et plus on en a, plus on la respecte. » Voir p. 190.



THEOLOGIE 273

Ceci dit pour ne pas adresser que des éloges a la dissertation
de M. Robert, laquelle, & ses solides mérites de fond, joint ’agré-
ment d’un style qui, s'il n’a pas la vivacité, le trait, le tour pi-
quant du style de Voltaire, en a du moins les qualités maitresses:
la clarté et le naturel. L. E.

C. LuLMANN. — Das BiLD DEs CHRISTENTUMS BEI DEN
GROSSEN DEUTSCHEN IDEALISTEN 1.

Lorsque, il y a un demi-siécle, les Allemands célébrérent le cin-
quantiéme anniversaire de la mort de Schiller, 'idée qui ressor-
tait de nombreux écrits publiés a I'occasion de cette féte était que
Schiller avait été I'un des grands prophetes de la pensée mo-
derne, le poéte de la conception esthétique de la vie et, par con-
séquent, I'ennemi déclaré de l’ascétisme chrétien, pour ne pas
dire de la religion chrétienne elle-méme.

I’année derniére, au contraire, presque tous ceux qui ont céle-
bré le centiéme anniversaire du poéte souabe ont insisté sur la
parenté intime et incontestable qui rattache sa pensée a la philo-
sophie du christianisme et montré comment celle-ci a joué un role
décisif dans la formation de 'idéalisme de Schiller.

Ainsi se modifient les points de vue et se transforment les juge-
ments des hommes sur un méme phénomeéne intellectuel.

Le livre de M. Liilmann met bien en Iumiére 'idée que 'on se
fait aujourd’hui des grands penseurs qui ont illustré ’Allemagne
au seuil du dix-neuviéme siécle. Il passe en revue les philosophies
de Leibniz, Lessing, Kant, Fichte, Schelling, Hegel et Schleier-
macher, pour établir dans quelle mesure chacun d’eux a compris
le christianisme, en quels termes ils en ont parlé et jusqu’a quel
point leur pensée trahit les influences chrétiennes. 1I n’a pas de
peine & montrer qu’aucun d’eux n’a échappé a4 ces influences,
bien plus, que sans elles il est impossible d’expliquer le caractére
particulier de la philosophie allemande, les problémes qu’elle
se propose de résoudre lui étant en quelque sorte imposés

1 Das Bild des Christentums bei den grossen deutschen Idealisten, von
C. Liilmann. Ein Beitrag zur Geschichte des Christentums. — 1 vol. in-8¢ de 229
pages. Berlin, C.-A. Schwetschke.

THEOL. ET PpHIL. 1907 18



274 REVUES

par la pensée chrétienne; qu'en un mot l'idéalisme allemand
représente un courant original et puissant, un effort couronné de
succes pour donner aux problemes religieux une solution nou-
velle, conforme aux préoccupations des esprits et aux méthodes
de la pensée moderne. On sait avec quelle vigueur de pensée et
quelle richesse d’information le professeur Treeltsch travaille a
défendre cette thése et a en établir le bien fondé. M. Liilmann
apporte a I'appui de ces idées une contribution personnelle ; son
livre vaut la peine d’étre étudié ; il donne une idée trés claire des
systémes qu'il expose et soumet chacun d’eux a une critique qui
ne manque ni de sagacité, ni de compréhension. On peut, tout au
plus, regretter que dans cette galerie de philosophes religieux
aucune place n’ait été faite a Herder ; que la division de chaque
chapitre en deux parties : exposition et critique, rende le livre un
peu monotone ; qu’enfin le désir d’étre complet ait fait tomber
I'auteur dans un schématisme fatigant, qui court le risque de
faire perdre de vue les grandes lignes des systémes qu’il analyse,
Malgré ces réserves, le livre de Liilmann constitue une contribu-
tion trés utile a I'histoire de la pensée religieuse dans ’Allemagne

moderne.
G.

REVUES

PREUSSISCHE JAHRBUCHER.

(Articles relatifs a la théologie et a la philosophie.)

Vol. CXXIV, aqvril d juin 1906.

Hans von Schubert : Hypatie d’Alexandrie. Histoire et poésie.
— K. Andresen : Le développement de la religion chrétienne. —
G. Jdger : Marxisme, économie politique classique et philosophie
matérialiste de I’histoire.

~Vol. CXXV, juillet a septembre.

K. Hiemer : Le probléme de l'origine du langage. — Ed. Si-
mons : Les églises sous la croix (au XVIe siécle, sur le Bas-Rhin
allemand). — W. von Schnehen : La nature a la lumiére de la
religion.



	Théologie

