
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1907)

Heft: 2-3

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

Ad. Lods. — La Croyance a la vie future et le Culte
des morts dans l'antiquité israelite i.

Notre savant confrère de la Faculté de théologie protestante

de Paris, — actuellement professeur à la Sorbonne, —
vient de publier, sous le titre ci-dessus, un livre aussi

remarquable par sa saine méthode que par son érudition, et

qui constitue un précieux enrichissement de notre littérature
théologique de langue française.

Il importe, pour bien en définir la portée, de préciser dès

le début de ce compte rendu le sens du mot « antiquité »

dans le titre de l'ouvrage. Ce terme ne doit pas être pris dans
le sens où l'on dit « l'antiquité » par opposition aux temps
modernes. Il ne s'agit pas, dans le livre de M. Lods, de «

l'antiquité israélite » envisagée par contraste avec l'Eglise
chrétienne, par exemple, comme lorsque l'on met en regard
l'ancienne alliance et la nouvelle alliance. C'est au sein même de

l'histoire d'Israël que M. Lods discerne et distingue une «

antiquité, » une époque plus ancienne, antérieure aux périodes
décrites dans les livres narratifs de l'Ancien Testament,
antérieure à l'établissement de la religion de Yahvé. Dans ces

conditions, il est permis de se demander si peut-être l'auteur

1 La Croyance à la Vie future et le Culte des morts dans l'antiquité israélite,

par Adolphe Lods, chargé de cours à la Faculté de théologie protestante de Paris.

Deux volumes in-8" de VIII, 294, VI et 160 pages. Paris, Fischbacher, 1906.



260 BULLETIN

n'aurait pas mieux fait de dire « hébraïque » au lieu de dire
«israélite. » En effet, la nation en cause a été le peuple
hébreu avant d'être le peuple d'Israël. Je ne veux point insister
sur ce qui pourrait paraître une querelle de mots : mon seul
désir est de faire ressortir nettement l'âge relativement
antique que M. Lods a pris pour champ de ses recherches.

Le problème auquel il s'est attaqué concerne l'ensemble
des croyances des ancêtres d'Israël relatives à l'âme, à la
survivance, aux rapports des vivants et des morts, à la place
faite à ces derniers dans la religion, dans le culte, etc., etc.
Pour faire comprendre les points sur lesquels porte la
discussion, notre auteur donne, tout d'abord, un aperçu
historique, clair et impartial, sur les débats récents et sur les

ouvrages parus dans les trente dernières années. Il constate

(I, p. 41), au terme de cet exposé, que « la question a

progressé depuis le temps où tout le monde savant admettait
comme une vérité démontrée que les Sémites ne croyaient
pas à la survie et ne rendaient point de culte aux esprits de

leurs morts. » Actuellement, au contraire, on est d'accord

pour reconnaître que les antiques tribus hébraïques « ont
partagé dans une large mesure les croyances animistes générales

de l'humanité primitive; que, en particulier, elles
reconnaissaient aux esprits des morts une vie réelle et les

croyaient en relations suivies avec les vivants ; d'où certains
actes, les rites funéraires...; que, parmi ces rites..., il y en a

de religieux. » D'autre part, un point capital reste en discussion

: « Ces rites religieux s'adressaient-ils aux morts ou du
moins s'adressaient-ils à eux dès l'origine » En d'autres
termes, « les anciens Israélites, et en général les Sémites,
ont-ils, comme tant d'autres peuples, rendu un culte aux
esprits de leurs morts »

Telle est la question principale : les rites funéraires
étaient-ils un « culte » rendu aux morts? A côté de ce point
central, d'autres problèmes subsidiaires se posent devant
l'investigateur, problèmes de l'ordre social, religieux, etc.

Une première partie est consacrée à « La notion de fame
dans l'ancien Israël. » M. Lods commence par développer la



THÉOLOGIE 261

théorie du « double, » cet autre être qui existe à l'intérieur
du corps humain, et qui subsiste, à part, après la mort. Que

cette conception ait existé chez les Israélites, c'est ce que
montrent des textes tels qu'Esaïe XXI, 6; Ez. VIII-NI, XV1L

17-23, enfin 1 Sam. XXVIII, 12-14, passage des plus importants,

sur lequel on reviendra bien des fois.
Le fait, chez les Hébreux, de la croyance à l'existence d'un

double, étant acquis, il faut examiner comment a été

comprise la relation de la chair, de l'âme et de l'esprit. On a
soutenu (Aug. Sabatier, Grüneisen) que l'âme est, selon le texte
célèbre Gen. II, 7, le résultat en l'individu humain de
l'insufflation de l'esprit divin agissant sur la chair. C'est là,
assurément, le sens de ce passage, et la même psychologie
est représentée par un certain nombre d'autres textes, tous
d'ailleurs de date récente. Mais, — et c'est ce que M. Lods

établit, après divers autres écrivains, — il y a « toute une
série de locutions et de textes auxquels cette conception de

l'âme et de l'esprit ne peut pas être imposée sans violence. »

C'est, selon notre auteur, « une erreur de méthode que de

prétendre construire un système anthropologique unique et

cohérent, donnant la clé de tous les emplois des mots esprit
et cime en hébreu. » Et il voit, avec MM. Stade et Charles,
« se dégager dans l'histoire des idées israélites sur l'anthropologie

deux grandes périodes. Dans la première, la conception

courante de l'âme est la notion animiste du double.
Dans la seconde, une autre idée, apparentée au récit de la

création, est au premier plan.» On peut citer, comme document

typique de la première phase 1 Rois XVII, 21-22, et
de la seconde Ez. XXXVII, 1-14.

Les Hébreux établissaient un lien étroit entre l'âme et le

sang, celui-ci étant le siège du double ; on trouve aussi quelques

traces d'une corrélation admise entre l'âme et le cœur,
la graisse, la prunelle, la chevelure. Et l'âme n'était pas,
dans ces antiques croyances, un apanage exclusif de l'homme:
animaux, plantes, objets matériels, tout avait ou pouvait
avoir une âme. De cette croyance «les ancêtres d'Israël ont,
avec l'humanité primitive, passé à l'adoration des esprits qui



262 BULLETIN

sont dans la pierre, la montagne, la source, l'arbre,
l'animal.... Chez la plupart des peuples, à la croyance aux âmes
des morts est associé un culte rendu à ces âmes : le même
fait s'est-il produit chez les Hébreux? »

La deuxième partie est intitulée : « Le culte des morts. »

Tantôt les rites funéraires ont le caractère d'offrandes ou
d'hommages apportés aux morts, tantôt ils se rapportent aux
vêtements et aux attitudes des personnes en deuil. Les uns
et les autres, surtout les seconds, présentent de sérieuses
difficultés d'interprétation. M. Lods les passe en revue en les
classant en plusieurs catégories. Je dois me borner ici à une
sèche enumeration. Il commence par (I) les Rites préservatifs

: soins donnés aux cadavres, vêtements de deuil, autres
gestes de deuil. Puis viennent (II) les Rites proprement
religieux : la lamentation, la tonsure, les incisions, les rites
alimentaires (jeûnes, alimentation des personnes en deuil,
repas funéraires, sacrifices aux morts), les purifications. Le

chapitre suivant (III) étudie successivement la sépulture et le
séjour des morts. Sur le premier point, notre auteur déve-

oppe les deux affirmations suivantes : le mort vit dans la
tombe ; et : le tombeau est un sanctuaire. Puis, à propos du

séjour des morts (scheol), il étudie : la vie dans la tombe et
la vie dans le scheol ; les origines de la croyance au scheol ;

la vie dans le scheol ; inégalité dans la condition des morts ;

et conclut en examinant « quel rapport il y avait entre la
notion du scheol et le culte des morts. » Enfin dans un dernier
chapitre (IV) il est traité du culte rendu aux morts après
l'ensevelissement ; les subdivisions sont : les jours des morts;
le culte domestique des ancêtres (terafim, elohim de la porte,
lampe des morts) ; et la consultation des morts (textes,
efficacité, formes diverses, origine, caractère religieux de la
consultation des morts).

Résumant, dans la conclusion de cette seconde partie, les
résultats acquis jusqu'ici, M. Lods s'exprime comme suit :

«Les ancêtres d'Israël étaient persuadés qu'il y a une survie,
que le double du défunt continue de vivre dans sa tombe ou
dans le scheol.... Les relations des vivants avec les morts



THEOLOGIE 263

n'étaient dictées exclusivement ni par la peur, ni par
l'adoration, ni par la piété compatissante. On avait à l'égard des

esprits un mélange de sentiments divers où dominait la
crainte, mais où intervenaient aussi l'horreur de la mort et
la pitié pour les trépassés, l'affection pour le parent absent,
et plus encore le désir de se placer sous sa protection....

» Il y avait chez les Hébreux les éléments d'un véritable
culte rendu aux défunts. Les morts sont des dieux, d'un rang
très inférieur sans doute, des sortes de génies familiaux ou
locaux, mais enfin des elohim. Ils sont doués d'un savoir et
d'un pouvoir surhumains ; on leur offre des sacrifices ; ils
ont leurs lieux saints, leurs temps sacrés ; on leur demande
des oracles.

» Il y a de grandes inégalités entre les morts, non seulement

quant à leurs conditions d'existence dans la tombe ou
dans le scheol, mais aussi quant au culte qu'on leur rend.
On n'honore pas un mort quelconque comme on honore son

père, ou l'ancêtre de sa tribu, ou un prophète.... Cette

religion des morts a eu ses grands côtés. Elle a été un des agents
essentiels de la constitution de la tribu et de la famille....
Mais elle appartenait à un stade religieux très inférieur.... il
était nécessaire et légitime qu'elle disparût devant la religion
très exigeante et dès ses origines infiniment supérieure de

Yahveh. »

La troisième partie, formant le tome second de l'ouvrage,
a pour titre : « Les rapports du culte des morts avec
l'organisation familiale et sociale des anciens Israélites », et pour
sous-titre : « Le culte des ancêtres ».

On le voit, si le premier volume traitait essentiellement le

côté religieux et psychologique du sujet, celui-ci transporte
le lecteur sur le terrain social. Le lien entre eux n'en est pas
moins très étroit, et il eût été fort regrettable que M. Lods se

fût borné à étudier l'une des faces de la question sans aborder
l'autre. Si les résultats exposés ci-dessus, dans l'analyse du
tome premier, ont déjà une grande importance, il en sera de

même, et plus encore, de ceux qui vont ressortir de la suite
de cette étude.



264 BULLETIN

Avant de rechercher quel a été le rôle du culte des ancêtres
dans l'organisation sociale des anciens Israélites, il est
nécessaire de déterminer les caractères particuliers de cette

organisation au point de vue familial et tribal. C'est là le

sujet d'un premier chapitre, où se pose entre autres la question

de la filiation paternelle et de la filiation maternelle.
M. Lods constate que « les sociétés sémitiques, à l'époque où
elles apparaissent au plein jour de l'histoire, ont toutes un
caractère patriarcal nettement accusé. Les Israélites ne font

pas exception à la règle ». A l'appui de cette assertion, il
suffit de passer en revue les traits essentiels de la vie de

famille israélite. Mais cet état de choses n'a-t-il pas été précédé
d'un autre, où les enfants appartenaient au groupe de leur
mère Certains faits peuvent être allégués dans ce sens, et

notre auteur les relève en parcourant les récits de l'Ancien
Testament. Si, pris isolément, ces indices peuvent paraître
insuffisants, il en est autrement quand on les rapproche, et
l'on peut légitimement conclure que « les ancêtres d'Israël
ont pratiqué la filiation en ligne féminine ».

S'il en est ainsi, la question qui se pose est celle de l'âge
respectif des deux organisations, paternelle et maternelle.
L'une et l'autre offrant des caractères de grande antiquité, on

pourrait être tenté d'admettre que dès les débuts elles ont
existé côte à côte. Mais, invraisemblable en soi, cette coexistence

est encore démentie par les faits, et l'on est conduit à

statuer : 1° que les Sémites ont traversé une période
d'organisation maternelle avant d'adopter le principe de la filiation
masculine ; 2° que leur passage d'un système à l'autre est fort
ancien, antérieur à la séparation des diverses branches du
tronc sémitique.

Après avoir étudié la famille, M. Lods aborde les groupements

plus considérables, la mispaha1 et la tribu. Ceux-ci
ont été considérés par les Israélites eux-mêmes à l'époque
historique comme étant d'origine patriarcale, c'est-à-dire
comme réunissant des individus et des familles de même

1 La mispaha est un groupement de familles, fondé sur une communauté d'origine.

Il n'y a pas de terme en français qui rende exactement le sens de ce mot.



THÉOLOGIE 265

filiation. Pour la tribu, cette conception ne répond pas à la
réalité ; la tribu présente un caractère territorial. Pour la

mispaha, la question est plus délicate : quelle était sa nature
originelle? avait-elle pour point de départ la famille?
Plusieurs savants contemporains tendent à l'admettre. Mais
M. Lods est d'un avis différent : pour lui, tandis que la
famille procède du principe patriarcal, la mispaha dérive, au
contraire, de la filiation maternelle. Ainsi les deux grands
types de filiation auraient donné aux sociétés sémitiques l'un
la famille, l'autre la mispaha, ces deux assises fondamentales
de leur existence. Et la mispaha aurait été la véritable unité
sociale à une époque antérieure à celle où la famille a passé

au premier plan. Il s'agit maintenant, en tenant compte de

ces résultats, d'élucider le rôle joué, dans cette lente
élaboration historique, par le culte des ancêtres.

Au chapitre II, M. Lods envisage « le culte des ancêtres au

temps de l'organisation patriarcale », et d'abord dans « la
famille. » Les faits relevés et classés dans le premier volume
de son ouvrage sont brièvement rappelés ici. Il en ressort
« que le culte des ancêtres paternels a existé indiscutablement
dans l'antiquité israélite, mais qu'il n'y était pas constitué
d'une façon très stricte et très exclusive. » Quant à la relation
à établir entre le culte des morts en général et le culte des

ancêtres en particulier, il n'y a pas lieu de croire que le
premier ne soit qu'une extension du second ; il est au contraire
plus ancien, et le culte des ancêtres proprement dit ne s'en

est jamais nettement dégagé.
« Le culte des ancêtres n'a pas créé les institutions de la

famille sémitique. » Mais « il a pu concourir à donner à ces

institutions leur forme caractéristique ». Il a « marqué de son

empreinte toute la vie familiale...; il y a dans la constitution
de la famille israélite des traits dont on ne saurait rendre
pleinement compte sans faire intervenir le culte ancestral ».

Le caractère religieux de la famille, l'autorité du père, la
condition de la femme, la succession, l'importance attachée
à la possession d'un fils, l'adoption, le lévirat, la vengeance
du sang, tous ces points importants du droit familial et des



266 BULLETIN

mœurs familiales sont étudiés dans une série de paragraphes
successifs, et, à propos de chacun d'entre eux, notre auteur
discute les questions qui se posent, ainsi que les diverses
solutions présentées. En terminant, il résume comme suit les

résultats de son étude : « Aux temps lointains où la société

sémitique.... était basée surla filiation féminine, on observait
déjà le culte des morts, très probablement même le culte des

ancêtres sous certaines formes spéciales.... » La grande diffusion

du mariage par capture, puis du mariage par achat,
amena la transformation des principes de filiation et la
constitution de la famille patriarcale au sens propre. Ce type de

mariage avait en effet pour conséquence nécessaire la constitution

d'une filiation paternelle. Le clan maternel fut transformé

en un clan paternel. « La famille patriarcale sémitique
paraît donc devoir son origine principalement à des motifs
d'ordre pratique, à des raisons d'intérêt individuel et social.
Mais l'étude de la société israélite nous a montré, d'autre
part, que le culte rendu aux membres défunts du groupe
familial a puissamment contribué à donner aux institutions
de la famille hébraïque leur forme et leur aspect particuliers.

»

Après la famille, la tribu et la mispaha : c'est le sujet du
chapitre III. « Les Hébreux ont-ils, à une certaine époque, rendu
aux ancêtres de la mispaha, de la tribu, de la nation, un culte
semblable à celui qu'ils offraient aux ancêtres de la famille?»
Pour répondre à cette question M. Lods prend pour point de

départ le fait qu'en Israël, à l'époque historique (yahviste),
on montrait en grand nombre des tombeaux de héros et
d'ancêtres. Toute mispaha tenait à posséder la sépulture de

son ancêtre, réel ou supposé. Le culte des héros et des
ancêtres subsistait en Israël, en pleine époque yahviste, mais
subordonné à la religion nationale. Peut-on admettre que ce

culte des ancêtres de la nation ou delà mispaha existait déjà
à l'époque nomade? M. Lods se prononce pour l'affirmative.
Tout en reconnaissant que dans bien des cas les Israélites
ont adopté comme ancêtres certains héros cananéens, il lui
semble «impossible de s'expliquer entièrement le culte rendu



THÉOLOGIE 267

aux tombeaux des pères à l'époque yahviste, sans admettre

que les Hébreux, dans la période nomade, observaient déjà
des pratiques semblables. »

Le chapitre IV nous fait remonter plus haut encore : il
traite des « racines du culte des ancêtres au temps de

l'organisation maternelle. » Les témoignages directs font défaut;
il faut se borner à quelques indications. Tout en observant
une extrême réserve, on peut dire qu'il existe dans les sociétés

d'organisation maternelle une certaine forme de culte
ancestral, et il est possible d'en relever quelques traces dans

ce que nous savons de l'antiquité sémitique. On touche ici à

un problème des plus délicats : la relation entre le culte des

dieux-ancêtres ou parents d'une part, et le culte des ancêtres
humains d'autre part. Avec une prudence, très louable et
très justifiée, M. Lods se borne à dire qu'entre ces deux
cultes « on ne peut établir que des rapports assez indirects. »

Nous arrivons enfin à la conclusion générale de l'ouvrage
(II, p. 125-128). M. Lods y précise la position qu'il prend en
face des auteurs dont il a principalement critiqué les vues.
Il se sépare de MM. Stade et Schwally sur deux points essentiels.

Il estime en effet que la crainte a joué un grand rôle
dans l'attitude que les Sémites ont adoptée à l'égard des

morts et que les rites funéraires sont en grande partie des

rites préservatifs ; puis, ne voyant pas dans le culte des

ancêtres le fondement premier de l'organisation sociale des

Sémites, il conteste que la famille et la mispaha soient nées

de la religion ancestrale.
D'autre part, sur les trois points suivants, M. Lods se

trouve en désaccord complet avec M. Grüneisen. Ce dernier
affirme : 1° que chez les Hébreux les esprits trépassés
étaient conçus comme des ombres, des néants; 2° qu'en Israël

on témoignait à ces pauvres êtres «sous-humains, » une pitié
affectueuse sans attendre rien d'eux, en sorte qu'il ne peut
être parlé d'une religion des morts ; 3° enfin, qu'il n'y a pas

eu davantage de culte des ancêtres. Selon M. Lods, au
contraire, la croyance à la survie, la crainte des esprits
trépassés et le culte des morts remontent chez les ascendants



268 BULLETIN

du peuple hébreu à la plus haute antiquité. Il renonce à

déterminer si cette religion a été la religion primitive des

Sémites, et se borne à « constater que, aussi haut qu'on puisse
remonter, on la trouve à côté des autres formes de la religion
sémitique : culte des arbres, des sources, des pierres, des

montagnes, des animaux, des astres. La crainte et la vénération

des esprits trépassés a été chez les Sémites, comme dans

la plus grande partie de l'humanité, l'une des manifestations

primordiales du sentiment religieux. »

Du reste, après avoir consacré tant de labeur à rechercher
les caractères que présentait, aux origines, la religion des

plus anciens ancêtres d'Israël, M. Lods tient à dire que ce

n'est point là à ses yeux toute la tâche de l'historien des

religions sémitiques, ni même sa tâche principale. « L'originalité
du génie sémitique, dit-il, ne s'est accusée qu'avec la création

de types religieux plus complexes, tels que les religions
ethniques. Elle a acquis son plein développement dans quelques

consciences d'élite, dans les âmes des prophètes d'Israël

qui ont introduit dans le monde le monothéisme
moral.... Mais, même au point de vue de l'étude de ces religions
supérieures, la connaissance de la religion populaire est
d'une importance capitale. » Elle est, en effet, le point de

départ, le sous-sol pour ainsi dire; elle se perpétue à l'état plus
ou moins latent ; elle agit en diverses manières sur les

conceptions et les manifestations religieuses plus élevées. Si,
dans son principe, le yahvisme n'a rien de commun avec la
vieille religion des morts, il ne s'est pas moins établi entre

eux des contacts fréquents et intimes, dont il est impossible
de ne pas tenir compte.

C'est même ce fait, signalé en dernier lieu, qui donne à

l'ouvrage de M. Lods un intérêt exceptionnel. Sans doute,
toute enquête approfondie sur les croyances et les pratiques
religieuses d'une race ou d'un peuple quelconque mérite
d'attirer l'attention et, si elle est bien conduite, ne peut
manquer de captiver et d'instruire le lecteur. Ainsi, même si
les anciens Sémites n'avaient pas constitué le terrain sur
lequel s'est épanouie la religion de Yahvé, même s'ils en



THÉOLOGIE 269

étaient restés à leur antique religion comprenant le culte des

ancêtres, même alors les recherches de M. Lods seraient
utiles et suggestives. Mais leur importance s'accroît énormément

du fait qu'à chaque pas elles impliquent un rapport
avec la religion, non plus des « anciens Israélites, » mais des

Israélites de l'époque historique.
Nous avons reproduit en détail, le plus souvent dans les

termes mêmes employés par l'auteur, le contenu essentiel de

ses deux volumes ; nous en avons indiqué les principaux
linéaments et en quelque sorte donné le squelette. Ce que notre
compte rendu ne peut rendre, c'est la richesse des détails, ce

sont les exemples, les illustrations, les faits en un mot,
recueillis avec méthode et appréciés avec sagacité. C'est là

pourtant ce qu'il faut lire, étudier et méditer. Même après
avoir lu l'analyse détaillée ci-dessus, nos lecteurs auraient
tort de s'imaginer qu'ils connaissent le livre de M. Lods : ils
n'en ont vu que le cadre, et il dépend d'eux d'examiner le

tableau.

Sur le fond même de la question, sur les divers points
délicats et discutés que traite M. Lods, je suis très généralement

d'accord avec lui. J'avoue que, jusqu'au moment où

j'ai lu son ouvrage, j'étais demeuré en suspens, hésitant entre
les vues de MM. Stade et Schwally d'une part, Lagrange et

Grüneisen d'autre part. Il me paraissait difficile de ne pas
admettre avec les premiers l'existence, chez les Sémites et

chez les ancêtres d'Israël, d'une religion des morts; mais il
y avait dans leur mode d'argumentation quelque chose d'absolu,

d'exclusif qui me semblait en désaccord avec la
complexité des faits et des textes. Dans la polémique des

seconds, il y avait bon nombre de remarques justes, de critiques

fondées ; et pourtant leur refus d'admettre, à quelque
degré que ce fût, un culte des morts, me paraissait empreint
d'intransigeance : c'était, à mon sens, méconnaître certaines
réalités. La position intermédiaire prise par M. Lods, son

attitude mesurée et prudente, son évidente et constante

préoccupation d'éviter toute conclusion précipitée, tout cela
m'a impressionné de la façon la plus favorable. Après l'avoir



270 BULLETIN

suivi dans l'examen des textes et dans la discussion des

problèmes, j'ai été gagné à sa manière de voir. Sans doute, cela

ne signifie pas que sur tous les points j'adopte la solution
qu'il préfère. Ainsi j'accompagnerais d'un nombre considérable

de points d'interrogation les développements relatifs à

l'organisation matriarcale et à son rôle dans la formation de

la mispaha. Puis je ne pourrais m'empêcher de me demander
si beaucoup des traits censés provenir des «anciens Israélites

» ne seraient pas venus, chez leurs descendants,
d'emprunts faits au milieu ambiant, c'est-à-dire aux Cananéens.
Mais ces divergences d'ordre secondaire n'infirment point à

mes yeux la justesse des idées maîtresses exposées et
défendues dans ce bel et solide ouvrage1.

Lucien Gautier.

Léon Robert. — Voltaire et l'intolérance religieuse2.

L'auteur de cette dissertation, présentée à l'Université de

Lausanne pour l'obtention du doctorat es lettres, nous pardonnera le
retard mis par nous à présenter son ouvrage aux lecteurs de cette
revue. Il tient au fait que notre première intention était, à propos
de l'attitude de Voltaire en cette matière, de nous arrêter un peu
longuement sur cet important sujet de la tolérance et de
l'intolérance religieuses. N'en ayant point trouvé le temps jusqu'ici,
nous ne voulons pas attendre plus longtemps pour dire à cette

place tout le bien que nous pensons de l'étude de M. Léon Robert.
Qu'elle repose sur une lecture attentive et consciencieuse des.

œuvres de Voltaire, sur une connaissance très complète de sa vie
et de son activité, tous ceux qui connaissent M. Robert en seront,
assurés avant de la lire. Une autre qualité de son œuvre est son

impartialité vis-à-vis du patriarche de Ferney. Il ne l'exalte, ni ne
le dénigre. Il le montre tel qu'il est, un mélange de bien et de
mal : rusé et hypocrite, quand, pour entrer à l'Académie, il dédie

1 Chacun des volumes est pourvu d'index. Le second renferme en outre une

bibliographie détaillée (p. 129-145).
8 Voltaire et l'intolérance religieuse, par Léon Robert. — Lausanne 1904,.

Georges Bridel 4 Cie, éditeurs. 213 pages.



THEOLOGIE 271

au pape sa tragédie de Mahomet, déclare au R. P. jésuite de la
Tour qu'il est prêt à soumettre ses écrits au jugement de l'Eglise,
et fait en 1754 sa première communion; menteur, quand il nie la
paternité de tel ou tel libelle, écrit à son ami Thiériot: «Le
mensonge n'est un vice que quand il fait du mal; c'est une très grande
vertu quand il fait du bien ; » — flatteur, quand il prodigue les

louanges à l'impératrice Catherine II, l'assassin de son mari.
D'autre part, il nous le fait voir dévoué, persévérant, courageux,
quand il entreprend la réhabilitation de Calas, de Sirven, du
chevalier de la Barre et prend en mains la cause des protestants
persécutés, pour lesquels cependant il ne se sentait aucune
inclination naturelle.

C'est à bon droit que M. Robert fait de Voltaire un des champions

de la tolérance au dix-huitième siècle, tout en reconnaissant

que, dans certains cas particuliers, le grand écrivain français
n'a pas toujours pratiqué cette vertu vis-à-vis de ceux qui
pensaient autrement que lui. Il a également eu raison de relever le

fait que, si Voltaire a été l'énergique défenseur de la tolérance, il
ne s'est pas élevé au principe de la liberté religieuse basée sur le
droit naturel de l'homme d'exprimer librement sa pensée. Du
moins il ne l'a énoncé qu'incidemment et sans s'y attacher d'une
manière conséquente.

Si M. Robert n'aime pas, — et nous pensons comme lui, — ce

mot de tolérance, synonyme de condescendance, s'il revendique
en matière religieuse la liberté de penser et de manifester sa

pensée comme un droit naturel, il nous paraît aller un peu loin
quand il écrit les lignes suivantes : « Quant à la législation
destinée à garantir à chaque homme toute la liberté qui ne devient
pas une servitude pour son semblable, elle ne saurait limiter la
liberté de pensée et ses manifestations puisque le fait de jpenser
de telle ou telle façon et de le dire ne saurait en aucune manière
constituer une oppression pour ceux qui sont d'un avis opposé h »

Quelques pages auparavant2, à propos de l'article 10 de la
Déclaration des droits de l'homme et du citoyen, ainsi conçu : « Nul
ne doit être inquiété pour ses opinions, même religieuses, pourvu
que leur manifestation ne trouble pas l'ordre public établi par la
loi, » M. Robert énonçait déjà la même idée que dans la citation

1 Page 199.
2 Page 168.



272 bulletin

précédente en disant : « La restriction qui termine cet article et

qui devait ouvrir la porte à tous les abus commis contre la
liberté au nom de la raison d'Etat est conforme aux idées de

Voltaire comme à celles de Montesquieu et de Rousseau. »

A ce compte-là, il faudrait laisser mormons et mahométans
prêcher et pratiquer impunément la polygamie, les anarchistes
proclamer en toute liberté le chambardement général, imprimer des

recettes pour fabrication de bombes explosibles à bon marché et

stimuler les camarades à l'assassinat des têtes couronnées. Il
faudrait aussi permettre à la littérature pornographique d'écouler
sans entraves ses produits, puisqu'elle n'oblige personne à les
acheter. Or M. Robert n'est sûrement pas de cet avis, ce qui
prouve qu'en toute société civilisée les exigences de l'ordre public
et de la santé sociale imposent une limite aux manifestations de

la liberté de pensée. Il est vrai que cette limite est difficile à fixer,
par le motif qu'un poison de l'ordre moral est plus difficile à

déterminer et à définir qu'un poison de l'ordre alimentaire. La
limite n'existe pas moins, et la société qui la laisse franchir
impunément d'une manière habituelle, ne tarde pas à se décomposer
et à périr.

M. Robert estime comme Vinet1 que le respect des convictions
religieuses d'autrui ne peut exister que dans une âme profondément
religieuse. Ceci n'est pas parfaitement exact, histoire en mains.
Saint Augustin, Calvin, Luther, Bossuet et quantités d'autres
chrétiens humbles ou illustres ont été en même temps très pieux
et adversaires de la liberté religieuse, car chez beaucoup d'âmes

religieuses, le zèle pour la gloire de Dieu provoque l'intolérance
vis-à-vis de ce qu'elles considèrent comme des atteintes à cette

gloire. Ce qui est vrai, c'est qu'un chrétien parfaitement imbu de

l'esprit de Jésus-Christ ne peut être intolérant. Mais où sont les

chrétiens parfaits Par bonheur donc, pour reconnaître pleinement

le principe de la liberté religieuse, il n'est pas nécessaire
d'être un chrétien parfait ; il suffit d'avoir bien compris les
principes de la religion du Christ, ou encore il suffit de s'être rendu
compte de l'impuissance de l'esprit humain à saisir et à formuler
parfaitement toute la vérité. C'est dire que l'agnosticisme, tout
comme le christianisme, peut conduire au principe du respect des

convictions d'autrui ou de son absence de convictions.
1 II s'approprie cette parole de Vinet : « Il faut avoir de la religion pour

respecter la religion d'autrui, et plus on en a, plus on la respecte. » Voir p. 190.



THÉOLOGIE 273

Ceci dit pour ne pas adresser que des éloges à la dissertation
de M. Robert, laquelle, à ses solides mérites de fond, joint l'agrément

d'un style qui, s'il n'a pas la vivacité, le trait, le tour
piquant du style de Voltaire, en a du moins les qualités maîtresses :

la clarté et le naturel. L. E.

C. Lûlmann. — Das Bild des Christentums bei den
grossen deutschen Idealisten1.

Lorsque, il y a un demi-siècle, les Allemands célébrèrent le
cinquantième anniversaire de la mort de Schiller, l'idée qui ressortait

de nombreux écrits publiés à l'occasion de cette fête était que
Schiller avait été l'un des grands prophètes de la pensée
moderne, le poète de la conception esthétique de la vie et, par
conséquent, l'ennemi déclaré de l'ascétisme chrétien, pour ne pas
dire de la religion chrétienne elle-même.

L'année dernière, au contraire, presque tous ceux qui ont célébré

le centième anniversaire du poète souabe ont insisté sur la
parenté intime et incontestable qui rattache sa pensée à la
philosophie du christianisme et montré comment celle-ci a joué un rôle
décisif dans la formation de l'idéalisme de Schiller.

Ainsi se modifient les points de vue et se transforment les
jugements des hommes sur un même phénomène intellectuel.

Le livre de M. Lûlmann met bien en lumière l'idée que l'on se

fait aujourd'hui des grands penseurs qui ont illustré l'Allemagne
au seuil du dix-neuvième siècle. Il passe en revue les philosophies
de Leibniz, Lessing, Kant, Fichte, Schelling, Hegel et Schleiermacher,

pour établir dans quelle mesure chacun d'eux a compris
le christianisme, en quels termes ils en ont parlé et jusqu'à quel
point leur pensée trahit les influences chrétiennes. 11 n'a pas de

peine à montrer qu'aucun d'eux n'a échappé à ces influences,
bien plus, que sans elles il est impossible d'expliquer le caractère
particulier de la philosophie allemande, les problèmes qu'elle
se propose de résoudre lui étant en quelque sorte imposés

1 Das Rita des Christentums bei den grossen deutschen Idealisten, von
C. Lülmann. Ein Beitrag zur Geschichte des Christentums. — 1 vol. in-8° de 229

pages. Berlin, C.-A. Schwetschke.

THÉOL. ET PHIL. 1907 18



274 REVUES

par la pensée chrétienne ; qu'en un mot l'idéalisme allemand
représente un courant original et puissant, un effort couronné de

succès pour donner aux problèmes religieux une solution
nouvelle, conforme aux préoccupations des esprits et aux méthodes
de la pensée moderne. On sait avec quelle vigueur de pensée et
quelle richesse d'information le professeur Troeltsch travaille à

défendre cette thèse et à en établir le bien fondé. M. Lûlmann
apporte à l'appui de ces idées une contribution personnelle ; son
livre vaut la peine d'être étudié ; il donne une idée très claire des

systèmes qu'il expose et soumet chacun d'eux à une critique qui
ne manque ni de sagacité, ni de compréhension. On peut, tout au

plus, regretter que dans cette galerie de philosophes religieux
aucune place n'ait été faite à Herder ; que la division de chaque
chapitre en deux parties : exposition et critique, rende le livre un
peu monotone ; qu'enfin le désir d'être complet ait fait tomber
l'auteur dans un schématisme fatigant, qui court le risque de
faire perdre de vue les grandes lignes des systèmes qu'il analyse.
Malgré ces réserves, le livre de Lûlmann constitue une contribution

très utile à l'histoire de la pensée religieuse dans l'Allemagne
moderne.

G.

REVUES

Preussische Jahrbücher.
(Articles relatifs à la théologie et à la philosophie.)

Vol. CXXIV, avril à juin 1906.

Hans von Schubert : Hypatie d'Alexandrie. Histoire et poésie.
— K. Andresen : Le développement de la religion chrétienne. —
G. Jäger : Marxisme, économie politique classique et philosophie
matérialiste de l'histoire.

Vol. CXXV, juillet à septembre.
K. Riemer : Le problème de l'origine du langage. — Ed.

Simons : Les églises sous la croix (au XVIe siècle, sur le Bas-Rhin
allemand). — W. von Schnehen : La nature à la lumière de la
religion.


	Théologie

