
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1907)

Heft: 6

Artikel: Trois dieux ou un seul Dieu?

Autor: Byse, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379826

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TROIS DIEUX OU UN SEUL DIEU

CHARLES BYSE
pasteur consultant1.

I

La question.

« Mes amis, demandait Sabellius, que dirons-nous en fin
de compte Avons-nous un seul Dieu ou trois dieux » Posée

il y a tantôt dix-sept siècles, cette question attend encore sa

réponse. Examinons-la quelques instants en toute révérence,
mais avec l'indépendance d'esprits qui n'ont d'autre but que
la vérité.

II

Historique du dogme de la Trinité.

Le christianisme a été trinitaire de fort bonne heure, et,
en détachant du romanisme les Eglises grecques et les

Eglises protestantes, les grands schismes se sont abstenus de

toucher au dogme de la « sainte Trinité », lequel de nos
jours encore passe en tout pays pour orthodoxe. Définie par
les deux premiers conciles œcuméniques (Nicée en 325 et

Constantinople en 381), la Trinité trouva sa formule
éloquente dans le ce Symbole Quicunque ». Cette confession de

1 Conférence apologétique faite à Lausanne, chapelle de Martheray, le 1" octobre

1907.



TROIS DIEUX OU UN SEUL DIEU? 551

foi, qu'on eut tardivement1 l'idée d'attribuer au grand
Athanase2, est en réalité postérieure à ce docteur; on la doit
peut-être à Vigile de Tapses, évêque africain de la fin du
cinquième siècle.

Rappelons en abrégé les affirmations du Symbole dit
d'Athanase, que répète sans aucun changement la liturgie
anglicane. « La foi catholique consiste en ceci : que nous
adorions un Dieu dans la Trinité et la Trinité dans l'unité,
sans confondre les personnes ni diviser la substance. Car une
est la personne du Père, autre celle du Fils, autre celle de

l'Esprit saint ; mais la divinité du Père, du Fils et de l'Esprit
saint est la même, leur gloire égale, leur majesté coélernelle.
Tel le Père, tel est le Fils et tel le Saint-Esprit. Le Père est

incréé, le Fils est incréé, le Saint-Esprit est incréé. » De

même chacun des trois est incompréhensible, infini, éternel,
tout-puissant, chacun est Seigneur et Dieu. Ce ne sont pourtant

pas trois incréés, trois incompréhensibles, trois infinis,
etc., mais un seul ; il n'y a pas trois Seigneurs et trois Dieux,
mais un Seigneur unique, un Dieu unique. « Car, comme
nous sommes obligés par la vérité chrétienne de reconnaître

que chaque personne est par elle-même Dieu et Seigneur, il
nous est défendu par la religion catholique de dire qu'il
existe trois dieux ou trois seigneurs. » Knfin « dans cette
Trinité nul n'est intérieur ou postérieur, nul n'est plus
grand ou plus petit qu'un autre, mais les trois personnes
sont coéternelles et absolument égales. »

Impossible de s'inscrire plus hardiment en faux contre la
raison humaine en transgressant le principe de contradiction.

Trois personnes, nous assure le document, forment une
seule personne, et, notez-le bien, cette personne unique n'est

pas un quatrième être, auquel les trois autres seraient
subordonnés, un être collectif supérieur à chacun des individus

qui le composent, comme notre Conseil fédéral exerce
une autorité qui n'appartient à nul de ses membres pris à

part. Le Dieu complet n'est point composé de trois divinités
1 Au neuvième siècle.
2 Mort à Alexandrie en 373.



552 CHARLES BYSE

inférieures, imparfaites, limitées comme les divinités de

l'Olympe. Non, dans la Trinité athanasienne les trois hypostases

ont tous les attributs absolus du Dieu suprême ; ce sont
trois dieux infinis, éternels, tout-puissants, qui réunis
forment un Dieu également infini, éternel et tout-puissant.
Trois sujets distincts, dont l'un n'est pas l'autre, doivent être

conçus comme un même sujet. Une pareille définition a beau

revendiquer le prestige de l'âge et du consentement universel,

elle n'en est pas moins révoltante ; elle nous apparaît
aujourd'hui, je ne dirai pas comme difficile à recevoir, mais

comme impossible à saisir. Elle ne donne aucune idée

intelligible ; il n'y a pas dans le cerveau humain de case où elle
puisse entrer. Ce dogme n'est pas un mystère, il est une
absurdité.

Pour ne remonter qu'au seizième siècle, je rappellerai que
les réformateurs, occupés d'autres questions plus urgentes,
ne surent pas répudier ce triste legs du catholicisme. Mais

l'esprit d'examen, qui venait de s'éveiller, devait trouver
d'autres interprètes pour attaquer la vieille doctrine. Michel
Servet eut l'audace, en face de Calvin, de la déclarer tri-
théiste, absurde, et d'appeler la Trinité un « Cerbère à trois
têtes ». Il était loin cependant de répudier la divinité du
Sauveur. « Tout ce que Dieu possède, a-t-il écrit, habite en
Christ substantiellement et corporellement1. » Et son

enseignement est résumé comme suit dans l'Encyclopédie de

Lichtenberger : « L'Esprit de Dieu a trouvé sa parfaite
expression en Jésus, dans la conception duquel la substance de

la Lumière incréée ou du Verbe a tenu lieu de la semence
paternelle. Il en résulte que la nature corporelle du Christ
est aussi divine que son âme2. » La critique de Servet, mêlée
d'éléments fâcheux et incohérents, fut reprise et purifiée par
les sociniens.

Neveu de Lélio Socin, de Sienne, Faust Socin hérita ses

manuscrits et ses convictions. Il fit école et fonda l'Eglise des
Frères polonais. Les objections qu'il adressa au dogme ortho-

1 Quidquid habet Deus Christo inest substantialiter et corporaliler.
2 Artide Antitrinitaires, par A. Réville.



TROIS DIEUX OU UN SEUL DIEU? 553

doxe produisirent une grande impression en dépit de

l'intolérance romaine et protestante, qui plus d'une fois condamna
les novateurs à la confiscation de leurs biens, à l'exil, à la

prison, même à l'échafaud et au bûcher. Ces répressions
terribles montrent quelle importance on attachait alors à la
pureté des croyances et à l'unité de la foi. A cet égard les temps
sont bien changés 1 Heureusement qu'ils le sont aussi quant
au respect des opinions d'autrui et quant à la façon de les

combattre.
Le mouvement anti-orthodoxe du seizième siècle aboutit

aux Eglises unitaires du dix neuvième, qu'illustrèrent Chan-

ning, Théodore Parker et Waldo Emerson. « On peut dire,
écrit Albert Réville, que l'ancien socinianisme a sombré, en

tant que système sui generis, sous les évolutions modernes
de la pensée religieuse, mais que beaucoup de ses idées et de

ses critiques se retrouvent de nos jours dans l'unitarisme
anglo-saxon et dans les vues communes à la tendance connue
sous le nom de protestantisme libéral. » Il faut toutefois faire
exception pour la Transylvanie, où, malgré les persécutions
qui l'ont frappé, le socinianisme compte encore 50 000 adhérents,

organisés par consistoire sous la surintendance d'un
évêque.

Né vers 1850, le « libéralisme » français eut pour premier
organe la Revue de Strasbourg et pour champions Edouard
Reuss, Edmond Scherer, Colani, Michel Nicolas, Athanase
Coquerel fils, Félix Pécaut, Fontanes. Il lutta dans la presse
et dans la chaire contre une « orthodoxie » à peine digne de

ce nom, que représentaient Edmond de Pressensé, Eugène
Bersier, Rognon, Matter. On préférait déjà l'épithète
d'« évangélique » à celle d'orthodoxe. Dans la dernière
période du siècle, les deux partis en présence s'adoucirent et

se rapprochèrent. Une école nouvelle, celle des chrétiens
sociaux, détourna l'attention des doctrines pour la porter sur
les souffrances de la classe pauvre, sur les injustices
économiques, sur les devoirs de fraternité des patrons envers les
ouvriers. Actuellement le libéralisme et l'orthodoxie
désignent moins deux dogmatiques différentes que deux manières



554 CHARLES BYSE

de concevoir l'Eglise. L'école orthodoxe a perdu son intransigeance

et s'est extraordinairement élargie ; le libéralisme
règne dans plusieurs Facultés de théologie, tant en Suisse
romande que dans la France proprement dite, et s'est infiltré
un peu partout.

Quant à la Trinité en particulier, on n'en parle plus guère,
et si on le fait, c'est avec une liberté, pour ne pas dire une
désinvolture, qui aurait étonné nos ancêtres. Ce nom n'est

plus donné à des temples et à des collèges, comme cela se

voit en Angleterre. Aussi nul d'entre nous ne songe-t-il à

déclarer, avec le Prayer Book anglican, qu'il faut admettre ce

dogme étrange sous peine de « périr éternellement ».

Ce n'est pas à dire que la foi trinitaire ait disparu de notre
horizon ; battue en brèche et reléguée à l'arrière-plan, elle
n'a point été remplacée. Thomasius et Gess, suivis par Fréd.
Godet et Gretillat, l'ont rajeunie, il est vrai, en imaginant la
Kénose (en grec Kénosis), c'est-à-dire l'exinanition ou le

dépouillement du Fils de Dieu; mais après un moment de

faveur celte théorie a été victorieusement réfutée1.
Ainsi le protestantisme français se trouve actuellement

dans une position fausse. Malgré l'esprit émancipé de la
plupart des théologiens et des jeunes pasteurs, il faut avouer que
lapiété des troupeaux, les écoles du dimanche, les catéchismes,
les cantiques, les liturgies et les sermons sont encore
trinitaires. Sans doute on n'insiste plus sur la Trinité comme on
le faisait jadis, mais on l'enseigne encore timidement ; surtout
on continue à la supposer, et l'on entretient le préjugé qu'elle
fait partie intégrante de l'Evangile. Convaincu pour ma part
qu'il n'en est pas ainsi, que ce dogme au contraire est une
erreur désastreuse, je désire vous présenter une conception,
à peu près ignorée parmi nous, qui ramène la religion du

1 La Kénose n'accorde au Logos la personnalité que pour la faire disparaître,

avec ses autres attributs, depuis la naissance de Jésus jusqu'au terme de son

existence terrestre. Ce procédé est appelé par Dorner « un acte de violence

qui ébranle les fondements de l'être divin et de la Trinité, sans donner finalement

un résultat positif quant à l'union réelle du divin et de l'humain en
Christ. » (Geschichte der protestantischen Theologie, p. 876.)



TROIS DIEUX OU UN SEUL DIEU? 555

Christ au monothéisme pur. Si le polythéisme apparent de la
vieille orthodoxie est, comme je n'en doute pas, un des

principaux scandales sur le chemin de la foi, si en ce siècle de

science et d'examen il détourne d'elle beaucoup d'hommes

sérieux, distingués et influents, mon sujet est, vous le voyez,
éminemment apologétique.

III
Critique du Symbole Quicunque.

Sans être aucunement socinien, un des savants les plus
illustres et les plus pieux de la Suède, Emmanuel Swedenborg,

a montré, dès le milieu du dix-huitième siècle, que la
doctrine trinitaire compromettait le christianisme de la façon
la plus grave. A son tour, il dénonça la Trinité nicéenne et

athanasienne comme un véritable trithéisme, s'achoppant en

particulier, non sans raison, à ce passage du Symbole
Quicunque: « Comme nous sommes forcéspar la vérité chrétienne
de confesser que chaque personne en particulier est Dieu et

Seigneur, ainsi il nous est défendu par la religion catholique
de dire trois dieux ou trois seigneurs. » Cela signifie, en bon

français, qu'il faut croire à trois dieux, mais ne pas le dire.
Au reste, dans cet inconcevable article, « la vérité chrétienne
et la religion catholique ne sont pas une même chose, mais
deux choses qui se contrarient. S'il a été ajouté que le Père,
le Fils et le Saint-Esprit ne sont ni trois dieux ni trois
seigneurs, mais un seul Dieu et un seul Seigneur, ce fut pour
ne pas s'exposer à la risée devant le monde entier. Car qui
n'éclaterait de rire à l'idée de trois dieux?»

Cette contradiction flagrante entre notre pensée et notre
parole a l'immense inconvénient de nous fausser l'esprit et la
conscience ; elle nous accoutume à nous mentir à nous-mêmes
et nous fait, pour ainsi dire, loucher spirituellement. Comment

cette solennelle tricherie ne pervertirait-elle pas toute
notre religion et par là notre caractère?

Aussi, depuis le concile de Nicée, où l'on décréta qu'il y
avait de toute éternité trois personnes divines, « une foule



556 CHARLES BYSE

d'hérésies abominables —je cite Swedenborg — commencèrent

à sortir de terre. Des antichrists se mirent à lever la
tête, à diviser Dieu en trois et le Sauveur en deux, ainsi à

détruire le temple que le Seigneur avait élevé par les apôtres
(c'est-à-dire son Eglise), et cela jusqu'à ce qu'il n'y restât
pierre sur pierre qui ne fût renversée, selon sa propre
prédiction. »

« Aujourd'hui, ajoute-t-il, la raison humaine est liée, à

l'égard de la Trinité, comme un prisonnier qui a les fers aux
mains et aux pieds dans un cachot. On peut la comparer
encore à une vestale enterrée toute vivante pour avoir laissé
éteindre le feu sacré. Pourtant la Trinité divine devrait briller

comme un flambeau dans l'esprit des croyants, puisqu'elle
est le tout dans toutes les choses saintes du ciel et de

l'Eglise »

Confesser de bouche un seul Dieu tout en pensant qu'il y en

a trois, — je continue à citer Swedenborg, — « c'est ressembler

à un comédien qui joue deux rôles en passant avec rapidité

d'un côté de la scène à l'autre ; il dit ici une chose, là
le contraire, et en discutant se montre tantôt sage, tantôt
fou. Qu'en résulte-t-il, sinon que, lorsqu'il s'arrête au milieu
du théâtre en regardant de chaque côté, il pense qu'aucun
des deux rôles n'est vrai? On arrive de même à croire qu'il
n'existe ni trois dieux ni un Dieu unique, qu'ainsi il n'y en a

point. Le naturalisme (ou matérialisme), qui règne de nos
jours, n'a pas d'autre origine. »

Suivant notre auteur, l'Ancien et le Nouveau Testament ont
prédit cette corruption des croyances, et l'ont stigmatisée en

la nommant tantôt «l'abomination de la désolation», tantôt
« une affliction telle qu'il n'y en a jamais eu et qu'il n'y en

aura jamais. »



TROIS DIEUX OU UN SEUL DIEU 557

IV

Théorie de Swedenborg.

1° Sa méthode.

Avant d'examiner avec vous quelle transformation Swedenborg

a fait subir à la doctrine reçue, il convient que je
rappelle en quelques mots sa méthode. Le génial écrivain de

Stockholm a été accusé à tort de « rationalisme » par Fréd. de

Rougemont *, qui du reste avouait le connaître peu. Cependant

cette accusation avait une apparence de vérité. Swedenborg

en effet tenait en haute estime la raison, et en cela il
appartenait bien à son siècle; mais il ne la regardait pas

comme la suprême autorité, en quoi il se séparait de Voltaire,
dont il était le contemporain et l'aîné de quatre ans. Sentant
vivement les bornes de notre intelligence, il déclarait que,

pour connaître les choses religieuses, nous avons besoin d'un
«influx» céleste et même d'une «révélation » divine. La
« Parole de Dieu » dans la personne du Christ et dans les

saintes Ecritures était à ses yeux « la couronne des révélations

». Il l'étudiait sans cesse dans les langues originales en

y appliquant son puissant esprit, mais en sachant qu'il ne

pouvait la comprendre réellement s'il n'était éclairé par la
lumière du ciel, ou, comme il disait, «illustré». C'est en

vertu de cette « illustration » qu'il se croit appelé à dévoiler
le sens « interne» ou « spirituel » de la Parole, sens qui hors
de la Nouvelle Eglise demeure contestable et contesté.
Néanmoins, notons-le, c'est sur la signification littérale et naturelle,

admise par tous, des passages bibliques qu'il fonde
toutes ses doctrines. Lui reprochera-t-on sa foi, qui est non
un a priori, mais un résultat de l'étude et de l'expérience?
A ce compte là aucun chrétien ne mériterait d'être écouté.
Emerson l'a nommé « mystique », et l'a même choisi comme

1 Chrétien èvangèlique,]!L\\vieT 1861. Revue critique du Swedenborg de M. Matter.

« Sa doctrine n'est qu'une variante du rationalisme. » « La Nouvelle Jérusalem
est ce que sont toutes les créations du rationalisme : un corps sans âme .» Cette

appréciation est d'une souveraine injustice.



558 CHARLES BYSE

le grand représentant des mystiques. Il n'est plus nécessaire

aujourd'hui de prendre le parti du mysticisme, sans lequel,
on le reconnaît,il n'existe point de religion sérieuse Seulement
Swedenborg est un mystique d'une espèce fort rare, pour ne-

pas dire unique, précisément par l'importance capitale du
rôle qu'il assigne à la raison. Toute sa théologie a pour but
de donner pour la première fois une interprétation rationnelle
— rationnelle en tant que spirituelle — de la religion vécue
et enseignée par Jésus-Christ.

Il en appelle donc à la raison, à la conscience, à l'appréciation

de ses lecteurs. Loin de souhaiter qu'on le croie sur
parole, il provoque l'examen, la discussion, méprise la foi
aveugle, condamne l'obscurantisme. Nul plus que lui n'a
respecté la liberté individuelle, stimulé la réflexion, heurté
de front les traditions vénérées quand elles lui paraissaient
superstitieuses, hardiment exprimé, sans souci de plaire ou
de déplaire, les certitudes auxquelles il était arrivé. En
somme il nous expose sa religion, dans son ensemble et dans
chacune de ses parties, avec un merveilleux talent d'analyse
et de synthèse, l'appuyant de tous les arguments capables de

la justifier, et nous laissant le soin de juger dans quelle
mesure elle est vraie. II se met ainsi à la portée de chacun.
Son système, qui remplace des dogmes vieillis par des

conceptions à la fois bibliques et raisonnables, peut être regardé
comme une complète apologie de l'Evangile. Véritable
prophète de l'économie de l'esprit, l'auteur s'adresse à tous,
croyants ou incrédules ; il nous prend où nous sommes pour
nous élever à la hauteur de ses convictions. Il n'y a rien, me
semble-t-il, à objecter à cette méthode1.

1 Swedenborg explique lui-même quelles autorités il reconnaît en philosophie.
« Voici, dit-il, quels sont les moyens spéciaux qui mènent à une connaissance

vraiment philosophique: l'expérience, la géométrie et la faculté de raisonner. » —
Sur l'océan des mystères de la création «je n'oserais pas ouvrir ma voile sans

avoir toujours auprès de moi l'expérience et la géométrie pour conduire ma main

et veiller au gouvernail. Avec leur secours et leur direction, je puis espérer un
heureux voyage sur l'abîme où nul chemin n'est tracé. Elles sont les deux étoiles

qui me guideront dans ma course et illumineront ma route ; car c'est d'elles qu'on
a le besoin le plus pressant dans les profondes ténèbres qui enveloppent à la fois



TROIS DIEUX OU UN SEUL DIEU 559

J'ai maintenant à vous expliquer comment Swedenborg
concevait Dieu. Nous parlerons d'abord de l'unité divine,
ensuite des trois noms sur lesquels on a fait reposer le dogme
de la Trinité.

2° Monothéisme et trine d'essentiels.

Emmanuel Swedenborg est avant tout monothéiste. Sans

m'arrêter aux arguments philosophiques dont il fait usage

pour défendre sa foi, je rappellerai la façon dont il la
rattache aux Ecritures.

Les livres de l'Ancien Testament enseignent catégoriquement

l'unité de Dieu, et insistent fréquemment sur cette unité
qu'on pourrait appeler la seule doctrine de la religion
mosaïque. Citons quelques-uns de ces passages : « Ecoute, Israël
Jéhova notre Dieu, Jéhova est un. (Deut. VI, 4.) — Jéhova est

Dieu là-haut dans les cieux et ici-bas sur la terre, et il n'y
en a pas d'autre. (Deut. IV, 39, cf. v. 35.) — Jéhova, Dieu

d'Israël, tu es, toi seat, le Dieu de tous les royaumes de la
terre. (2 Rois XIX, 15.) — Seigneur, toi seul es Dieu.
(Ps. LXXXVI, 10.)» Au chapitre XLV d'Esaïe cette idée
revient neuf fois, comme un refrain solennel : « Je suis Jéhova,
et il n'y en a pas d'autre; il n'existe aucun dieu sauf moi.
Dieu ne se trouve que chez toi (peuple d'Israël), et il n'y a

pas d'autre dieu. Il n'y a point de Dieu juste el sauveur que
moi. »Ailleurs: «Je suis le premier et le dernier; moi excepté,

il n'existe point de Dieu. (Es. XLIV, 6.) — Jéhova sera roi sur
toute la terre. En ce jour-là Jéhova sera un et son nom un. »

(Zach. XIV, 9)
Le monothéisme le plus rigoureux était imposé à la nation

par les deux premiers préceptes du décalogue, et leur
transgression condammée par les prophètes avec une extrême sévérité.

Quand la Terre Sainte fut ravagée, sa capitale incendiée,

la nature élémentaire et l'esprit humain. » — «A moins d'être géométriquement
et mécaniquement liés à l'expérience, nos principes ne sont que de vains rêves et

de pures hallucinations. » — Dans sa théologie aussi, le philosophe suédois se

fonde toujours sur l'expérience et raisonne avec la rigueur d'un géomètre,
convaincu que la religion véritable est corroborée par la science.



560 CHARLES BYSE

son temple détruit, l'élite de sa population déportée à Ninive
et à Babylone, les Israélites comprirent que ces catastrophes
étaient le juste châtiment de leur abandon du culte de l'Eternel

pour le service des divinités païennes. Cette effroyable
épreuve porta ses fruits. De retour dans leur patrie, les Juifs
se montrèrent définitivement gagnés au monothéisme, qui
était leur privilège et leur raison d'être au milieu des peuples
de l'antiquité.

Aussi la nouvelle alliance n'eut-elle pas besoin de mettre
l'accent sur l'unité de Dieu ; pourtant elle la confirma. «Voici,
déclara Jésus, le premier de tous les commandements : Ecoute,
Israël! Le Seigneur notre Dieu est l'unique Seigneur. Tu
aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cœur, de toute ton
âme et de toute ta force. » (Marc XII, 29, 30.) — Et encore :

«Pourquoi m'appelles-tu bon? Nul n'est bon sauf le Dieu
unique '. » (Marc X, 18.)

Le monothéisme du Christ est évident. Cependant, il faut
l'avouer, nous rencontrons dans le Nouveau Testament beaucoup

de passages qui semblent donner raison au trithéisme
des conciles. Il y est question de trois êtres vivants et
personnels, s'associant pour constituer la divinité souveraine.
La formule de l'institution du baptême est au nombre de ces

textes importants, qui contredisent, du moins en apparence,
la doctrine fondamentale de l'unité de Dieu. Est-il possible de

concilier ces deux enseignements Toutes les tentatives faites
dans ce but au sein du protestantisme ont, je dois le dire,
échoué. Une seule est, à mon avis, satisfaisante. Un seul
penseur, le théosophe suédois, a vraiment résolu le problème,
difficile entre tous, de la Trinité. Voyons en quoi consiste
cette inattendue solution.

Les termes de « Père », de « Fils » et de « Saint-Esprit »,

par lesquels on entend ordinairement des « hypostases » ou
« personnes » divines, désignent aux yeux de Swedenborg de

simples attributs de Dieu, mais des attributs d'une espèce

particulière qu'il appelle des essentiels. Pour parler plus

1 Ou, ce qui revient au même: sauf un seul, Dieu.



TROIS DIEUX OU UN SEUL DIEU? 561

exactement, chacun de ces termes s'applique à Dieu considéré

sous un aspect particulier ; car, que l'on fasse usage de

l'un ou de l'autre, il s'agit toujours de Dieu tout entier.
L'analyse nous apprend à distinguer en lui trois essentiels

— c'est-à-dire trois facultés maîtresses qui forment son
« essence », — mais un essentiel n'est jamais séparé des deux

autres, car Dieu ne peut se diviser.
Le premier des essentiels divins est l'amour, le second la

sagesse, le troisième la puissance. Ces attributs, que nous
rencontrons ailleurs, par exemple chez l'homme, sont ici
portés au plus haut degré, attendu que nous sommes dans
le domaine de l'absolu. Ajoutons que chacun d'eux reçoit
plusieurs noms, comme nous le verrons tout à l'heure.

Avant d'aller plus loin, remarquons le changement radical

que Swedenborg fait subir à la théodicée régnante. Il
remplace la Trinité des personnes par la Trinité de la personne,
c'est-à-dire par la trinité des essentiels dans la personne du
Dieu unique, à la fois tout bon, tout sage et tout-puissant.
Cette idée générale, aussi simple qu'elle est profonde, vous

paraîtra peut-être assez naturelle. En effet elle a donné
naissance aux divers systèmes modalistes, qui réduisent la
Trinité à trois modes ou formes de la manifestation de Dieu.
Mais aucun de ces systèmes ne s'est imposé par son
excellence, tous au contraire ont été repoussés par l'Eglise. En

outre aucun d'eux ne mentionne les mêmes attributs que
Swedenborg en les plaçant dans le même ordre.

Or c'est précisément dans cet ordre-là que consiste l'originalité

de l'explication qui nous occupe. Car cet ordre se

rattache directement à une grande loi que Swedenborg a découverte,

et dont je ne puis vous donner, en passant, qu'une
notion très imparfaite. Je veux parler de sa féconde théorie
des degrés discrets, c'est-à-dire séparés, ou degrés de hauteur.
Ces degrés concernent les relations de causalité. Dans tout
être, toute chose et toute action, il existe trois degrés de ce

genre, toujours les mêmes, car il n'y en a pas d'autre. Ce

sont la fin, la cause et l'effet. La fin, ou le but, est un sentiment

qui pousse dans une certaine direction; la cause est

THÉOL. EI PHIL. 1907 37



562 CHARLES BYSE

une pensée, un ensemble de moyens choisis pour arriver au

but; l'effet est une production, une œuvre quelconque
réalisant la fin. Il n'y a pas continuité entre ces degrés, mais
seulement rapport logique. Un sentiment est autre chose

qu'une pensée, une pensée autre chose qu'une parole, un
acte ou une maison ; mais dans toute parole, toute œuvre
matérielle ou spirituelle, il y a une pensée, et dans toute
pensée un sentiment, une affection qui l'inspire. Notre univers

est un effet produit par l'univers invisible ou spirituel,
qui est le monde des fins et des causes. En d'autres termes
la matière est une production, une manifestation sensible de

l'esprit.
Pout finir d'esquisser, à fort grands traits, la doctrine des

degrés, je dois vous dire quelques mots de celle des

correspondances. Il y a trente ans environ, l'Ecossais Henry Drummond

fit grand bruit, même chez nous, en affirmant une
identité de lois entre le monde naturel, où nous vivons
maintenant, et le monde spirituel, où nous entrons par la mort1.
Bien des années plus tôt, un philosophe bernois que j'ai tâché
de faire connaître, Henry de May, avait soutenu la même
thèse avec d'autres termes et une autre argumentation. Ces

deux penseurs, indépendants l'un de l'autre, n'ont fait que
découvrir à nouveau la « loi des correspondances », trouvée
et démontrée par Swedenborg plus d'un siècle auparavant.
Mais le théosophe de Stockholm n'a pas uniquement l'honneur

d'avoir fait cette découverte le premier, à une époque
où la science et la philosophie étaient relativement peu
avancées ; il eut en outre le mérite de voir plus profond que
ses successeurs, c'est-à-dire d'expliquer, lui seul, pourquoi
le monde de la pensée correspond exactement au monde des

sens. Il se rendit compte que l'un est la cause de l'autre. Leur
correspondance mutuelle provient du fait qu'ils forment un
tout au moyen des degrés discrets. C'est en vertu de cette

correspondance que les phénomènes matériels représentent
les choses de l'esprit et nous en donnent l'impression. Il y a

1 Natural Law in the Spiritual World.



TROIS DIEUX OU UN SEUL DIEU? 563

là un symbolisme inconscient qui s'impose aux ignorants
eux-mêmes.

J'en ai dit assez, je suppose, non pour vous rendre tout à

fait claires la doctrine de la correspondance et celle des

degrés, ces deux superbes théories dues au génie de Swedenborg,

mais au moins pour vous faire comprendre l'importance

d'une explication qui rattache la Triade divine à ces

lois universelles et fondamentales. 11 est facile et commun
de choisir trois attributs de Dieu, — disons la puissance, la

sagesse et l'amour, — et de prétendre qu'ils sont désignés
dans l'Evangile par les noms de Père, de Fils et de Saint-
Esprit. Ce qui était difficile, et ce qu'à ma connaissance nul
n'avait encore fait, c'est de ranger ces attributs dans l'ordre
précis (pie leur a donné Swedenborg, — l'amour d'abord,
puis la sagesse, enfin la puissance,— et surtout de légitimer
cet ordre d'une manière éclatante par les deux lois connexes
et lumineuses de la correspondance el des degrés.

Cette conception de l'essence de Dieu se recommande
d'emblée à notre esprit par le fait qu'elle attribue au Créateur

les mêmes qualités qu'à ses créatures morales, avec
cette différence toutefois que chez lui ces qualités sont
infinies, tandis que chez nous elles sont finies. Tout homme,
en effet, est : 1° amour; 2° intelligence; "° activité; mais
en Dieu seul ces trois énergies se rencontrent au degré
suprême, appartiennent à la catégorie de l'absolu. Or, si

vous y réfléchissez un moment, vous comprendrez que
nous n'avons pas de méthode à la fois plus simple et plus
sûre pour connaître Dieu que de l'imaginer comme l'homme
infini, parfait, comme ie type absolu de l'humanité. 11 est
cela d'après la Bible, puisqu'il nous a créés « à son image
et selon sa ressemblance », et puisque nous sommes appelés
à devenir « ses fils et ses filles », à être « parfaits comme
notre Père qui est aux cieux ».

Avant d'aller plus loin, je dois vous prévenir que les trois
degrés discrets que nous avons reconnus en Dieu, ou les trois
essentiels qui le composent, sont désignés de différentes
manières suivant les cas. Le Trine, envisage sous diverses



564 CHARLES BYSE

faces, peut s'exprimer par les mots de la liste suivante. Les

deux premiers numéros s'appliquent à Dieu, les deux
derniers à l'homme; les numéros intermédiaires sont également
vrais de l'homme et de Dieu1.

Le Trine.

1. Le Divin même. Le Divin humain. Le Divin procédant.
Le Saint-Esprit,

2. Le Père. Le Logos, le Fils. \ le Paraclet, etc.

3. La fin. La cause. L'effet.
4. L'être. Le devenir. L'exister.
5. L'intime. L'intérieur. L'extérieur.
6. Le premier. Le moyen. Le dernier.
7. L'amour. La sagesse La puissance, l'énergie

8. La volonté.
f L'entendement,
1 l'intelligence.

L'exercice, l'opération.

9. L'affection. La pensée. L'usage.
10. Le bien. Le vrai. La vie.

11. L'âme. Le corps. L'action.
12. La charité. La foi. Les bonnes œuvres.

En résumé, il y a certainement en Dieu une trinité, — je
dirai plus volontiers un trine pour qu'il ne reste pas d'équivoque,

— une trinité ou un trine d'attributs, de qualités,
d'essentiels. Cette assertion n'a rien de choquant; elle s'impose

même à tout être qui réfléchit, car elle est en complète
harmonie avec ce que nous savons du monde et de l'homme
en particulier. Ce que nous ne pouvons admettre, c'est un
Dieu en trois personnes, un Dieu incompréhensible dont
l'essence même serait en contradiction avec la nature
humaine et avec l'univers créé.

Après nous être arrêtés au Trine divisé dans son ensemble,
nous parlerons brièvement de chacun des essentiels dont il
est composé.

1 Encore le onzième peut-il rentrer dans cette catégorie.



TROIS DIEUX OU UN SEUL DIEU 565

3° Le Père.

Aux yeux de Swedenborg, le Père désigne l'amour même,
le bien même, la volonté suprême; ou plutôt ce nom
désigne Dieu au point de vue de l'amour, du bien, de la
volonté, Dieu en tant que l'être indépendant et absolu, en

tant que la substance, la forme, le principe, dont procèdent
toutes les existences. Ce divin amour est le feu du soleil spirituel

par lequel Dieu se manifeste dans les cieux angéliques,
et dont le soleil de notre terre n'est qu'une grossière image.
Cette définition concorde admirablement avec le système de

Charles Secrétan, qui disait : « L'amour ne peut être que le

fait d'une volonté libre. Aimer, c'est vouloir. Il est manifeste

que la volonté est le principe de tout être, la substance des

substances et l'essence universelle. Tout se résout donc en
volonté1. » Les deux penseurs ne font que commenter la
profonde parole de saint Jean : « Dieu est amour. » Il est

amour avant tout; c'est par conséquent l'amour qui inspirera

tous ses actes, la rédemption aussi bien que la création.

4« Le Fils.

Le Verbe (en grec Logos) désigne Dieu au point de vue de

l'intelligence théorique et de la sagesse pratique. Faculté
merveilleuse, dont le génie humain ne présente qu'un faible
reflet, cette intelligence infinie ne vient pourtant qu'en second

rang ; elle fournit des moyens à l'amour, qui sans eile ne

pourrait rien. Ici encore parfait accord avec le philosophe
qui a honoré notre ville. « Si la dernière raison des actes de

la volonté est en elle-même, a écrit Ch. Secrétan, c'est que la
volonté a sa racine en elle-même, c'est qu'elle est substantielle

; et, comme l'intelligence ne peut être une autre
substance, il faut reconnaître en elle un caractère, un attribut,
un phénomène de la volonté (p. 88). — Ainsi l'intelligence est
la forme du moi, dont la pure énergie de la volonté est le

fond. »

1 Philosophie de la Liberté, seconde édition. L'Idée, p. 388, 393. Cf. 381 sq.,
313



566 CHARLES BYSE

Les relations qui existent entre l'amour et l'entendement
sont illustrées, même pour les simples, par celles de la
chaleur et de la lumière que nous envoie le soleil. La chaleur
symbolise l'amour, dont elle provient; la lumière symbolise
l'intelligence, la vérité, qui est la lumière céleste. Aussi la
Bible enseigne-t-elle que « Dieu est lumière », comme Jésus

est « la vérité ».

Le premier essentiel n'agissant jamais seul, sans l'intermédiaire

du second, Dieu n'a pu se manifester en chair que par
le Logos, qui en Jésus de Nazareth est devenu véritablement
le Fils. Mais comment Swedenborg entend-il l'incarnation?
Pour lui, Jésus était l'enfant de Marie quant à son « externe »,

c'est-à-dire non seulement dans son corps, mais dans son
être naturel tout entier ; quant à son « interne », c'est-à-dire

quant à son être spirituel, il n'avait d'autre père que Dieu.
Ainsi, seul entre tous les hommes, il eut un interne divin en
même temps qu'un externe humain. Par suite de cette constitution

mixte, il pouvait être tenté et surmonter les tentations.
Par des victoires successives, qu'aucune défaite n'interrompit,
il a soumis son externe à son interne, la « chair » à « l'esprit »,

dépouillé la nature inférieure qu'il avait reçue de sa mère,
et revêtu l'essence supérieure qu'il tenait de son père. Au
terme de cet héroïque effort, il a pleinement réalisé sa vocation

de « Fils de Dieu » et de « Fils de l'homme ». Il a effectué
dans sa personne cette alliance réciproque de l'humain et du
divin qui nous apparaît comme le but de l'évolution du
monde et de l'histoire. La réconciliation est accomplie. Dieu
s'est fait homme, et par là même un homme, le second Adam,
a été fait Dieu. En conséquence, nous pouvons nous approprier

cet article du symbole dit d'Athanase : « Notre Seigneur
Jésus-Christ est Dieu et homme. » Cependant « il n'y a pas
deux êtres, mais un seul Christ. Il est un, parce que le divin
a revêtu l'humain. Il est même absolument un; car, comme
l'âme et le corps sont un seul homme, de même Dieu et

l'homme sont un seul Christ ».

Ce Christ est bien l'Emmanuel promis, «Dieu manifesté en

chair», ou, selon l'expression si juste que Swedenborg a



TROIS DIEUX OU UN SEUL DIEU? 567

mise en usage, le Divin Humain. Ajoutons qu'une fois
complètement glorifié ou divinisé par sa résurrection et son
ascension, le Fils a terminé son œuvre et ne se distingue
plus du Père. Sa personnalité s'est fondue avec celle de Dieu,
dont il possède alors tous les attributs. La période du Fils est

achevée ; elle a été courte, car elle n'a duré que trente-trois
à trente-quatre ans. Elle sera suivie par la période du Saint-
Esprit. Désormais l'homme Jésus, devenu le Seigneur, le

Premier et le Dernier, l'Alpha et l'Oméga, ie Roi des rois, le

Tout-Puissant, possède « toute la plénitude de la Divinité » ;

c'est en lui que réside et se concentre le trine suprême. C'est

donc à lui que nous devons adresser directement nos prières
et nos louanges, sans plus nous soucier des formules
trinitaires, dans lesquelles d'ailleurs nous nous embrouillons ;

c'est lui que nous pouvons appeler : « Notre Père qui es aux
cieux! » lui que nous pouvons adorer sans « jésulâtrie »,

puisqu'il s'est purifié de tous les éléments naturels contre
lesquels il avait à lutter pendant sa vie terrestre.

Nous avons ici comme un « unitarisme » à rebours. Tandis

que les sociniens et autres unitaires ont retrouvé le
monothéisme pur par le sacrifice de la nature divine du Sauveur,
Swedenborg y arrive en divinisant le Christ plus encore que
ne fait l'orthodoxie. Il voit en lui non une des trois hypostases

divines ou, pon!1 ainsi dire, un tiers delà Divinité, mais
la Divinité totale, en ce sens que ses trois essentiels sont
inséparables, manifestant toujours une seule et même personne.
Cette solution nouvelle satisfait le sentiment chrétien, que
l'unitarismo a toujours froissé. Elle respecte en outre
l'enseignement de la primitive Eglise, qu'on doit taxer d'exagération

et de mythologie lorsqu'on ne voit en Jésus que le

meilleur des hommes.
Permettez moi encore un autre rapprochement. Auguste

Comte, le fondateur du positivisme, a couronné sa

philosophie par un essai de religion. Cette religion, trop paradoxale

pour réussir, remplaçait Dieu par l'Humanité. C'était absurde,
inadmissible, et cependant il y avait là un fond de vérité.
Cette vérité, entrevue et défigurée par le novateur parisien,



568 CHARLES BYSE

avait été comprise et mise en lumière, bien longtemps avant
lui, par Em. Swedenborg. Une des grandes forces des
Nouvelles Eglises, c'est de proclamer l'unité substantielle de la

race humaine et de son Créateur, de présenter Dieu comme
l'homme vrai, le prototype spirituel de l'humanité, de

proposer à notre adoration le Divin Humain, l'homme devenu
Dieu. Une pareille conception répond aux besoins que le
singulier culte imaginé par Aug. Comte cherchait vainement à

satisfaire, et, sans nous rendre orgueilleux d'être hommes,
elle nous montre l'homme parfait, parvenu au but et capable
de nous le faire atteindre. Voilà qui est autrement
encourageant et bienfaisant que le positivisme

5° Le Saint-Esprit.

Nous ne rechercherons pas en quoi consiste la rédemption ;

c'est une grande question qui demande à être examinée à

part. Rappelons simplement qu'en Jésus-Christ Dieu accomplit

cette rédemption hors de nous, et que par l'Esprit saint
il l'accomplit en nous. Mais en quoi consiste l'Esprit saint?
On a compliqué cette question et on l'a rendue inextricable
par un évident malentendu. On a pris naïvement à la lettre
les textes qui ie personnifient, comme sont personnifiés, de

l'avis de tous, le Vent et les Flots, la Sagesse et l'Intelligence,
la Fièvre, l'Epée, la Mort et le Sépulcre (Scheol en hébreu,
Hadès en grec).

Une simple constatation suffit à prouver absolument que
le Saint-Esprit ne saurait être une personne ou hypostase
divine. Il s'agit de l'Esprit du Dieu véritable qui est pur
esprit, ce que nul ne conteste; or l'esprit d'un esprit ne peut
être une autre personne que ce dernier. Ou plutôt on ne

songe point à parler de l'esprit d'un esprit, pas plus que du

corps d'un corps. Chez l'homme, être mixte, on peut sans
doute distinguer entre son organisme matériel et l'esprit qui
l'anime, et parler de cet esprit seul. Mais en Dieu, l'être
spirituel par excellence sans aucun mélange d'élément inférieur,
son esprit, c'est lui-même.

En effet, le Saint-Esprit ne se conçoit que comme Dieu



TROIS DIEUX OU UN SEUL DIEU 569

présent sous son troisième aspect, ou clans son troisième
« essentiel », qui suppose et comprend les deux premiers.
Nous avons vu que, dans toute existence, les trois degrés
discrets dont elle est formée s'engendrent nécessairement
l'un l'autre, la fin ou le but produisant la cause ouïe moyen,
et la cause produisant l'effet. C'est ainsi qu'en Dieu, suprême
personnalité, le Père a donné naissance au Fils unique, et le
Fils au Saint-Esprit ou Paraclet. Ce Paraclet, ou Consolateur,
se rattache donc immédiatement au Fils, qui est la vérité
même ; aussi s'appelle-t-il « l'Esprit de vérité », et est-ce le
Christ qui le répand sur ses disciples. Mais en dernière analyse

il provient du Père céleste, car il est également désigné
comme « l'Esprit de Dieu », « l'Esprit du Seigneur », c'est-à-
dire « l'Esprit de Jéhova » (Luc IV, 18, cf. Es. LXI, 1) ; Jésus
le promet aux siens « de la part de son Père », et leur dit :

« l'Esprit de votre Père parlera par vous » (Mat. X, 20 ;

passage parallèle, Marc XIII, 11, l'Esprit saint).
Le Saint-Esprit, c'est la puissance ou plus exactement

l'activité de Dieu dans ce qu'elle a de plus intime et de plus
élevé. 11 est nommé par Swedenborg le Procédant, la vie
procédant du Seigneur, la divine vertu et la divine opération*.
Ce qu'il opère chez tous les croyants, c'est la réformation et
la régénération avec leurs conséquences bénies: vivification,
sanctification, éternelle félicité. Il «illustre» en outre ceux
qui aspirent à mieux comprendre la vérité et cela non pour
s'en glorifier, mais pour la mettre en pratique et l'employer
au profit des autres. U continue l'œuvre de Jésus-Christ en

l'appliquant aux fidèles. Nous lisons dans le quatrième Evangile

: « Il n'existait pas encore d'Esprit (saint), parce que Jésus

n'avait pas encore été glorifié.» (Jean VII, 39.) Il fallait donc
1 Pour bien comprendre ce terme de Procédant, il faut se rappeler que, dans

l'autre monde, le Seigneur apparaît comme soleil, et que de ce soleil procèdent la

chaleur et la lumière spirituelles, la chaleur qui est l'amour, la lumière qui est

l'intelligence. Ce sont les rayons de ce soleil céleste que l'Evangile appelle Saint-

Esprit ou Paraclet. Cet Esprit saint n'est pas divin par lui-même, mais il émane

de Dieu, est un avec lui, nous transmet son amour et sa vérité. C'est par son
intermédiaire que Dieu embrase notre volonté pour le bien et illumine notre entendement.



570 CHARLES BYSE

que le seul homme « saint» qui ait jamais vécu sur la terre
eût achevé sa sanctification personnelle avant de pouvoir
répandre l'Esprit de sainteté dans l'âme de ses frères pour les

rendre semblables à lui. Par cette effusion de l'Esprit, le

Seigneur, qui est monté au ciel, revient à ses disciples. « Je

ne vous laisserai pas orphelins, leur disait-il ; je reviendrai
vers vous. — Je m'en vais et je reviens à vous. » Or, comme
l'écrit Paul (2 Cor. III, 17), « le Seigneur est l'Esprit », et « le

dernier Adam est un esprit vivifiant. »

Mais la Pentecôte n'est pas un simple retour du Christ;
elle inaugure une période plus avancée du royaume de Dieu.
«Il vous est bon que je m'en aille, affirmait le Christ;
car, si je ne m'en vais, le Paraclet ne viendra pas à vous.
Si je m'en vais, je vous l'enverrai. — Vous le connaissez

parce qu'il demeure avec vous, et il sera en vous. » (XIV, 17.)
Voilà le progrès qui va s'accomplir. Après avoir été avec

nous pendant la carrière humaine du Messie, Dieu sera en

nous désormais par le Saint-Esprit. L'intime union du divin
et de l'humain, réalisée premièrement chez le Maître, se

répète maintenant chez les disciples. Dieu prend possession
de leur âme, il réside en eux comme il ne pouvait pas le faire
chez les Israélites de l'ancienne alliance, ni à plus forte raison
chez les païens, fussent-ils des philosophes ou de grands
initiés.

6° Succession et crescendo des trois essentiels.

Les trois relations que, d'après la Bible, nous avons distinguées

entre les hommes et leur Créateur se sont succédé

dans le temps. Des origines de l'humanité jusqu'à Jean-Baptiste

s'étend la longue période du Père ; elle dure encore pour
les nations et les individus qui ne connaissent pas le Sauveur.
La période du Fils est très courte, car elle n'embrasse que la
vie terrestre de Jésus ; tout au plus va-t-elle jusqu'à la
première Pentecôte chrétienne. Alors commence la période du
Saint-Esprit, qui comprend toute l'histoire de l'Eglise
militante.

Est-il nécessaire de montrer que ces trois périodes forment



TROIS DIEUX OU UN SEUL DIEU? 571

un crescendo? De l'une à l'autre les rapports entre l'homme
et Dieu deviennent plus réels, plus intérieurs, plus bénis.
Jésus déclarait, sans fausse modestie, que ses disciples
immédiats étaient heureux de voir et d'entendre les choses
merveilleuses dont beaucoup de prophètes et de rois avaient
souhaité vainement d'être témoins. La grâce et la vérité remplaçaient

les symboles et les rigueurs de la loi. Une splendide
aurore remplissait les cœurs attentifs de joie et d'espérance.

La voix libératrice qui venait de ressusciter Lazare
faisait tressaillir ie vieux monde dans son tombeau. Le

royaume des cieux commençait à s'établir sur la terre.
Mais, autant les auditeurs de Jésus étaient privilégiés en

comparaison de l'ancien peuple d'Israël, autant la position
des chrétiens baptisés du Saint-Esprit devait être préférable
à celle dont jouissaient les apôtres lorsque le prophète galiléen

vivait auprès d'eux. Vous savez, en effet, quelle
étonnante transformation s'opéra chez les disciples quand ils
reçurent la vertu «d'en haut», à quelle hauteur spirituelle
ce baptême de feu les éleva.

Une société venait de naître, société d'un genre tout
nouveau, société sainte et charitable, ouverte à tous sans exception,

débordant de joie et d'enthousiasme. La vie pure de ses

membres, contrastant avec la corruption générale, les

travaux de ses apôtres et l'héroïsme de ses martyrs, non moins

que les dons dits « miraculeux » fréquents à cette époque, la

propagèrent de contrée en contrée avec une telle rapidité
qu'au bout de trois siècles à peine, en dépit de terribles
persécutions, elle triompha de l'Empire romain et des cultes

superstitieux avec lesquels il s'était solidarisé.
Cet immense événement, — un des plus capitaux de

l'histoire, — n'a qu'une seule explication : l'Esprit saint, c'est-à-

dire le fait qu'une petite bande de sectateurs du Christ, nés

d'eau et d'Esprit ou ressuscites avec lui, ont vécu de la vie
céleste et reflété le Dieu qui habitait dans leur cœur. La
modeste troupe a grandi, elle esi devenue une armée capable
de se mesurer sans crainte avec la formidable puissance des

César.



572 CHARLES BYSE

Les vainqueurs du paganisme avaient certes une religion
plus avancée, plus profonde et plus conquérante, non seulement

que les admirables prophètes de l'ancienne alliance,
mais encore que les douze apôtres et les saintes femmes du
vivant du Sauveur. Si donc les chrétiens des premiers siècles,
très inférieurs personnellement à leur Maître, ont pu, selon

sa promesse, accomplir « de plus grandes œuvres » que lui,
c'est qu'ils appartenaient à la troisième phase de la religion
révélée, à cette glorieuse dispensation de l'Esprit dont le

Christ historique n'a été que l'introducteur.
Pourquoi l'Eglise, dans aucune de ses fractions, ne s'est-

elle maintenue à cette hauteur? L'examen de cet intéressant
problème nous détournerait de notre but. Je me borne donc
à constater que, de nos jours, le besoin d'un christianisme
plus vivant, plus complet et plus efficace se fait sentir dans
les divers milieux protestants. De tous côtés on se réunit
pour prier. Et que demande-t-on Deux choses : un Réveil
et le Saint-Esprit. Ces deux grâces, sans se confondre,
s'appellent et se conditionnent.

Sans doute, pas plus chez nous qu'ailleurs, la masse ne
croit encore véritablement à l'Esprit saint, en tant que
troisième et dernier aspect de la Divinité, mais heureusement
une minorité y croit. Cette minorité, déjà notable et toujours
grandissante, comprend la beauté de l'état supérieur que
Jésus a le premier réalisé et auquel il veut nous faire
parvenir. Il nous appelle à entretenir dans nos âmes les nobles

passions qui l'ont consumé, à nous élever au-dessus de nos
mesquins intérêts, de la crainte des hommes et de l'amour
du monde visible, à devenir « parfaits » comme il l'a été, à

exercer sur nos semblables une influence décisive de consolation,

de relèvement et de salut. Tout cela, nous en sommes

par nous-mêmes absolument incapables, mais nous pouvons
le faire à la condition de recevoir le Saint-Esprit.

Le chrétien digne de ce nom, ce n'est pas l'homme simplement

religieux, croyant en gros à l'Evangile et soumis à sa

morale, ce n'est pas plus le protestant, même orthodoxe, que
le catholique dévot ; c'est l'homme né de nouveau, devenu



TROIS DIEUX OU UN SEUL DIEU 573

spirituel, de naturel qu'il était jadis, et se laissant spirituali-
ser toujours davantage. C'est un être « extraordinaire » par
ses sentiments et par sa conduite, une exception même au

sein de la chrétienté. Il y a là un type religieux tout nouveau
et jusqu'à présent peu compris, qui par sa pureté et son
élévation contraste avec tous les autres types, qui réclame

beaucoup d'humble sincérité et de persévérants efforts, et

qui pourtant est mis à la portée de chacun de nous. Pour
trouver place au nombre des disciples que le Seigneur

approuve et qui le glorifient en faisant progresser son règne,
il faut une seule chose, mais elle est indispensable : le
baptême individuel ou collectif du Saint-Esprit. « Si quelqu'un
n'a pas l'Esprit de Christ, il ne lui appartient pas. »

7° Valeur de cette doctrine.

Je vous ai présenté, Mesdames et Messieurs, aussi clairement

que je l'ai pu, en un temps si court, la solution donnée

par Swedenborg au problème le plus complexe et le plus
ardu de toute la théologie, à celui qui a soulevé tant de

discussions véhémentes et provoqué tant d'anathèmes. Je n'ai

pas eu la folle prétention de dévoiler ce que Dieu est en lui-
même ; cette connaissance n'est point à notre portée, le fini
ne pouvant évidemment pas comprendre l'infini. J'ai modestement

essayé de vous dire ce qu'est Dieu dans ses rapports
avec le cosmos et avec les hommes, d'interpréter la révélation

qu'il a daigné nous faire de ses sentiments et de ses mobiles
à notre égard, de pénétrer avec vous jusqu'au sens véritable
de la triple appellation sous laquelle il est adoré par
l'Eglise.

Jusqu'au grand théologien scandinave, le mystère de la

Trinité n'a jamais été expliqué de manière à satisfaire aussi
bien le cœur des fidèles que l'entendement des penseurs. Si

je ne m'abuse étrangement, sa théorie parvient seule à concilier

deux termes, opposés en apparence, que nous fournit
l'Ecriture sainte et qui font incontestablement partie de

l'essence du christianisme. Je veux dire : d'un côté l'unité de

Dieu, le monothéisme, nié non de bouche, mais de fait par



574 CHARLES BYSE

les orthodoxes romains, grecs et protestants ; de l'autre la
divinité du Christ, abandonnée par les sociniens, les rationalistes,

les libéraux de gauche et les unitaires.
Quelque originale qu'elle soit, cette théorie n'est pourtant

pas isolée dans l'histoire. On doit la rattacher à l'école mo-
narchienne, qui, dès la fin du premier siècle, accentua fortement

l'unité de Dieu ou sa « monarchie », et spécialement à
la seconde branche de cette école, le modalisme, qui distingua
en Dieu non pas trois personnes plus ou moins unanimes,
mais simplement trois « modes » d'opération, trois façons de

se révéler. Ajoutons que notre doctrine rectifie, sur plusieurs
points importants, le système modaliste le plus remarquable
et le plus séduisant de tous, celui de Sabellius1. Elle donne
ainsi au modalisme, — qui admet une trinité économique ou
historique, — sa formule la plus exacte, la plus scripturaire
et la plus rationnelle. C'est à ce point de vue général que les

théologiens réformés de toute nuance semblent se ranger de

plus en plus. Voir, par exemple, la belle étude du professeur
Lobstein sur la Trinité dans l'Encyclopédie Lichtenberger2.

Mais la conception swedenborgienne du Dieu triun n'a pas
seulement un intérêt dogmatique, elle a aussi un intérêt
pratique. Elle nous pousse à prendre au sérieux les trois
aspects sous lesquels le Père céleste se manifeste à ses
enfants. Elle fixe nos regards sur Jésus-Christ, en qui toute la
plénitude de la Divinité habite corporellement. Elle nous fait
soupirer après son Esprit, qui seul peut nous rendre
semblables à lui en remplaçant progressivement dans nos âmes

l'égoïsme par l'amour. Aucune idée de Dieu ne me paraît
plus haute, plus pure, plus complète et plus efficace que
celle-là; nulle n'est plus capable d'éclairer notre conscience,
de toucher notre cœur, de stimuler notre volonté et de nous

1 Le sabellianisme fut condamné dans les synodes d'Alexandrie et de Rome en
251 et 262.

2 « Il est incontestable, dit-il, que la conscience chrétienne, éclairée par la

double lumière de l'Evangile et de l'expérience intime, est autorisée à admettre

une trinité économique ou historique. » M. Lobstein ignore d'ailleurs Swedenborg.



TROIS DIEUX OU UN SEUL DIEU? 575

guider dans le sentier qui conduit au ciel. Heureux sommes-
nous de pouvoir marcher en pleine lumière, tandis que la

plupart tâtonnent dans les ténèbres des opinions humaines,
du doute ou de l'incrédulité 1

V

Conclusion.

Ma conclusion sera brève. Deux avertissements en feront
les frais.

D'abord, Mesdames et Messieurs, ne vous contentez pas de

l'impression, bonne ou mauvaise, que vous laissera cette
conférence. Pour arriver à une croyance sérieuse, à une
conviction, il faut de la réflexion, du travail. Si le point de

vue que j'ai eu l'honneur de vous exposer vous paraît digne
d'attention, prenez la peine de l'étudier dans Swedenborg
lui-môme. Je vous signale une récente édition française,
publiée chez Fischbacher, à Paris, d'un volume intitulé : Les

Quatre doctrines principales de la Nouvelle Jérusalem. La

première de ces doctines concerne « le Seigneur ». Le même

sujet est traité avec plus de détails dans Lu Vraie religion
chrétienne, chap. II, III et IV. Vous pouvez vous procurer
ces deux ouvrages dans les librairies Payot et Duvoisin. Je

me mets d'ailleurs à la disposition des personnes qui
désireront des éclaircissements sur la théologie du Prophète du
Nord1. «Qui cherche trouve, » a dit le Seigneur ; il en résulte
sans doute que qui ne cherche pas ne trouve pas. Nous
devons gagner le pain de notre esprit, comme celui de noLre

corps, à la sueur de notre visage. Voilà mon premier
avertissement.

Et voici le second. Il ne suffit pas d'avoir de Dieu l'idée la

plus évangélique, la plus juste, la plus rationnelle. La

croyance n'est pas la foi. Or pour arriver à la foi véritable il
faut un travail différent de celui de l'intelligence, il faut la

1 L'auteur a publié un livre intitulé Le Propiiète du Nord. Vie et doctrine de

Swedenborg.



576 CHARLES BYSE

sincérité, l'humilité, l'ardent désir du bien, la prière et le

persévérant effort. Beaucoup de gens voudraient être
chrétiens, mais ils refusent d'abandonner leurs mauvaises
habitudes, de réformer leur vie, d'ennoblir leur caractère,
oubliant que la voie morale est la seule qui conduise au culte
en esprit et en vérité. Jésus a dit en effet : « Si quelqu'un
veut faire la volonté de celui qui m'a envoyé, il reconnaîtra
si mon enseignement est de Dieu ou si je parle de mon chef. »

Ainsi, quel que soit l'état de notre âme, que nous soyons
honorables et vertueux aux yeux du monde ou au contraire
déchus, vicieux, perdus de réputation, nous pouvons croire
en Dieu de la foi qui console, relève et fortifie, de la foi qui
seule détruit le péché dans son germe et produit la vie
chrétienne. Certains doutes qui nous troublaient peuvent être

dissipés par l'étude, de fausses notions religieuses qui nous
scandalisaient peuvent être remplacées par des idées plus
justes sur la personne et l'œuvre du Père céleste. Si cela vous
est arrivé, mon cher auditeur, qui que vous soyez, c'est beaucoup

déjà, mais ce n'est pas tout. Pour que cette croyance
précieuse passe de votre tête dans votre cœur, demandez à

Dieu son pardon (nous en avons tous besoin), le sentiment
de sa présence, la certitude qu'il poursuivra jusqu'à la fin
la transformation spirituelle qu'il a commencée en vous.
Demandez, demandez toutes les bénédictions, même le Saint-
Esprit, demandez avec assurance et vous recevrez. Frappez à

la porte : elle s'ouvrira. Croyez à l'Evangile ; cela dépend de

vous. Croyez, pour aimer, pour obéir, pour être utile, pour
accomplir votre haute destinée. Dieu le veut; sachez le vouloir

aussi


	Trois dieux ou un seul Dieu?

