Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1907)

Heft: 6

Artikel: La morale de Sénéque : et le néo-stoicisme [suite]
Autor: Burnier, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379825

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA MORALE DE SENEQUE

et le néo-stoicisme *
PAR

CHARLES BURNIER

licencié és lettres classiques.

CHAPITRE II

I. Caractére de la morale de Sénéque. — II. Comparaison entre
les points fondamentaux de cette morale chez Sénéque et chez
les représentants de la doctrine originale : @) au point de vue
individuel ; b) social ; ¢) religieux.

|

Avant d’examiner en détail la morale de Sénéque, telle
qu’elle ressort de ses traités et surtout de ses lettres, il est
bon d’indiquer premiérement dans quel esprit ses ouvrages
furent écrits et sous quel jour l'auteur se présente a nous.

« Les remédes de Udme, » dit Sénéque, « ont été trouvés par
les anciens ; quand et comment les appliquer, c’est la nolre
tache, notre étude a nous 2. » Sa morale est donc un enseigne-
ment de préceptes plutot que de dogmes. Laissant a Uarriére-
plan les discussions théoriques pour courir au plus pressé,
c’est-a-dire & I'application, il s’écrie : « Savons-nous déja vivre,
savons-nous mourir ? Toute la prévoyance de notre esprit doil

I Voir livraison de septembre, p. 385.

2 Lettre LXIV, 8: « Animi remedia inventa sunt ab antiquis : quomodo autem
admoveantur aut quando, nosiri operis est querere. »



H18 CHARLES BURNIER

tendre a n'étre pas dupe des choses et des mots. Que me font
tes distinctions entre synonymes, qui n’ont jamais intéressé
personne que pour disputer ? Les choses nous abusent: éclair-
cis-lesi. » Ainsi, 'exposé des grands principes de la philoso-
phie de Zénon et de Chrysippe est utile sans doute, — Sé-
neque n’en disconvient pas 2, — pour établir les bases sur
lesquelles repose la morale, mais insuffisant a lui seul. Il
faut que le philosophe descende de son piédestal, qu’il donne
a sa penseée la forme la plus concréte et qu’il vise surtout a
changer et 4 convertir les Ames, au moyen d’exhortations
simples et vivantes ; il faut qu’il devienne I’éducateur du
genre humain (humani generis paedagogus 3), car la philoso-
phie nous enseigne non a pafler, mais a agir (facere docet
philosophia, non dicere...). Lorsque Sénéque écrit 4 Luci-
lius : « Quicquid legeris, ad mores statim referas 5, » il est as-
sez visible que le point de vue pratique prime chez lui toute
autre considération et qu’il est bien le fidéle disciple de ses
maitres, dont les prédications, — nous l’avons vu, — ten-
daient moins & instruire qu’a rendre meilleur. Mais encore
ces prédications, si éloquentes et si pénétrantes soient-elles,
n’aboutissent le plus souvent qu’a provoquer dans 'auditoire
des élans d’enthousiasme, des émotions fugitives, des velléi-
tés passageres, qui s’évanouissent bientot en présence des
difficultés et des tentations quotidiennes. Aux caractéres
faibles et hésitants il faut une direction suivie, des conseils
et des encouragements sans cesse renouvelés et appropriés
aux diverses situations de la vie. Or, c’est précisément ce role
de directeur de conscience que Sénéque a pris pour lui et
dans lequel, — ne 'oublions pas, — il convient de I'étudier
pour saisir le véritable caractére de son ceuvre. Par sa posi-

! Lettre XLV, 5, 6 : «Jam vivere, jam mori scimus? Tota illo mente per-
gendum est, ubi provideri debet, ne res nos, non verba, decipiant. Quid mih
vocum similitudines distinguis, quibus nemo umgquam nisi dum disputat, captus
est? Res fallunt : illas discerne. »

2 Voyez la Lettre XCV, ot Sénéque montre I'insuffisance des préceptes philoso-
phiques s’ils ne s’appuient pas sur des principes généraux.

3 Lettre LXXXIX, 13. — 4 Lettre XX, 2. — 5 Lettre LXXXIX, 18.



LA MORALE DE SENKQUE ET LE NEO-STOICISME 519

tion a la cour, par son habitude du monde, qui lui rendait
facile I’étude des caractéres et 'analyse des passions, il était
admirablement fait pour s’adresser & un cercle restreint de
disciples lettrés, choisis de préférence parmi les représen-
tants de la classe élevée ; car, quoiqu’il n’excliit certes pas
les pauvres gens de la philosophie, on sent cependant bien
que ce n’est point pour eux que ses traités ont été écrits. Au
lieu de lecons, il préfére donner a son enseignement la forme
d’entretiens familiers et libres, exempts de tout pédantisme,
comme l'indique suffisamment le ton général de ses Lettres:
« De méme que dans ma conversation avec toi, dit-il a Luci-
lius!, soit assis, soit en promenade, il »'y aurait m travail, m
géne, ainst je veux que sotent mes Lettres : qu’elles waient rien
de recherché, ni de factice. S'il était possible, je voudrais te
montrer ce que j’ai dans Udme, plutit que de te le dire. » Sé-
néque cause en écrivant et, dans ces causeries, si pleines de
mouvement et de vie, ot il ne s’astreint pas a suivre un plan
nettement tracé d’avance, sa pensée prend une allure souple
et dégagée, qui nous charme. Ainsi, selon la recommanda-
tion trés judicieuse de G. Boissier2: « Noublions jamais en le
lisant que ses ouvrages ont été plutot parlés quéerits; figu-
rons-nous, pour étre sitrs de le comprendre, que nous l'enten-
dons causer, que c’est su parole quil nous a laissée dans ses
livres, et st elle nous touche encore, toute glacée qu’elle est par
le temps, songeons & Ueffet qu'elle devail produire quand elle
était vivante et animée par cet accent de conviction qui lui fai-
sait dire : « Sachez que tout ce que je vous dis, non seulement
je le pense, mais je Uaime3. » Telle est bien, en effet, 'ori-
gine des traités sur la « Tranguillité de Udme », sur la
« Constance du sage », sur la « Briéveté de la vie », sur la
« Golére », sur la « Vie heureuse » : toutes les exhortations

t Letire LXXV, 1, 2: « Qualis sermo meus esset, si una sederemus aut ambu-
laremus, inlaboratus et facilis, tales esse epistulas meas volo, quie nihil habent
accersitum mnec fictum. Si fieri posset, quid sentiam, ostendere quam loqui
mallem. »

2 La relig. rom. d’Aug. aux Antonins, op. cit,, tome II, chap. IV, p. 33.

3 Lettre citée, LXXV, 3.



520 CHARLES BURNIER

morales que renferment ces ouvrages de circonstance doivent
étre envisagés comme les réponses de Sénéque aux questions
de ses disciples et aussi comme des témoignages de la cons-
cience avec laquelle il remplissait sa tiche de directeur.

Cette idée de Séneque directeur de conscience, C. Martha
I’a déja mise en lumiére avec tant de finesse! que nous nous
garderons d’y insister encore. Il excelle & nous montrer en
Sénéque un conseiller plein de sollicitude et de zele, qui
suit pas & pas ses disciples, ne leur meénageant ni ses avis, ni
ses exhortations, ni ses encouragements. De 14, ces Lettres si
familiéres et si amicales sur l'utilité de la lecture et I'impor-
tance de bien choisir ses auteurs 2, sur 'emploi du temps3,
sur les voyages fréquents, qui sont souvent la marque d’un
esprit superficiel 4, sur la facon d’écrire simplement et
comme on pense®, sur les exercices physiques 6. La nature et
la variété de ces sujets montrent assez jusqu’a quel point Sé-
neque se préoccupe de toutes les questions qui peuvent exer-
cer une influence quelconque sur le développement de Luci-
lius. En lisant cetle correspondance dont les détails, simples
et pratiques, ne sont jamais insignifiants, nous pénétrons
dans 'intimité qui unissait I’éléve au maitre, nous saisissons
les incertitudes, les scrupules de 'un, la sagesse habile, insi-
nuante de 'autre, et il nous est facile de comprendre 'effet
salutaire qu’une direction aussi fidéle devait produire sur les
ames bien disposées a la recevoir’,

1 C. Martha, Les moralistes sous 'empire romain, op. cit., p. 8 sq.

2 Lettre LXXXIV. — 3 Lettre I. — 4 Lettres XXVIII, LXIX. — 5 Lettre LXXV.
— 6 Lettre XV.

7 Ajoutons, cependant, que C. Martha ne parait pas s’étre rendo suffisamment
compte de I'influence de la rhétorique sur la formation d’esprit de Sénéque. Son
éducation philosophique fut faite, comme nous P'avons vu, par les philosophes
stoiciens, mais aussi par les rhéteurs qui, pour ajouier du prestige a leurs décla-
mations, invoquaient souvent a leur aide la morale. Ils pouvaient ainsi facilement
s’élever 4 la haute éloquence, enfler leur voix, prendre un ton sentencieux et se
donner un air important. — A ce propos, E. Rolland (De Uinfl. de Sén. le peére
et des rhéteurs sur Sén. le philos., op. cit, p. 32 sq.) compare, en mettant les
textes en regard, les développements de Sénéque et des rhéteurs sur 'instabilité
de la fortune, la cruauté, les richesses, les vices du siécle. Et il est frappant de



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME o521

En résumé, Sénéque veut donc borner toute la philosophie
a la morale et & la morale pratique. Comme on l'a ditl, « sa
grande préoccupation, c’était la sagesse pratique, '« ars vite»,
et il en recevait les lecons et les préceptes de tous les mailres.
Cette préoccupation du bien et du bien pratique avant tout lui
donnait un critére pour juger des discours qu'il entendait ; et,
ce critére, ¢’ étail le sens moral. » Amener des dmes a la sa-
gesse, les diriger et les fortifier au milieu des difficultés de
la vie, voila le but de son enseignement et le caractére domi-
nant de sa morale. Ne ’examinons donc pas comme un phi-
losophe dont le dogme est nettement arrété ou comme un
représentant du stoicisme dans toute son intégrité doctrinale,
mais bien plutdét comme un puissant propagateur de vérités
pratiques, comme un précepteur de morale, trés habile &
présenter a ses disciples la vérité sous toutes ses faces. La
comparaison que nous allons entreprendre nous permetira
de justifier ce caractére de la morale de Sénéque que nous
venons de signaler.

I

a) Morale individuelle. — Pour que ’homme comprenne
les devoirs qu’il a & remplir envers lui-méme, il importe
tout d’abord de lui indiquer quel est le bien qu’il doit pour-
suivre sans cesse et comment la loi de sa vie lui est mani-
festée. A cet égard, on sait que le principe fondamental de la
doctrine stoicienne est de vivre conformément & la nature,
c’est-a-dire de suivre la tendance naturelle et instinctive des
étres animés vers ce qui leur est salutaire 2. Chez les hommes,

constater que les mémes tournures de phrase, les mémes expressions se retrou-
vent de part et d’autre, de sorte que souvent les plaidoyers du philosophe ne
sont que des souvenirs trés fideles encore de la lecture des controverses et des
écoles de déclamation.

! Farel: « Sénéque ». (Revue de théol. et de philos., Lausanne, No 5 (septembre
1905), p. 447.)

2 Voyzz les nombreux passages cilés par von Arnim, Sfoicorum veferum
fragmenta, op. cit., tome IlI, chap. I; De fine bonorum, p. 3-7. Cf. tome I,
p. 45-47 et p. 125, 126.



522 CHARLES BURNIER

cette tendance premiére n’est pas seulement un instinct, c’est
la raison qui se manifeste en eux, agissant comme auteur de
leur penchant!. Ainsi la raison et la nature se confondent
dans notre Ame; notre dme, c’est la raison, ce qui signifie,
en d’autres termes, que nous sommes 4 nous-mémes la regle
du bien et qu’il s’agit uniquement, pour bien vivre, de dis-
tinguer les penchants factices des inclinations que nous dicte
la nature. « Vivre suivant la vertu, dit Chrysippe, c’est
vivre suivant Uexpérience des faits que la nature nous offre;
car nos natures sont des parties de lo nature universelle. La
fin de Uhomme est donc de vivre conformément a la nature,
sans rien faire de ce que défend la loi commune, la droite
raison (6 épbds Myog), la méme que celle de Jupiter, souverain du
monde?. »

Il est facile d’énumérer tous les passages de Sénéque, qui
montrent chez lui cette croyance, vivace encore, quoique
moins ferme peut-étre, car ses contradictions a ce sujet sont
assez frappantes3. Clest lui qui a dit: « D'aprés le grand
principe de tous les stoiciens, c’est la nature que je prétends
sutvre : ne pas s'en écarter, se former sur sa loi et sur son
exemple, voild la sagesset. » Et plus loin: « La nature, en
effet, est le guide gu'il faut suivre : c’est elle qu’observe, elle

1 Yon Arnim, op. cit., tome III, p. 43, § 178 : « .... Zod d¢ Adyov Toic Aoywkoic
katd TeAstotépay mpooTaciay dedoufvov TO katd Adyov (v opfoc yiveshar (rob)
Tol¢ kata pboew. Teyvitye yap oltog émtylveratr tic dousg. » Diog. Laért., VII, 85.

2 Ibid., tome 1IL, p. 3, § 4: « MIdww J'loov éoti 70 kat’ dperiv (Hv 70 kar’
fumeiplay TOV ¢boer ovuBavdvrov (Gv, ac ¢nor Xpbourmos év TG mpdTw TEP!
Tedoov. uéon yap eiow al juérepat pioelc T¢ Tov bhov. Jibmep TéAog yiverar T
arodotBug T4 ¢loer (v’ bmep ol kard Te THY alted kal kaTd THY TOV bAwy,
ovdév évepyoivtag ov amayopebery eiwbev 0 véuoc 6 Kowdg, bomep EoTiv 6 6pBoc
Abyo¢ did wavTwy Epyduevoc, o autde v T dil, kabpyeudve TolTw THc TOV dvTwy
duoukfioewe ovre, » Diog. Laért., VII, 87. Cf. Cicéron, De Fin., 1V, 14: « .... hunc
ipsum Zenonis aiunt esse finem, declarantem illud, quod ad te dictum est, con-
vienter naturg vivere. »

3 Voyez, en particulier, De Benef., L. I, chap. X, 3; L. II, chap. XXVI, 1,2;
L. IV, chap. XXVI et XXVII, passim.

4 De Vita beafa, chap. I, 3 : « Interim, quod inter omnes Stoicos convenit,
rerum nature adsentior; ab illa non deerrare, et ad illius legem exemplumque
formari sapientia est, »



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 523

que consulte la raison, C’est donc une seule et méme chose que
vivre heureux et vivre selon la naturel.» Sénéque tient ici un
langage digne de Zénon et de Chrysippe, et son orthodoxie
ne laisse rien & désirer. Mais il sent bien lui-méme que ce
précepte : « sequere naturam,» qui résume la philosophie
morale des stoiciens, risque fort de n’étre qu'une formule
abstraite et vaine pour ses disciples, s’il ne leur trace pas en
meéme temps un plan de conduite pour leur apprendre ce que
la raison exige d’eux. Car, vivre selon la raison et lutter sans
cesse contre le désir, contre les penchants qui ne tendent a
rien d’estimable et dont la satisfaction n’ajoute rien a notre
dignité, voila qui est dit; mais comment espérer vivre d’apres
cette doctrine qui n’est, en derniére analyse, qu’une doctrine
de renoncement? A premiére vue, la morale stoicienne ne
parait-elle pas s’adresser moins & des hommes qu’a des demi-
dieux qu’il s’agira d’amener & 1’état de divinité parfaite? Or,
une morale ainsi élevée au-dessus de I'homme court le
risque de le surprendre sans le séduire et d’avoir autour
d’elle un beaucoup plus grand nombre d’admirateurs que de
vrals disciples. L’inconvénient est sérieux, et Sénéque qui,
parson role de directeur, s’en rendait peut-étre encore mieux
compte que d’autres représentants de ['école, a cherché,
comme nous le verrons, 4 y remédier. _

Counnaissant ses propres faiblesses et la difficulté que tout
homme éprouve & remporter la moindre victoire sur lui-
méme, Sénéque ne veut pas décourager Lucilius en lui re-
présentant, qu’entre la sagesse et ce qui n’est pas elle, 1l n’y
a point de milieu, selon l'idée de Zénon, qui divisait toute
Phumanité en sages et en insensés2. Au contraire, « méme
chez ceux qui aspirent ¢ la sagesse, dit-i13, il est de grandes

1 Ibid., chap. VIII, 1, 2. « Natura enim duce utendum est; hanc ratio observat,
hane consulit. ldem est ergo beate vivere et secundum naturam. »

2 Yon Arnim, op. cit., tome I, p. 52, § 216 : « apéores yap 70 Te Zivove kai Tolc
ar’ avrot Trawkoic ¢piAoodpoce, dho yévn Tov avlpdrwy elvat, T uiv TOV omOU-
datwv, 70 d& o gadiwv’ kai T plv TOV omovdaiwy dia wavtoc Tob Plov yeiobar
Talc apetaic, TO 02 TOV dabAiwv Taic kaklarc. » Stob., Eel., 11, 7,11 g., p. 99, 3 w.

3 Lettre LXXI, 34 : « Et in ipsis sapientiam sectantibus magna discrimina esse
fateamur necesse est, »



h24 CHARLES BURNIER

mégalités, nous sommes forcés d’en convenir.» 11 distingue
avec Epicure trois catégories d’aspirants a la vertu : ceux qui
cheminent vers la vérité, sans que nul ne les aide; ceux qui
ne marchent pas qu’on ne les précede et qui ont besoin d’une
assistance étrangére ; enfin, ceux qui sont capables de bien,
mais a la condition qu’on les y pousse avec une sorte de con-
traintel. « La premiére classe n'est pas la nétre, avoue-t-il
modestement 2; heureux, si nous sommes admis dans la se-
conde; car ne méprise pas ’homme qui peut se sauver avec l'in-
tervention d autruwi: c’est déja beaucoup de vouloir étre sauvé. »
Par-dessus tout, il importe de marcher d’effort en effort, de
tendre fermement vers l'idéal proposé, quelque lointain et
inaccessible qu’il paraisse: « Courage donc et persévérance ! »
s’écrie Sénéque. Nous avons dompté moins de difficultés
qu'il w’en resle encore;, mais c'est déja une grande avance que
de vouloir avancer. Cette vérité-la, J'en ai la conscience : je
veux et je veux de toute mon dme3.» Ce langage n’est-il pas
plus humain, plus encourageant et plus vrai que laffirma-
tion brutale des anciens stoiciens: «cperiic 8¢ woi woxiog 093%
evar petah ¥ 7 »

Dans cette lutte pour augmenter la perfection intérieure
et faciliter le progrés moral, Sénéque engage vivement Luci-
lius & se choisir un modeéle de vie et & mettre son esprit sous
la garde de quelque sage illustre, qui soit a la fois un exem-
plaire de vertu auquel on s'efforce de ressembler et un té-

! Lettre LII, 3, 4.

2 Jbid., 3 : « Nos ex illa prima nota non sumus: bene nobiscum agitur, si in
secundam recipimur. Ne hunc quidem contempseris hominem, qui alieno bene-
ficio esse salvus potest: et hoc multum est, velle servari. » Aveu qu’il répéte
ailleurs encore. Cf. Lettre VI, 1, De Vita beata, chap. XVII, 3 : « Non sum
sapiens et, ut malivolentiam tuam pascam, nec ero. »

3 Lettre LXXI, 35, 36 : « Instemus itaque et perseveremus. Plus, quam profli-
gavimus, restat, sed magna pars est profectus velle proficere. Hujus rei conscius
mihi sum : volo et mente tota volo. »

4 Stob., II, 116, d’aprés Zeller, op. cit., p. 247, rem. 1. Cf. von Arnim, op. cit.,
tome III, p. 143, § 536 : « apéoker d& avroic undév pécov elvar aperic kal kakiag,
Tov Hepimaryricov peradd aperijc kal rakioe elvat Aeyovtwv TRV TOOKOTHV. »
Diog. Laért., VII, 227.



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME H25

moin qu’on craint d’offenser : « Il nous faut choisir un homme
vertueux et Uavoir constamment sous les yeux, afin de vivre
comme en sa présence et d’agir en tout comme s’il nous voyait.
Voila, cher Lucilius, un précepte d’ Epicure; c’est un surveil-
lant, un gouverneur qu’il nous vmpose, et avec raisonl. » Rien
de plus naturel et de plus utile que cette recommandation
de Séneéque a ses disciples: l'imitation d’un Zénon, dun
Chrysippe, d'un Posidonius, d'un Caton, fortifiera leur ame
contre l'assaut des passions et stimulera leur zéle dans la
recherche de la sagesse. En outre, ce sont 1a des modeles dif-
ficiles & imiter assurément, mais dont la perfection n’est pas
hors d’atteinte. Malheureusement, Sénéque se croit quelque-
fois obligé de présenter & 'admiration de Lucilius le fameux
modéle du Portique, ce sage idéal qui, exempt de toutes les
faiblesses et de toutes les passions humaines, offre 'image
d’une vie éternellement sereine, puisqu’elle n’est soumise a
aucune influence extérieure qui puisse en modifier le cours?.
Or, est-il besoin de dire que ce type du sage parfait, tel que
les anciens stoiciens aimaient a le représenter 3, qui incarne
toutes les vertus et qui plane au-dessus de 'humanité, figé
dans son impassibilité, ne saurait servir de modéle & ceux
qui avancent lentement dans le chemin de la sagesse? Ceux-ci
demandent un maitre qui les comprenne pour avoir traversé
les mémes incertitudes et éprouvé les mémes angoisses : ils
n’apercoivent qu'un étre insensible et froid, sourd a leurs
prieres, qui ne répond a aucun de leurs besoins. C’est une
image ftriste et vague, bonne & contempler de loin, une
vaine abstraction forgée par 'orgueil de ce stoicisme doctri-
nal, qu'on peut appeler, & juste titre, la folie de la sagesse
humaine.

! Lettre XI, 8, 9: « Aliquis vir bonus nobis diligendus est ac semper ante
oculos habendus, ut sic tamquam illo spectante vivamus et omnia tamquam illo
vidente faciamus. Hoc, mi Lucili, Epicurus priecepit. Custodem nobis et pzda-
gogum dedit, nec immerito. » Cf. Lettres, XXV, 5, 6; CIV, 21, 22,

2 Lettres IX, 1-20; LXXIII, 12-16, et surtout: « De Constantia sapientis, »
chap, VI, VII, VIII, IX. i

3 Yoir von Arnim, op. cit., tome III, p. 146-164 ; tome 1, p. 52, 216-223 a



H26 CHARLES BURNIER

11 faut cependant dire que le plus souvent Sénéque aban-
donne ces tirades surhumaines sur I'invulnérabilité du sage et
tient un langage plus conforme au bon sens et aux réalités de
la vie, en offrant & Lucilius un modéle a la fois attrayant et
digne d’étre imité. On sent que I'idéal du stoicisme le fatigue
et 'importune. Bien plus, il ne craint pas d’affirmer que ce
sage est un phénoméne extraordinaire, un prodige qui n’ap-
parait qu’a de rares intervalles dans la vie des peuples, et il
le compare au phénix qui nait une fois dans cing siécles!. A
ses yeux, le sage véritable, loin de se retrancher dans une
impassibilité hautaine, doit rester homme s’il veut servir
d’exemple aux autres; rien de ce que 'homme doit subir ne
le rebutera, mais il marquera sa supériorité en ne fléchissant
pas sous le poids de I'épreuve et en accomplissant son devoir
sans murmurer : «Je ne mets pas le sage a part des autres
hommes, dit Sénéque?, je ne le réve pas inaccessible ¢ la
douleur, comme le serait un roc étranger a toute sensation. Je
~me souviens qu'il a été formé de deux substances : 'une, privée
de raison, ressent les morsures, les flammes, la souffrance;
Vautre, en tant que raisonnable est inébranlable dans ses con-
victions, intrépide, indomptée. » S’il n’a pas toujours su résis-
ter & l'attrait de tracer un portrait enthousiaste de ce per-
sonnage imaginaire, tel que les anciens stoiciens le conce-
vaient, c’est que, préoccupé de rester fidéle aux principes du
Portique, il n’a pas osé, ici et ailleurs encore, — nous aurons
I’'occasion d’y revenir, — s’affranchir plus ouvertement du
joug de I’école3. Ainsi s’expliquent plusieurs des contradic-

1 Lettre XLII, 1 : « Seis quam nunc vitam bonam dicam? Hujus secunde
nota. Nam ille alter fortasse tamquam pheenix semel anno quingentesimo nas-
citur. »

2 Lettre LXXI, 27 : « Non educo sapientem ex hominum numero nec dolores ah
illo sicut ab aliqua rupe nullum sensum admittente summoveo. Memini ex duabus
illum partibus esse compositum : altera est inrationalis, haec mordetur, uritur,
dolet : altera rationalis, heec inconcussas opiniones habet, intrepida est et indo-
mita. »

3 En fait, il admet P'universelle faiblesse humaine. Cf, les textes groupés par
W. Ribbeck, Sen. der Philosoph. u. sein Verh. zu Epikur, Plato und dem
Christentum, Hannover, 1887, p. 76-77.



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 155204

tions et des tergiversations de Sénéque; il y a chez lui conflit
entre ces deux tendances distinctes: d’une part, le souci de
sauvegarder l'indépendance de sa pensée et la franchise de
ses opinions personnelles, de 'autre, le désir sincere de ne
pas déroger aux principes de la philosophie stoicienne qu’il
admire profondément et de ne pas ressembler & un trans-
fuge.

Nous venons de constater qu’en recommandant a Lucilius
de se choisir un modéle de vie, Sénéque s’est parfois trop
attaché, pour un moraliste pratique, & reproduire certains
dogmes outrés et inhumains du stoicisme et qu’il a loué avec
une emphase importune l'idéal chimérique de [’école. Ne
concluons cependant pas de la que, sous le rapport des de-
voirs envers soi-méme, 1l ait toujours émis des préceples
aussi rigides. Bien au contraire, car 1l connait assez ses dis-
ciples pour savoir ce qu’il peut raisonnablement exiger
d’eux, et, comme nous allons le voir, il faut le féliciter
d’avoir tenu sur plusieurs sujets un langage exact et pleine-
ment justifié par les circonstances, sans craindre de se
montrer en désaccord avec les chefs du Portique.

En présence des raffinements d’impureté habituels aux Ro-
mains, Sénéque flétrit avec une superbe éloquence, qui
donne un heureux démenti aux préceptes d’impassibilité
qu’il affiche ailleurs, les moeurs abominables de son entou-
ragel. Il proteste avec autant d’élévation que de force contre
les voluptés et il rappelle le soin que I’homme doit avoir de
sa propre dignité, le devoir de travailler & son perfectionne-
ment et & celui d’autrui. Ce n’est pas seulement 'impureté
qu’'il condamne, mais toutes les passions malsaines, qui
assimilent ’homme & la brute, et il s’efforce d’exciter Luci-
lius & un combat héroique et persévérant contre elles :
« Parce que nous aimons nos vices, lui dit-i12, nous les dé-

1 Cf. De Benef., L. [, chap. I1X, 3-5; L. III, chap. XVI; L. V, chap. XVIi, 4.

2 Lettre CXVI, 8 : « Vitia nostra quia amamus, defendimus et malumus excu-
sare illa quam excutere.... nolle in causa est, non posse pretenditur. » Cf. aussi
ce qu’il dit Lettre CXVI, 3, et Ad Helv. de consol., chap. XIII, 3.



528 CHARLES BURNIER

fendons et nous préférons les excuser que de les expulser....
Nous ne voulons pas est le vrai mot, nous ne pouvons pas est
le prétexte. » Et il attaque la lache morale de ses contempo-
rains, dont il condamne avec indignation les habitudes per-
verses, les instincts de gourmandise, d’intempérance et de
sensualité!. Ce ne sont pas des régles d'une austérité chimé-
rique qu’il trace ici & Lucilius, mais des préceptes pratiques,
destinés & le préserver de 'entrainement des passions et 4 le
rappeler au respect de soi-méme. Sans professer des idées
aussi élevées et aussi délicates que Musonius Rufus sur la
fidélité dans le mariage et sur les liens d’affection qui doivent
unir les époux entre eux?2, Séneéque a du moins de trés beaux
passages sur les devoirs et les sentiments de famille auxquels
il se plait & rendre hommage 3.

Or, si nous comparons les idées professées par Sénéque a
I’égard de la pureté des mceurs avec celles des représentants
de la doctrine originale, nous devons reconnaitre qu’il y a
progreés sensible du stoicisme romain sur le stoicisme hellé-
nique 4, Pour s’en convaincre, sans hésitation, il suffit de
citer les passages ou Zénon et Chrysippe autorisent ouverte-
ment le sage a se livrer a4 la débauche® et o ils préconisent
méme, avec un cynisme révoltant, 'union de la mére et du
fils, du pere et de la fille6. Demandant a la nature la régle et

1 Lettre XCV, passim,

2 C. Musonii Rufi philosophi stoici reliquize et apophthegmata, op. cit.,
p. 214 sq.

3 Voir Ad Marciam de consolatione, chap. XVI; Ad Helviam de consolatione,
chap. XV. Voyez aussi sur la tendresse qu’il éprouve pour sa femme, Lettre CIV,
1-6.

4 Déja Panétius semble avoir épuré sensiblement, a ce point de vue, le
stoicisme hellénique. Voyez sa réponse citée par Sénéque, Lettre CXVI, 5, loc. cit.

5 Yon Arnim, op. cit., tome III, p. 183, § 728 : « dpéoker d¢ avToic kai rowwac
sivar Td¢ yvvaikag deiv wapd Toi¢ cogoic  Oore ToV EvTuyévra T évTuyoboy
xofobar, kabagnoe Zivov év m Lohreig kali Xpvowrmog év T mepi Hodreiag, »
Diog. Laért., VII, 131.

6 Ibid., tome III, p. 185, § 144 : « év ¢ ¢ mepl [lokereiac kai pprpdor Aéyer
owvépyecbar kel Gvyarpdot kai vieic....» Diog. Laért, VII, 188. Cf, Ibid., tome III,
p. 185, § 746 : « Xptourmog 6 Zodeve véuove Eypayev ov Oeuitote, Edeye yap deiv
plyvvollae Taic unrpdor Tod¢ waidag, Toig d¢ marpdot Tac Bvyarépac. elg 48 Td



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME H20

le modeéle de la vie, Chrysippe ne craint pas de justifier de
pareilles horreurs par 'exemple des animaux, conforme, dit-
il, & la nature : « »ai mpds v Onpin pnai deiv amofBlémay, xui Tois o
Eretvoy yvopivors Tenpaipealot TO Em3év Gromov pv0é Tapk QUOL Evat  TOW
rawodrwv 1. » C'est 1 « anafeix » seule et non la pudeur que veu-
lent sauver les sages de I’ancien Portique, car, & leurs yeux,
I'impassibilité philosophique est la vertu supréme?; ils vy
rapportent tout, ils €’en préoccupent sans cesse. Quant aux
passions, ce ne sont pour Chrysippe gue des jugements?
et les vices des «ignorances» correspondant aux «connais-
sances» qui sont les vertus4. 1l résulte done de la que 'ame
ne peutl trouver d’obstacle a sa destinée que dans 'ignorance
qui 'empéche de distinguer sa voie et que toute indignation
est impossible, ou du moins inconséquente, puisque nos
fautes sont en quelque sorte involontaires, n’étant que le ré-
sultat d’une erreur. Sénéque, lui, nous 'avons vu, ne pense
pas ainsi. Loin de se borner & reproduire le fameux principe
de lataraxic stoicienne: «awvéyov zui améyov, » qui engourdit
I’ame en la privant de effort dont elle a besoin, il ne peut se
résoudre a comprimer Vindignation qui le saisit & la vue du
vice, ni & proscrire entiérement les affections naturelless. 11

dAra cvvepovnoe Zhvwve 7o) Kurresi, » Yoyez encore pour le « vice grec », von
Arnim, tome I, p. 59, § 250-257, en comparant a Sénéque, Nat. uest., I, 16,
et Lettre XCV, 24, passages qui impliquent au moins un blame.

1 Yon Arnim, tome I, p. 187, § 753. Plut. de Stoic. repugn. cp. 22, p. 1044 f.

2 «ol pév oy Xrwikol v apetyy Tiflevrar év Ty amabeig. » Ps. Plut. v. Hom.
134, d’aprés Zeller, op. cit., p. 235, rem. 2.

3 Yon Arnim, op. cit., tome I1I, p. 110, § 456 : « dokel d& avroic Td wdby rpi-
oewe eivat, xaba ¢noe Xobowrmoe év 7¢ mepi flabow.» Diog. Laért., Zeno, 111.
Cf. Ibid., tome I, p. 50, § 205 : « &or¢ 62 abrd 70 whboc kata ZhHveva § dloyos
kal wapd ¢ty Yuyic kivyow, i bpun mwAcovalovoa. » Diog. Laért., VII, 110,

4 [bid., tome T, p. 65, 265 : « elvar d¢ ayvolac Ta¢ kaklac ov al dperal émio-
ripuac. » Diog. Laért., VII, 92, Cf. [bid., tome 1II, p. 65, § 266. Andronicus mepl
walov, p. 19, Schuchardt :

« Pobdvyois uév ovv éoTww EmioTiun Gyalov kal kekov kai obderépwy.

Jogpootvy & fmiothun alpetow kal ovy alpetov kal ovderépuv.

dikarootvy 08 E&c amoveuntins) Tob ket 4flay EkdoTo.

‘dAvdoeia 98 émiorhuy Jevaw kal ob detvdy kal ovderépwv. »

5 Yoir Lettre CXVI, 1 : « Noli timere : nihil eorum, quee tibi non vis negari,

THEOL. ET puiL. 1907 35



230 CHARLES BURNIER

dit & son disciple préféré: « Vivere, Lucili, militare est!, » et
1l 'engage & exercer une vigilance continuelle sur lui-méme
pour s’attacher & la vertu et pour résister a la contagion du
mal. Mais il sait aussi faire la part des nécessités de la vie et
des aspirations légitimes de ’homme, de telle sorte que sa
morale individuelle, dont les principes paraissent si rigou-
reux au premier abord, est plus accommodante qu’on ne se
le figure dans la pratique. « Que lUesprit ne soit pas toujours
également tendu : appelons-le parfois aux délassements, écrit-
il2.... Il faut donner du reldche a la pensée : elle se reléve,
aprés le repos, plus ferme et plus énergique. » Et il cite &
I'appui de cette recommandation ’exemple de plusieurs
grands hommes de ['anfiquité qui partageaient chaque
journée entre le loisir et le travail, prenant part aux réjouis-
sances publiques qu’ils regardaient comme une distraction
salutaire et comme un excellent moyen de ménager leurs
forces intellectuelles. « La promenade dans les licux décou-
verts, sous un ctel libre et au grand air récrée et retrempe nos
facultés. Souvent un voyage en litiére, un simple changement
de contrée donnent au moral une vigueur nowvelle, comme fe-
rait encore un repas d’amis, un peu plus de vin que de cou-
tume3. » Il ne craint méme pas d’ajouter: « Parfois aussi on
peut aller jusqu’a Uivresse, non pour s’y plonger, mais pour y
noyer ses chagrins®. » Sur ce dernier point du reste, il se ré-
fute lui-méme ailleurs?®: sentant bien qu’un pareil reméde
pourrait facilement tourner en habitude dangereuse. Mais
n’est-il pas assez visible que, dans les conseils qu’il donne
sur la maniére de vivre et dans les permissions qu’il accorde,
c’est un homme de bon sens qui parle, et non pas tout a fait
un stoicien?

eripio. Facilem me indulgentemque preebebo rebus, ad quas tendis et quas aut
necessarias vitee aut utiles ant jucundas putas : detraham vitium, »

1 Lettre XCVI, 5.

2 De Tranquillitate animi, chap. XVII, 4 : « Nec in eadem intentione wqualiter
retinenda mens est, sed ad jocos devocanda.» [bid., 5: « Danda est animis
remissio : meliores acrioresque requieti surgent. »

3 Ibid., chap. XVII, 8, — 4 Ibid., chap. XVII, 8. — 5 Lettre LXXXIII, 16-27.



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 231

Voici enfin la recommandation la plus pressante que Sé-
neque adresse & Lucilius : il lai rappelle sans cesse, comme
un devoir auquel tout doit céder, I'étude sérieuse et pratique
de la philosophie, synonyme & ses veux de la morale elle-
meéme. Que Lucilius ne se contente pas de savoir, d’une ma-
niére théorique, les vérités qul lui ont été enseignées, mais
qu’elles se présentent a son esprit chaque fois qu’il s’agit de
les mettre en pratique!. Aussi Sénéeque proteste-t-il vivement
contre les futilités de la dialectique 2, contre la vanité des dé-
clamations3, qui éblouissent I'esprit sans toucher I’ame, en
un mot, contre toutes les entreprises qui ne tendent pas di-
rectement & fortifier les dispositions de ses disciples et &
favoriser leurs progrés. « Il faut entendre et lire les philo-
sophes pour apprendre d’ewx le secret de la vie heureuse, pour
leur dérober non des mots d’ancienne ow de nouvelle fabrique,
des métaphores aventureuses et des figures de style, mais des
préceptes salutaires, de sublimes et généreuses sentences qui
puissent sur Uheure passer dans la pratiquet, » disait Sé-
neque, exprimant, & peu de chose prés, la méme pensée que
Bossuet dans 'un de ses Sermons?: « Il ne faut pas ramasser
son attention au lieuw ou se trouvent les périodes, mais au liew
ot se réglent les meeurs. » De tous les adversaires de la so-
phistique, c’est Sénéque qui s’en est moqué avec le plus de
finesse et d’esprit, tout en bldmant sévérement ceux qui pro-
fanent ainsi la beauté de la philosophie par des disputes ridi-
cules et sans but moral é. Or, ces reproches s’adressent di-
rectement aux stoiciens grecs, qui avaient introduit dans la
doctrine un certain nombre de paradoxes et qui se livraient
trop souvent a d’inutiles controverses. « Votld sur quels
objets nous discutons, les sourcils froncés, le front plissé de
rides 1, » dit-il & Lucilius, qui lui demandait son avis sur la

! Lettre LXXXIX, 18-23.

2 Lettres XLVIII, XLIX, LXXXII, CVI. — 3 Lettres XL, LXXV.

4 Lettre GVIII, 35, — ¥® Sermon « sur la parole de Dieu »,

6 Lettre CII, 20 : « Cavillatoribus istis abunde responderimus. Sed non debet

hoc nobis esse propositum arguta disserere et philosophiam in has angustias ex
sua majestate detrahere, »

7 Lettre CXIII, 26 : « Heec disputamus attractis superciliis, fronte rugosa? »



H32 CHARLES BURNIER

question, longuement débattue par Chrysippe?, de savoir si
les vertus sont des étres animés. « Moguons-nous de ces inep-
ties grecques,» écrit-il ailleurs?, en réfutant ce syllogisme de
Zénon : « Aucun mal n'est glorieux, la mort est glorieuse ;
done la mort n'est point un mal. ». « Me voila bien avancé!
Délivré de ma peur, aprés ce beau mot je n'hésiterai plus a
tendre le cou. Ne saurais-tu parler plus sérieusement, ne pas
me donner « rire en face du supplice?» Ailleurs encore,
aprés avoir répondu & Lucilius, qui désirait savoir si le bien
est un corps, — une question fort discutée chez les anciens
stoiciens 3, — Sénéque ajoute : « Nous jouons la comme aux
échecs, nous émoussons sur des choses vaines la subtilité de
notre esprit : tout cela ne fait pas des hommes de bien, mais
des doctes*. » Remarquons, pour prévenir toute objection,
que si Séneque entreprend de réfuter les subtilités de son
école, c’est pour en découvrir ’'inanité, et surtout pour satis-
faire la curiosité de Lucilius, qui lui demande, & chaque ins-
tant, des éclaircissements & ce sujet. D’ailleurs, il prend bien
soin de nous avertir, en abordant des questions aussi peu
sensées, qu’il ne fait que céder au désir de son ami, comme
I'indiquent les tournures qu’il emploie au commencement de
plusieurs de ses Lettres : «Scire desideras®.... » « Persolvi id,
quod exegeras®.... » « Illud totiens testor, hoc me argumento-
rum genere non delectari....» « Multum mihi negotii concin-
nabis et, dum nescis, in magnam me litem ac molestiam in-
pinges, qui mihi tales guaestiunculas ponis8....» Il a trop de
bon sens et de franchise pour adhérer aveuglément a certains
dogmes outrés du stoicisme primitif, qui présentent & notre
admiration un idéal de perfection impossible a réaliser; son

1 VYon Arnim, op. cit., tome III, p. 75. — 2 Lettre LXXXII, 8, 9.

3 Von Arnim, op. cit., tome III, p. 20 sq.

4 Lettre GVI, 11 : « Latrunculis ludimus. In supervacuis suptilitas teritur : non
faciunt bonos ista, sed doctos. »

5 Lettre CIX, 1. — 6 [bid., 17. — 7 Lettre LXXXV, 1.

8 Lettre CXVII, 1 : Il ne faut pas, toutefois, prendre trop au sérieux les
formules que Sénéque emploie ici, car il y a tont lieu de croire qu'il n’est point
faché non plus de montrer sa propre virtuosité dans ces matiéres ardues, dont il
se réserve de dénoncer aprés coup le subtil et le oiseux.



LA MORALE DE SENEOUE ET LE NEO-STOICISME 57555

esprit de moraliste pratique répugne a ces arguties et a ces
puérilités de la dialectiquel. [1 n’a pas de gout pour les ques-
tions oiseuses, qui ne servent qu’a exercer 'espril sans pro-
fiter aux bonnes meceurs, et il blame les anciens eux-meémes,
malgré tout le respect qu’il leur porte, de leur vaine éru-
dition : «ils auraient peut-étre, » dit-il, « trouvé les choses
nécessaires, s'ils wavaient pas aussi cherché les super-
flues 2. »

Ainsi, loin de faire un grief 4 Sénéque de ne s’étre pas
montré plus stoicien, sommes-nous heureux, au contraire,
de constater qu’il n’est pas emprisonné dans un systéme,
mais qu’il choisit, qu’il est libre, qu’il sait étre lui enfin.
Lorsqu’il dit & Lucilius : « Il est peuw digne d'un homme
daller cueillant de menues fleurs, de sappuyer sur un petit
nombre d’adages rebattus, de se guinder sur des citations.
Ow'il sappuie sur lui-méme, que ce soit lui gui parle, non ses
souvenirs3, » cette derniére recommandation renferme autre
chose qu’'un simple précepte de morale individuelle : elle
résume, en (uelque sorte, le but de l'enseignement de Sé-
néque, dont 'ambition supréme était d’amener Lucilius & se
passer de tulelle et & agir résolument selon ses propres ins-
pirations. Apres avoir fagconné sans refdche 'ame de son dis-
ciple, par ses encouragements, ses conseils, ses exhorlations,
il veut encore la voir grande et forte, capable de se suffire a
elle-méme. Voila pourquoi il s’écrie : « Honte au vietllard et
¢ Uhomme arrivé en vue de la vieillesse qui n'a pour sagesse
gque de remémorer celle dautrui. Zénon a dit ceci: I5t toi?
Cléanthe a dit cela : Et toi? Ne t'ébranleras-tu jamais qu'a

! D’une facon générale, a lout ce qui n'est que curiosité pure. Cf. un passage
tres significatif, e Brevitale vite, chap. XIIL

2 Lettre XLV, 4, 5: « .... et invenissent forsitan necessaria, nisi et supervacua
(jkluasissent. » 1l avait pourtant composé plusieurs ouvrages scientifiques (Cf.
Schanz, op. cit., p. 311-313), mais en y mélant sans doute, comme dans les
(Quest. nat., maintes considérations morales.

3 Lettre XXXIII, 7 : « Certi profeclus cito captare flosculos turpe est et fulcire
se notissimis ac paucissimis vocibus et memoria stare : sibi jam innitatur, Dicat
ista, non (eneat. »



534 CHARLES BURNIER

la voix d'un autre? Chef, a ton tour, dis-nous des choses qui
se retiennent, tire de ton propre fonds!l. »

*
* *

b) Morale sociale. — Si, maintenant, de la morale indivi-
duelle, nous passons & la morale sociale du Portique, il est
facile de reconnaitre que les devoirs de I'homme envers ses
semblables sont mieux affirmés et plus complets que les de-
voirs envers soi-méme. Cette remarque, qui s’applique, du
reste, & toute philosophie purement humaine, est surtout
vrale pour le néo-stoicisme et 'on concoit aisément qu’il en
devait étre ainsi. N’était-il pas naturel, en effet, que cette
école qui faisait profession de ramener tout &4 la sagesse pra-
tique, préchat aux hommes la nécessité de se respecter et de
s’entr’aider ? Puisqu’elle s’était donné la tiche de réformer
les moeurs de I’époque, ne fallait-il pas qu’elle insistat parti-
culiérement sur les devoirs de solidarité et d’humanité, qui
sont les plus strs garants de conservation sociale et sans la
conscience desquels une société se dissoudrait aussitot? La
philosophie ancienne, spécialement le néo-stoicisme, procla-
mait qu’au dela des diversités de pays ou de races, de langues
et de coutumes, un lien commun unissait les nations entre
elles : le principe de I'unité du genre humain 2. Aussi ne de-
vons-nous pas nous étonner que Sénéque, aprés tant d’autres,
aprés Cicéron, en particulier, ait développé les mémes idées
d’égalité et de fraternité universelles. Il ne fait que repro-
duire l'opinion de ses maitres, lorsqu’il écrit & Luecilius :
« ...Ce monde que tu vois, qui comprend le domaine des dieux
et des hommes, est un : nous sommes les membres d’un grand

1 Ibid., T: « Turpe est enim seni aut prospicienti senectutem ex commentario
sapere. « Hoc Zenon dixit » : tu quid? « Hoc Cleanthes » : tu quid? Quousque
sub alio moveris? Impera et dic, quod memorie tradatur. Aliquid et de tuo
profer. » '

2 Voir Cic., De Fin., L. 111, chap. XIX, €4 : « Mundum autem censent numine
Deorum eumque esse quasi communem urbem et civitatem hominum et Deorum ;
el unumquemque nostrim ejus mundi esse partem, ex quo illud consequi, ut
communem ufilitatem nostree antepenamus. »



LA MORALE DI SENNQUE ET LE NEO-STOICISME D35

corps. La nature nous a créés parents, en nous tirant des
meémes principes et pour les mémes fins.... Nolre société est
exactement semblable a4 une voite, qui croulerail avec toutes
ses pierres, st leur mutuelle résistance n'assurait seule sa soli-
dité1. » Et lorsqu’il ajoute : « Qu’il soit dans nos ceeurs et sur
nos lévres ce vers du poéte : « Je suis homme et rien d humain
» ne m’est étranger?, » il ne fait encore que rappeler une pen-
sée fort répandue & Rome. Il est donc certain que, d’apres
I'enseignement de I’école stoicienne, les devoirs de ’homme
envers ses semblables sont universels et impérieux : personne
ne songera 4 mettre en doute ce fait, suffisamment attesté
par de nombreux passages de Diogéne Laérce3 et de Cicé-
ront Entrons & présent dans quelques détails el voyons
comment Sénéque concevait ces devoirs, dont nous venons
de constater 'existence, en comparant les prescriptions qu’il
adressait a ses disciples aux préceptes de I'ancien stoicisme.

%
B *

Si la littérature témoigne qu’a cette époque le sentiment de
la famille est généralement peu compris ?, en revanche, 'ami-
tié trouva de chaleureux sectateurs. Séneque fait, & maintes
reprises, 1’éloge de cette vertu, dont il a éprouvé l'action
bienfaisante, avec autant d’enthousiasme et de délicatesse
que Cicéron lui-méme : « Rien n’est délicieux a U'dme, » dit-il,

1 Lettre XCV, 52 : « Omne hoc, quod vides, quo divina atque humana conclusa
sunt, unum est: membra sumus corporis magni. Natura nos cognatos edidit,
cum ex isdem et in eadem gigneret. » Ibid., 53 : « Societas nostra lapidum for-
nicationi simillima est, quae casura, nisi in vicem obstarent, hoc ipso susti-
netur. »

2 [bid., 53 = « llle versus et in pectore et in ore sit: « Homo sum, humani
» nihil a me alienum puto. »

3 Diog. Laérce, VII, 100, 108, 121, et surtout 123 et 125.

4 Cic., De Off., L. I, chap. 1V, VII, XVI, XVII, XLI, XLIV; De Fin., L. II,
chap. XIV; L. lII, chap. XIX XX,

5 Les témoignages abondent sur le mépris des sentiments et des devoirs de la
famille, chez ceux méme qui se frouvaient engagés dans ses liens, Cf. Sénéque,
De Benef., L. V, chap. XVII, 4; Juvénal, Sat., 1, v. 168-159; IIl, v, 42-44; X,
v. 25-27; XIV, v. 172-176; Stace, Silves, L. 1II, carmen III, v. 8-13, 20-21;
135-137 ; Martial, VII, 40.



536 CHARLES BURNIER

comme une amitié fidéle et tendre. Quel trésor que des coeurs
préts a recevoir sans danger pour nous tous nos secrets, des
consciences qui nous sonl moins sévéres que la notre, des
hormmes dont Uentretien charme nos soucis, dont le prudent
conseil nous éclaire, dont la gaité dissipe nos chagrins, dont
la vue seule nous réjouit!. » Il engage Lucilius & réfléchir
longuement sur le choix d’un ami, mais « une fois décidé, »
ajoute-t-il, « ouvre ton dme pour le recevoir: parle ausst hardi-
ment avec lui qgwavec toi-méme?2. » Il lui montre la grandeur
de la véritable amitié, qui repose tout entiére sur une con-
fiance absolue, « qui ne meurt qu’avec Uhomme et pour la-
quelle I’homme sait mourir3. » Il lui indique le secret d’y par-
venir, d’aprés le précepte d’Hécaton : « Aimez et on vous ai-
mera*. » Et il s’indigne contre 1’égoisme d’Epicure, qui ra-
baissait une si belle vertu, en affirmant que le sage ne dési-
railt un ami « que pour avoir qui veille a son lit de douleur,
qui le secoure dans les fers ou dans le besoin 5. » Une pareille
union n’est pas autre chose, en effet, qu’'un honteux trafic,
qui tourne tot ou tard aux dépens de ceux qui s’y livrent, car
un ami intéressé s’empresse de fuir les lieux d’épreuve.
Aussi Sénéque s’écrie-t-il, en opposition au langage d’Epi-
cure, qu’il blame sévérement pour avoir mesuré 'amitié sur
Pintérét : « On dégrade cette majestueuse amitié quand on ne
veut d’elle que ses bonnes chances ®, » Et ailleurs encore, avec
une noblesse de sentiment o1 éclate toute son affection pour
cette vertu : « L'amitié rend tout indivis entre nous. Point de

I De Tranquillitate animi, chap. VII, 3.

2 Lettre III, 2 : « Cum placuerit fieri, toto illum pectore admilte : tam auda-
citer cum illo loquere quam tecum. »

S Lettre VI, 2: «....cum qua homines moriuntur, pro qua moriuntur. »

4 Lettre IX, 6 : « Hecaton ait: ego tibi monstrabo amatorium sine medica-
» mento, sine herba, sine ullius veneficae carmine : si vis amari, ama. »

5 Lettre citée, 1X, 8 : « ....ut habeat, qui sibi wgro adsideat, succurrat in
vincula conjecto vel inopi. »

6 Ibid., 12 : «Detrahit amicitiee majestaten suam, qui illam parat ad bonos
casus. » — Cicéron réfute avee non moins d’indignation la doctrine utilitaire de
I’amitié, qui ne peut &tre soutenue, dit-il, que par des gens qui rapportent tout
au plaisir : « ritu pecudum ». Cf. De Amicilia, chap. IX, 32.



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-8TOICISME 537

suceés personnel non plus que de revers: nous vVivons sur un
fonds commun 1. »

Cependant, Sénéque est visiblement moins & son aise,
lorsque, apreés avoir Joué les bienfaits de 'amitié, il s’efforce
d’expliquer & son disciple pourquoi le sage, qui se suffit &
lui-méme, a besoin d’amis. « Le sage, dit-il, se suffit quant
aw bonheur de la vie, mais non quant a la vie elle-méme?. »
S'il se souhaite des amis, ce n’est donc pas pour vivre heu-
reusement, — car il sera heureux méme sans amis, — mais
parce que beaucoup de choses lui sont nécessaires, quand
méme il ne manque de rien3. En d’autres termes, ce qui le
porte a4 'amitié, ¢’est un entrainement de la nature qui, ainsi
qu’a divers biens, a attaché un charme & cette vertu, mais
quelle que soit Paffection qu’il ait pour ses amis, le sage n’en
sera pas moins heureux, si 'un d’eux vient & lui manquer. Il
répétera le mot de Stilpon : « fous mes biens sont avec moi . »
« Voila Uhomme courageuc et énergique ! » s’écrie Sénéque d.
« Il @ vaincu la victoire méme de son ennemi. « Je vai rien
perdu, lui dit-il, et il le réduit ¢ douter de sa conguéte.... Ge
mot de Stilpon est celui du stoicien. Lui aussi emporte ses ri-
chesses intactes ¢ travers les villes embrasées ; car tl se suffit a
lui-meéme, il borne la sa félicité. »
~ Or, la conséquence d’une pareille explication est claire:
comme le remarque trés justement Zeller®, si Pamitié n'est

U Lettre XLVILL, 2 : « Consortium rerum omniurn inter nos facit amicitia. Nec
secundi quicquam singulis est nec adversi : in commune vivitur. » Cf. Montaigne,
Essais, L. I, chap. XXVII, p. 174 (éd. Firmin-Didot) : « En P'amitié de quoy je
parle, elles (nos ames) se meslent et confondent 'une en 'aultre d’un meslange
si nniversel, qu'elles effacent et ne retrouvent plus la cousture qui les a joinetes.
Si on me presse de dire pourquoy je l'aymoy, je sens que cela ne se peult
exprimer qu’en respondant : « Parce que c¢’estoit luy; parce que c’estoit moy. »

2 Lettre IX, 13 : « Se contentus est sapiens ad beate vivendum, non ad viven-
dum. »

3 1bid., 14 = « Volo tibi Chrysippi quoque distinctionem indicare. Ait sapientem
nulla re egere, ¢t tamen multis illi rebus opus esse. »

4 Ibid., 18 : « Omnia » inquit « bona mea mecum sunt, »

5 Ibid., 19.

6 Zeller, op cil., p. 29] : « ....und wenn die Freundschaft keine Bedingung
der Gliickseligkeit ist, so kann sic auch keit Gut sein. »



H38 GCHARLES BURNIER

pas une condition du bonheur, elle ne peut étre un bien.
Voila donc dans quelle contradiction tombe Sénéque lorsque,
pour demeurer fidéle aux principes de sa secte, il veut & tout
prix concilier la noble conception qu’il a de l'amitié avec
I'idée que le sage se suffit entiérement & lui-méme.

Mais arrivons-en & la question plus générale, plus com-
plexe, plus difficile & résoudre aussi, que se pose Sénéque :
comment faut-il agir avec les autres hommes? Certes, il ne
prétend pas tracer en peu de mots la formule du devoir hu-
main, mais il établit cependant un principe fondamental, d’o1
découlent tous les autres préceptes, & savoir, comme nous
Iavons dit déja, que « nous sommes les membres d'un grand
corps 1. » L’observation de cette loi sociale, qui fait que tous
se confondent avec tous, qui proclame I'existence de la frater-
nité universelle, s’impose a4 nous, non seulement comme un
devoir, mais comme la condition indispensable de notre bon-
heur individuel. Car, étant donné le lien qui nous unit, « le
bonheur n'est poinl pour guiconque n'envisage que soi, rap-
portant tout & son utilité propre : il nous faut vivre pour au-
trut, st nous voulons vivre pour nous2. » Tandis que Zénon
n‘admettait I'existence d’une parenté commune qu’entre les
bons seulement 3, Sénéque répéte hautement que les devoirs
de justice, d’humanité, de bienfaisance, sont prescrits sans
distinction & chaque homme envers tous les hommes. « (Vest
un sacrilége, dit-il%, de nuire a la patrie, par conséquent d
un citoyen ; il est membre de la patrie : quand le tout est sacré,
les parties ne le sont pas moins ; par conséquent, Uhomme est
sacré, il est pour toi concitoyen dans la grande cité. » Le stoi-
cisme primitif s’était déja élevé contre la doctrine antique,
qui consacrait, pour ainsi dire, la vengeance : Juvénal I'as-

1 Lettre XCV, 52, loc. cit. : « Membra sumus corporis magni. »

2 Lettre XLVIII, 2 : « Nec potest quisquam beate degere, qui se lantum intuetur,
qui omnia ad utilitates suas convertit : alteri vivas oportet, si vis tibi vivere. »

3« Tovro Zippwy pdv Eyparpev.... cvyyeveic & Todg dyalody ardoddiove Jé Toig
wovygoic. » Plut., De Alex. virt., 1, chap. VI.

4 De Ira, L. 11, chap. XXXI, 7.



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME H39

sure de Chrysippe 1. Sénéque, & son tour, insistant avec plus
de force sur ce dernier point, nous dit que le chatiment doit
avoir pour but 'amélioration du coupable et non la satisfac-
tion d’une rancune personnelle 2, que le sage ne se venge pas
autrement que pour corriger?, et qu'on doit venir en aide

.

meéme a ses ennemis# « La vengeance, dit-il encore?®, mot
wmhumain et gu’on fait pourtant synonyme de justice ; celui qui
renvoie Uoffense ne différe guére de celui qui la commet que
par Uordre des temps : il péche seulement avec un pew plus de
droit a Uexcuse. » Sans doute, aucune comparaison n’est pos-
sible entre ces préceptes et les paroles de la charité chré-
tienne. Car, voici en quoi ’Evangile et la philosophie dif-
férent surtout : dans le chrétien, I'’homme s’efface ; Dieu est
tout pour lui, son modéle, sa loi, 'objet de son amour. Le
philosophe, au contraire, ne releve que de lui-méme et de sa
raison. De 14 un sentiment d’humiliation, de dépendance

1 Juv., Sat., X111, v, 180-187 :

« At vindicta bonnm vita jucundius ipsa?
Nempe hoc indocti, quorum pracordia nullis
Interdumn, aut levibus videas flagrantia causis:
Quantulacumque adeo est occasio, sufficit iree.
Chrysippus non dicet idem, nec mite Thaletis
Ingenium, dulcique senex vicinus Hymetto,
Qui partem acceptie seva inter vincla cicute
Accusatori nollet dare. »

Cf. aussi les propos prétés aux stoiciens par Séneque, De Otio, chap. 1, 4.

2 De Ira, L, 1, chap. VI, 1: « Quid ergo? Non alignando castigatio necessaria
est? Quidni? Sed heae¢ sine ira, cum ratione; non enim nocet sed medetur
specie nocendi. » Cf. [bid., L. 11, chap. XXXI, 8 : « .... ergo ne homini quidemn
nocebimus, quia peccavit, sed ne peeccet.... » De Clementia, L. 1, chap. XXII, 1;
L. II, chap. VII, 1, 2,

4 De Constantia sapientis, chap, XII, 3 : « Non enim se ulciscitur, sed illos
emendat. »

4 De Otio, chap. I [28], 4 : « ....opem ferre etiam inimicis senili manu. »
Cicéron avait dit seulement: « Est enim uleiscendi et puniendi modus....» De
Off., L. 1, chap. XI,

5 De Ira, L. 11, chap. XXXII, 1: « Inhumanum verbum est et quidem pro justo
receptum [ultio et] talio. Non multum differt.... nisi ordine : qui dolorem regerit
tantum excusatius peccat. »



540 CHARLES BURNIER

compléte, qui est & la base des vertus chrétiennes et qui de-
meure étranger & la philosophie.

Cependant si, au temps de Néron, la bienfaisance n’était
guére entrée dans les moeurs, il serait injuste de méconnaitre
les efforts de Sénéque pour amener ses contemporains a une
meilleure conception de leurs devoirs envers les malheureux.
Son traité des « Bienfaits » prouve assez l'importance qu’il
attache au sujet et, malgré certaines idées un peu étroites,
malgré des restrictions facheuses?!, on peul puiser dans cet
ouvrage une foule de préceptes qui conservent, maintenant
encore, toute leur valeur et qui témoignent d’une rare déli-
catesse de sentiment. C’est ainsi qu’il reproche & ses conci-
toyens leurs bienfaits intéressés, leur peu d’empressement &
obliger autrui, leurs aumoénes humiliantes, jetées avec dédain
a ceux qu’ils assistent. « Donnons comme nous voudrions re-
cevoir, s'écrie-t-il, mais avant tout donnons de bon coeur,
sans retard, sans nulle hésitation2.».... « [l y ¢ un mot humi-
liant, qui pese et ne peut se dire que le front Baissé: Je vous de-
mande. Epargnons-le ¢ notre ami et & quicongque peut le deve-
nir par nos bons procédés.... Tdchons donc de deviner les veeux
de chacun et, quand nous les aurons saisis, évitons-leuwr I’ amére
nécessité de la priére3. » S'il en était besoin, nous pourrions
multiplier les citations ot Sénéque établit, avec infiniment de
bonté et de tact, les relations qui doivent exister entre le
bienfaiteur et I'obligé et ou il montre toutes les occasions
qui nous sont données d’exercer notre libéralité, discréte-
ment et joveusement.

Mais il v a plus: Sénéque s’éléve, lui aussi, a l'idée de la
propagande morale, sérieuse et persévérante, a laquelle, —
nous 'avons vu, — se livraient les premiers maitres du néo-

1 Yoyez surtout, De Denef., L. 1I, chap. XV 3 L IV, chap. XXVL

2 Jbid., L. II, chap. I, 1 : « Sic demus, quomodo vellemus accipere, » Ibid., 2 ;
« Ante omnia libenter, cifo, sine ulla dubitatione. »

3 De Benef., L. II, chap. 1I, 1 : « Molestum verbum est, onerosum, demisso
voltu dicendum, rogo. Hujus facienda est gratia amico et quemcumque amicum
gis promerendo facturus.... Ideo divinanda cujusque voluntas ei, cum intellecta
est, necessitate gravissima rogandi liberanda est. »



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STQICISME 541

stoicisme. « Nous ne voulons pas seulement étre guéris, mais
guértr, » dit il1; et ailleurs: « Le philosophe donnera aux
hons ou a ceux qu’il pourra rendre tels2. » Cest surtout dans
ses lettres & Lucilius que se manifeste cette préoccupation ;
tantot il presse son disciple de combattre I’empire du mal et
il lui donne ce conseil : « Discipline tes meoeurs, réveille les
langueurs de ton dame, raffermis ce qui se reldche en toi,
dompte ce qui resiste et fais une guerre a outrance a tes vices
et aux vices du siécle 3 » ; tantdt, joignant lui-méme l'exemple
au précepte, il s’emploie & former au bien des amis de Luci-
lius : « Je me suis proposé, écrit-il, d’entreprendre Marcellinus
et de lui faire voir quwil valait beavcoup mieux, quand bien
des gens Uestimaient moins. St je n’extirpe pas ses vices, j ar-
réterai leurs progrés4. » Mals pourquoi Sénéque semble-t-il
renoncer ailleurs & toute propagande morale et a toute pitié,
sous prétexte que le sage ne doit jamals s’émouvoir, en décla-
rant d’'un ton détaché : « Il est plus conforme ¢ la nature hu-
maine (humanius est) de tourner la vie en ridicule que de se
lamenter sur elle.... (Cest une folie de plewrer sur ce quw’on deé-
sespére de réformer.... Le plus sage sera d accepter tranquille-
ment les mewurs communes et les vices des hommes, sans se
laisser aller ni aux rires ni aux larmes®. » Ici, de nouveau,
comme nous 'avons déja montré, notre philosophe retombe
dans une de ces contradictions qui résultent chez lui du be-
soin de maintenir I'équilibre entre les aspirations de son
ceeur, les suggestions de son bon sens et certains principes

t De Ira, L. 11, chap, XXXIX, 1: «...nec enim sani esse tantum volumus,
sed sanare. »

2 De Vita beata, chap, XXIII, 5 : « .... donabit aut bonis aut eis, quos facere
poterit bonos {philosophus},

3 Lettre LXXXIX, 18 : « Illos (mores) conpesce, marcentia in te excita, soluta
constringe, contumacia doma, cupiditates tuas publicasque quantum potes vexa. »

4 Lettre XXIX, 8 : « Propositum est adgredi illum et ostendere, quanto pluris
fuerit, quom multis minoris videretur, Yitia ejus atiam si non excidero, inhibebo. »

5 De Tranguillitate animi, chap. XV, 2 : « Humanius est deridere vitam quam
deplorare. » Ibid., 3: « Hic autem stulte deflet quae corrigi posse desperat. »
Ibid., 5 : « Sed satius est publicos mores et humana vitia placide accipere nec
in risum nec in lacrimas excidentem. »



HAa2 CHARLES BURNIER

de la doctrine primitive. Aprés avoir exhorté ses disciples &
travailler autour d’eux a ’amélioration des mceurs, il se ré-
véle aussi inflexible que les chefs de 'ancienne école du Por-
tique, qui proscrivaient toute passion, méme celle du bien,
tout sentiment du cceur et de la pitiét.

Toutefois, malgré le passage que nous venons de citer, ot
Séneque, sans tolérer le vice & proprement parler, lui laisse
du moins le champ libre, la propagande morale 4 laquelle il
se livre avec tant d’ardeur prouve bien qu’en réalité, loin de
considérer les fautes d’autrui d’un ceil indifférent, il s’efforce
de les réprimer de la facon la plus efficace. Le bien moral et
matériel de tous les hommes, sans distinction d’origine ou
de caste, le préoccupe vraiment. Il a sur la maniére de trai-
ter les esclaves des préceptes empreints d’'une bonté tou-
chante : « Voici toute ma doctrine en deux mots : Sois avec ton
inférieur comme tu voudrais que ton supérieur fut avec toi....
Montre & ton esclave de la bienveillance, de la douceur, ac-
cueille-le a ton entretien, a tes conseils, a ta table?. » Les an-
ciens stoiciens admettaient, il est vrai, ’esclave au méme titre
que I'homme libre, dans la cité universelle qui comprend les
hommes et les dieux et ou la vertu préside. Estimant que le
sage est seul libre, mais que tous les méchants sont es-
claves 3, il résulte de ce principe que l'esclave doué d’une

! Von Arnim, op. cit., tome III, p. 119, § 468 : « lav uév yip wdboc duapria
ket avrodg éore kal wig 6 Avrobuevog  poBotuevoc i émiblvudy duaprdves. » Plut.
de Virt. mor, cp. 10, p. 449 d. Cf. Cic., Tuse., L. III, chap. IV, 1X, X; L. IV,
chap. VIII, XX, XXVI, XXXVII; Lact., Epist. ad Pentad., 38 : « Zeno, stoicorum
magister, qui virtutem laudat, misericordiam.... tamquam morbum animi diiudi-
cavit. » Il y a aussi parfois chez Sénéque accés de misanthropie, comme le
prouve le début du chap. XV. (Ad Serenum de Tranquillitate animi.)

2 Lettre XLVII, 11 : « Hee tamen precepti mei summa est : sic cum inferiore
vivas, quemadmodum tecum superiorem velis vivere. » Ibid., 13 : « Vive cum
servo clementer, comiter quoque, et in sermonem illum admitte et in consilium et
in convictum. »

3 Yon Arnim, op. cit., tome I, p. 86, § 355 : « uévov te édelBepov (scil. elvar
7OV cop6v) Tobc d€ ¢abdove doldovg’ eivar yap THv &Aevfepiav ifovsiav airo-
mpaylac, v 0¢ dovaelav orépnow avtompayiac® eivar & kal dAAnv dovdeiav THv
tv Umordfe, kal Tplrpy THY Ev kTHOEL Te Kai Ymwordfer, 9 avririferar % dsomo-
Tela, pabldn ofoa kal avrq. » Diog. Laért., VII, 121. Cf. Ibid., tome I, p. 54, § 226 :



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 543

ame vertueuse recouvre la dignité humaine et ses droits avee
elle. De son coté, Cicéron avait aussi reconnu qu’il existe des
devoirs pour le mailre envers son esclave!. (Vétait beaucoup
déja, mais Séneque alla plus loin. Il ne se borne pas, en effet,
a déterminer ces devoirs avec précision et fermeté, dans sa
fameuse lettre sur les esclaves 2, et & réhabiliter au point de
vue moral  ceux que la coutume et la loi condamnaient a
une degradation complete, mais 1l dit catégoriquement :
Quid enim est eques Romanus aut libertinus aut servus? No-
mina ex ambitione aut ex injuria natat » Dans ses traités
méme, & maintes reprises’, il proteste avec tant de convic-
tion et de force contre le sort malheureux de Pesclave que
ses recommandations prennent, comme on l'a dit, ¢ un ac-
cent de lendresse et de charité qui fait songer au christia-
nisme 6, »

A coté de 'esclavage, qu’il s’efforca d’adoucir de tout son
pouvoir dans la pratique, une autre institution, plus révol-
tante encore, souleva l'indignation de Séneque : nous vou-
lons parler des combats de gladiateurs. On sait que les jeux
du cirque étaient & Rome un crime habituel, périodique, dont
la responsabilité retombait en partie sur les pouvoirs publics,
qui voyaient la le plus stir moyen de popularité, et en partie
sur 'ensemble de la société, qui, avec un mépris effroyable
de la vie humaine, réclamait passionnément de tels spectacles.
Dans le siecle précédent, Cicéron s’était borné a dire que les
combats de gladiateurs paraissaient cruels et inhumains a

« éyBpoic kal moleuiove kal dobAove kal aiiorpiove Aéyew avrdv (Zjvova) a2l4-
Awv elvar wavrag Tol¢ ui cmovdaiove, Kal yovele Tékvwy kal adeAgolc aderpiv
[kal] oikeiove oikelwy. » Cassius scepticus ap. Diog. Laért., VII, 32.

1 De Off., L. 1, chap. XIIL

2 Lettre XLVIL

3 Jbid., 1: « Servi sunt, » Immo homines, « Servi sunt, » lmmo contubernales.
¢« Servi sunt. » Immo humiles amici. « Servi sunt. » Immo conservi, si cogitaveris
tantundem in utrosque licere fortunae, »

4 Lettre XXXI, 11.

5 De Clementia, L. [, chap. XVH; De Vifa beata, chap. XXIV, 2, 3; De
Benef., L, 111, chap. XVHI-XXIII.

6 G. Boissier, La relig. rom. d’Aug aux Antonins, op. cit., tome II, p. 322.



597 CHARLES BURNIER

quelques-uns seulement!. Aussi 'horreur que témoigne Sé-
neque doit-elle étre signalée pour rendre hommage & ses sen-
timents de justice et de fraternité, ainsi qu’a ’enseignement
des maitres de sa jeunesse, qui lul ont inspiré cette répu-
gnance du sang répandu par cruauté. La condamnation qu’il
prononce sur ces jeux barbares est formelle et énergique ; il
y revient plus d’une fois. « Rien n’est funeste a la morale
comme U'habitude des spectacles, » s’écrie-t-il 2.... « Voyons [ ne
sentez-vous done pas que Uexemple du mal retombe sur ceux
qui le donnent ? » Tandis que Pline, qul a montré une délica-
tesse de sentiments si exquise envers sa femme, ses amis, ses
esclaves, ne songe nullement & s’émouvoir a l'idée de ces
massacres, et va méme jusqu’a téliciter les organisateurs de
ces fétes sanglantes 3, Sénéque flétrit par d’éloquentes protes-
tations ces amusements odieux et cherche & réveiller la cons-
cience de l'opinion : « L’homme, chose sacrée pour Uhomme,
écrit-il%* & Lucilius, vois-le égorgé par jeu et par passe-
- temps ; Uinstruire & faire el a recevoir des blessures élait déja
impte, el voilad quwon Uexpose aux coups nu et sans armes;
tout le spectacle quwon attend de Uhomme, c’est sa morl. »
Résumons brievement ce que nous venons de dire de la
morale sociale de Séneque et des anciens stoiciens. Toute la
philosophie de Sénéque repose, en somme, sur deux grands
principes : I'égalité et 'amour des membres de la famille hu-
maine ; ’homme est créé pour ’homme, pour un échange de
bons offices. Mais ce n’est pas assez que de connaitre ces
principes, il faut y conformer nos sentiments et nos acles ; il
faut rendre le bien pour le mal, mépriser la vengeance, se
dévouer aux intéréts de tous, témoigner sa compassion aux

1 Tusc., L. II, chap. XVII, 41 : « Crudele gladiatorum spectaculum et inhu-
manum nonnullis videri solet, et haud scio an ita sit, ut nunc fit. »

2 Lettre VII, 2 : « Nihil vero tam damnosum bonis moribus quam in aliquo
spectaculo desidere. » Ibid., 5: « Age, ne hoc quidem intellegitis, mala exempla
in eos redundare, qui faciunt? »

3 Pline, Lettre XXXIV, L. VI, et Panég. de Trajan, 33.

- 4 Lettre XGV, 33 : « Homo, sacra res homini, jam per lusum ac jocum occi-
ditur et quem erudiri ad inferenda accipiendaque vulnera nefas erat, is jam nudus
inermisque producitur satisque spectaculi ex homine mors est. »



LA MORALE DE SENIQUE ET LE NEO-STOICISME DAd

infortunés, les secourir avec douceur et prendre résolument
parti pour les faibles, qui ne peuvent se soustraire aux humi-
liations et aux cruautés qu’on leur inflige. Or, personne dans
Iantiquité n’a mis plus d’ardeur 4 recommander 'amour du
prochain et plus de dévouement et de science dans 'accom-
plissement de ce ministére. Si les anciens stoiciens recon-
naissent aussi la nature sociable de 'homme et sa destina-
tion, qui est d’étre utile & autrui, c’est plutot chez eux, ainsi
qu'on l'a dit?, une affaire de devoir que d’inclination, d’hu-
manité et de hienveillance, comme chez Sénéque. 1l y a, en
effet, dans la morale sociale de Séneque, un souffle de géné-
rosité et de bonté naturelle qui manque au stoicisme doctri-
nal. Tandis que les chefs du Portique ont besoin de ratlacher
leurs idées de solidarité & des principes panthéistes, Sénéque
se laisse souvent persuader par la grandeur et par la beauté
méme de ces idées ; en cela il s’éléve au-dessus de ses prédé-
cesseurs et, malgré les contradictions que nous avons rele-
vées chez lui, lorsqu’il s’obstine & défendre les paradoxes de
sa secte, ses préceptes ont quelque chose de plus charitable
et de plus pénétrant que ceux des philosophes anciens.

*
* *

c) Morale religieuse. — Avant de passer aux devoirs de
I’homme envers Dieu, il importe tout d’abord de connaitre
les idées de Sénéque et du Portique sur la nature de Dieu et
sur ses rapports avec le monde et avec 'homme.

On sait que, suivant le dogme stoicien, Dieu n’est pas autre
chose que ’ame du monde, éparse dans tout l'univers, au-
quel elle communique le mouvement et la vie2 Cette ame,

1 Zeller, op. cit., p. 726.

2 Yon Arnim, op. cit., tome II, p. 305, § 1021 : « Bedw d¢ eivar {Cov abivatov
Aoyekdy TéAewov ) voepdv Ev ebdatuovig, Kakol TavTée vemidekTOV, WPOVUNTIKGY
Kkéopov Te kal TOV v kboue” wy eivar pévror avflpuméuoppov. » Diog. Laért., VII,
147. Cf. Cic., De nat. deorum, L. 1, chap. XV et XVI; De divinatione, L. 1, chap. 1.
— Zénon et Chrysippe disent que la substance de Dieu (oioiav feo®), cest le
monde entier, c’est le ciel. Ct. von Arnim, op. cit., tome H, p. 305, § 1022 :
« Qboiav d& Oeod Zhvev by ¢noe oy Blov kéouov kal Tov obpavdy, éuolwe 48
kai Xobourmog év 10 wpdre mepl Bedw. » Diog. Laért., VII, 148.

THEOL. ET PHIL. 1907 36



b4l CHARLES BURNIER

substance ignée, est la cause premiére et éternelle qui a
formé le monde, en agissant sur une matiére inerte et pas-
sive, éternelle aussit; elle dirige et conserve son ceuvre, qui
demeure incorruptible, malgré des changements passagers;
nos ames sont des parcelles de ce feu divin 2, ot elles doivent
s’absorber un jour3. Séneque adopte sans réserve cette doc-
trine ; il croit & 'existence d’un Dieu supréme (Deus deorum)
incarné dans les diverses forces de la nature et se montre
ainsi un panthéiste convaincu. On s’en assurera par les pas-
sages suivants: « Ne vois-fu pas que ce mot de nature n'est
quun autre nom que tu donnes « Dieu? » dit-il dans son
traité des « Bienfaits. » « Quest-ce, en effet, que la nature,
sinon Dieu, sinon la raison divine incorporée ¢ Uunivers et @
ses parties ¥2.... St tu avais recu quelque chose de Sénéque, tu
te dirais redevable a Annaeus ou & Lucius: ce ne serait pas
une substitution de créancier mais de nom, car que tu cites le
prénom, le nom ou le surnom, Uidentité subsistera ; ainsi, que
tu appelles Dieuw, la nature, le destin, la fortune: ce sont la
tous les noms du méme étre usant diversement de sa puis-

1 Yon Arnim, op. ¢it., tome II, p. 306, § 1027 : « O Zrwikol voepdv Oedv amo-
paivovrar, whp Texvikdy, 680 Badilov éml yéveow kbouov, Eumepteiinpds TavTac
Tob¢ omepuarikols Adyove, kall obg éxacta kal’ elpapuévny yiverar” kal mvetua
uév depkov &’ bAov Tob kbouov, Tac 08 mpoonyopias peTalaufdvov kard Ta¢ THC
Anc, 6L ¢ kexbomke, waparAasere. » Aétius Plac., I, 7, 33. Cf. 1bid., tome II,
p. 310, § 1051 : « Oiduevog puac Aéyovrac mvebpa eivar Tov Bedv undéy év TuiTe
dtapépery Tov wap' "Eilnor Erwikov, ¢ackbvrwy 61t 6 Beoc mvebud éote dud wav-
Tov dteAnAvloc kal wavr év favry wepiéyov. » Origenes contra Celsum, VI, 7,
vol. 11, p. 141, 6 ké.

2 Yon Arnim, op. cit., tome II, p. 217, § 779 : « Of Zrwikoi wvebua voepov
Oeopéy (tiv Yoxfv). » Aélius Plac. IV, 3, 3. Cf. Ibid., tome I, p. 38, § 135 :
« Zavwy 0¢ 6 Kirrievg.... mvebpa évlleppov eivar Ty Wuyhv. ToTE Ao Hudc eivat
éumvéove kal vwo tobrov kweiclar. » Diog. Laért., 157. Cf. le grand nombre de
textes stoiciens groupés dans Zeller, op. cit., p. 139, rem. 1.

3 Yon Arnim, tome II, p. 223, § 81! : « Aledvlijc wév ovv macac (scil. 7ag
Woyds) émidiapévew péxpe Tic ExTupocewe, Xoboirmog 08 Tag TV COPWY ubvwv. »
Diog Laeért., VII, 157.

4 De Benef., L. IV, chap. VII, 1: « Non intellegis te, eum hoc dicis, mutare
nomen deo ? Quid enim aliud est natura quam deus et divina ratio toti mundo

partibusque ejus inserta? »



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME BAT

sancel. » Sénéque parle de Dieu toujours dans le méme sens
et il use des mémes expressions dans tous ses écrits 2. Lors-
qu’il dit : « Oui, Lucilius, un esprit saint habite en nous, qui
observe nos vices et veille sur nos vertus, qui agit envers nous,
comme nous envers lui. Point d’homme de bien qui ne Uait
avec soi3.... » It ailleurs : « Tw t’étonnes que 'homme puisse
monter jusqu'a Diew? Cest Diew qui descend jusqu'a
Phomme, que dis-je? la relation est plus étroite, il entre dans
Vhomwme. Il n’est aucune dme bonne sans Diewt, » il est évi-
dent que Sénéque ne s’inspire pas du dogme chrétien,
comme on a parfois voulu le prétendre, mais qu’il ne fait
que répéter la méme idée, empruntée & la métaphysique du
Portique : Dieu, &me universelle, pénétre tout, vivifie tout,
est présent partout; nos ames sont des émanations de la
sienne ; par conséquent, Dieu est en nous 5. Et il habite par-
ticulierement dans ’homme de bien, en qui les passions et
une vie grossi¢re n’oppriment pas I’élément immatériel ou
divin.

Les développements de la théorie stoicienne sont repro-
duits par Sénéque avec toutes leurs conséquences. Dieu, 'au-
teur et le moteur de 'univers, a fait le monde en se servant
d’une matiére préexistante qu’il a faconnée sans en pouvoir
changer l'essence, de méme que « UVouvrier ne peut changer
la matiéreb. » Apreés avoir écrit la loi des destins, il y de-
meure soumis: « il obéit toujours, il a ordonné une seule
fois 7. » Cest ce qui explique Vorigine du mal dansle monde ;
il ne vient pas de Dieu, cause active, mais de la matiére, élé-

1 De Benef., L. 1V, chap. VIII, 3.

2 Yoyez (Juest. nat., L. 1I, chap. XLY; Ad Helviam de consolatione, chap.
VIII, 3 ; De Vita beata, chap. VIII, 3, 4; Lettre XVI, 4-7.

3 Lettre XLI, 2.

4 Lettre LXXIII, 16.

5 Cf. Leltre XLI, 1 : « Prope est a te deus, tecum est, intus est; » et Lettre
CII, 29,

6 De Providentia, chap. V¥, 9: « ....Non potest arlifex mutare materiam.... »

7 [bid., chap. V, 8 : « Inrevocabilis humana pariter ac divina cursus vehit. Ille
ipse omnium conditor et rector scripsit quidem fata, sed sequitur, semper paret,
semel jussit. »



H48 CHARLES BURNIER

ment passif, mauvais en certaines parties, qu’il n’appartient
pas a Dieu de transformer!. Le Dieu de Sénéque et du Por-
tique est donc celui qui « forme » et « arrange » la matiére
(formator, artifex?), selon des lois irrévocables et auxquelles
il est lié cormme la plus humble des créatures.

Sur les rapports de Dieu avec le monde et avec ’homme,
Séneque, suivant toujours la doctrine de ses maitres, se
montre un des défenseurs les plus ardents de la Providence.
I1 la célébre en termes magnifiques, il en plaide la cause,
comme il le dit lui-méme 3, bien que, logiquement, il lui fut
impossible de concilier ce dogme avec sa conception de la
divinité, telle que nous venons de 'indiquer. Dans les traités
de la « Providence » et des « Bienfaits », il démontre que
’ceuvre merveilleuse de 'univers ne peut se soutenir sans
une intelligence supréme qui la dirige et la conserve; il ex-
pose en détail tous les motifs de reconnaissance que 'homme
doit avoir envers Dieu pour les présents qu’il répand avec
profusion autour de lui: « Diew ne fait aucun bien aux
hommes ! s’écrie-t-il. D’owt vient donc ce que tu possédes,
ce que tu donnes, ce que tu refuses, ce que tu entasses, ce que
tu ravis 2 D’olt viennent ces enchantements sans nombre créées
pour tes yeux, pour tes oreilles, pour ton esprit®? » Et plus
loin : « Toi qui mets tant de prixc a ce que tu possédes, ingrat

1 De Benef., L. VI, chap. XXIII, 1 : « Adice nune, quod non externa cogunt
deos, sed sua illis in lege eterna voluntas est. Statuerunt, quee non mutarent. »
Sur la distinction entre la cause et la matiére, cf. Sén., Lettre LXV, 2.

2 Sénéque, Ad Helv. de consol., chap. VIII, 3, loe. cit. : « Id actum est, mihi
crede, ab illo, quisquis « formator » universi fuit, sive ille deus est potens
omnium, sive incorporalis ratio ingentium operum « artifex », sive divinus
spiritus per omnia maxima ac minima &quali intentione diffusus, sive fatum et
inmutabilis causarum inter se coharentium series. » Cf. von Arnim, op. cit.,
tome II, p. 111, § 300 : « dokei &'avroic apydc eivar Tov dAwv dbo, TO woLody Kai
TO mwaoyov. 76 uév ovy wdoyov elvar TRV dmowov ovoiav, THY VApy” TO J& moLovY
Tov &v avty Abdyov, Tov Ocdy. Tobrov ydp aidiov GvTa OLd TAGHC QUTHC OnULOVQYEw
ékaora. tilpot 6 T0 S6yua TovTo Zfivov wév 6 Kitiedge év T mwepl ovotac, KAedqv-
fnc 08 év T¢ mepi TOV arbuwy, Xpbourmog d& v T wOTY TOV Puokdv wPd T
TéAer. » — Diog. Laért., VII, 139.

3 De Providentia, chap. I, 1 : « Causam deorum agam. »

4 De Benef., L. 1V, chap. V, 1: « Non dat deus beneficia. » Unde ergo ista,



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 549

que tu es, tu prétends ne le devoir a personne? De qui te vient
cet air que tu respires, cetlle lumiére qui te permet de distri-
buer et de régler les actes de ton existence, ce sang dont le
cours entretient chez toi la chaleur et lo vie?...» Il dit en-
core : « Pareils a ces excellents parents, qui sourient aux of-
fenses de leurs jeunes enfants, les dieux ne laissent pas d’ac-
cumuler leurs bienfaits sur ceux mémes qui mettent en doute
Vexistence de ces bienfaiteursi.... »

quée possides, quee das, quée negas, qua servas, quée rapis? Unde hec innume-
rabilia oculos, aures, animum mulcentia ! »

1 [bid., chap. VI, 3: « Et cum ista quae habes, magno astimes, quod est
ingrati hominis, nulli debere te judicas? Unde tibi istum, quem trahis, spiritum?
Unde istam, per quam actus vite tuege disponis atque ordinas, lucem? Unde san-




	La morale de Sénèque : et le néo-stoïcisme [suite]

