
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1907)

Heft: 6

Artikel: La morale de Sénèque : et le néo-stoïcisme [suite]

Autor: Burnier, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379825

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA MORALE DE SÉNÈQUE

et le néo-stoïcismel

CHARLES RURNIER
licencié es lettres classiques.

CHAP1TBE II

I. Caractère de la morale de Sénèque. — II. Comparaison entre
les points fondamentaux de cette morale chez Sénèque et chez

les représentants de la doctrine originale : a) au point de vue
individuel; b) social ; c) religieux.

I

Avant d'examiner en détail la morale de Sénèque, telle
qu'elle ressort de ses traités et surtout de ses lettres, il est
bon d'indiquer premièrement dans quel esprit ses ouvrages
furent écrits et sous quel jour l'auteur se présente à nous.

« Les remèdes de l'âme, » dit Sénèque, « ont été trouvés par
les anciens ; quand et comment les appliquer, c'est lèi noire
tâche, notre étude à nows2. » Sa morale est donc un enseignement

de préceptes plutôt que de dogmes. Laissant à l'arrière-
plan les discussions théoriques pour courir au plus pressé,
c'est-à-dire à l'application, il s'écrie : « Savons-nous déjà vivre,
savons-nous mourir? Toute la prévoyance de notre esprit doit

1 Voir livraison de septembre, p. 385.
2 Lettre LXIV, 8 : « Animi remedia inventa sunt ab antiquis : quomodo autem

admoveantur aut quando, nostri operis est quœrere. »



518 CHARLES BURNIER

tendre à n'être pas dupe des choses et des mots. Que me font
tes distinctions entre synonymes, qui n'ont jamais intéressé

personne que pour disputer Les choses nous abusent: éclair-
cis-les *. » Ainsi, l'exposé des grands principes de la philosophie

de Zenon et de Chrysippe est utile sans doute, —
Sénèque n'en disconvient pas 2, —¦ pour établir les bases sur
lesquelles repose la morale, mais insuffisant à lui seul. Il
faut que le philosophe descende de son piédestal, qu'il donne
à sa pensée la forme la plus concrète et qu'il vise surtout à

changer et à convertir les âmes, au moyen d'exhortations
simples et vivantes ; il faut qu'il devienne l'éducateur du

genre humain (fiumani generis pxdagogus 3), car la philosophie

nous enseigne non à parler, mais à agir (facere docet

philosophia, non dicere4...). Lorsque Sénèque écrit à Lucilius

: « Quicquid legeris, ad mores statim referas 5, » il est
assez visible que le point de vue pratique prime chez lui toute
autre considération et qu'il est bien le fidèle disciple de ses

maîtres, dont les prédications, — nous l'avons vu, —
tendaient moins à instruire qu'à rendre meilleur. Mais encore
ces prédications, si éloquentes et si pénétrantes soient-elles,
n'aboutissent le plus souvent qu'à provoquer dans l'auditoire
des élans d'enthousiasme, des émotions fugitives, des velléités

passagères, qui s'évanouissent bientôt en présence des

difficultés et des tentations quotidiennes. Aux caractères
faibles et hésitants il faut une direction suivie, des conseils
et des encouragements sans cesse renouvelés et appropriés
aux diverses situations de la vie. Or, c'est précisément ce rôle
de directeur de conscience que Sénèque a pris pour lui et
dans lequel, — ne l'oublions pas, — il convient de l'étudier
pour saisir le véritable caractère de son œuvre. Par sa posi-

1 Lettre XLV, 5, 6 : «Jam vivere, jam mori scimus? Tota ilio mente per-
gendum est, ubi provideri debet, ne res nos, non verba, decipiant. Quid mih

vocum similitudines distinguis, quibus nemo umquam nisi dum disputât, captas

est Res fallunt : illas discerne. »

2 Voyez la Lettre XCV, où Sénèque montre l'insuffisance des préceptes philosophiques

s'ils ne s'appuient pas sur des principes généraux.
3 Lettre LXXX1X, 13. — * Lettre XX, 2. — 5 Lettre LXXXIX, 18.



LA MORALE DE SKNÈOUE ET LE NÉO-STOÏCISME 519

tion à la cour, par son habitude du monde, qui lui rendait
facile l'étude des caractères et l'analyse des passions, il était
admirablement fait pour s'adresser à un cercle restreint de

disciples lettrés, choisis de préférence parmi les représentants

de la classe élevée ; car, quoiqu'il n'exclût certes pas
les pauvres gens de la philosophie, on sent cependant bien

que ce n'est point pour eux que ses traités ont été écrits. Au
lieu de leçons, il préfère donner à son enseignement la forme
d'entretiens familiers et libres, exempts de tout pédantisme,
comme l'indique suffisamment le ton général de ses Lettres :

« De même que dans ma conversation avec toi, dit-il à Lucilius

', soit assis, soit en promenade, il n'y aurait ni travail, ni
gêne, ainsi je veux que soient mes Lettres : qu'elles n'aient rien
de recherché, ni de factice. S'il était possible, je voudrais te

montrer ce que j'ai dans l'âme, plutôt que de te le dire. »

Sénèque cause en écrivant et, dans ces causeries, si pleines de

mouvement et de vie, où il ne s'astreint pas à suivre un plan
nettement tracé d'avance, sa pensée prend une allure souple
et dégagée, qui nous charme. Ainsi, selon la recommandation

très judicieuse de G. Boissier2 : « N'oublions jamais en le

lisant que ses ouvrages ont été plutôt parlés qu'écrits ;
figurons-nous, pour être sûrs de le comprendre, que nous l'entendons

causer, que c'est sa parole qu'il nous a laissée dans ses

livres, et si elle nous louche encore, toute glacée qu'elle est palle

temps, songeons à l'effet qu'elle devait produire quand elle
était vivante el animée par cet accent de conviction qui lui
faisait dire: « Sachez que tout ce que je vous dis, non seulement

je le pense, mais je l'aime3. » Telle est bien, en effet, l'origine

des traités sur la a Tranquillité de l'àme », sur la

« Constance du sage », sur la « Brièveté de la vie », sur la

« Colère », sur la «. Vie heureuse » : toutes les exhortations

1 Lettre LXXV, 1, 2: « Qualis sermo meus esset, si una sederemus aut ambu-

laremus, inlaboratus et facilis, taies esse epistulas meas volo, quœ nihil habent

aceersitum nec fictum. Si fieri posset, quid sentiam, ostendere quam loqui
mallem. »

2 La relig. rom. d'Aug. aux Antonins, op. cit., tome II, chap. IV, p. 33.

J Lettre citée, LXXV, 3.



520 CHARLES BURNIER

morales que renferment ces ouvrages de circonstance doivent
être envisagés comme les réponses de Sénèque aux questions
de ses disciples et aussi comme des témoignages de la
conscience avec laquelle il remplissait sa tâche de directeur.

Cette idée de Sénèque directeur de conscience, C. Martha
l'a déjà mise en lumière avec tant de finesse1 que nous nous
garderons d'y insister encore. Il excelle à nous montrer en
Sénèque un conseiller plein de sollicitude et de zèle, qui
suit pas à pas ses disciples, ne leur ménageant ni ses avis, ni
ses exhortations, ni ses encouragements. De là, ces Lettres si
familières et si amicales sur l'utilité de la lecture et l'importance

de bien choisir ses auteurs2, sur l'emploi du temps3,
sur les voyages fréquents, qui sont souvent la marque d'un
esprit superficiel4, sur la façon d'écrire simplement et
comme on pense5, sur les exercices physiques6. La nature et
la variété de ces sujets montrent assez jusqu'à quel point
Sénèque se préoccupe de toutes les questions qui peuvent exercer

une influence quelconque sur le développement de Lucilius.

En lisant cette correspondance dont les détails, simples
et pratiques, ne sont jamais insignifiants, nous pénétrons
dans l'intimité qui unissait l'élève au maître, nous saisissons
les incertitudes, les scrupules de l'un, la sagesse habile,
insinuante de l'autre, et il nous est facile de comprendre l'effet
salutaire qu'une direction aussi fidèle devait produire sur les

âmes bien disposées à la recevoir7.

1 C. Martha, Les moralistes sous l'empire romain, op. cit p. 8 sq.
2 Lettre LXXXIV. - 3 Lettre I. — * Lettres XXVIII, LXIX. — » Lettre LXXV.

— c Lettre XV.
7 Ajoutons, cependant, que C. Martha ne paraît pas s'être rendu suffisamment

compte de l'influence de la rhétorique sur la formation d'esprit de Sénèque. Son

éducation philosophique fut faite, comme nous l'avons vu, par les philosophes

stoïciens, mais aussi par les rhéteurs qui, pour ajouter du prestige à leurs

déclamations, invoquaient souvent à leur aide la morale. Us pouvaient ainsi facilement

s'élever à la haute éloquence, enfler leur voix, prendre un ton sentencieux et se

donner un air important. — A ce propos, E. Rolland (De l'infl. de Sén. le père
et des rhéteurs sur Sén. le philos., op. cit, p. 32 sq.) compare, en mettant les

textes en regard, les développements de Sénèque et dos rhéteurs sur l'instabilité
de la fortune, la cruauté, les richesses, les vices du siècle. Et il est frappant de



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 521

En résumé, Sénèque veut donc borner toute la philosophie
à la morale et à la morale pratique. Comme on l'a dit1, « sa

grande préoccupation, c'était la sagesse pratique, V«ars vitœ~»,

et il en recevait les leçons et les préceptes de tous les maîtres.
Cette préoccupation du bien et du bien pratique avant tout lui
donnait un critère pour juger des discours qu'il entendait ; et,

ce critère, c'était le sens moral. » Amener des âmes à la

sagesse, les diriger et les fortifier au milieu des difficultés de

la vie, voilà le but de son enseignement et le caractère dominant

de sa morale. Ne l'examinons donc pas comme un
philosophe dont le dogme est nettement arrêté ou comme un
représentant du stoïcisme dans toute son intégrité doctrinale,
mais bien plutôt comme un puissant propagateur de vérités
pratiques, comme un précepteur de morale, très habile à

présenter à ses disciples la vérité sous toutes ses faces. La

comparaison que nous allons entreprendre nous permettra
de justifier ce caractère de la morale de Sénèque que nous
venons de signaler.

II

a) Morale individuelle. — Pour que l'homme comprenne
les devoirs qu'il a à remplir envers lui-même, il importe
tout d'abord de lui indiquer quel est le bien qu'il doit
poursuivre sans cesse et comment la loi de sa vie lui est
manifestée. A cet égard, on sait que le principe fondamental de la
doctrine stoïcienne est de vivre conformément à la nature,
c'est-à-dire de suivre la tendance naturelle et instinctive des

êtres animés vers ce qui leur est salutaire2. Chez les hommes,

constater que les mêmes tournures de phrase, les mêmes expressions se retrouvent

de part et d'autre, de sorte que souvent les plaidoyers du philosophe ne

sont que des souvenirs très fidèles encore de la lecture des controverses et des

écoles de déclamation.
1 Farel : « Sénèque ». (Revue de théol. et de philos., Lausanne, N° 5 (septembre

1905), p. 417.)
2 Voy„z les nombreux passages cités par von Arnim, Stoicorum veterum

fragmenta, op. cit., tome 111, chap. I -, De fine bonorum, p. 3-7. Cf. tome I,
p. 45-47 et p. 125, 126.



522 CHARLES BURNIER

cette tendance première n'est pas seulement un instinct, c'est

la raison qui se manifeste en eux, agissant comme auteur de

leur penchant1. Ainsi la raison et la nature se confondent
dans notre âme; notre âme, c'est la raison, ce qui signifie,
en d'autres termes, que nous sommes à nous-mêmes la règle
du bien et qu'il s'agit uniquement, pour bien vivre, de

distinguer les penchants factices des inclinations que nous dicte
la nature. « Vivre suivant la vertu, dit Chrysippe, c'est

vivre suivant l'expérience des faits que la nature nous offre;
car nos natures sont des parties de la nature universelle. La
fin de l'homme est donc de vivre conformément ci la nature,
sans rien faire de ce que défend la loi commune, la droite
raison (ó ò^fiòc lôyoi), la même que celle de Jupiter, souverain du
monde'*. »

Il est facile d'énumérer tous les passages de Sénèque, qui
montrent chez lui cette croyance, vivace encore, quoique
moins ferme peut-être, car ses contradictions à ce sujet sont
assez frappantes3. C'est lui qui a dit: «D'après le grand
principe de tous les stoïciens, c'est la nature que je prétends
suivre : ne pas s'en écarter, se former sur sa loi et sur son

exemple, voilà la sagesse*.» Et plus loin: «La nature, en
effet, est le guide qu'il faut suivre : c'est elle qu'observe, elle

1 Von Arnim, op. cit., tome III, p. 43, § 178 : « Tov âè Àóyov roiç AoyiKoïç
Kara TsAeioréoav Trcoaraaiav âeâofiêvov rò Kara AÓyov Çijv oçdâç yiveadai (tov)

roiç Kara <pvuiv. r£%vlrwç yàp ovroç êmyiverai tt/ç oqiitjç. » Diog. Laërt., VII, 85.

i Ibid., tome III, p. 3, § 4 : « JlaAiv 6'iaov sari rò aar' àpeTrjv Çijv -ù na-'
èfïireiçlav rü)v tyvaei avfißaivovrov Çrjv, g>ç <pv(Ji XovGnnroç èv rû ttooîtù) ireçï
TeAûv. fJ.êç7i yâp eitjiv al tffiéreoal Qvusiç ryç tov òaov. ôiô-xep tsaoc yiverai rò

âKoAovduç tï? cpv(7ei Çt/v ' Ô7reç> 'eotî narà re rijv avrov Kai Kara tt)v tCìv òaov,
ovôèv éveoyovvraç ùv ànayoçeveiv elodev ó vôfioç ò Koivoç, oa-ireç sarïv b boôoç

Àoyoç âià iràvTiùV kpxàpevoc, à aijToç ùv rû /lit, Ka6nye/j.ôvi rovm Tijç tù>v ôvtuv
âioncr/aeo>ç ôvri. » Diog. Laërt., VII, 87. Cf. Cicéron, De Fin., IV, 14 : « ....hunc
ipsum Zenonis aiunt esse finem, declarantem illud, quod ad te dictum est, con-
vienter naturae vivere. »

3 Voyez, en particulier, De Benef., L. I, chap. X, 3; L. II, chap. XXVI, 1,2;
L. IV, chap. XXVI et XXVII, passim.

i De Vita beata, chap. Ill, 3 : « Interim, quod inter omnes Stoicos convenit,

rerum naturae adsentior ; ab ilia non deerrare, et ad illius legem exemplumque
formari sapientia est. »



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 523

que consulte la raison. C'est donc une seule et même chose que
vivre heureux el vivre selon la nature1.» Sénèque tient ici un
langage digne de Zenon et de Chrysippe, et son orthodoxie
ne laisse rien à désirer. Mais il sent bien lui-même que ce

précepte : « sequere naturam, » qui résume la philosophie
morale des stoïciens, risque fort de n'être qu'une formule
abstraite et vaine pour ses disciples, s'il ne leur trace pas en
même temps un plan de conduite pour leur apprendre ce que
la raison exige d'eux. Car, vivre selon la raison et lutter sans

cesse contre le désir, contre les penchants qui ne tendent à

rien d'estimable et dont la satisfaction n'ajoute rien à notre
dignité, voilà qui est dit; mais comment espérer vivre d'après
cette doctrine qui n'est, en dernière analyse, qu'une doctrine
de renoncement? A première vue, la morale stoïcienne ne

paraît-elle pas s'adresser moins à des hommes qu'à des demi-
dieux qu'il s'agira d'amener à l'état de divinité parfaite? Or,
une morale ainsi élevée au-dessus de l'homme court le

risque de le surprendre sans le séduire et d'avoir autour
d'elle un beaucoup plus grand nombre d'admirateurs que de

vrais disciples. L'inconvénient est sérieux, et Sénèque qui,
parson rôle de directeur, s'en rendait peut-être encore mieux

compte que d'autres représentants de l'école, a cherché,
comme nous le verrons, à y remédier.

Connaissant ses propres faiblesses et la difficulté que tout
homme éprouve à remporter la moindre victoire sur lui-
même, Sénèque ne veut pas décourager Lucilius en lui
représentant, qu'entre la sagesse et ce qui n'est pas elle, il n'y
a point de milieu, selon l'idée de Zenon, qui divisait toute
l'humanité en sages et en insensés2. Au contraire, «même
chez ceux qui aspirent à la sagesse, dit-il3, il est de grandes

1 Ibid., chap. Vili, 1,2: « Natura enim duce utendum est ; hanc ratio observât,

hanc consulit. Idem est ergo beate vivere et secundum naturam. »

2 Von Arnim, op. cit., tome I, p. 52, | 216 : « âpéanet yàp tu re Zi/vuvi /cai toïç
air' abrov 2tuikoïç <piAoaó<l>oic, avo yévn rù>v àvdgÓTriov eivai, tò fièv Tùv cttov-

èaioìv, rò óè rtov $avX(jv ' naì tò {lèv tCûv tjizovôaiuv olà izavTÒc tov ßiov xpycÛ®''

raïç àperaîç, rò âè tûv èavÀuv Taie aan'iaiç. » Stob., Ed., II, 7, 11 g., p. 99, 3 w.
3 Lettre LXXI, 34 : « Et in ipsis sapientiam sectantibus magna discrimina esse

fateamur necesse est. »



524 CHARLES BURNIER

inégalités, nous sommes forcés d'en convenir. » Il distingue
avec Epicure trois catégories d'aspirants à la vertu : ceux qui
cheminent vers la vérité, sans que nul ne les aide ; ceux qui
ne marchent pas qu'on ne les précède et qui ont besoin d'une
assistance étrangère ; enfin, ceux qui sont capables de bien,
mais à la condition qu'on les y pousse avec une sorte de
contrainte1. « La première classe n'est pas la nôtre, avoue-t-il
modestement2; heureux, si nous sommes admis dans la
seconde; car ne méprise pas l'homme qui peut se sauver avec
l'intervention d'autrui: c'est déjà beaucoup de vouloir être sauvé.»
Par-dessus tout, il importe de marcher d'effort en effort, de
tendre fermement vers l'idéal proposé, quelque lointain et
inaccessible qu'il paraisse : « Courage donc et persévérance »

s'écrie Sénèque. IVows auons dompté inoins de difficultés
qu'il n'en reste encore; mais c'est déjà une grande avance que
de vouloir avancer. Cette vérité-là, j'en ai la conscience : je
veux et je veux de toute mon âme3. » Ce langage n'est-il pas
plus humain, plus encourageant et plus vrai que l'affirmation

brutale des anciens stoïciens : « àps-nç Sé xat wreia; où8l>

£tv«t (iSTaÇû * »

Dans cette lutte pour augmenter la perfection intérieure
et faciliter le progrès moral, Sénèque engage vivement Lucilius

à se choisir un modèle de vie et à mettre son esprit sous
la garde de quelque sage illustre, qui soit à la fois un exemplaire

de vertu auquel on s'efforce de ressembler et un té-

i Lettre LU, 3, 4.
2 Ibid., 3 : « Nos ex illa prima nota non sumus: bene nobiscum agitur, si in

secundam recipimur. Ne hunc quidem contempseris hominem, qui alieno beneficio

esse salvus potest : et hoc multum est, velie servari. » Aveu qu'il répète

ailleurs encore. Cf. Lettre VI, 1 De Vita beata, chap. XVII, 3 : « Non sum

sapiens et, ut malivolentiam tuam pascam, nec ero. »

3 Lettre LXXI, 35,36: « Instemus itaque et perseveremus. Plus, quam profli-
gavimus, restât, sed magna pars est profectus velie proficere. Hujus rei conscius

mihi sum : volo et mente tota volo. »

4 Stob., Il, 116, d'après Zeller, op. cit., p. 247, rem. 1. Cf. von Arnim, op. cit.,
tome III, p. 143, § 536 : « àpéanei óè abroîç finôèv /j.éaov eivai àpertjç aal aaniaç,

Tûv HepiTTarnTiiiüv fieraÇv àperf/ç Kai KaKÎaç eivai AeyóvTuv Trjv TvpoKOirhv. »

Diog. Laërt., VII, 227.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 525

moin qu'on craint d'offenser: « Il nous faut choisir un homme

vertueux et l'avoir constamment sous les yeux, afin de vivre
comme en sa présence et d'agir en tout comme s'il nous voyait.
Volici, cher Lucilius, un précepte d'Epicure; c'est un surveillant,

un gouverneur qu'il nous impose, et avec raison{. » Bien
de plus naturel et de plus utile que cette recommandation
de Sénèque à ses disciples : l'imitation d'un Zenon, d'un
Chrysippe, d'un Posidonius, d'un Caton, fortifiera leur âme

contre l'assaut des passions et stimulera leur zèle dans la

recherche de la sagesse. En outre, ce sont là des modèles
difficiles à imiter assurément, mais dont la perfection n'est pas
hors d'atteinte. Malheureusement, Sénèque se croit quelquefois

obligé de présenter à l'admiration de Lucilius le fameux
modèle du Portique, ce sage idéal qui, exempt de toutes les

faiblesses et de toutes les passions humaines, offre l'image
d'une vie éternellement sereine, puisqu'elle n'est soumise à

aucune influence extérieure qui puisse en modifier le cours2.

Or, est-il besoin de dire que ce type du sage parfait, tel que
les anciens stoïciens aimaient à le représenter3, qui incarne
toutes les vertus et qui plane au-dessus de l'humanité, figé
dans son impassibilité, ne saurait servir de modèle à ceux

qui avancent lentement dans le chemin de la sagesse? Ceux-ci
demandent un maître qui les comprenne pour avoir traversé
les mêmes incertitudes et éprouvé les mêmes angoisses : ils
n'aperçoivent qu'un être insensible et froid, sourd à leurs
prières, qui ne répond à aucun de leurs besoins. C'est une
image triste et vague, bonne à contempler de loin, une
vaine abstraction forgée par l'orgueil de ce stoïcisme doctrinal,

qu'on peut appeler, à juste titre, la folie de la sagesse
humaine.

1 Lettre XI, 8, 9 : « Aliquis vir bonus nobis diligendus est ac semper ante

oculos habendus, ut sic tamquam ilio spedante vivamus et omnia tamquam ilio
vidente faciamus. Hoc, mi Lucili, Epicurus praecepit. Custodem nobis et paeda-

gogum dédit, nec immerito. » Cf. Lettres, XXV, 5, 6; CIV, 21, 22.
2 Lettres IX, 1-20; LXXIII, 12-16, et surtout: « De Constantia sapientis, »

chap. VI, VII, Vili, IX.
3 Voir von Arnim, op. cit., tome III, p. 146-164; tome I, p. 52, 216-223 a



526 CHARLES BURNIER

11 faut cependant dire que le plus souvent Sénèque
abandonne ces tirades surhumaines sur l'invulnérabilité du sage et
tient un langage plus conforme au bon sens et aux réalités de

la vie, en offrant à Lucilius un modèle à la fois attrayant et

digne d'être imité. On sent que l'idéal du stoïcisme le fatigue
et l'importune. Bien plus, il ne craint pas d'affirmer que ce

sage est un phénomène extraordinaire, un prodige qui
n'apparaît qu'à de rares intervalles dans la vie des peuples, et il
le compare au phénix qui naît une fois dans cinq siècles L A
ses yeux, le sage véritable, loin de se retrancher dans une
impassibilité hautaine, doit rester homme s'il veut servir
d'exemple aux autres ; rien de ce que l'homme doit subir ne
le rebutera, mais il marquera sa supériorité en ne fléchissant

pas sous le poids de l'épreuve et en accomplissant son devoir
sans murmurer : « Je ne mets pas le sage à part des autres
hommes, dit Sénèque2, je ne le rêve pas inaccessible à la
douleur, comme le serait un roc étranger à toute sensation. Je

me souviens qu'il a été formé de deux substances : l'une, privée
de raison, ressent les morsures, les flammes, la souffrance:
l'autre, en tant que raisonnable est inébranlable dans ses

convictions, intrépide, indomptée.» S'il n'a pas toujours su résister

à l'attrait de tracer un portrait enthousiaste de ce

personnage imaginaire, tel que les anciens stoïciens le

concevaient, c'est que, préoccupé de rester fidèle aux principes du
Portique, il n'a pas osé, ici et ailleurs encore, — nous aurons
l'occasion d'y revenir, — s'affranchir plus ouvertement du

joug de l'école3. Ainsi s'expliquent plusieurs des contradic-

1 Lettre XLII, 1 : « Scis quam nunc vitam bonam dicam '! Hujus secundae

notée. Nam ille alter fortasse tamquam phœnix semel anno quingentesimo nas-

citur. »

2 Lettre LXXI, 27 : « Non educo sapientem ex hominum numero nec dolores al>

ilio sicut ab aliqua rupe nullum sensum admittente summoveo. Memini ex duabus

illuni partibus esse compositum : altera est inrationalis, haec mordetur, uritur,
dolet : altera rationalis, haec inconcussas opiniones habet, intrepida est et indomita.

»

3 En fait, il admet l'universelle faiblesse humaine. Cf. les textes groupés par
W. Ribbeck, Sen. der Philosoph, u. sein Verh. zu Epikur, Plato und dem

Christentum, Hannover, 1887, p. 76-77.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 527

tions et des tergiversations de Sénèque ; il y a chez lui conflit
entre ces deux tendances distinctes : d'une part, le souci de

sauvegarder l'indépendance de sa pensée et la franchise de

ses opinions personnelles, de l'autre, le désir sincère de ne

pas déroger aux principes de la philosophie stoïcienne qu'il
admire profondément et de ne pas ressembler à un transfuge.

Nous venons de constater qu'en recommandant à Lucilius
de se choisir un modèle de vie, Sénèque s'est parfois trop
attaché, pour un moraliste pratique, à reproduire certains
dogmes outrés et inhumains du stoïcisme et qu'il a loué avec

une emphase importune l'idéal chimérique de l'école. Ne

concluons cependant pas de là que, sous le rapport des

devoirs envers soi-même, il ait toujours émis des préceptes
aussi rigides. Bien au contraire, car il connaît assez ses

disciples pour savoir ce qu'il peut raisonnablement exiger
d'eux, et, comme nous allons le voir, il faut le féliciter
d'avoir tenu sur plusieurs sujets un langage exact et pleinement

justifié par les circonstances, sans craindre de se

montrer en désaccord avec les chefs du Portique.
En présence des raffinements d'impureté habituels aux Bo-

mains, Sénèque flétrit avec une superbe éloquence, qui
donne un heureux démenti aux préceptes d'impassibilité
qu'il affiche ailleurs, les moeurs abominables de son entourage4.

Il proteste avec autant d'élévation que de force contre
les voluptés et il rappelle le soin que l'homme doit avoir de

sa propre dignité, le devoir de travailler à son perfectionnement

et à celui d'autrui. Ce n'est pas seulement l'impureté
qu'il condamne, mais toutes les passions malsaines, qui
assimilent l'homme à la brute, et il s'efforce d'exciter Lucilius

à un combat héroïque et persévérant contre elles :

« Parce que nous aimons nos vices, lui dit-il2, nous les dé-

1 Cf. De Benef, L. I, chap. IX, 3-5 ; L. Ill, chap. XVI ; L. V, chap. XVII, 4.
5 Lettre CXVI, 8 : « Vitia nostra quia amamus, defendimus et malumus excu-

sare illa quam excutere.... nolle in causa est, non posse prœtenditur. » Cf. aussi

ce qu'il dit Lettre CXVI, 3, et Ad Helv. de consol., chap. XIII, 3.



528 CHARLES BURNIER

fendons et nous préférons les excuser que de les expulser....
Nous ne voulons pas est le vrai mot, nous ne pouvons pas est

le prétexte. » Et il attaque la lâche morale de ses contemporains,

dont il condamne avec indignation les habitudes
perverses, les instincts de gourmandise, d'intempérance et de

sensualité1. Ce ne sont pas des règles d'une austérité chimérique

qu'il trace ici à Lucilius, mais des préceptes pratiques,
destinés à le préserver de l'entraînement des passions et à le

rappeler au respect de soi-même. Sans professer des idées

aussi élevées et aussi délicates que Musonius Bufus sur la
fidélité dans le mariage et sur les liens d'affection qui doivent
unir les époux entre eux2, Sénèque a du moins de très beaux

passages sur les devoirs et les sentiments de famille auxquels
il se plaît à rendre hommage3.

Or, si nous comparons les idées professées par Sénèque à

l'égard de la pureté des mœurs avec celles des représentants
de la doctrine originale, nous devons reconnaître qu'il y a

progrès sensible du stoïcisme romain sur le stoïcisme
hellénique *. Pour s'en convaincre, sans hésitation, il suffit de

citer les passages où Zenon et Chrysippe autorisent ouvertement

le sage à se livrer à la débauche5 et où ils préconisent
même, avec un cynisme révoltant, l'union de la mère et du
fils, du père et de la fille6. Demandant à la nature la règle et

1 Lettre XCV, passim.
2 C. Musonii Rufi philosophi stoici reliquiae et apophthegmata, op. cit.,

p. 214 sq.
3 Voir Ad Marciam de consolatione, chap. XVI ; Ad Belviam de consolatione,

chap. XV. Voyez aussi sur la tendresse qu'il éprouve pour sa femme, Lettre CIV,
1-6.

4 Déjà Panétius semble avoir épuré sensiblement, à ce point de vue, le

stoïcisme hellénique. Voyez sa réponse citée par Sénèque, Lettre CXVI, 5, loc. cit.
5 Von Arnim, op. cit., tome III, p. 183, § 728 : « âpéuKei <Jè a'vToïç Kai koivùç

eivai ràç ywaÏKaç âslv Traça toïç cotyoïç ' ùots tòv èvTVxóvTa ttj èvTVXovGn

Xpijadai, Ka0â<p7ioi Zi/vuv èv rj JIoÄiTeip /cai Xçvgitctcoi, èv tù rcepi JIoAireiaç. »

Diog. Laërt., VII, 131.
6 Ibid., tome III, p. 185, § 744 : « èv âè tù tcsçî HoAiTeiaç Kai jinTpàai Aéyei

avvègxecQai ko! Hvyarpâai Kai vloïç....» Diog. Laërt. VII, 188. Cf. Ibid., tome III,
p. 185, | 746: « XpvGnriroç à Uoasvç vôfiovç èypaipev ov OsfiiTovç. ëXeye yàp ésïv

/j.iyvvodai Taïç fivTpâai rovç rcaïôaç, toïç âè TraTçâai ràç dvyarépaç. e\ç ôè Ta



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 529

le modèle de la vie, Chrysippe ne craint pas de justifier de

pareilles horreurs par l'exemple des animaux, conforme, dit-
il, à la nature : « xai xpbç là Qvipta »vjtî §sîv anoßleireiv, vai roiç Û7r

èxeivbiv -/iwpévoiç re^aipsirBca tò p7§£v caonov f/v/S! napà. tpûo-tv sivai twï
toiovtwv1. » C'est F «ùnaBsia » seule et non la pudeur que veulent

sauver les sages de l'ancien Portique, car, à leurs yeux,
l'impassibilité philosophique est la vertu suprême2; ils y

rapportent tout, ils s'en préoccupent sans cesse. Quant aux
passions, ce ne sont pour Chrysippe que des jugements3
et les vices des «ignorances» correspondant aux «connaissances»

qui sont les vertus4. Il résulte donc de là que l'âme

ne peut trouver d'obstacle à sa destinée que dans l'ignorance
qui l'empêche de distinguer sa voie et que toute indignation
est impossible, ou du moins inconséquente, puisque nos
fautes sont en quelque sorte involontaires, n'étant que le

résultat d'une erreur. Sénèque, lui, nous l'avons vu, ne pense

pas ainsi. Loin de se borner à reproduire le fameux principe
de l'ataraxie stoïcienne: «àviyov Y.cà àné/m, » qui engourdit
l'âme en la privant de l'effort dont elle a besoin, il ne peut se

résoudre à comprimer l'indignation qui le saisit à la vue du
vice, ni à proscrire entièrement les affections naturelles5. Il

ÖAÄa avvetyiivyae Zijvuvi tù Kittisï. » Voyez encore pour le « vice grec », von

Arnim, tome I, p. 59, § 250-257, en comparant à Sénèque, Nat. Qusest., I, 16,

et Lettre XCV, 24, passages qui impliquent au moins un blâme.
1 Von Arnim, tome III, p. 187, § 753. Plut, de Stoic, repugn, cp. 22, p. 1044 f.
2 oi /j.èv ovv JStuïkoî tz/v apeTÎjv TiBevTai èv Ty invadali. » Ps. Plut. v. Horn.

134, d'après Zeller, op. cit., p. 235, rem. 2.
3 Von Arnim, op. cit., tome III, p. 110, § 456 : « ôokeï âè av-oïç rà iraßri Kpi-

vieiç eivai, xadâ (pycrc XpvanrTroç èv tô -Kspl TIa6ûv.i> Diog. Laërt., Zeno, 111.

Cf. Ibid., tome I, p. 50, | 205 : « Ioti âè avrò tò TcâOoç Kara Zrjvava f/ â?ioyoç

Kai napà <puaiv ipvxvç k'ivtjgiç, ?/ òpfii) irAeovâÇovua. » Diog. Laërt., VII, 1 IO.

4 Ibid., tome III, p. 65, 265 : « slvai âè âyvoiaç ràc KaKtaç àv ai àpeTal èmc-

Ttjfuu. » Diog. Laërt., VII, 92. Cf. Ibid., tome III, p. 65, | 266. Andronicus irspl
Tìadùv, p. 19, Schuchardt :

« ippóvTjGic (lèv ovv èoTiv èiriGTTjfiT] àyadûv Kai KaKûv Kai ovóeTépuv.

Eufpoavvv âè èiridT^fiv alperûv Kai ovx alçsrûv Kai ovâerèpuv.
/liKaiOGvvn âè eÇiç àirove[J,7iTiK7] tov küt àÇiav £Kaf7rcj.

'Avâpeia âè èiriaTr/fin âsivûv Kai ov âeivûv Kai obâeTépuv. »

5 Voir Lettre CXVI, 1 : « Noli timere : nihil eorum, quae tibi non vis negari,
THÉOL, ET PHIL. 1907 35



530 CHARLES BURNIER

dit à son disciple préféré: « Vivere, Lucili, militare est1, » et
il l'engage à exercer une vigilance continuelle sur lui-même

pour s'attacher à la vertu et pour résister à la contagion du
mal. Mais il sait aussi faire la part des nécessités de la vie et
des aspirations légitimes de l'homme, de telle sorte que sa
morale individuelle, dont les principes paraissent si rigoureux

au premier abord, est plus accommodante qu'on ne se

le figure dans la pratique. « Que l'esprit ne soit pas toujours
également tendu : appelons-le parfois aux délassements, écrit-
il2.... Il faut donner du relâche à la pensée : elle se relève,

après le repos, plus ferme et plus énergique. » Et il cite à

l'appui de cette recommandation l'exemple de plusieurs
grands hommes de l'antiquité qui partageaient chaque
journée entre le loisir et le travail, prenant part aux réjouissances

publiques qu'ils regardaient comme une distraction
salutaire et comme un excellent moyen de ménager leurs
forces intellectuelles. «La promenade dans les lieux découverts,

sous un ciel libre et au grand air récrée et retrempe nos

facultés. Souvent un voyage en litière, un simple changement
de contrée donnent au moral une vigueur nouvelle, comme
ferait encore un repas d'amis, un peu plus de vin que de

coutume3. » Il ne craint même pas d'ajouter: «Parfois aussi on

peut aller jusqu'il, l'ivresse, non pour s'y plonger, mais pour y
noyer ses chagrins*.» Sur ce dernier point du reste, il se

réfute lui-même ailleurs5: sentant bien qu'un pareil remède

pourrait facilement tourner en habitude dangereuse. Mais
n'est-il pas assez visible que, dans les conseils qu'il donne

sur la manière de vivre et dans les permissions qu'il accorde,
c'est un homme de bon sens qui parle, et non pas tout à fait
un stoïcien?

eripio. Facilem me indulgentemque praebebo rebus, ad quas tendis et quas aut
necessarias vitae aut utiles aut jucundas putas : detraham vitium. »

» Lettre XCVI, 5.
2 De Tranquillitate animi, chap. XVII, 4 : « Nec in eadem intentione œqualiter

retinenda mens est, sed ad jocos devocanda. » Ibid., 5 : « Danda est animis

remissio : meliores acrioresque requieti surgent. »

3 Ibid., chap. XVII, 8. — < Ibid., chap. XVII, 8. — s Lettre LXXXIII, 16-27.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME ASI

Voici enfin la recommandation la plus pressante que
Sénèque adresse à Lucilius : il lui rappelle sans cesse, comme
un devoir auquel tout doit céder, l'étude sérieuse et pratique
de la philosophie, synonyme à ses yeux de la morale elle-
même. Que Lucilius ne se contente pas de savoir, d'une
manière théorique, les vérités qui lui ont été enseignées, mais

qu'elles se présentent à son esprit chaque fois qu'il s'agit de

les mettre en pratique1. Aussi Sénèque proteste-t-il vivement
contre les futilités de la dialectique2, contre la vanité des
déclamations 3, qui éblouissent l'esprit sans toucher l'âme, en

un mot, contre toutes les entreprises qui ne tendent pas
directement à fortifier les dispositions de ses disciples et à

favoriser leurs progrès. « Il faut entendre et lire les

philosophes pour apprendre d'eux le secret de la vie heureuse, pour
leur dérober non des mots d'ancienne ou de nouvelle fabrique,
des métaphores aventureuses et des figures de style, mais des

préceptes salutaires, de sublimes et généreuses sentences qui
puissent sur l'heure passer dans la pratique*,» disait
Sénèque, exprimant, à peu de chose près, la même pensée que
Bossuet dans l'un de ses Sermons5: «Une faut pas ramasser
son attention au lieu où se trouvent les périodes, mais au lieu
où se règlent les mœurs. » De tous les adversaires de la
sophistique, c'est Sénèque qui s'en est moqué avec le plus de

finesse et d'esprit, tout en blâmant sévèrement ceux qui
profanent ainsi la beauté de la philosophie par des disputes
ridicules et sans but moral6. Or, ces reproches s'adressent
directement aux stoïciens grecs, qui avaient introduit dans la
doctrine un certain nombre de paradoxes et qui se livraient
trop souvent à d'inutiles controverses. « Voilà sur quels

objets nous discutons, les sourcils froncés, le front plissé de

rides7, » dit-il à Lucilius, qui lui demandait son avis sur la
1 Lettre LXXXIX, 18-23.
2 Lettres XLVIII, XLIX, LXXXII, CVI. — 3 Lettres XL, LXXV.
1 Lettre CVIII, 35. — 5 Sermon « sur la parole de Dieu».
6 Lettre CH, 20 : « Cavillatoribus istis abunde responderimus. Sed non debet

hoc nobis esse propositum arguta disserere et philosophiam in has angustias ex

sua majestate detrahere. »

"• Lettre CXIII, 26 : « Haec disputamus attractis superciliis, fronte rugosa »



532 CHARLES BURNIER

question, longuement débattue par Chrysippe1, de savoir si

les vertus sont des êtres animés. « Moquons-nous de ces inepties

grecques, » écrit-il ailleurs2, en réfutant ce syllogisme de

Zenon: « Aucun mal n'est glorieux, la mort est glorieuse;
donc la mort n'est point un mal. ». «Me voilà bien avancé!
Délivré de ma peur, après ce beau mot je n'hésiterai plus à

tendre le cou. Ne saurais-tu parler plus sérieusement, ne pas
me donner à rire en face du supplice?» Ailleurs encore,
après avoir répondu à Lucilius, qui désirait savoir si le bien
est un corps, — une question fort discutée chez les anciens

stoïciens3, — Sénèque ajoute : « Nous jouons là comme aux
échecs, nous émoussons sur des choses vaines la subtilité de

notre esprit : tout cela ne fait pas des hommes de bien, mais
des doctes*. » Démarquons, pour prévenir toute objection,
que si Sénèque entreprend de réfuter les subtilités de son

école, c'est pour en découvrir l'inanité, et surtout pour satisfaire

la curiosité de Lucilius, qui lui demande, à chaque
instant, des éclaircissements à ce sujet. D'ailleurs, il prend bien
soin de nous avertir, en abordant des questions aussi peu
sensées, qu'il ne fait que céder au désir de son ami, comme
l'indiquent les tournures qu'il emploie au commencement de

plusieurs de ses Lettres : «Scire desiderasi.... » « Persolvî id,
quod exegeras® » « Illud totiens testor, hoc me argumento-
rum genere non delectari1 » « Multum mihi negotii concin-
nabis et, dum nescis, in magnani me litem ac molestiam in-
pinges, qui mihi tales quaestiunculas ponis8.... » Il a trop de

bon sens et de franchise pour adhérer aveuglément à certains
dogmes outrés du stoïcisme primitif, qui présentent à notre
admiration un idéal de perfection impossible à réaliser; son

1 Von Arnim, op. cit., tome III, p. 75. - 2 Lettre LXXXII, 8, 9.
3 Von Arnim, op. cit., tome III, p. 20 sq.
4 Lettre CVI, 11 : « Latrunculis ludimus. In supervacuis suptilitas teritur : non

faciunt bonos ista, sed doctos. »

s Lettre CIX, 1. — s Ibid., 17. — ' Lettre LXXXV, 1.

8 Lettre CXVII, 1 : Il ne faut pas, toutefois, prendre trop au sérieux les

formules que Sénèque emploie ici, car il y a tout lieu de croire qu'il n'est point
fâché non plus de montrer sa propre virtuosité dans ces matières ardues, dont il
se réserve de dénoncer après coup le subtil et le oiseux.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 533

esprit de moraliste pratique répugne à ces arguties et à ces

puérilités de la dialectique1. Il n'a pas de goût pour les questions

oiseuses, qui ne servent qu'à exercer l'esprit sans
profiter aux bonnes mœurs, et il blâme les anciens eux-mêmes,
malgré tout le respect qu'il leur porte, de leur vaine
érudition : «ils auraient peut-être, » dit-il, « trouvé les choses

nécessaires, s'ils n'avaient pas aussi cherché les superflues

~. »

Ainsi, loin de faire un grief à Sénèque de ne s'être pas
montré plus stoïcien, sommes-nous heureux, au contraire,
de constater qu'il n'est pas emprisonné dans un système,
mais qu'il choisit, qu'il est libre, qu'il sait être lui enfin.

Lorsqu'il dit à Lucilius : « Il est peu digne d'un homme

d'aller cueillant de menues fleurs, de s'appuyer sur un petit
nombre d'adages rebattus, de se guinder sur des citations.

Qu'il s'appuie sur lui-même, que ce soit lui qui parle, non ses

souvenirs3,» cette dernière recommandation renferme autre
chose qu'un simple précepte de morale individuelle : elle

résume, en quelque sorte, le but de l'enseignement de

Sénèque, dont l'ambition suprême était d'amener Lucilius à se

passer de tutelle et à agir résolument selon ses propres
inspirations. Après avoir façonné sans relâche faine de son

disciple, par ses encouragements, ses conseils, ses exhortations,
il veut encore la voir grande et forte, capable de se suffire à

elle-même. Voilà pourquoi il s'écrie : « Honte au vieillard et

il l'homme arrivé en vue de la vieillesse qui n'a pour sagesse

que de remémorer celle d'autrui. Zenon a dit ceci: Et toi?
Cléanthe a dit cela : Et toi? Ne t'ébranleras-tu jamais qu'à

1 D'une façon générale, à tout ce qui n'est que curiosité pure. Cf. un passage

très significatif, De Brevitate vitse, chap. XIII.
- Lettre XLV, 4, 5 : « ....et invenissent forsitan necessaria, nisi et supervacua

quœsissent. » Il avait pourtant composé plusieurs ouvragis scientifiques (Cf.

Schanz, op. cit., p. 311-313), mais en y mêlant sans doute, comme dans les

Quiest. nat., maintes considérations morales.
3 Lettre XXXUI, 7 : « Certi profecius cito captare flosculos turpe est et fulcire

se notissimis ac paucissimis vocibus et memoria stare : sibi jam innitatur. Dicat

ista, non leneat. »



534 CHARLES BURNIER

la voix d'un autre? Chef, à ton tour, dis-nous des choses qui
se retiennent, tire de ton propre fonds*. »

b) Morale sociale. — Si, maintenant, de la morale
individuelle, nous passons à la morale sociale du Portique, il est
facile de reconnaître que les devoirs de l'homme envers ses

semblables sont mieux affirmés et plus complets que les
devoirs envers soi-même. Cette remarque, qui s'applique, du

reste, à toute philosophie purement humaine, est surtout
vraie pour le néo-stoïcisme et l'on conçoit aisément qu'il en

devait être ainsi. N'était-il pas naturel, en effet, que cette
école qui faisait profession de ramener tout à la sagesse
pratique, prêchât aux hommes la nécessité de se respecter et de

s'entr'aider Puisqu'elle s'était donné la tâche de réformer
les mœurs de l'époque, ne fallait-il pas qu'elle insistât
particulièrement sur les devoirs de solidarité et d'humanité, qui
sont les plus sûrs garants de conservation sociale et sans la
conscience desquels une société se dissoudrait aussitôt? La

philosophie ancienne, spécialement le néo-stoïcisme, proclamait

qu'au delà des diversités de pays ou de races, de langues
et de coutumes, un lien commun unissait les nations entre
elles : le principe de l'unité du genre humain2. Aussi ne
devons-nous pas nous étonner que Sénèque, après tant d'autres,
après Cicéron, en particulier, ait développé les mêmes idées

d'égalité et de fraternité universelles. Il ne fait que reproduire

l'opinion de ses maîtres, lorsqu'il écrit à Lucilius :

« ...Ce monde que tu vois, qui comprend le domaine des dieux
et des hommes, est un: nous sommes les membres d'un grand

1 Ibid., 7 : « Turpe est enim seni aut prospicienti senectutem ex commentario

sapere. « Hoc Zenon dixit » : tu quid « Hoc Cleanthes » : tu quid Quousque

sub alio moveris Impera et die, quod memoriae tradatur. Aliquid et de tuo

profer. »

2 Voir Cie, De Fin., L III, chap. XIX, CA : « Mundum autem censent numine

Deorum eumque esse quasi communem urbem et civitatem hominum et Deorum ;

et unumquemque nostrum ejus mundi esse partem, ex quo illud consequi, ut
communem utilitatem nostras antepenamus. »



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 535

corps. La nature nous a créés parents, en nous tirant des

mêmes principes et pour les mêmes fins Notre société est

exactement semblable à une voûte, qui croulerait avec toutes

ses pierres, si leur mutuelle résistance n'assurait seule sa
solidité1. » Et lorsqu'il ajoute : « Qu'il soit dans nos cœurs et sur
nos lèvres ce vers du poète : « Je suis homme et rien d'humain
» ne m'est étranger-, » il ne fait encore que rappeler une pensée

fort répandue à Borne. Il est donc certain que, d'après
l'enseignement de l'école stoïcienne, les devoirs de l'homme
envers ses semblables sont universels et impérieux : personne
ne songera à mettre en doute ce fait, suffisamment attesté

par de nombreux passages de Diogene Laërce3 et de
Cicéron4. Entrons à présent dans quelques détails et voyons
comment Sénèque concevait ces devoirs, dont nous venons
de constater l'existence, en comparant les prescriptions qu'il
adressait à ses disciples aux préceptes de l'ancien stoïcisme.

** *
Si la littérature témoigne qu'à cette époque le sentiment de

la famille est généralement peu compris5, en revanche, l'amitié

trouva de chaleureux sectateurs. Sénèque fait, à maintes
reprises, l'éloge de cette vertu, dont il a éprouvé l'action
bienfaisante, avec autant d'enthousiasme et de délicatesse

que Cicéron lui-même : «Rien n'est délicieux à l'âme, » dit-il,
1 Lettre XCV, 52 : « Omne hoc, quod vides, quo divina atque humana conclusa

sunt, unum est : membra sumus corporis magni. Natura nos cognatos edidit,

cum ex isdem et in eadem gigneret. » Ibid., 53 : « Societas nostra lapidum for-

nicationi simillima est, quœ casura, nisi in vicem obstarent, hoc ipso susti-

netur. »

2 Ibid., 53 : « Ille versus et in pectore et in ore sit : « Homo sum, humani

» nihil a me alienum puto. »

3 Diog. Laërce, VII, 100, 108, 121, et surtout 123 et 125.

4 Cic, De Off., L. I, chap. IV, VII, XVI, XVII, XLI, XLIV ; De Fin., L. Il,
chap. XIV ; L. Ill, chap. XIX XX.

5 Les témoignages abondent sur le mépris des sentiments et des devoirs de la

famille, chez ceux même qui se trouvaient engagés dans ses liens. Cf. Sénèque,

De Benef., L. V, chap. XVII, 4; Juvénal, Sat., I, v. 158-159; III, v. 42-44; X,

v. 25-27; XIV, v. 172-176; Stace, Silves, L. Ill, carmen III, v. 8-13, 20-21;
135-137 ; Martial, VII, 40.



536 CHARLES BURNIER

comme une amitié fidèle et tendre. Quel trésor que des cœurs

prêts à recevoir sans danger pour nous tous nos secrets, des

consciences qui nous sont moins sévères que la nôtre, des

hommes dont l'entretien charme nos soucis, dont le prudent
conseil nous éclaire, dont la gaîté dissipe nos chagrins, dont
la vue seule nous réjouit*.» Il engage Lucilius à réfléchir
longuement sur le choix d'un ami, mais « une fois décidé, »

ajoute-t-il, « ouvre ton âme pour le recevoir : parle aussi hardiment

avec lui qu'avec toi-même®. » Il lui montre la grandeur
de la véritable amitié, qui repose tout entière sur une
confiance absolue, « qui ne meurt qu'avec l'homme et pour
laquelle l'homme sait mourir3. » Il lui indique le secret d'y
parvenir, d'après le précepte d'Hécaton : « Aimez et on vous
aimera*. » Et il s'indigne contre l'égoïsme d'Epicure, qui
rabaissait une si belle vertu, en affirmant que ie sage ne désirait

un ami « que pour avoir qui veille à son lit de douleur,
qui le secoure dans les fers ou dans le besoin5. » Une pareille
union n'est pas autre chose, en effet, qu'un honteux trafic,
qui tourne tôt ou tard aux dépens de ceux qui s'y livrent, car
un ami intéressé s'empresse de fuir les lieux d'épreuve.
Aussi Sénèque s'écrie-t-il, en opposition au langage d'Epicure,

qu'il blâme sévèrement pour avoir mesuré l'amitié sur
l'intérêt : « On dégrade cette majestueuse amitié quand ori ne
veut d'elle que ses bonnes chances 6. » Et ailleurs encore, avec

une noblesse de sentiment où éclate toute son affection pour
cette vertu : « L'amitié rend tout indivis entre nous. Point de

1 De Tranquillitate animi, chap. VII, 3.

2 Lettre III, 2 : « Cum placuerit fieri, toto ilium pectore admitte : tam auda-
citer cum ilio loquere quam tecum. »

3 Lettre VI, 2 : « ....cum qua homines moriuntur, pro qua moriuntur. »

4 Lettre IX, 6 : « Hecaton ait : ego tibi monstrabo amatorium sine medica-

» mento, sine herba, sine ullius venefica: carmine : si vis amari, ama. »

5 Lettre citée, IX, 8: « ....ut habeat, qui sibi aegro adsideat, succurrat in
vincula conjecto vel inopi. »

6 Ibid., 12 : « Detrahit amicitiae majestatem suam, qui illam parat ad bonos

casus. » — Cicéron réfute avec non moins d'indignation la doctrine utilitaire de

l'amitié, qui ne peut être soutenue, dit-il, que par des gens qui rapportent tout

au plaisir : « ritu pecudum ». Cf. De Amicitia, chap. IX, 32.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 537

succès personnel non plus que de revers : nous vivons sur un
fonds commun *. »

Cependant, Sénèque est visiblement moins à son aise,

lorsque, après avoir loué les bienfaits de l'amitié, il s'efforce

d'expliquer à son disciple pourquoi le sage, qui se suffit à

lui-même, a besoin d'amis. « Le sage, dit-il, se suffit quant
au bonheur de la vie, mais non quant il la vie elle-même®. »

S'il se souhaite des amis, ce n'est donc pas pour vivre
heureusement, — car il sera heureux même sans amis, — mais

parce que beaucoup de choses lui sont nécessaires, quand
même il ne manque de rien 3. En d'autres termes, ce qui le

porte à l'amitié, c'est un entraînement de la nature qui, ainsi

qu'à divers biens, a attaché un charme à cette vertu, mais

quelle que soit l'affection qu'il ait pour ses amis, le sage n'en

sera pas moins heureux, si l'un d'eux vient à lui manquer. Il
répétera le mot de Stilpon : « tous mes biens sont avec moi*. »

« Voilci l'homme courageux et énergique » s'écrie Sénèque5.
« Il a vaincu la victoire même de son ennemi. « Je n'ai rien
perdu, lui dit-il, et il le réduit à, douter de sa conquête.... Ce

mot de Stilpon est celui du stoïcien. Lui aussi emporte ses

richesses intactes à travers les villes embrasées ; car il se suffit à

lui-même, il borne là sa félicité. »

Or, la conséquence d'une pareille explication est claire :

comme le remarque très justement Zeller0, si l'amitié n'est

1 Lettre XLVIII, 2 : « Consortium rerum omnium inter nos facit amicitia. Nec

secundi quicquam singulis est nec adversi : in commune vivitur. » Cf. Montaigne,

Essais, L. I, chap. XXVII, p. 174 (éd. Firmin-Didot) : « En l'amitié de quoy je

parle, elles (nos âmes) se meslent et confondent l'une en l'aultre d'un meslange

si universel, qu'elles effacent et ne retrouvent plus la cousture qui les a joinctes.
Si on me presse de dire pourquoy je l'aymoy, je sens que cela ne se peult

exprimer qu'en respondant : « Parce que c'estoit luy ; parce que c'estoit moy. »

- Leute IX, 13 : « Se contentus est sapiens ad beate vivendum, non ad vivendo

m. »

:î Ibid., 14 : « Volo tibi Chrysippi quoque distinctionem indicare. Ait sapientem

nulla re egere, et tamen multis illi rebus opus esse. »

4 Ibid., 18 : « Omnia » inquit « bona mea mecum sunt. »

•' Ibid., 19.
6 Zeller, op cit., p. 291 : « ....und wenn die Freundschaft keine Bedingung

der Glückseligkeit ist, so kann sie auch keit Gut sein. »



538 CHARLES BURNIER

pas une condition du bonheur, elle ne peut être un bien.
Voilà donc dans quelle contradiction tombe Sénèque lorsque,

pour demeurer fidèle aux principes de sa secte, il veut à tout
prix concilier la noble conception qu'il a de l'amitié avec
l'idée que le sage se suffit entièrement à lui-même.

Mais arrivons-en à la question plus générale, plus
complexe, plus difficile à résoudre aussi, que se pose Sénèque :

comment faut-il agir avec les autres hommes? Certes, il ne

prétend pas tracer en peu de mots la formule du devoir
humain, mais il établit cependant un principe fondamental, d'où
découlent tous les autres préceptes, à savoir, comme nous
l'avons dit déjà, que « nous sommes les membres d'un grand
corps1. » L'observation de cette loi sociale, qui fait que tous
se confondent avec tous, qui proclame l'existence de la fraternité

universelle, s'impose à nous, non seulement comme un
devoir, mais comme la condition indispensable de notre
bonheur individuel. Car, étant donné le lien qui nous unit, « le

bonheur n'est point pour quiconque n'envisage que soi,

rapportant tout ci son utilité propre : il nous faut vivre pour
autrui, si nous voulons vivre pour nous-. » Tandis que Zenon
n'admettait l'existence d'une parenté commune qu'entre les

bons seulement3, Sénèque répète hautement que les devoirs
de justice, d'humanité, de bienfaisance, sont prescrits sans

distinction à chaque homme envers tous les hommes. « C'est

un sacrilège, dit-il4, de nuire à la patrie, par conséquent à

un citoyen; il est membre de la patrie: quand le tout est sacré,
les parties ne le sont pas moins ; par conséquent, l'homme est

sacré, il est pour toi concitoyen dans la grande cité. » Le
stoïcisme primitif s'était déjà élevé contre la doctrine antique,
qui consacrait, pour ainsi dire, la vengeance : Juvénal l'as-

1 Lettre XCV, 52, loc. cit. : « Membra sumus corporis magni. »

2 Lettre XLVIII, 2 : « Nec potest quisquam beate degere, qui se tantum intuetur,
qui omnia ad utilitates suas convertit : alteri vivas oportet, si vis tibi vivere. »

3 « Tomo Zr/vov /J.èv b/paipev.... avyyeveïç âè roiç àyaBovi, àAAo<jwAovç âè tovç

novr/povç. » Plut., De Alex, virt., I, chap. VI.
4 De Ira, L. II, chap. XXXI, 7.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 539

sure de Chrysippe '. Sénèque, à son tour, insistant avec plus
de force sur ce dernier point, nous dit que le châtiment doit
avoir pour but l'amélioration du coupable et non la satisfaction

d'une rancune personnelle -, que le sage ne se venge pas
autrement que pour corriger3, et qu'on doit venir en aide
même à ses ennemis4. «La vengeance, dit-il encore5, mot
inhumain et qu'on fait pourtant synonyme de justice ; celui qui
renvoie l'offense ne diffère guère de celui qui la commet que

par l'ordre des temps : il pèche seulement avec un peu plus de

droit à l'excuse. » Sans doute, aucune comparaison n'est
possible entre ces préceptes et les paroles de la charité
chrétienne. Car, voici en quoi l'Evangile et la philosophie
diffèrent surtout : dans le chrétien, l'homme s'efface ; Dieu est

tout pour lui, son modèle, sa loi, l'objet de son amour. Le

philosophe, au contraire, ne relève que de lui-même et de sa

raison. De là un sentiment d'humiliation, de dépendance

1 lay., Sat., XIII, v. 180-187 :

« At vindicta bonnm vita jucundius ipsa

Nempe hoc indocti, quorum praecordia nullis

Intcrdum, aut levi bus videas flagrantia causis -.

Quantulacumque adeo est occasio, sufficit irae.

Chrysippus non dicet idem, nec mite Thaletis

Ingenium, dulcique senex vicinus llymetto,
Qui partem acceptée saeva inter vincla ciculae

Accusatori nollet dare. »

Cf. aussi les propos prêtés aux stoïciens par Sénèque, De Otio, chap. I, 4.
2 De ira, L. I, chap. VI, 1 : « Quid ergo? Non aliquando castigatio necessaria

est? Quidni? Sed haec sine ira, cum ratione; non enim nocet sed medetur

specie nocendi. » Cf. Ibid., L. II, chap. XXXI, 8 : « ergo ne homini quidem

nocebimus, quia peccavit, sed ne peccet.... » De dementia, L. I, chap. XXII, 1 ;

L. II, chap. VU, 1,2.
3 De Constantia sapientis, chap. XII, 3 : « Non enim se ulciscitur, sed illos

emendat. »

4 De Otio, chap. I [28], 4 : « opem ferre etiam inimicis senili manu. »

Cicéron avait dit seulement : « Est enim ulciscendi et puniendi modus....» De

Off., L. I, chap. XI.
5 De Ira, L. II, chap. XXXII, I : « Inhumanum verbum est et quidem pro justo

receptum [ultio et] talio. Non multum differt.... nisi ordine : qui dolorem regerit
tantum excusatius peccat. »



540 CHARLES BURNIER

complète, qui est à la base des vertus chrétiennes et qui
demeure étranger à la philosophie.

Cependant si, au temps de Néron, la bienfaisance n'était
guère entrée dans les mœurs, il serait injuste de méconnaître
les efforts de Sénèque pour amener ses contemporains à une
meilleure conception de leurs devoirs envers les malheureux.
Son traité des « Bienfaits » prouve assez l'importance qu'il
attache au sujet et, malgré certaines idées un peu étroites,
malgré des restrictions fâcheuses *, on peut puiser dans cet

ouvrage une foule de préceptes qui conservent, maintenant

encore, toute leur valeur et qui témoignent d'une rare
délicatesse de sentiment. C'est ainsi qu'il reproche à ses

concitoyens leurs bienfaits intéressés, leur peu d'empressement à

obliger autrui, leurs aumônes humiliantes, jetées avec dédain
à ceux qu'ils assistent. « Donnons comme nous voudrions
recevoir, s'écrie-t-il, 'mais avant tout donnons [de bon cœur,
sans retard, sans nulle hésitation-. » « U y a un mot humiliant,

qui pèse et ne peut se dire que le front baissé : Je vous
demande. Epargnons-le ci notre ami et à quiconque peut le devenir

par nos bons procédés Tâchons donc de deviner les vœux
de chacun et, quand nous les aurons saisis, évitons-leur Vamêre
nécessité de la prière3. » S'il en était besoin, nous pourrions
multiplier les citations où Sénèque établit, avec infiniment de

bonté et de tact, les relations qui doivent exister entre le

bienfaiteur et l'obligé et où il montre toutes les occasions

qui nous sont données d'exercer notre libéralité, discrètement

et joyeusement.
Mais il y a plus : Sénèque s'élève, lui aussi, à l'idée de la

propagande morale, sérieuse et persévérante, à laquelle, —
nous l'avons vu, — se livraient les premiers maîtres du néo-

1 Voyez surtout, De Benef., L. II, chap. XV ; L IV, chap. XXVI.
2 Ibid., L. II, chap. I, I : « Sic demus, quomodo vellemus accipere. » Ibid., 2 :

« Ante omnia libenter, cito, sine ulla dubitatione. »

3 De Benef., L. II, chap. II, 1 : « Molestum verbum est, onerosum, demisso

voltu dicendum, rogo. Hujus facienda est gratia amico et quemcumque amicum
sis promerendo facturus.... Ideo divinanda cujusque voluntas et, cum intellecta
est, necessitate gravissima rogandi liberanda est. »



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 541

stoïcisme. « Nous ne voulons pas seulement être guéris, mais

guérir, » dit il4 ; et ailleurs : « Le philosophe donnera aux
bons ou à ceux qu'il pourra rendre tels 2. » C'est surtout dans

ses lettres à Lucilius que se manifeste cette préoccupation ;

tantôt il presse son disciple de combattre l'empire du mal et

il lui donne ce conseil : « Discipline tes mœurs, réveille les

langueurs de ton cime, raffermis ce qui se relâche en toi,
dompte ce qui résiste et fais une guerre à outrance à tes vices

et aux vices du siècle 3 » ; tantôt, joignant lui-même l'exemple
au précepte, il s'emploie à former au bien des amis de Lucilius

: « Je me suis proposé, écrit-il, d'entreprendre Marcellinus
et de lui faire voir qu'il valait beaucoup mieux, quand bien
des gens l'estimaient moins. Si je n'extirpe pas ses vices,
j'arrêterai leurs progrès*. » Mais pourquoi Sénèque semble-t-il
renoncer ailleurs à toute propagande morale et à toute pitié,
sous prétexte que le sage ne doitjamais s'émouvoir, en déclarant

d'un ton détaché : « Il est plus conforme à, In nature
humaine (humanius est) de tourner la vie en ridicule que de se

lamenter sur elle C'est une folie de pleurer sur ce qu'on
désespère de réformer Le plus sage sera d'accepter tranquillement

les mœurs communes et les vices des hommes, sans se

laisser aller ni aux rires ni aux larmes5. » Ici, de nouveau,
comme nous l'avons déjà montré, notre philosophe retombe
dans une de ces contradictions qui résultent chez lui du
besoin de maintenir l'équilibre entre les aspirations de son

cœur, les suggestions de son bon sens et certains principes

i De Ira, L. Ill, chap. XSX1X, 1 : « nec enim sani esse tantum volumus,
sed sanare. »

2 De Vita beata, chap. XXIll, 5 : <c donabit aut bonis aut eis, quos facere

poterit bonos (philosophus).
3 Lettre LXXXIX, 18 : « Mos (mores) conpesce, marcentia in te excita, soluta

constringe, contumacia doma, cupiditates tuas publicasque quantum potesvexa. »

4 Lettre XXIX, 8 : « Propositum est adgredi ilium et ostendere, quanto pluris
fuerit, quom multis minoris videretur. Vitia ejus atiam si non excidero, inhibebo. »

5 De Tranquillitate animi, chap. XV, 2 : « Humanius est deridere vitam quam

deplorare. » Ibid., 3 : « Hic autem stulte deflet quae corrigi posse desperat. »

Ibid., 5 : « Sed satius est publicos mores et humana vitia placide accipere nec

in risum nec in lacrimas excidentem. »



542 CHARLES BURNIER

de la doctrine primitive. Après avoir exhorté, ses disciples à

travailler autour d'eux à l'amélioration des mœurs, il se

révèle aussi inflexible que les chefs de l'ancienne école du
Portique, qui proscrivaient toute passion, même celle du bien,
tout sentiment du cœur et de la pitié1.

Toutefois, malgré le passage que nous venons de citer, où

Sénèque, sans tolérer le vice à proprement parler, lui laisse
du moins le champ libre, la propagande morale à laquelle il
se livre avec tant d'ardeur prouve bien qu'en réalité, loin de

considérer les fautes d'autrui d'un œil indifférent, il s'efforce
de les réprimer de la façon la plus efficace. Le bien moral et
matériel de tous les hommes, sans distinction d'origine ou
de caste, le préoccupe vraiment. Il a sur la manière de traiter

les esclaves des préceptes empreints d'une bonté
touchante : « Voici toute ma doctrine en deux mots : Sois avec ton

inférieur comme tu voudrais que ton supérieur fût avec toi....
Montre à ton esclave de la bienveillance, de la douceur,
accueille-le à ton entretien, à tes conseils, à ta table®. » Les
anciens stoïciens admettaient, il est vrai, l'esclave au même titre
que l'homme libre, dans la cité universelle qui comprend les

hommes et les dieux et où la vertu préside. Estimant que le

sage est seul libre, mais que tous les méchants sont
esclaves 3, il résulte de ce principe que l'esclave doué d'une

1 Von Arnim, op. cit., tome III, p. 119, § 4-68 : « Jlâv fièv yàp itâSoç àfiapria
naT a'uTovç èoTi Kai Trac ó AVizovp.evoç y (poßovfievoc y èiriOvjnûv àfiapTavei. » Plut,
de Virt. mor. cp. 10, p. 449 d. Cf. Cie, Tusc, L. Ill, chap. IV, IX, X ; L. IV,
chap. VIII, XX, XXVI, XXXVII; Lact., Epist. ad Pentad., 38 : « Zeno, stoicorum

magister, qui virtutem laudat, misericordiam.... tamquam morbum animi diiudi-
cavit. » Il y a aussi parfois chez Sénèque accès de misanthropie, comme le

prouve le début du chap. XV. {Ad Serenum de Tranquillitate animi.)
5 Lettre XLVII, U : « Haec tarnen praecepti mei summa est : sic cum inferiore

vivas, quemadmodum tecum superiorem velis vivere. » Ibid., 13 : « Vive cum

servo clementer, comiter quoque, et in sermonem illum admitte et in consilium et

in convictum. »

3 Von Arnim, op. cit., tome HI, p. 86, § 355 : « jiòvov Te èÀevdepov (seil, eivat

tòv Gotyóv) tovç óè tpavÀovç óovaovc eivai yàp Tyv è?tevdepiav èÇovciav avTo-

¦npayiaç, T^v âè âovAelav CTspyaiv airroirpayiaç' eivai âè Kai àAÀyv âovÂeiav Tyv
iv ixoTÓtfei, Kai Tp'iTrjv Tyv èv KTyüu re Kai viroTa^ei, y àvTÌTÌ6erai y âsoiro-

Ttia, fyavAy ovaa Kal amy. » Diog. Laërt., VII, 121. Cf. Ibid., tome I, p. 54, § 226 :



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 543

âme vertueuse recouvre la dignité humaine et ses droits avec
elle. De son côté, Cicéron avait aussi reconnu qu'il existe des

devoirs pour le maitre envers son esclave1. C'était beaucoup
déjà, mais Sénèque alla plus loin. U ne se borne pas, en effet,
à déterminer ces devoirs avec précision et fermeté, dans sa
fameuse lettre sur les esclaves2, et à réhabiliter au point de

vue moral3 ceux que la coutume et la loi condamnaient à

une dégradation complète, mais il dit catégoriquement :

Quid enim est eques Romanus aut libertinus aut servus?
Nomina ex ambitione aut ex injuria nata*. » Dans ses traités
même, à maintes reprises5, il proteste avec tant de conviction

et de force contre le sort malheureux de l'esclave que
ses recommandations prennent, comme on l'a dit, « un
accent de tendresse et de charité qui fait songer au christianisme

6. »

A côté de l'esclavage, qu'il s'efforça d'adoucir de tout son

pouvoir dans la pratique, une autre institution, plus révoltante

encore, souleva l'indignation de Sénèque : nous voulons

parler des combats de gladiateurs. On sait que les jeux
du cirque étaient à Borne un crime habituel, périodique, dont
la responsabilité retombait en partie sur les pouvoirs publics,
qui voyaient là le plus sûr moyen de popularité, et en partie
sur l'ensemble de la société, qui, avec un mépris effroyable
de la vie humaine, réclamait passionnément de tels spectacles.
Dans le siècle précédent, Cicéron s'était borné à dire que les

combats de gladiateurs paraissaient cruels et inhumains à

« èxOpovç Kal Tvo/^/iiovç Kal âovAovç Kai aAAOTçlovç Aeyuv avTÒv (Zyvova) aAAy-
'Auv eivai TîàvTaç tovç iiy oirovôaiovç, Kal yoveïç tékvûv Kal àôe?.$ovç àâeA^ûv

[ml] o'iKeiovç oìksìuv. » Cassius scepticus ap. Diog. Laërt., VII, 32.
1 De Off., L I, chap. XIII.
2 Lettre XLVII.
3 Ibid., 1 : « Servi sunt. » Immo homines. « Servi sunt. » lmmo contubernales.

« Servi sunt. » Immo humiles amici. « Servi sunt. » Immo conservi, si cogitaveris
tantundem in utrosque licere fortunae. »

4 Lettre XXXI, 11.
5 De Clementia, L. I, chap. XVIII; De Vita beata, chap. XXIV, 2, 3 ; De

Benef., L. Ill, chap. XVIII-XXIII.
6 G. Boissier, La relig. rom. d'Aug aux Antonins, op. cit., tome II, p. 322.



544 CHARLES BURNIER

quelques-uns seulement1. Aussi l'horreur que témoigne
Sénèque doit-elle être signalée pour rendre hommage à ses

sentiments de justice et de fraternité, ainsi qu'à l'enseignement
des maîtres de sa jeunesse, qui lui ont inspiré cette

répugnance du sang répandu par cruauté. La condamnation qu'il
prononce sur ces jeux barbares est formelle et énergique ; il
y revient plus d'une fois. « Rien n'est funeste à la morale
comme l'habitude des spectacles, » s'écrie-t-il 2.... « Voyons ne

sentez-vous donc pas que l'exemple du mal retombe sur ceux

qui le donnent? » Tandis que Pline, qui a montré une délicatesse

de sentiments si exquise envers sa femme, ses amis, ses

esclaves, ne songe nullement à s'émouvoir à l'idée de ces

massacres, et va même jusqu'à féliciter les organisateurs de

ces fêtes sanglantes3, Sénèque flétrit par d'éloquentes protestations

ces amusements odieux et cherche à réveiller la
conscience de l'opinion : « L'homme, chose sacrée pour l'homme,
écrit-il4 à Lucilius, vois-le égorgé par jeu et par passe-

temps; l'instruire à faire et à recevoir des blessures était déjà
impie, el voilci qu'on l'expose aux coups nu et sans armes ;
tout le spectacle qu'on attend de l'homme, c'est sa mort. »

Bésumons brièvement ce que nous venons de dire de la
morale sociale de Sénèque et des anciens stoïciens. Toute la

philosophie de Sénèque repose, en somme, sur deux grands
principes : l'égalité et l'amour des membres de la famille
humaine ; l'homme est créé pour l'homme, pour un échange de

bons offices. Mais ce n'est pas assez que de connaître ces

principes, il faut y conformer nos sentiments et nos actes ; il
faut rendre le bien pour le mal, mépriser la vengeance, se

dévouer aux intérêts de tous, témoigner sa compassion aux

1 Tusc, L. II, chap. XVII, 41 : « Crudele gladiatorum spectaculum et inhu-
manum nonnullis videri solet, et haud scio an ita sit, ut nunc fit. »

2 Lettre VII, 2 : n Nihil vero tam damnosum bonis moribus quam in aliquo

spectaculo desidere. » Ibid., 5 : « Age, ne hoc quidem intellegitis, mala exempla
in eos redundare, qui faciunt »

3 Pline, Lettre XXXIV, L. VI, et Panég. de Trajan, 33.
4 Lettre XCV, 33 : « Homo, sacra res homini, jam per lusum ac jocum occi-

ditur et quem erudiri ad inferenda accipiendaque vulnera nefas erat, is jam nudus

inermisque producitur satisque spectaculi ex homine mors est. »



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 545

infortunés, les secourir avec douceur et prendre résolument
parti pour les faibles, qui ne peuvent se soustraire aux
humiliations et aux cruautés qu'on leur inflige. Or, personne dans

l'antiquité n'a mis plus d'ardeur à recommander l'amour du

prochain et plus de dévouement et de science dans
l'accomplissement de ce ministère. Si les anciens stoïciens
reconnaissent aussi la nature sociable de l'homme et sa destination,

qui est d'être utile à autrui, c'est plutôt chez eux, ainsi
qu'on l'a dit1, une affaire de devoir que d'inclination,
d'humanité et de bienveillance, comme chez Sénèque. Il y a, en

effet, dans la morale sociale de Sénèque, un souffle de
générosité et de bonté naturelle qui manque au stoïcisme doctrinal.

Tandis que les chefs du Portique ont besoin de rattacher
leurs idées de solidarité à des principes panthéistes, Sénèque
se laisse souvent persuader par la grandeur et par la beauté
même de ces idées ; en cela il s'élève au-dessus de ses

prédécesseurs et, malgré les contradictions que nous avons relevées

chez lui, lorsqu'il s'obstine à défendre les paradoxes de

sa secte, ses préceptes ont quelque chose de plus charitable
et de plus pénétrant que ceux des philosophes anciens.

** *

c) Morale religieuse. — Avant de passer aux devoirs de

l'homme envers Dieu, il importe tout d'abord de connaître
les idées de Sénèque et du Portique sur la nature de Dieu et

sur ses rapports avec le monde et avec l'homme.
On sait que, suivant le dogme stoïcien, Dieu n'est pas autre

chose que l'âme du monde, éparse dans tout l'univers,
auquel elle communique le mouvement et la vie2. Cette âme,

1 Zeller, op. cit., p. 726.
2 Von Arnim, op. cit., tome II, p. 305, § 1021 : « 0eov âè eivai ÇÇov âdâvarov

AoyiKov Tè\eiov y voepòv èv eboaijaoviç, Kaiwv navTÔç aveiriâeKTov, npovoyTiKov

KÓGjUov Te Kal tûv èv KOüfifj' p.y eivai fièvToi avdpUKO/j.op(pov. » Diog. Laërt., VII,
147. Cf. Cie, De nat. deorum, L. I, chap. XV et XVI ; De divinatione, L. I, chap. II.
— Zenon et Chrysippe disent que la substance de Dieu (oveiav dsov), c'est le

monde entier, c'est le ciel. Ci. von Arnim, op. cit., tome II, p. 305, § 1022 :

« O'vaiav âè dsov Z-hvuv fisv (pyai tòv òaov KÓofiov Kal tòv ovpavóv, o^oioç âè

Kal Xpvciinroç èv tù irpÛTu irepl Osûv. » Diog. Laërt., VII, 148.

THÉOL. ET PHIL. 1907 36



546 CHARLES BURNIER

substance ignée, est la cause première et éternelle qui a
formé le monde, en agissant sur une matière inerte et
passive, éternelle aussi1 ; elle dirige et conserve son œuvre, qui
demeure incorruptible, malgré des changements passagers ;

nos âmes sont des parcelles de ce feu divin2, où elles doivent
s'absorber un jour3. Sénèque adopte sans réserve cette
doctrine ; il croit à l'existence d'un Dieu suprême (Deus deorum)
incarné dans les diverses forces de la nature et se montre
ainsi un panthéiste convaincu. On s'en assurera par les

passages suivants : « Ne vois-tu pas que ce mot de nature n'est

qu'un autre nom que tu donnes à Dieu? » dit-il dans son
traité des « Bienfaits. » « Qu'est-ce, en effet, que la nature,
sinon Dieu, sinon la raison divine incorporée à l'univers et à

ses parties *? Si tu avais reçu quelque chose de Sénèque, tu
te dirais redevable à Annaeus ou à Lucius : ce ne serait pas
une substitution de créancier mais de nom, car que tu cites le

prénom, le nom, ou le surnom, l'identité subsistera ; ainsi, que
tu appelles Dieu, la nature, le destin, la fortune : ce sont là
tous les noms du même être usant diversement de sa puis-

1 Von Arnim, op. cit., tome II, p. 306, § 1027 : « Ol StdïkoI vospòv dsòv âwo-

tpaivovTai, Tcùp tsxvikôv, ôâù ßaoiCov ètri yévsoiv KÓGfiov, èunspiel Ay (pò ç nâvvaç

tovç GTCspiiaTiKovç 'Àoyovç, Kad' ouç SKaGTa Kad' sipapfisvyv yivsrai' Kal irvsvp,a
[lèv âif/Kov ai' oAov toì) KÓafiov, ràç âè npoayyopiaç [isTa'Kajißavov /cara ràç Tijç

vAyç, ai' yç KSXûpyKe, irapaA'hâçsiç. » Aëtius Plac, I, 7, 33. Cf. ibid., tome II,
p. 310, § 1051 : « Olôfievoç yfiâç AéyovTaç Ttvsvfia sivai tòv dsòv fiyâèv èv tuvtu
âiatpspsiv tûv Trap' "E'AAyai Etuïkûv, (parJKÓvTuv òti ó dsoç irvsv/ia èoTi âià Tcâv-

tiôv âieAyXvdoç Kal nâvT èv éavTÙ Treptêxov. » Origenes contra Celsum, VI, 7,

vol. II, p. 141, 6 kö.
2 Von Arnim, op. cit., tome II, p. 217, § 779 : « Ol StuïkoI TTVsv/j.a vospòv

dsp/ióv (ryv ipvxyv). » Aëtius Plac. IV, 3, 3. Cf. Ibid., tome I, p. 38, § 135 :

« Zyvuv âè 6 Kittisvç rrvev/ia èvdspfiov sivai Tyv tpvxyv. tovtu yàp yfûxç sivai

èfiTrvoovç Kal imo tovtov Kivsladai. » Diog. Laërt., 157. Cf. le grand nombre de

textes stoïciens groupés dans Zeller, op. cit., p. 139, rem. 1.

3 Von Arnim, tome II, p. 223, | 811 : « KAsâvdrjç jièv ovv lïàaaç (seil, ràc

ipuxàç) èrriâia/j.svsiv \isxQi t?]ç èKirupôosuç, Xpvanzvroç âè vaç tûv Gotfûv jiôvuv. »

Diog Laërt., VII, 157.

4 De Benef., L. IV, chap. VII, 1 : « Non intellegis te, cum hoc dicis, mutare

nomen deo Quid enim aliud est natura quam deus et divina ratio toti mundo

partibusque ejus inserta »



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 547

sance*. » Sénèque parle de Dieu toujours dans le même sens

et il use des mêmes expressions dans tous ses écrits2. Lorsqu'il

dit : « Oui, Lucilius, un esprit saint habite en nous, qui
observe nos vices et veille sur nos vertus, qui agit envers nous,
comme nous envers lui. Point d'homme de bien qui ne l'ait
avec soi3.... » Et ailleurs : « Tu t'étonnes que l'homme puisse
monter jusqu'à Dieu C'est Dieu qui descend jusqu'à
l'homme, que dis-je? la relation est plus étroite, il entre dans

l'homme. Il n'est aucune âme bonne sans Dieu*, » il est
évident que Sénèque ne s'inspire pas du dogme chrétien,
comme on a parfois voulu le prétendre, mais qu'il ne fait
que répéter la même idée, empruntée à la métaphysique du

Portique : Dieu, âme universelle, pénètre tout, vivifie tout,
est présent partout ; nos âmes sont des émanations de la
sienne ; par conséquent, Dieu est en nous5. Et il habite
particulièrement dans l'homme de bien, en qui les passions et

une vie grossière n'oppriment pas l'élément immatériel ou

divin.
Les développements de la théorie stoïcienne sont reproduits

par Sénèque avec toutes leurs conséquences. Dieu, l'auteur

et le moteur de l'univers, a fait le monde en se servant
d'une matière préexistante qu'il a façonnée sans en pouvoir
changer l'essence, de même que « l'ouvrier ne peut changer
la matière6. » Après avoir écrit la loi des destins, il y
demeure soumis: «il obéit toujours, il a ordonné une seule

fois1. » C'est ce qui explique l'origine du mal dans le monde ;

il ne vient pas de Dieu, cause active, mais de la matière, élé-

1 De Benef., h. IV, chap. VIII, 3.
2 Voyez Quest, nat., L. II, chap. XLV; Ad Helviam de consolatione, chap.

VIII, 3; De Vita beata, chap. VIII, 3, 4; Lettre XVI, 4-7.
a Lettre XLI, 2.
4 Lettre LXXIII, 16.
3 Cf. Lettre XLI, 1 : « Prope est a te deus, tecum est, intus est; » et Lettre

CH, 20.
6 De Providentia, chap. V, 9 : « ....Non potest arlifex mutare materiam.... »

7 Ibid., chap. V, 8 : « Inrevocabilis fiumana paritcr ac divina cursus vehit. Ille
ipse omnium conditor et rector scripsit quidem fata, sed sequitur, semper paret,
semel jussit. »



548 CHARLES BURNIER

ment passif, mauvais en certaines parties, qu'il n'appartient
pas à Dieu de transformer1. Le Dieu de Sénèque et du
Portique est donc celui qui « forme » et « arrange » la matière
(formator, artifex*), selon des lois irrévocables et auxquelles
il est lié comme la plus humble des créatures.

Sur les rapports de Dieu avec le monde et avec l'homme,
Sénèque, suivant toujours la doctrine de ses maîtres, se

montre un des défenseurs les plus ardents de la Providence.
Il la célèbre en termes magnifiques, il en plaide la cause,
comme il le dit lui-même 3, bien que, logiquement, il lui fût
impossible de concilier ce dogme avec sa conception de la

divinité, telle que nous venons de l'indiquer. Dans les traités
de la « Providence » et des « Bienfaits », il démontre que
l'œuvre merveilleuse de l'univers ne peut se soutenir sans

une intelligence suprême qui la dirige et la conserve; il
expose en détail tous les motifs de reconnaissance que l'homme
doit avoir envers Dieu pour les présents qu'il répand avec

profusion autour de lui : « Dieu ne fait aucun bien aux
hommes s'écrie-t-il. D'où vient donc ce que tu possèdes,

ce que tu donnes, ce que tu refuses, ce que tu entasses, ce que
tu ravis D'où viennent ces enchantements sans nombre créés

pour tes yeux, pour tes oreilles, pour ton esprit * » Et plus
loin : « Toi qui mets tant de prix à ce que tu possèdes, ingrat

1 De Benef., L. VI, chap. XXIII, 1 : « Adice nunc, quod non externa cogunt

deos, sed sua illis in lege œterna voluntas est. Statuerunt, quœ non mutarent. »

Sur la distinction entre la cause et la matière, cf. Sén., Lettre LXV, 2.
2 Sénèque, Ad Helv. de consol-, chap. VIII, 3, loc. cit. : « Id actum est, mihi

crede, ab ilio, quisquis « formator » universi fuit, sive ille deus est potens

omnium, sive incorporalis ratio ingentium operum « artifex », sive divinus

Spiritus per omnia maxima ac minima »quali intentione diffusus, sive fatum et

inmutabilis causarum inter se cohaerentium series. » Cf. von Arnim, op. cit.,
tome II, p. Ill, § 300 : « âoKSÏ â'avToiç âpxàç sivai tûv oauv âvo, tò ttoiovv Kal

tò Tcâaxov. tò juèv ovv Trâuxov sivai Tyv âiroiov ovuiav, Tyv vAyv' tò âè ttoiovv
tòv èv amy Aóyov, tòv 6s6v. tovtov yàp àîâlov ôvTa âià nàoyç a'vTyç âyfiiovpysïv
SKaGTa. TiQyai âè tò âoy/aa tovto Zyvuv juèv ó Kvrisvç èv tù irspl ovaiaç, KXsâv-
dyç âè sv ru. TTspl tûv hTOiiuv, XpvoiTnroç âè èv Trj TrpÛTn tûv (Jivgikûv ttçoç tCî

tsasi. » — Diog. Laërt., VII, 139.
3 De Providentia, chap. I, 1 : « Causam deorum agam. »

4 De Benef., L. IV, chap. V, 1 : « Non dat deus beneficia. » Unde ergo ista,



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 549

que tu es, tu prétends ne le devoir à personne De qui te vient
cet air que lu respires, celte lumière qui te permet de distribuer

et de régler les actes de ton existence, ce sang dont le

cours entretient chez toi la chaleur et la vie?... » Il dit
encore : ce Pareils à ces excellents parents, qui sourient aux
offenses de leurs jeunes enfants, les dieux ne laissent pas
d'accumuler leurs bienfaits sur ceux mêmes qui mettent en doute

l'existence de ces bienfaiteurs i »

quae possides, quœ das, quœ negas, quœ servas, quœ rapis? Unde hœc innume-

rabilia oculos, aures, animum mulcentia? »

1 Ibid., chap. VI, 3 : « Et cum ista quœ habes, magno œstimes, quod est

ingrati hominis, nulli debere te judicas? Unde tibi istum, quem trahis, spiritum?
Unde istam, per quam actus vitœ tuœ disponis atque ordinas, lucem? Unde

sanguinem, cujus cursu vitalis continetur calor »


	La morale de Sénèque : et le néo-stoïcisme [suite]

