
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1907)

Heft: 5

Artikel: Que penser de l'apocalypse?

Autor: Chavannes, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379823

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUE PENSER DE L'APOCALYPSE1!

HENRICHAVANNES

Je demandai il y a longtemps déjà à un professeur de théologie

: «Que faites-vous de l'Apocalypse?» à quoi il me
répondit : « Je n'en fais rien. » C'est la même réponse que me
fit un jour un ancien pasteur, littérateur en outre et homme
d'esprit. Et voici celle qu'à la même question me donna
récemment un docteur en théologie : « Ah 1 bien, voilà, c'est

grandiose, mais je n'y vois que du feu. » N'est-ce pas ce que
la plupart des pasteurs avoueraient, si on les poussait au
pied du mur Ils citent parfois telle parole des épîtres aux
églises d'Asie, le beau morceau du chapitre VIIe, ou la
description de la nouvelle Jérusalem (chap. XXI), mais ils ne
font en définitive pas grand'chose de l'ensemble du livre ;

aucune des explications qu'ils en ont lues ne les a satisfaits,
ce qui n'est pas pour me surprendre ; aussi plusieurs n'ont-
ils d'autre ressource que de se réfugier commodément dans

l'avenir, pour attendre l'explication de ce livre étrange
Le nom d'Apocalypse qu'il porte est le fait d'une

métonymie, comme c'a été le cas par exemple des termes de Loi
et d'Evangile, qui, désignant primitivement des prescriptions
légales et un enseignement relatif à Jésus-Christ, en sont

venus dans la suite à désigner les livres qui parlaient de ces
choses ; de même le terme d'Apocalypse, qui signifiait pre-

1 Lu en majeure partie à la séance du 28 janvier 1907, de la Société vaudoise

de théologie.



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE 419

mièrement l'apparition victorieuse du Messie à la fin des

temps (1 Pierre I, 7, 13 ; IV, 13), a tout naturellement été

appliqué aux divers livres qui annonçaient cette venue ou
retour du Seigneur.

Parmi ces livres le meilleur, le plus élevé, le plus sobre
aussi en fait de descriptions matérialistes, par exemple, c'est
bien certainement celui qui seul a définitivement été admis
dans le canon, et duquel nous désirons nous occuper.

Une annonce récente, signée E. B. *, du dernier commentaire

paru en français sur l'Apocalypse, celui de M. Antoine
Reymond2, s'exprime ainsi : «Ceux qui aiment l'Apocalypse
ne l'aiment pas à demi ; ils trouvent sous les images et sous
les symboles qui abondent dans ces pages, de véritables
trésors pour l'âme et pour la connaissance de l'avenir du

royaume de Dieu. Seulement il faut à cet effet être doué d'une
mentalité spéciale. Chacun n'est pas apte à sonder ces mystères

et à en trouver la clef. Il faut plus que de la bonne
volonté, plus que de la science historique et théologique, un
je ne sais quoi de mystique et de subtil dans l'esprit qu'il
n'est pas donné à quiconque de posséder. » Et là-dessus l'auteur

de ces lignes demande la permission de ne prononcer,
— c'est assez commode, — aucun jugement sur le nouveau
commentaire : « nous ne nous en sentons pas capable, »

dit-il.
Quant à moi, si j'ai l'audace d'émettre une opinion sur la

matière, ce n'est pas que je m'en croie plus « capable», ni
que je me flatte de posséder « ce je ne sais quoi de mystique
et de subtil dans l'esprit qui seul rendrait apte à sonder les

mystères de l'Apocalypse et à en trouver la clef. »

Trouverons-nous cette clef dans la pensée que ce livre est
destiné à nous révéler la connaissance de l'avenir du royaume
de Dieu? C'a été l'avis des représentants de l'école dite
historique, qu'on a distingués, suivant les temps auxquels ils
appliquent les symboles apocalyptiques, en prétéristes et

1 Gazette de Lausanne du 12 novembre 1903.
'- L'Apocalgpse, explication par Antoine Reymond. 2 vol. Lausanne, 1904-

1906.



420 HENRI CHAVANNES

futuristes. Bengel, Elliot, Gaussen, de Rougemont, Guers,
Henriquet, Rosselet, Bettex, etc., voient dans notre livre un
abrégé anticipé, une sorte de compendium prophétique d'histoire,

« une photographie détaillée, comme dit M. Godet ', de

toute l'histoire de l'Eglise et de celle des états européens
depuis Jésus-Christ, » ou encore, comme s'exprimait jadis
Albert Réville2, «un logogriphe en vingt-deux chapitres,
contenant sous la forme d'une énigme, plus ou moins
amusante à déchiffrer, l'histoire de ces dix-huit siècles et de ceux

que l'avenir réserve encore à ce monde. » On peut appliquer
à notre livre ce que M. le professeur Gautier dit de la
première des Apocalypses : «Il faut renoncer à voir en Daniel,
comme on l'a fait si longtemps, un professeur d'histoire
générale, ayant ceci de particulier qu'il aurait traité de l'avenir
au lieu de raconter le passé 3. »

Avec l'interprétation historique « il n'est pas une image de

ce livre, dit Louis Bonnet4, pour laquelle on n'ait
parcouru le cycle de l'histoire, depuis Néron jusqu'à Napoléon,
depuis la destruction de Jérusalem jusqu'à la révolution
française, y compris tous les hommes marquants et toutes les
hérésies qui ont paru dans l'Eglise. » Plusieurs de ces
applications sont telles que Gretillat a pu justement les taxer
d'«d'insanités chiliastes5. » Nous ne nous arrêterons pas sur
ces divagations, dont malheureusement l'Eglise de nos jours
n'est pas encore absolument guérie, car, comme le dit
Rod. Reuss6, « on emploie en général très mal son temps en
s'amusant à réfuter des erreurs palpables ou des hallucinations

ridicules. » Un seul exemple d'interprétation littéra-
liste, par curiosité : M. Benjamin Rossier, dans ses études sur
l'Apocalypse7, dit en parlant de la nouvelle Jérusalem (XXI,
16): «La ville mesurée offre un carré de 12 000 stades, ou

1 Etudes bibliques, 3e édit., H, 348.

2 Revue de théologie de Strasbourg, X, 4.
3 Introduction à l'Ancien Testament, tome II, p. 304.
4 Le Nouveau Testament, 2e édit., p. 283.
5 Dogmatique, II, 583.
6 Histoire de la théologie chrétienne, I, 324.

' Tome II, 400, 401.



SUE PENSER DE L'APOCAL YPSE 421

environ 110 lieues de pays sur chaque côté. Cette étendue,

ajoute-t-il, me paraît convenable à la destination glorieuse
de la Sion millénaire terrestre qui doit être la demeure du

grand Roi,... le camp des saints, la cité bien-aimée, la ville
de Dieu, la seule capitale du Roi de toute la terre. Elle sera
environ vingt et une fois plus grande que la ville de Londres

; » or, comme toutes les dimensions de la nouvelle
Jérusalem sont dites devoir être égales, « si la hauteur de

l'atmosphère est, comme on le croit généralement de 20 lieues,
la hauteur de la ville aurait cinq fois et demie celle de notre
atmosphère. (I) » Une interprétation spirituelle des prophètes,
qui faisait dire à Claudius : « Là où est le Seigneur, là est la

terre promise, » n'est-elle pas autrement plus saine que celle

qui s'attache à la lettre d'une manière aussi servile? Il est

vrai qu'elle tombe sous le coup du jugement que portait

à Vevey, en 1853, François Olivier, quand il disait, à

propos du partage en deux de la montagne des Oliviers
(Zach. XIV, 4), dont une moitié se retirera vers le nord et

l'autre moitié vers le midi : « Ceux qui expliquent ces choses

au spirituel interprètent licencieusement les Ecritures. » La

prétention à la fidélité, au littéralisme, n'empêchait pourtant
pas ce digne représentant de l'ancienne dissidence dans notre
pays de voir dans Babylone la déchéance de l'église et de

parler de « son état babylonien. » Si ni Jérusalem, ni Sion ne

peuvent jamais désigner l'Eglise, on peut se demander de

quel droit il la faut voir dans Babylone.
A l'autre extrême du système littéraliste d'interprétation

nous trouvons les excès de spiritualisation dans lesquels sont
tombés un certain nombre d'interprètes, un Swedenborg
entre autres, dans les écrits duquel on ne peut méconnaître
l'influence d'une imagination maladive, joignant aux données

scripturaires de véritables rêveries. Voir, comme l'école

d'Alexandrie, des symboles et des types dans les faits les plus
simples, les plus ordinaires rapportés dans l'Ecriture,
prétendre que les termes les plus matériels cachent un sens
spirituel qu'il faut découvrir, c'est réellement divaguer bien
souvent.



422 HENRI CHAVANNES

Revenons à des appréciations plus dignes d'être discutées.
Plusieurs commentateurs pensent qu'il ne faut pas voir

dans les peintures de l'Apocalypse une suite chronologique,
mais une série de descriptions parallèles, traçant un tableau
toujours plus complet des destinées de l'humanité depuis
l'apparition du christianisme jusqu'à la fin des temps ; ce

système a été appelé, d'après saint Augustin, qui l'a mis en

vogue, système de récapitulation. « Chaque tableau, dit
M. Antoine Reymond1, mène les événements jusqu'à la fin....
Ainsi, en passant de l'un à l'autre, on n'avance pas proprement

clans l'histoire du royaume de Dieu.» «Cette méthode

d'interprétation, dit Louis Bonnet2, fondée sur la nature
même de toute prophétie, est une vue en perspective ouverte

par l'Esprit de Dieu sur l'avenir de son règne, et ayant dans
ses plans successifs un premier, un second, un troisième
accomplissement jusqu'au dernier, qui les résume et les réalise

tous. »

J'avoue que je trouve quelque peu sujette à caution cette
idée, chère à maints interprètes de la prophétie, d'une série

d'accomplissements imparfaits. N'est-ce pas la constatation
de l'insuffisance manifeste des premiers, qui porte à en
attendre de subséquents?

Les méthodes d'interprétation de l'Apocalypse,
indépendamment des points de vue littéraliste et spirituel, ou plutôt
spiritualiste ou symbolique, que nous avons déjà mentionnés,
peuvent être diversement groupés : Dusterdieck, par exemple,
distingue le système rationaliste, l'interprétation qu'il
appelle magique, «d'après laquelle le prophète aurait obtenu
des révélations divines portant même sur l'avenir le plus
éloigné, » puis la théorie éthique, à laquelle Dusterdieck se

rattache lui-même3. Du reste les classifications des interprétations

de l'Apocalypse sont assez flottantes et un peu
arbitraires. On pourrait les partager suivant qu'elles tiennent ou
non l'Apocalypse pour une révélation du Seigneur. J. Bovon

1 Ouv. cité., p. 246.
2 Le Nouveau Testament, 2e édit., p. 285 et 365.
3 J. Rovon, Théologie du Nouveau Testament, II, p. 507.



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE? 423

ramène les méthodes d'exégèse à deux systèmes essentiels :

celui qui croit notre livre composé pour les contemporains
et celui qui l'estime avant tout écrit pour les générations à

venir. La plupart des théologiens modernes estiment que les

prophéties de l'Apocalypse concernent les maux qui
atteignaient les Juifs et l'Eglise chrétienne de la seconde moitié
du premier siècle et les événements qui étaient alors imminents.

Ainsi pensent Bleek, Lücke, de Wette, Ewald, Neander,
Reuss, Dusterdieck, de Pressensé, Beyschlag, Weiss, Schlatter,
etc. « Les apôtres de Jésus, dit Jules Bovon *, comme les

prophètes hébreux, s'occupent avant tout des incidents de leur
temps et non des faits à venir à des siècles de distance. »

« Malgré toute l'admiration, dit aussi M. Schrœder2, que
nous ressentons pour les visions grandioses de ce livre, et la

haute place religieuse que nous lui reconnaissons, nous ne

saurions y voir une prophétie dont la plus grande partie
doit s'accomplir encore dans l'avenir.... Le sujet de l'Apocalypse

est le triomphe du christianisme sur la Rome des

Césars. »

« On lui enlève, disait déjà Rod. Pieuss3, toute liaison avec

les circonstances, tout son sens naturel et transparent, en s'ef-

forçant de la déraciner du terrain sur lequel elle est née,

pour la suspendre pour ainsi dire en l'air, et l'accommoder

aux caprices de l'exégèse rêveuse d'un autre siècle. On

s'ingénie à tous les expédients de la fantasmagorie herméneutique

pour en tirer l'histoire de nos jours ; on la tourmente
jusqu'à la rendre méconnaissable, pour lui faire révéler ce

que l'on s'est mis dans la tête ; on la met aux ordres de tous
les cerveaux malades, de toutes les imaginations en délire, de

toutes les mauvaises passions, au risque de la rendre
suspecte aux gens sensés qui, par une réaction bien naturelle,
lui ont souvent fait expier à elle-même les extravagances de

ses interprètes mal avisés ; et avec tout cela on n'arrive qu'à
la rendre de plus en plus obscure, de plus en plus absurde,

1 Dogmatique, II, 520.
'-' Le Nouveau Testament, 3« édit p. 344.

3 Histoire de la théologie chrétienne au siècle apostolique, I, 318. 319.



424 HENRI CHAVANNES

de plus en plus dangereuse pour les imaginations frappées
de vertige. Enfin les brillantes couleurs de sa poésie orientale
se changent en un vil et lourd enduit sous la main grossière
et calleuse de nos apocalypticiens modernes, comme les
gracieux dessins qui enluminent l'aile délicate de l'insecte
disparaissent sous le doigt pétulant de l'enfant, qui les admire

par instinct et les détruit par ignorance. »

Albert Réville ' tenait pour le contenu du livre « la
venue prochaine et visible du Fils de Dieu sur la terre,
l'apparition de l'Antichrist identifié avec Néron, la destruction
de Rome, la prise de Jérusalem et la conservation intacte du
sanctuaire, le combat du Seigneur avec l'Antichrist, la
première résurrection, le règne de mille ans, la dernière révolte
et la punition de Satan. »

Ces événements sont dits à mainte reprise dans l'Apocalypse

devoir arriver bientôt2. Or les faits n'ayant pas paru
accomplir ces prophéties dans le temps qui avait été annoncé
comme proche, on ne rejeta pas pour cela ces oracles comme
entachés d'erreur, mais il se passa pour eux ce qui était arrivé
pour les prophéties de Daniel : relatives d'abord à Antiochus
Epiphane, une fois que, les événements qu'elles visaient étant
passés, elles eurent perdu leur signification précise et leur
application première, on leur donna une valeur prophétique
générale, et on les considéra comme annonçant des événements

encore lointains. Il en fut de même au premier siècle
de notre ère : des prophéties se rapportant primitivement à

la guerre des Juifs, furent tenues dans la suite pour s'appliquer

à l'histoire future de l'Eglise. Mais le but premier des

oracles de l'Apocalypse n'en a pas moins toujours été à l'origine

d'encourager, de fortifier, de consoler les persécutés
du premier siècle. C'est naturellement ce que ne sauraient
admettre ceux « qui cherchent dans cet ouvrage, comme dit
J. Bovon, la prévision surnaturelle des événements les plus
lointains, et pensent que le voyant a écrit avant tout poulies

générations à venir, puisqu'il a prédit des faits qui... ne
1 Revue de théologie, IX, 361.

' I, 1, 3; XXII, 6, 7, 10, 12, 21.



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE? 425

pouvaient guère importer aux chrétiens de l'époque apostolique.

Assurément il eût été de peu de secours de leur dire :

« Vos souffrances sont cruelles, mais reprenez courage; dans
» vingt ou trente siècles Christ délivrera son Eglise et ré-
» duira à l'impuissance ses ennemis. »

Ce que J. Bovon pense de l'auteur de l'Apocalypse, il le dit
pareillement de l'apôtre des Gentils : « Est-il admissible,
comme il s'exprime à propos des épîtres aux Thessaloniciens,
que Paul se soit préoccupé d'événements lointains alors qu'il
croyait la fin du monde si rapprochée? Poser la question,
c'est la résoudre. Qu'importaient à l'apôtre Luther, le pape,
ou l'empereur des Français? En quoi les destinées de ces
hommes ou de tel de nos contemporains avaient-elles de
l'intérêt pour les chrétiens de la primitive église Quelles directions

pratiques pouvaient-elles leur donner sur la conduite à

tenir? Si Paul avait su que plus de dix-huit cents ans
s'écouleraient entre son époque et le retour du Seigneur, son
eschatologie en eût été, — qui pourrait le nier? — singulièrement

modifiée. D'autant plus arbitraire est-il de chercher
dans ses écrits l'intelligence de faits sans rapport avec son
siècle et qui dépassent absolument le cercle de sa pensée1. »

La tradition donne l'apôtre Jean pour l'auteur de l'évangile

et des petites épîtres qui portent son nom, ainsi que de

l'Apocalypse, et elle attribue la composition de ces divers
ouvrages à la vieillesse de l'apôtre, aux environs de l'an 90,

sous le règne de Domitien (81-96). L'étude comparative du
-quatrième évangile et de l'Apocalypse a suggéré, depuis le
siècle dernier surtout, des doutes sérieux sur cette identité
d'auteur, et de nos jours les théologiens sont fort partagés,
soit sur l'auteur, soit sur la date de ces deux ouvrages. Il y a

cinquante ans que Busken-Huet écrivait dans la Revue de

Strasbourg: «La question johannique n'est point vidée2.»
On ne peut pas dire qu'elle le soit encore aujourd'hui. Reuss

prétend que les preuves de la composition de l'Apocalypse

1 Théologie du Nouveau Testament, II, 324.
s Revue de théologie, XII, 305.



426 HENRI CHAVANNES

en 68 sont « irréfragables » (Ouv. cité, I, 315). « L'Apocalypse,
disait Albert Réville *, a été écrite, — cela ne peut plus
être contesté, — l'an 68 après Jésus-Christ, un an et demi
avant la destruction de Jérusalem. » Mais de nos jours
Fréd. Godet et M. Harnack par exemple, le contestent : avec
l'ancienne tradition, suivie entre autres par Hug et M.

Cellérier2, ils en fixent la composition à la fin du siècle; comme
l'Evangile, ils la croient de l'apôtre Jean. Telle était du moins

l'opinion de M. Harnack dans sa Chronologie : « C'est, dit-il, le

même esprit et la même main. » Mais peut-être a-t-il changé
d'avis depuis la publication de M. Vischer, dont nous parlerons

tout à l'heure. J. Bovon, qui place la composition de

l'Apocalypse vers l'an 68, croit bien que les deux ouvrages
sont de saint Jean, sans qu'il se déclare pourtant aussi assuré
de l'apostolicité de la Bévélation que de celle de l'Evangile 3.

Mais d'autres savants, comme MM. Jean Béville et Alfred
Loisy, s'élèvent fortement contre l'identité d'auteur. «

Prétendre, écrit le premier de ces théologiens4, nous faire
accroire, sur l'autorité d'auteurs du milieu et de la fin du
second siècle, que le vieil apqtre Jean se soit dédoublé ainsi
en deux êtres contradictoires, c'est un défi au bon sens le

plus élémentaire. » Tel n'était pas l'avis de feu son père,
l'éminent professeur de l'histoire des religions, lequel dans
deux articles de la Revue de théologie de Strasbourg (de 1854

et 1855), intitulés : « Jean le prophète et Jean l'évangéliste,
la crise de la foi chez un apôtre, » cherche à montrer que
les deux ouvrages, malgré leurs extrêmes divergences, leur
désaccord complet de forme et de fond, n'en sont pas moins
tous deux du fils de Zébédée. « La supposition que l'apôtre
Jean ne serait pas l'auteur du quatrième évangile, vient, dit-
il, se heurter contre des impossibilités historiques5. » Et il

1 Revue de théologie, X, 4.
1 Essai d'une introduction critique au Nouveau Testament. Genève, 1823, J,

p. 493.
3 Théologie du Nouveau Testament, II, 491, 497.
4 Le quatrième Evangile. Paris, 1901, p. 36.
5 Revue de théologie de Strasbourg, IX, 354.



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE 427

soutient d'une façon non moins catégorique que l'Apocalypse
est de Jean l'apôtre.

Mais M. Jean Réville, qui traite d' «absurde» l'apostolicité
du quatrième évangile, ne peut « admettre que le même

homme, arrivé au terme d'une longue vie toute pleine
d'expériences et de souvenirs sacrés... ait enseigné simultanément,
non pas seulement des doctrines différant entre elles sur
quelques points de détail, mais deux conceptions radicalement

contraires du monde et du salut. Car, ajoute-t-il,
l'opposition de l'Apocalypse et du quatrième évangile n'est rien
moins qu'irréductible1. » Reuss avait déjà dit2 que des pensées

aussi différentes que celles dont témoignent ces deux

ouvrages « n'ont jamais existé simultanément chez le même

individu,» et que «jamais et dans aucun cas l'histoire ne

doit confondre ce que la psychologie sépare. » Scherer déclarait

aussi3 qu' « il faut renoncer à l'espoir de ramener
l'Apocalypse et l'évangile à un même auteur. »

M. Jean Réville signale en ces termes le contraste frappant
qu'il voit entre les deux ouvrages4 : « d'un côté, un style
hautement coloré, tumultueux, tourmenté, saturé d'images de

proportions fantastiques, un langage d'un réalisme outré,
qui peint les choses même les plus chimériques toujours en
des formes concrètes, une imagination échevelée qui se meut
uniquement dans le cadre des représentations apocalyptiques
juives. De l'autre, un style sobre, tout intérieur, d'une
régularité qui frise la monotonie, un langage où chaque expression

a sa valeur, où tout est pensée, des images en petit
nombre, très simples, sans aucune valeur concrète, mais

d'une profonde portée symbolique, essentiellement idéalistes,
une imagination très réservée qui, non seulement ne se

complaît pas dans les figures ou les représentations
apocalyptiques, mais qui élimine systématiquement de la tradition
évangélique tout le réalisme eschatologique. »

Cet auteur croit pouvoir constater dans les deux ouvrages

1 Ouv. cité, p. 26, 27. — 2 Revue de théologie, II, 376. — 3 Revue de

théologie, XI, 311. — 4 Ouv. cité, p. 28.



428 HENRI CHAVANNES

« deux âmes différentes, deux génies littéraires opposés qui,
avec des matériaux littéraires de même provenance, construisent

des édifices absolument étrangers l'un à l'autre....
Prétendre que ces deux productions littéraires sont sorties de la

même plume, c'est, dit-il, comme si l'on attribuait au même

auteur Jocelyn et la Légende des siècles *. »

Et ce n'est pas seulement un contraste littéraire qu'il
signale dans les deux ouvrages, mais des « conceptions
différentes. » Il lui paraît évident en particulier que « le Christ
apocalyptique n'est pas du tout le même que la Parole de

Dieu du quatrième évangile, » que l'agneau de Dieu dans

l'Apocalypse, agneau qu'il appelle «fantastique», est tout
autre que « le Verbe de Dieu assimilé par le quatrième évangile

à l'agneau pascal qui enlève les péchés du monde. » « Cet

être bizarre, dit-il, qui tient dans sa bouche une épée pointue
pour frapper les nations et qui les paît avec une verge de

fer, est-il le bon berger du quatrième évangile? Et ce guerrier

céleste qui foule la cuve de la colère de Dieu, a-t-il rien
de commun avec le Logos de l'évangéliste, qui est lumière et
vie »

« Le voyant, ajoute encore M. Réville, est ardent disciple
de la conception apocalyptique juive du monde.... — Il est
foncièrement matérialiste. Le salut, pour lui, c'est la participation

au royaume de Dieu terrestre où l'on nagera dans

l'abondance, tout en glorifiant le Seigneur ; c'est l'extermination

des païens et des méchants par un Messie qui surgira
bientôt avec sa vaillante armée céleste; c'est la vie plantureuse

dans la nouvelle Jérusalem terrestre, où le corps et
l'âme seront également rassasiés de félicités inépuisables. 11

est bien de la famille de ces presbytres dont Irénée nous a

parlé, qui se délectaient à la perspective des vignes
prodigieuses dont se couvrirait la terre reconquise par le

Seigneur. Mais c'est justement pour cela qu'il n'est pas l'auteur
de cet admirable quatrième évangile quia systématiquement
éliminé de la tradition évangélique antérieure tout ce qui

Ouv. cité, p. 31.



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE 429

portait à un degré quelconque le cachet apocalyptique.
L'évangéliste est aussi foncièrement idéaliste que le voyant
est matérialiste.... » Tous deux assurément ont eu une vision
du Christ. Mais où l'un voit avec les yeux du visionnaire ce

qui est de la chair, l'autre voit avec les yeux de l'esprit ce

qui est de l'esprit *. »

L'abbé Loisy estime pareillement que « l'unité d'auteur de

l'Evangile et de l'Apocalypse reste très invraisemblable,
parce que si l'eschatologie apocalyptique et la théorie du
Verbe incarné ne sont pas incompatibles, on conçoit
néanmoins difficilement que le même personnage ait été dominé
à la fois par l'attente anxieuse de la parousie et par un
mysticisme indifférent à la parousie, que le même esprit se soit

complu dans les tableaux symboliques, si l'on veut, mais
matériellement symboliques, du messianisme juif, et dans
les allégories savantes d'une religion spirituelle2. »

Jules Bovon aussi est frappé de la différence de point de

vue des deux ouvrages3: «L'Apocalypse, dit-il, est un livre
de guerre qui parle de tout autre chose que de pardon et
d'amour. Non seulement cette prophétie dépeint l'Eglise sous
des couleurs théocratiques marquées (VII, 4-8; XXI, 12);
mais elle donne essor à des aspirations de vengeance qui
sont plutôt dans la morale du judaïsme que dans celle de

la religion de Jésus-Christ4 ». Elle rappelle en effet les
paroles sanguinaires du Psaume (LVIII, 10) : « Le juste se

réjouira quand il aura vu la vengeance ; il baignera ses pieds
dans le sang des méchants : » et quand on entend les âmes

qui sont sous l'autel s'écrier : « Jusques à quand, ô Souverain,

toi qui es saint et véritable, diffères-tu ton jugement et
la vengeance de notre sang sur les habitants de la terre 5, »

on ne peut qu'être frappé du contraste que présentent ces

paroles avec celle du Seigneur : « Père, pardonne-leur, car

i Ouv. cité, p. 33-36.
2 Le quatrième Evangile, par Alfred Loisy. Paris, 1903, p. 135.

3 Etude sur l'œuvre de la rédemption, I, p. 163, 164.
4 VI, 10, 15-17 ; XIV, 19, 20 ; XVIII, 20-24; Ps. CXXXIX, 9, 18.

r' VI, 10.



430 HENRI CHAVANNES

ils ne savent ce qu'ils font ; » et avec son algarade indignée,
adressée à Jacques et à Jean, voulant faire descendre le feu
du ciel sur un village samaritain : « Vous ne savez de quel
esprit vous êtes animés *. » L'Apocalypse supposée du fils de

Zébédée, on peut remarquer, ce qui, hélas est très humain
du reste, que l'apôtre a bien complètement oublié la sévère

réprimande du Maître.
Si nous étions portés à nous étonner de cette « note de la

vengeance, qui, comme dit J. Bovon, vibre dans cette
prophétie jusqu'à y produire des accents d'une sauvage énergie2,

» il faudrait pourtant nous rappeler les flots de sang
chrétien qui coulaient sous Néron et la sinistre flamme des

bûchers, circonstances assurément atténuantes pour des
sentiments qui peuvent à juste titre, d'autre part, nous achopper.

« On a été trop loin, dit Busken-Huet3, en prétendant que
l'Apocalypse respire un esprit de vengeance messianique,
ou que l'auteur trouve son bonheur à vider sur le monde
incrédule les fioles bouillantes de la colère. Mais, avec tout
cela, ajoute-t-il en des termes qui ne me semblent pas aller
beaucoup moins loin, les Laodicéens vomis de la bouche du
Sauveur, les adorateurs de la Bête buvant le vin de la colère
de Dieu, la fumée de leurs tourments montant aux siècles
des siècles, leur repos banni de jour et de nuit, les flots de

sang montant au delà du poitrail jusqu'aux freins des

chevaux, et d'autres paroles terribles, font involontairement
songer à un esprit farouche, ardent, impitoyable, luttant sans
trêve ni merci. »

Les théologiens qui, comme Schölten, Niermeyer4, Albert
Béville, Karl Hase, Astié, Farrar et d'autres, estiment que
l'Evangile et l'Apocalypse sont de Jean l'apôtre, pensent
lever la difficulté que présente l'affirmation de l'identité d'auteur

en disant que Jean a composé ces deux ouvrages à des

époques très différentes, l'Apocalypse vers l'an 68, et l'Evan-

i Luc IX, 54, 55.
2 Ouv. cité, II, 537.
3 Revue de théologie, XIII, p. 36.

'• Revue de théologie, XII, 30-51 ; XIII, 35-63, 171-190.



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE 431

gilè en suite de la transformation qu'ont subie ses idées par
le fait de la destruction de Jérusalem.

« Je sais bien, dit J. Bovon1, qu'on se demande comment
avec la substance des discours johanniques dans son esprit,
le disciple que Jésus aimait, a pu écrire une prophétie telle

que l'Apocalypse : c'est là le plus grand obstacle à la théorie
de l'identité de rédaction, d'autant que rien n'indique, après
tout, que le Jean de la Révélation (I, 9) soit le fils de Zébédée. »

Pour défendre toutefois l'idée que « le saint Jean de

l'ancienne tradition chrétienne, le fougueux auteur de l'Apocalypse2

» a pu être le même personnage que l'auteur de l'Evangile,

J. Bovon estime que « des tendances divergentes, opposées

même, ont pu exister dans son âme, durant un temps,
sans qu'aucune réussisse à remporter la victoire, » que Jean

fut « longtemps impuissant à résoudre la contradiction » que
présentaient le point de vue juif et la vérité chrétienne.
« Pendant de longues années, estime le professeur de

Lausanne3, Jean hésite, parce que tout n'est pas clair dans son

esprit. » L'Apocalypse refléterait ainsi & les deux tendances

qui coexistaient en lui, » et ce serait la ruine de Jérusalem qui
aurait « rompu le dernier lien qui rattachait l'apôtre au
judaïsme. » « A mesure que le voile tombe, les horizons
anciens, longtemps nuageux, se découvrent et s'éclairent d'un
jour nouveau. Ces paroles du Sauveur qu'il s'était répétées
si souvent comme des énigmes, cet enseignement divin dont
il s'était nourri sans en comprendre toujours le sens, il se

l'approprie enfin par un travail au terme duquel il donne son

évangile. »

C'est ainsi sur le compte des croyances populaires de

l'époque que J. Bovon met plusieurs des conceptions
apocalyptiques. Il pense du reste qu'il en est de même de

l'enseignement des apôtres sur « la résurrection générale au
dernier jour. On sait, dit-il4, que cette idée était fort répandue
chez les Juifs et qu'il y est fait allusion souvent dans les

1 Ouv. cité, p. 166. — 2 Ouv. cité, p. 164. — ¦'• Id., p. 165. — 4 Dogmatique,
II, 467 s.



432 HENRI CHAVANNES

apocryphes: les apôtres donc l'auraient admise dans leur
doctrine, comme ils affirment la proximité de la venue du
Seigneur1. Dans les deux cas ils ne seraient parvenus
qu'imparfaitement à se dégager des préjugés de leur peuple. Fort
attachés au principe nouveau de l'Evangile, ils auraient
maintenu néanmoins, jusqu'à un certain point, l'ancien
dogme. »

Busken-Huet disait déjà (Revue de théologie de

Strasbourg, XIII, 184 et 185) qu'il avait fallu bien des années pour
extirper chez les disciples les anciens préjugés et les faire
tirer des prémisses chrétiennes toutes les conclusions dont
elles renfermaient le germe. Dans l'intervalle, ajoutait le
pasteur de Haarlem, et avant que le levain eût pénétré la pâte
entière, les préjugés juifs ont fait valoir leurs droits. C'est à

cet intervalle que nous ramenons l'Apocalypse.... A l'époque
où Jean la rédigea, toute la partie supérieure de l'enseignement

du Maître lui avait pour ainsi dire échappé ; elle était
comme ensevelie dans son esprit; il ne la voyait qu'à travers
un voile. Mais ce Maître avait annoncé : « l'Esprit que le Père

vous enverra en mon nom vous rappellera le souvenir de

toutes les choses que je vous ai dites. » Jean a senti l'effet de

cette promesse. Quand il toucha au terme de sa carrière,
quand il vit les païens se tourner en masse vers l'Evangile,
quand Jérusalem fut tombée, quand l'attente d'un royaume
terrestre de Christ se fut évanouie, par la force même des

circonstances, quand les débats sur la nature divine du
Sauveur s'ouvrirent, alors seulement la personne de ce Sauveur
lui apparut à la fois dans toute sa gloire et dans toute sa
réalité. »

Busken-Huet cherche à prouver comme Alb. Réville que,
« dans la supposition que l'apôtre Jean est l'auteur de tous
les écrits qui portent son nom, les divergences profondes
et nombreuses que ces écrits présentent s'expliquent d'une
manière parfaitement naturelle, et, par contre, que cette solution

étant repoussée, les analogies remarquables et nom-

1 Mat. XVI, 28; XXIV, 29, 34.



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE? 433

breuses qui existent entre ces écrits demeurent absolument

inexplicables1. » Il prétend que si ces analogies « ne proviennent

pas d'une même plume différemment inspirée, il faut
qu'elles soient le fruit d'une imitation, » supposition qu'il n'a
du reste pas de peine à combattre. Je ne vois pas que
l'imitation soit la seule explication qui puisse être donnée de ces

analogies de langage et d'idées : elles me semblent pouvoir
assez naturellement s'expliquer par le fait que l'Evangile et

l'Apocalypse sont de la même époque et sortis du même
milieu ; il n'y a rien d'étonnant à ce que des auteurs différents,
mais du même entourage religieux et moral, expriment des

idées semblables et dans des termes analogues, voire les

mêmes, d'un usage courant à l'époque.
Selon les théologiens que je viens de citer, l'Evangile de

Jean est donc bien supérieur en fait de vérité, partant
d'autorité, à l'Apocalypse, qui reflète encore des conceptions
judaïques, dont l'évangile est affranchi. «Les idées contenues
dans l'Apocalypse, dit M. Schrœder, apparaissent dans l'Evangile

développées, spiritualisées et plus complètement dégagées

de leur enveloppe judaïque. » (Le Nouveau Testament,
3e édit., p. 328.) Avec ce point de vue d'un notable progrès,
d'un ouvrage à l'autre, d'un développement très marqué de

la connaissance évangélique chez l'auteur, on échappe
naturellement à une objection que présente M. Jean Réville en

ces termes : « Si l'apôtre Jean (Ouv. cité, p. 40) a écrit vers
l'âge de soixante ans une Révélation où il expose sous le couvert

de l'autorité divine une notion du Christ, de son
enseignement, de la destinée humaine, toute différente de celle

qu'il expose trente ans plus tard, vers l'âge de quatre-vingt-
dix ans, dans un autre écrit, c'est le premier des deux
témoignages qui doit l'emporter sans aucune contestation dans

notre esprit sur le second. Il s'agit, en effet, ici de la fidélité

d'un témoignage historique. L'apôtre Jean, comme tout
homme, avait le droit de changer de doctrine à la suite de

nouvelles expériences ou de nouvelles études. Sa conception

1 Revue de théologie, XIV, p. 175, 186.

THÉOL. ET PHIL. 1907 29



434 HENRI CHAVANNES

théologique sur le Christ, sur Dieu, sur le monde, a pu se-

modifier. Mais ce qui n'est pas possible, c'est que sa conception

première et sa conception seconde, contraires l'une à

l'autre, soient également la traduction fidèle de l'enseignement

de son maître Jésus-Christ. Or, du moment qu'il faut
choisir, le bon sens le plus élémentaire nous oblige à

préférer le témoignage le moins éloigné de l'époque où il a
entendu Jésus et qui a été moins exposé que l'autre à subir
les déformations du temps et les infiltrations des doctrines
étrangères. Si l'Apocalypse est de l'an 68, c'est là qu'il faut
chercher la foi chrétienne selon l'apôtre Jean, et non dans le-

quatrième évangile. »

Mais pas du tout, répondraient, je suppose, Busken-Huet
et Jules Bovon, puisque, quand Jean a composé la Révélation,
il n'avait pas encore saisi dans toute sa vérité et sa portée la
pensée du Seigneur, et que c'est dans son Evangile seulement

que nous la trouvons complète et épurée des éléments

judaïques qu'on rencontre dans l'Apocalypse. «La christologie

johannique, dit J. Bovon, n'y avait pas encore atteint
sa pleine maturité1. » Et en parlant de la première épître de

Jean : « Si nous comparons cet enseignement si sobre avec
celui de l'Apocalypse et des premières épîtres de Paul,
l'impression qui s'impose, c'est que Jean laisse tomber l'écorce

pour garder le noyau, c'est qu'il donne la substance
contenue dans la doctrine chrétienne primitive. L'eschatologie
qu'il avait professée autrefois et qui était celle de ses

contemporains, il la dépouille de ce qu'elle avait d'extérieur et de

matériel, afin de dégager dans toute sa pureté l'idée
religieuse et morale2. » « Ne peut-on pas admettre, dit aussi
M. Schrœder, que Jean était arrivé, quand il écrivit l'épitre.,
à une notion plus spirituelle de l'Antéchrist. » (Le Nouveau

Testament, 3e édit., p. 327.)

L'objection faite par M. Béville à ia possibilité de l'identité

d'auteur des deux ouvrages johanniques ne porte donc

pas nécessairement pour ce qui concerne les vues doctrinale

» Ouv. cité, II, p. 534. — ä Ouv. cité, 11, p. 588.



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE f 435

de l'apôtre ; et, quant aux récits de faits relatés par lui dans

l'Evangile à un intervalle si long, on pourrait rappeler que
« les vieillards ont souvent une mémoire étrangement vigoureuse,

lorsqu'il s'agit de faits de leur jeunesse, surtout si ces
faits ont marqué certaines étapes importantes de leur vie; »

ils les racontent « avec une précision étonnante et une
abondance de détails vraiment stupéfiante1. » Or il est aisé de

trouver dans l'Evangile de Jean de nombreux exemples d'une
remarquable précision de renseignements et de détails2.

Mais venons en plus spécialement à la question de l'origine
de notre livre. On sait qu'il y a une vingtaine d'années un
travail sur la composition de l'Apocalypse, d'un étudiant en

théologie, M. Eberhard Vischer, a ramené l'attention des

théologiens sur cette question. M. Harnack a patrone le point
de vue de M. Vischer, et M. Ménégoz l'a fait connaître au

public français par un article de la Revue de théologie deLau-
ssnne paru en 1887. L'ouvrage, selon cette hypothèse, aurait
été primitivement une apocalypse juive, et un auteur chrétien

l'aurait remanié : « On sait, dit M. Ménégoz, qu'il y avait
au siècle apostolique de nombreuses apocalypses juives. Elles
étaient nées dans des moments de grandes tribulations. Des

hommes de Dieu, voyant dans les malheurs qui accablaient
Israël les signes précurseurs de la fin des temps et de
l'établissement du royaume messianique, consolaient leurs
concitoyens en leur annonçant la proximité de la délivrance et
du salut. Ils plaçaient leurs écrits sous le couvert de noms
anciens et vénérés, d'Hénoch, des douze patriarches, de Moïse,
de Baruch, d'Esdras. Ces apocalypses étaient considérées
comme des livres divinement inspirés3. » J'ajoute qu'il y eut
encore une apocalypse de Thomas, une de saint Etienne, une
de saint Paul, dont l'auteur suivait l'apôtre dans le troisième
ciel, dont il prétendait révéler les mystères, puis une apocalypse

de Pierre, que mentionne le canon de Muratori, que

1 E. Sauvin, L'Essor du 24 novembre 1906.

2 Voir mon article sur le quatrième évangile de l'abbé Choisy, Revue de théologie,

1906, p. 223 s.

3 Revue de théologie, 1887, p. 169.



436 HENRI CHAVANNES

Clément d'Alexandrie a commentée comme une écriture
divine et qui présente de curieuses analogies avec le second

chapitre de la seconde épître de Pierre * ; nous ne la connaissons,

par parenthèse, comme l'Evangile de Pierre, que depuis
la publication faite en 1892 du manuscrit dit de Ghizé, qui
contient aussi la version grecque du livre d'Hénoch, cette
antique apocalypse, citée dans l'épître de Jude et qui fut, dit Paul

Chapuis, « longtemps si goûtée dans l'Eglise chrétienne qu'on
faillit en faire un livre canonique2. » Quand les prophéties
de ces nombreux ouvrages, dit M. Ménégoz (p. 170), ne

s'accomplirent pas au temps indiqué, on ne les garda pas moins
dans les cercles pieux, comme livres religieux ; seulement
on y fit les modifications nécessaires pour les adapter aux
circonstances nouvelles, et l'on substitua de nouvelles
prophéties aux anciennes. Ces additions et remaniements, nous
les remarquons dans toutes les apocalypses juives qui nous
ont été conservées. Et comme ces écrits furent reçus comme
livres sacrés dans les communautés chrétiennes, il ne serait

pas étonnant que notre Apocalypse eût été l'objet de modifications

analogues. »

Selon M. Vischer, les trois premiers chapitres de l'Apocalypse

seraient une préface et le chapitre XXIIe depuis le

verset 6, une conclusion de l'auteur chrétien, qui, dans le

cours de l'ouvrage, aurait fait en outre diverses retouches et

adjonctions destinées à l'approprier à l'édification des chrétiens

de son temps. Auguste Sabatier, qui a aussi publié
dans la Revue de théologie une étude sur le problème de

l'origine de l'Apocalypse 3, dit de plusieurs de ces retouches
qu' « il suffit de secouer le texte pour en détacher les interpolations,

qui sont toutes superficielles et comme plaquées4. »

C'est peut-être là beaucoup dire : l'évidence de ces interpolations

ne s'impose pas toujours d'une façon certaine : il est
telle expression, tenue par M. Vischer pour une retouche,

1 Le Nouveau Testament par A. Schrœder, IV, p. 223.
s Revue de théologie, 1893, p. 339.
3 Revue de théologie, 1887, p. 553-587.
4 Article cité, p. 535. Voir aussi celui de M. Ménégoz, p. 171-176.



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE? 487

qu'il faudrait peut-être, pour la faire tomber de son contexte,
secouer par trop violemment. Mais il est des cas où l'adjonction

paraît assez probable: on peut citer par exemple ces

paroles du chapitre XIe (v. 15): «et à son Christ», ajoutées
à celles-ci : « le royaume du monde est remis à notre Dieu : »

puis vient un verbe au singulier (ßamhutru) ; comme aussi au

chapitre XXIIe (v. 3), où le pronom («OtoO, au™), après
l'adjonction : «et à son Christ» est cependant resté au singulier ;

MM. Vischer et Ménégoz pensent que l'interpolateur a

négligé de changer en pluriel ce qui ne se rapportait originairement

qu'à Dieu. Mais peut-être pourrait-on soutenir aussi

que l'emploi de ce singulier provient de l'identification que
ferait l'auteur entre Dieu et l'Agneau ou Logos, selon la
conception johannique que la Parole est Dieu (Jean 1,1). On

signale aussi une adjonction dans ces termes : colère de Dieu
et de l'Agneau (VI, 16 ; XXI, 27 ; XXII, 3). Il est incontestable

que le verset 11 du chapitre XIIe : « et ils l'ont vaincu, à

cause du sang de l'Agneau et à cause de la parole de leur
témoignage, et ils n'ont pas aimé leur vie jusqu'à la mort, »

n'a aucun rapport avec le contexte. De même en est-il du

verset 15 du chapitre XVI : « Voici, je viens comme un
voleur Bienheureux celui qui veille et qui garde ses

vêlements, afin qu'il ne marche pas nu, et qu'on ne voie pas sa

honte. » Ces paroles coupent absolument ce qui est dit
auparavant, que les trois esprits impurs semblables à des

grenouilles rassemblent les rois de la terre pour la guerre de la

grande journée du Dieu tout-puissant, et ce qui suit
immédiatement en ces termes: « Ils les assemblèrent dans le lieu
appelé Armaguédon. » Sans doute un auteur peut faire lui-
même des parenthèses, mais elles se rattachent de quelque
façon aux idées exprimées dans le texte qu'elles interrompent,
tandis que lorsqu'il n'y a aucune liaison entre elles et la

pensée de la parenthèse, on peut plus légitimement
soupçonner une interpolation. Resterait toujours, il est vrai, à

expliquer l'espèce de maladresse do l'interpolateur. M.
Ménégoz soutient après M. Vischer, que dans le dernier passage
que nous avons cité, il s'agit d' «une phrase chrétienne au



438 HENRI CHAVANNES

milieu d'un contexte foncièrement juif, » et il ajoute : « On

ne peut pas dire que l'interpolation soit cousue de fil blanc :

elle n'est pas cousue du tout. C'est comme un coin qu'on
enfonce dans un tronc d'arbre : il menace de le faire éclater.
M. Vischer retire le coin et remet les choses en état *. »

On pourrait citer encore comme ayant bien l'apparence
d'une interpolation ces mots : « le cantique de l'Agneau »

(XV, 3) ajoutés à celui de Moïse, lequel ne contient absolument

aucune allusion à la personne et à l'œuvre de l'Agneau ;

et de même ces paroles : « où aussi leur Seigneur a été
crucifié» (XI, 8), qui sont dites de la grande place de la ville où
gisent les cadavres des deux témoins, Moïse et Elie, lesquels,
selon une croyance très répandue parmi les Juifs au premier
siècle, devaient être les précurseurs du Messie. M. Bruston
entend par ces « deux oliviers, ces deux flambeaux qui se

tiennent devant le Seigneur de la terre » (allusion à Zach. IV),
non pas Moïse et Elie, mais bien le sacerdoce et le prophétisme

chrétiens2. » Le sacerdoce et le prophétisme chrétiens,
désignés par ces deux témoins qui tuent leurs ennemis par
le feu sortant de leur bouche, qui peuvent retenir la pluie,
changer les eaux en sang, qui frappent de plaies la terre,
dont ils tourmentent les habitants, qui ressuscitent après
trois jours et demi et montent au ciel I cela surprend. Et de

même ce qu'écrit à ce propos M. Ant. Reymond : « Tous ces

prodiges ne procèdent en aucune façon d'un sentiment d'irritation

ou de vengeance : ils dénotent bien plutôt chez leurs
auteurs tous les efforts accomplis pour la venue du règne de

Dieus » Eu présence de pareilles interprétations on ne peut
s'empêcher de se demander pourquoi l'on se croit obligé de

donner, vaille que vaille, l'explication d'un oracle qu'on ne

comprend pas.
Dans la même année de la Revue de théologie où M.

Ménégoz a exposé l'hypothèse de M. Vischer, Jules Bovon la

combat. Sans doute il lui paraît « incontestable que plu-
1 Revue de théologie, 1887, p. 175, 182,

5 Revue de théologie, 1888, p. 263.
3 L'Apocalypse, I, p. 215.



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE 439

sieurs des conceptions eschatologiques de l'Apocalypse
présentent un caractère juif1. » Comme ii le dit dans son

grand ouvrage2, «l'auteur de la Révélation s'est nourri des

symboles des apocalypses juives, en particulier du livre
d'Hénoch et du quatrième livre d'Esdras ; parfois même il a

peine à les adapter à ses convictions chrétiennes ; ce sont
des éléments réfractaires contre lesquels il lutte sans
parvenir à bien s'en emparer. » M. Bovon rappelle que la
Confession d'Augsbourg repousse comme opinion judaïque la
doctrine du millénium3 ; et l'on peut ajouter que Calvin la

traitait d' «invention si puérile et si badine qu'elle n'a pas
besoin d'être réfutée, ni n'en est pas même digne4. » D'autre
part, M. Bovon trouve, certainement avec raison, dans

l'ouvrage qui nous occupe « bon nombre d'éléments chrétiens et
même d'un christianisme fort avancé, d'un christianisme qui
se rapproche étrangement de la conception du quatrième
évangile. » Mais, pour reconnaître l'existence des deux
courants, juif et chrétien, il n'estime nullement nécessaire
d'admettre deux auteurs, pas plus que pour constater dans la
seconde épitre aux Thessaloniciens les éléments manifestement

juifs du second chapitre, on ne serait fondé à conclure

pour cette épître à une dualité d'auteurs5.
Dans des articles que j'ai déjà cités, Albert Réville

soutenait qu'entre la rédaction des deux ouvrages de Jean « une
métamorphose, un revirement complet, une révolution
intérieure radicale » a eu lieu chez lui dans ses croyances, ses

affections, ses espérances, en un mot dans tout son être6. »

Hase d'Ièna voyait aussi dans le passage de l'Apocalypse à

l'Evangile la transition d'un point de vue inférieur à un point
de vue plus large, un progrès de la conception religieuse :

1 Revue de théologie, 1887, p. 330.
1 Théologie du Nouveau Testament, U, p. 515.
3 Art. 17.

4 Institution chrétienne, III, 25, 5.
"' 1'. 332, 331. Voir aussi du moine auteur, Jésus et l'église des premiers jours,

f. 266 s.

" Revue de théologie de Strasbourg, IX, 354; X, 3.



440 HENRI CHAVANNES

« l'Evangile, déclare-t-il, c'est l'Apocalypse spiritualisée1 »

« die vergeistichte Apocalypse, » comme du reste Baur
disait aussi.

J. Bovon fait remarquer2 « qu'en devenant chrétiens, les
Juifs qui se convertissaient au Seigneur Jésus — et, ajoute-
t-il, les apôtres rentrent tous, sans exception, dans cette
catégorie, —¦ sont fort loin d'avoir abandonné toutes leurs
anciennes idées, d'avoir fait table rase dans leur esprit. » Et si
l'on demande ce qu'ils ont surtout gardé, la réponse à cette

question ne saurait être douteuse. De toutes les croyances de

leur nation, « ce qu'ils ont le moins changé, c'est l'eschatologie».

La conclusion de J. Bovon est donc que «le
christianisme primitif a très peu modifié la doctrine des choses

futures, tandis qu'il a changé du tout au tout les idées

régnantes sur le moyen d'obtenir le salut. »

Auguste Sabatier dit à ce sujet : « Les remarques de
M. Bovon sur la parenté et même l'identité des croyances
eschatologiques des premiers chrétiens et des Juifs leurs
contemporains sont d'une irréfutable justesse, » mais le
professeur de Paris n'admet pas pour cela le point de vue de
celui de Lausanne sur l'unité originelle de l'Apocalypse. Sans

se prononcer du reste sur la personnalité du rédacteur chrétien,

il lui donne une beaucoup plus grande place que ne le

fait M. Vischer: il lui attribue la conception générale et le
plan du livre, mais à partir du chapitre XI, il croit à l'insertion

dans l'ouvrage d'oracles juifs: «pour leur trouver, dit-
il, un sens chrétien, il faut absolument les détourner de leur
sens historique et naturel3. »

Il me le semble bien aussi. J'ai peine en particulier à m'as-
socier à la pensée qui est celle de maint commentateur, au

sujet de la femme qui «crie étant en travail d'enfant et en

grand tourment pour enfanter » (XII, 2), ainsi que de son fils
dont le dragon guette la naissance pour le dévorer. Cette

femme, couronnée de douze étoiles, symbolisant les douze

1 Revue de théologie, XII, 306, 309 ; Kritische Untersuchungen, 380 s.
2 Ouv. cité, p. 357.
3 Revue de théologie de Lausanne, 1887, p. 554.



QUE PENSER DE L'APOCAL! PSE? 441

tribus d'Israël, ne peut être que la nation juive, dont les
terribles souffrances et angoisses épouvantables pouvaient
bien faire penser que le terme de sa délivrance approchait,
autrement dit que le Messie allait naître. Mais l'enfant est
enlevé vers Dieu avant que le dragon ait eu le temps de se

jeter sur lui. J. Bovon estime que « ces mots énigmatiques
résument à grands traits la carrière historique du Sauveur,
qui vient au monde à travers les périls, qui passe par l'amertume

de l'affliction, qui se voit exposé aux attaques
incessantes de l'ennemi, mais qui reçoit enfin sa récompense
dans la gloire céleste1.» Le Christ reçoit enfin sa récompense

Louis Bonnet dit de même que « son œuvre achevée,
il a été élevé vers Dieu et vers son trône, » et M. Schrœder,
dans la 3e édition du Commentaire de son grand-père,
estime aussi que « l'enfant enlevé vers Dieu et vers son trône
représente Jésus, mis par son élévation à la droite de Dieu,
hors de toutes les atteintes de l'ennemi. » Mais le texte ne
dit rien de pareil : ce n'est nullement son œuvre une fois
achevée que l'enfant mâle est enlevé au ciel, mais au moment
de sa naissance. Il faut, semble-t-il, une certaine dose

d'imagination ou de bonne volonté, pour voir un résumé de la vie
de Jésus-Christ dans ces seuls traits d'un enfant enlevé au
ciel pour qu'il ne soit pas dévoré, en attendant qu'il puisse
revenir faire un grand carnage de payens (XIX. 14 s.), pour
établir en Israël le royaume messianique et paître les autres
nations avec une verge de fer. N'a-t-on pas quelque peine à

reconnaître à ces traits Celui qui, après avoir annoncé le
royaume de Dieu aux foules de la Palestine et guéri les

malades, ne fut élevé dans la gloire qu'après être mort sur la
la croix et ressuscité? Et, pour qui voit dans notre livre une
révélation du Seigneur, ce serait ainsi Jésus lui-même qui
aurait résumé de la sorte sa vie et son activité c'est difficile
à croire. Un messie qui ne passe pas par la mort, n'est-ce
pas un messie juif? Et, au lieu d'une vie de Jésus en
raccourci, ne serait-il pas plus naturel de voir dans le signe de

1 Théologie du Nouveau Testament, tome II, 513.



442 HENRI CHAVANNES

la femme, revêtue du soleil, qui crie en travail d'enfant, les

imaginations pieuses d'un israélite attendant son messie
Au sein de l'effroyable guerre des Juifs, soupirant après la
venue du libérateur, il se serait représenté sous ces images
symboliques, à la fois, comme le pensaient les Juifs ses

contemporains, que le messie naîtrait du peuple d'Israël et qu'il
viendrait du ciel. Reuss1 dit, en effet, qu'on trouve chez
les Juifs soit l'opinion que le Messie serait un homme, un
descendant de David, un successeur des prophètes, soit celle

qu'il serait un être surhumain, un Fils de Dieu.
Quant à l'interprétation suivant laquelle l'enfant mâle

serait le Seigneur Jésus, on a si bien senti son mal-fondé qu'on
a imaginé de voir en cet enfant la portion fidèle de l'Eglise.
Ce seraient alors les vrais chrétiens qui paîtraient les nations
avec une verge de fer, comme cela est dit, il est vrai, dans

l'épitre à Thyatire (II, 26, 27) de celui qui vaincra. Ce

dernier passage, tout comme la déclaration de Paul que les saints

jugeront le monde (1 Cor. VI, 2 ; Mat. XIX, 28), pourrait
paraître autoriser à placer ainsi cette houlette, assez peu
évangélique, dans la main de l'épouse de Christ. Il semble pourtant

plus naturel de penser que la verge de fer, attribut
caractéristique du messie dans la littérature du premier
siècle, c'est un Juif qui l'a mise dans la main du libérateur
qu'on attendait. Ce n'était pas en effet un Christ humilié que
même Jean Baptiste annonçait par les images de la hache
mise à la racine des arbres, de l'aire parfaitement nettoyée
et de la paille brûlée au feu ; pas davantage un messie
homme de douleurs que Pierre imaginait, quand il disait à

Jésus annonçant sa croix : « A Dieu ne plaise, cela ne t'arriverà

point. »

Pour M. Bosselet, l'enfant mâle c'est Constantin. Quant au

symbole de la femme, « il est évident, dit-il, qu'il représente
la religion chrétienne2. Mainte question qui paraît fort
obscure à nombre d'exégètes est pour M. Rosselet d'une évidence

1 Histoire de la théologie chrétienne au siècle apostolique, I, p. 138.

2 L'Apocalypse et l'histoire, II, 177, 183.



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE? 443

incontestable, d'une grande clarté, ce qui lui a permis de

mettre en frontispice de son livre ces paroles de Daniel (II,
45) : « la vision est véritable et son interprétation est
certaine. »

M. Bruston1, pour qui l'enfant mâle désigne le Seigneur
Jésus, dit de lui : « Où voit-on qu'il ait été enlevé au ciel au
moment de sa naissance'! » Il me semble que le texte le dit
assez clairement dans ces paroles : « Le dragon se tint devant
la femme... afin que, quand elle aurait enfanté, il dévorât
son enfant. Et elle enfanta un fils mâle, qui doit paître
toutes les nations avec une verge de fer ; et son enfant fut
ravi vers Dieu et vers son trône ; et la femme s'enfuit dans
le désert2. » Entre la naissance de l'enfant et son enlèvement

que le texte paraît bien indiquer comme se succédant
immédiatement, M. Bruston intercale toute la carrière de Jésus-

Christ et sa mort : « Les souffrances de Jésus-Christ, nous
dit-il, ne sont-elles pas suffisamment indiquées par la
puissance du dragon qui veut le dévorer?» Eh bien, non, cette
indication ne me paraît pas suffisante, et la mort de Jésus

n'est point clairement indiquée par « la forme symbolique
du combat de Michaël avec le dragon, vaincu à cause de

l'Agneau. » J'avoue bien que l'interprétation qui voit dans

l'enfant mâle un messie juif, présente aussi des difficultés:
il serait surprenant, remarque M. Bruston, que le messie juif
« à peine né disparût et abandonnât son peuple à la persécution

3
; » mais s'explique-t-on mieux la chose du messie

chrétien? Et la fuite de la femme au désert, où M. Bruston voit
la protection dont l'église est l'objet de la part de Dieu entre
la première et la seconde apparition du messie, il estime

qu'elle se conçoit mieux au point de vue chrétien qu'au point
de vue juif. «L'Eglise est elle-même hors de danger, disait

Reuss4, mais ses enfants ne cessent d'être en butte aux

attaques du malin pendant cette dernière période. » Qu'est-

ce que ces enfants de l'Eglise? Les croyants? Mais ce sont

' Revue de théologie et de philosophie, 1888, 255-279. — 2 Apoc. XII, 4-6.

3 Revue de théologie, 1888, p. 265. — 4 Ouv. cité, p. 318, 323.



444 HENRI CHAVANNES

eux qui composent l'Eglise. J'avoue ne pas saisir cette
distinction entre l'Eglise et ses enfants.

Et n'est-ce pas aussi un oracle juif que celui qui dépeint
au chapitre XIXe la terrible chevauchée du Logos à la robe
teinte dans le sang, à l'épée tranchante sortant de sa bouche

pour frapper les nations, qui foule la cuve du vin de la fureur
de la colère du Dieu tout-puissant et fournit les vautours de

la chair de ses adversaires pour le grand souper de Dieu,
comme est appelé ce festin Est-il bien naturel d'assimiler
ce cavalier couvert du sang d'autrui à celui qui a versé son

propre sang et s'est fait connaître à nous comme doux et

humble de cœur?
Sans doute on pourrait dire que le bon berger de l'évangile

ne représente qu'une des faces du Christ complet, que si

Dieu est amour et miséricorde, on ne se joue pas de lui
cependant, pensées qui ont inspiré Henri Lutteroth dans son

cantique : « Il vient, il vient, c'est notre rédempteur, » et où

nous lisons ces paroles : « Tremblez, pécheurs, redoutez sa

colère. Il a pour vous un terrible salaire ; car si Jésus est le

Sauveur, Il est le juge et le vengeur. » Il n'en reste pas moins

que les images guerrières et les descriptions sanguinaires de

l'Apocalypse rappellent pourtant bien plus les espérances

juives que celles, toutes spirituelles et miséricordieuses, de

l'Evangile.
A côté des éléments chrétiens incontestables de l'Apocalypse,

il semble donc qu'on en trouve d'autre part d'origine
bien positivement judaïque. Ils le sont en tout cas, par
exemple, ces reproches faits aux églises d'Asie d'avoir dans
leur sein des gens qui se disent juifs et ne le sont point et

mangent des choses sacrifiées aux idoles (II, 9, 14, 20 ; III,
9). On a même pu penser avec quelque raison que saint Paul
ou ses disciples étaient visés par de telles paroles et en
particulier par la louange adressée à l'église d'Ephèse d'avoir
éprouvé et trouvé menteurs ceux qui se disent apôtres et ne
le sont point (II, 2). On sait en effet combien Paul réclamait
hautement sa qualité apostolique, quoi qu'il ne fût pas un
des douze (1 Cor. IX).



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE 445

Mais revenons à l'étude d'Auguste Sabatier: Contrairement
à l'opinion de M. Vischer, qui voit dans les trois premiers
chapitres de l'Apocalypse une adjonction postérieure, Aug. Sabatier

soutient qu' « ils font corps avec notre livre, ayant jailli
d'une même conception mère, étant partie intégrante d'un
plan général, rédigée d'après les mêmes procédés de composition

littéraire et étant psychologiquement de même nature. »

Il retrouve dans ces chapitres « comme accumulés, tout le

symbolisme et toute la rhétorique apocalyptique du reste du

livre *, » ce qu'il me paraît avoir bien démontré, et par
conséquent victorieusement réfuté l'opinion de M. Vischer que
ces trois chapitres sont d'un autre auteur que ceux qui suivent.

Ainsi donc, tandis que M. Vischer tient notre livre pour
une apocalypse juive, ornée d'additions chrétiennes, que
J. Bovon la croit tout entière d'un auteur chrétien, Aug.
Sabatier, tout en l'estimant une apocalypse chrétienne, croit
qu'il y est entré des oracles juifs, utilisés comme d'anciens
matériaux dans un nouvel édifice, et cela spécialement
depuis le chapitre X. Le dernier verset de ce chapitre : « Il te

faut de nouveau prophétiser sur maints peuples, nations,
races et langues et rois, » annonce le contenu du petit livre.
C'était un recueil de prophéties diverses concernant des peuples

et des rois, à savoir la vision du temple épargné (chap.
XI), celle de la naissance du Messie, enfanté par la théocratie
d'Israël (chap. XII), la vision de la bête dont le chiffre est

666, enfin celle de la prostituée et de son châtiment (chap.
XVII et XVIII), tout autant de tableaux que le voyant
contemple surla terre, tandis que les précédentes visions étaient
censées avoir lieu dans le ciel. Ces oracles apocalyptiques
ayant pour l'auteur une autorité divine, il les a simplement
incorporés dans son écrit ; aussi le petit livre qu'il a bel et
bien absorbé, le retrouvons-nous presque intact dans les

flancs de son œuvre (p. 562, 587).
Louis Bonnet considérait aussi les chapitres XII et suivants

comme rapportant le contenu du petit livre2.

* Pag. 560, 563. — '2 Le Nouveau Testament, 2« édit., p. 339 ; 3* édit., p. 393.



446 HENRI CHAVANNES

Ces oracles, Aug. Sabatier estime qu'à partir du chapitre XI,
ils sont des années 69 à 71, « mais le reste de l'ouvrage, dit-
il, l'Apocalypse chrétienne, ne se comprend absolument pas
à cette date. Vous n'y trouverez rien qui fasse allusion de

près ou de loin à la guerre juive. La christologie, l'influence
très reconnaissable des idées et du langage de la théologie
johannique, la longue vie de l'église supposée, le nombre des

martyrs, le ton des sept lettres dans les premiers chapitres,
le nom de Logos donné à Jésus-Christ, la théorie rédemptrice
rattachée à l'image de l'agneau immolé, tout décèle une
origine postérieure, et nous oblige à descendre jusqu'aux
dernières années du premier siècle et à donner raison à Irénée
et à la tradition officielle de l'Eglise. »

De la sorte, et ceux qui datent l'Apocalypse de l'an 68 et
ceux qui la disent de la fin du siècle auraient à la fois tort et
raison : les deux dates seraient exactes, mais ne s'appliqueraient

ni l'une, ni l'autre à tout l'ouvrage.
M. Bruston ] a combattu l'explication d'Aug. Sabatier : il

estime que dans les chapitres attribués par le professeur de

Paris à l'apocalypse juive on ne saurait retrancher, sans

rompre Je contexte, les mentions de l'Agneau (XII, 11 ; XIII,
8) et de Jésus (XVII, 6) ; aussi admet-il deux ouvrages
distincts à l'origine, mais tous deux d'auteurs chrétiens : le

plus ancien (comprenant les chap. X, 8-11 ; XI, 1-13, XII à

XVI en partie, XVII-XIX, 3, 11-31 et XX), écrit entre 64 et 68,
fut écrit vraisemblablement en hébreu ; il appuie cette hypothèse

sur le terme d'Armagueddon et sur le chiffre de 6662

qu'il interprète par le nom hébreu du fondateur de Babylone,
Nemrod fils de Kousch. Cette apocalypse pourrait avoir été

composée par l'apôtre Jean. Quant à l'ouvrage le plus récent,
M. Bruston pense qu'il a été écrit en grec et peut être attribué à

Jean le presbytre. Puis un rédacteur final aurait ajouté la vision
des 7 coupes (chap. XV et XVI) et la description de la nouvelle

1 Revue de théologie et de philosophie. Mai 1888.
2 Le chiffre de 666, dit M. Bruston (p. 269) ne s'explique d'une façon satisfaisante

que par le nom hébreu de Nemrod, fils de Kousch : 1£>3 p T1ÖJ-



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE? 447

Jérusalem (XXI, 8 à XXII, 7)1. La seconde des Apocalypses

que M. Bruston croit pouvoir distinguer dans notre livre, il la
tient pour « postérieure de plusieurs années au moins à la
première2. » Mais cela en rapproche singulièrement la date
de celle des autres écrits johanniques, si fort différents de

l'Apocalypse. Cette différence ne peut donc plus s'expliquer
par le changement du style et du point de vue qu'une
trentaine d'années aurait amené chez l'apôtre.

Irénée l'interprétait par lateinos :

L 30

A 1

T 300

E 5

I 10

N 50

0 70

S =__ 200

666

L'interprétation la plus répandue au siècle dernier a été celle « Néron César »

200 + 60 + 100 + 50 -f 6 + 200 + 50

1 D p | 1 "I J-

666.

Dans un ouvrage tout récent (Auslegung der Gesichte vom ersten Tier und

vom andern Tier in der Offenbarung Johannis, Liestal, 1907) ouvrage qui
contient plusieurs interprétations nouvelles des textes de l'Apocalypse, entre autres

du chapitre dix-septième, M. le pasteur G. Linder tire des données de la

numismatique une autre explication du chiffre de 666 : les monnaies dictatoriales et

consulaires de César portent Cäsar diet, et Cuius Cäsar, inscriptions qui, en

lettres grecques, donnent le nombre de 666 et de la variante 616 :

K 20 r 3

A 1 A 1

1 10 I 10

V 200 O 70

A 1 S 200

P r= 100 K 20

J 4 A 1

1 10 1 10

K 20 V 200

T 300

^666
A
P

1

100

616
1 Voir Le Nouveau Testa.ment, de M. Schrœd er, p 318.

"¦ Art. cité, p. 274.



448 HENRI CHAVANNES

M. de Faye croit la Révélation composée d'une apocalypse

chrétienne, les six premiers chapitres, et de deux apocalypses

juives, lesquelles auraient été remaniées par un
rédacteur chrétien.

On voit combien les critiques sont peu d'accord, quand il
s'agit de dépecer le livre en sources multiples, et de discerner
les remaniements successifs qu'il peut avoir subis. Cela ne

légitime-t-il pas en grande mesure la position agnostique à

bien des égards que nous nous voyons forcé de prendre?
En admettant que l'Apocalypse renferme des visions

partielles ou des oracles antérieurs à sa rédaction définitive, on
s'explique plus aisément le contraste entre certains morceaux
purement juifs et d'autres où la note chrétienne est fortement
accusée, entre des visions comme celle du chapitre XI (i, 2,
13) qui semble bien antérieure à la destruction du temple *

et des paroles qui impliquent une existence déjà prolongée
de l'Eglise, puisqu'elle compte de nombreux martyrs, multitude

de gens venus de la grande tribulation (VII, 14), et

qu'elle est déjà divisée en sectes hostiles, comme le montrent
les épîtres aux églises d'Asie.

Si effectivement un certain nombre des oracles contenus
dans l'Apocalypse sont d'origine juive, on peut se demander
s'il est vraisemblable que l'auteur qui les a incorporés dans

son livre, soit l'apôtre Jean ; même en faisant la part de ce

qu'il y a certainement de vrai dans le point de vue défendu
entre autres par Busken-Huet, Alb. Réville et Bovon
touchant le changement des vues de l'apôtre.

Comme les 24 anciens couronnés d'or et assis sur des

trônes du chapitre IVe représentent vraisemblablement les

chefs des 12 tribus d'Israël et les 12 apôtres, il n'est pas
probable que le fils de Zébédée ait entendu se placer dans
leurs rangs. L'est-il davantage qu'il ait mis son nom avec
celui de ses collègues, sur les fondements de la nouvelle

1 M. Bruston ne conclut pas, comme Aug. Sabatier, des paroles touchant le mesu-

rage du temple que celui-ci fût encore debout ; il prend le temple dans un sens

symbolique pour représenter la religion juive, Jérusalem pour le peuple de Dieu,
et il tient cet oracle pour chrétien. (Pag. 263.)



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE 449

Jérusalem (XXI, 14)? Il n'y a sans doute pas à se demander

quels sont les noms de ces douze apôtres, si celui de

Matthias ou bien celui de Judas y figure, ou encore si l'un d'eux
n'eût pas été avantageusement remplacé par celui de Paul;
ce sont là des questions qui ne doivent pas se poser dans

l'espèce, la personnalité des douze n'ayant rien à faire ici,
car l'intention du symbole ne peut absolument porter que
sur le chiffre des douze qui représentent l'église de la
nouvelle alliance.

Ce qui ne paraît pas non plus très favorable à l'idée que
l'auteur de l'Apocalypse soit l'apôtre Jean, c'est qu'au
chapitre XVIIIe il joint les apôtres aux saints et aux prophètes
qui doivent se réjouir de la vengeance que Dieu a fait venir
sur Rome ; il semble donc bien qu'ils fassent partie de ceux
qui ont été immolés par la grande Babylone, et qui maintenant

sont vengés. Cette mention des apôtres, tout comme
celle de leurs noms sur les fondements de la Jérusalem
nouvelle, ne paraît-elle pas bien plus naturelle à l'époque, un

peu tardive, où ils avaient pris dans l'église une autorité et

un prestige particuliers? En outre, ce Jean, auteur de

l'Apocalypse, se met au nombre des prophètes (XXII, 9), non des

apôtres, comme le font habituellement Pierre et Paul ; il ne

fait aucune allusion à sa dignité apostolique, ni aux relations
personnelles que la tradition rapporte avoir été celles de

l'apôtre Jean avec les églises d'Asie, en particulier avec celle
d'Ephèse. Aussi comprend-on, que, pour ces raisons entre
autres, on puisse hésiter à lui attribuer l'Apocalypse, et cela

malgré les témoignages de la tradition, qui peuvent paraître
d'autre part assez concluants. Je puis toutefois m'expliquer
encore aisément qu'au second siècle on ait pu croire du
disciple que Jésus aimait un ouvrage d'un serviteur du Christ
portant un nom aussi commun que celui de Jean, carà cette

époque, déjà un peu éloignée des origines, Jean l'apôtre
devait être bien plus connu que tout autre Jean ; c'était peut-
être alors le seul Jean connu généralement *.

1 J. Réville, p. 45-48.

THÉOL. ET PHIL. 1907 30



450 HENRI CHAVANNES

Notre savant collègue, M. G. Linder, a publié à Bâle en
1905, un opuscule intitulé : Die Offenbarung Johannis,
aufgeschlossen u. s. iv., dans lequel il se prononce en faveur de
de l'apostolicité du livre ; il la conclut entre autres de
l'accord qu'il constate entre l'Apocalypse et les portions judaïques

et eschatologiques des Synoptiques1. Il fait remonter
très haut la composition de l'Apocalypse : sous Claude, soit
entre 41 et 54 (XXV), voire peut-être sous Caligula ou Tibère
(XVII). Contemporaine ainsi des épîtres aux Thessaloniciens
(52-55), si même elle ne leur était pas antérieure, elle serait
le plus ancien livre du Nouveau Testament. D'accord avec la
tradition et avec F. Godet, quant à l'auteur, on voit combien
il en diffère quant à la date de la composition du livre. De

telles divergences montrent bien la difficulté de la matière.
M. Linder voit dans les sept têtes du chapitre XVII la
désignation des sept rois de Rome et dans les dix cornes celle
des dix empereurs ; si, écrivant sous Tibère ou Caligula,
l'auteur n'en annonce pas moins dix empereurs, c'est qu'il
s'appuie sur les dix cornes de Daniel VII, 7. La bête, Babylone,

la prostituée, la grande ville, c'est la monarchie romaine,
puissance ennemie de Dieu. La blessure qui lui est infligée
(XIII, 3-12) l'est par la république ; sa guérison, c'est le
rétablissement de l'empire par J. César (désigné par le chiffre
de 666) ; il monte de l'abîme de la république. La bête qui
était et n'est pas (XVII, 8), ce sont les 460 ans de la
république (509-48 av. J.-C). Après les empereurs romains sont
annoncés les rois de la terre (les sauterelles), enfin Gog et
Magog, et la victoire définitive de l'Agneau sur tous ses
ennemis. L'Apocalypse est ainsi le cantique de ia victoire
finale du Christ ; son but pratique était l'encouragement des

chrétiens contemporains en présence des dangers qui les

menaçaient : « ein unschätzbares Trostbuch der Frommen. »

M. Linder ne paraît pas admettre d'interpolations dans

l'Apocalypse : il ne traite du moins pas la question dans sa

brochure, mais il admet bien ce qu'il appelle des « Incon-
1 Comme l'école de Tubingue, M. Linder refuse l'apostolicité à l'Evangile de

Jean.



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE 451

gruenzen », conséquences du caractère de l'Apocalypse,
« ihres geheimnisvollen und phantastischen Charakters *. »

On peut remarquer en effet dans ce livre des inexactitudes
grammaticales, ou négligences de style, par exemple au

chapitre XIII, verset 11, où il est dit de la bête qu'elle avait
xépxTu. Sùo ôpota àpi'w, c'est-à-dire « deux cornes semblables à

un agneau, » comme la traduction darbyste rend exactement
ces termes, tandis qu'Osterwald interprète en disant : deux

cornes semblables à celles de l'Agneau, » et la version de

Lausanne, malgré ses prétentions au littéralisme, « deux cornes
comme un agneau ; » le texte, dont je veux bien que ces

traductions rendent au fond le sens, ne porte pourtant pas à;

àpviov, mais ôpoiK àpviia.

Et ce défaut d'exactitude n'est pas seulement verbal : la

pensée est parfois flottante aussi : Au chapitre XVII, il est

dit de la bête, « qui a sept têtes et dix cornes, » que « les sept
têtes sont sept montagnes, où la femme est assise ; ce sont
aussi sept rois, » est-il ajouté, « et les dix cornes sont dix rois. »

Ainsi les sept têtes peuvent représenter la ville de Rome ou
aussi les sept rois. Est-ce ad libitum? et pourrait-on
s'appuyer sur cette double signification des sept têtes, fournie
par le texte même, pour s'autorisera donner ailleurs de

multiples et divergentes interprétations? Mais alors que d'incertitudes

En résumé j'inclinerais plutôt à penser que l'Apocalypse
n'est pas de l'apôtre Jean, mais je n'oserais toutefois
l'affirmer comme j'affirmerais, par exemple, que les épîtres aux
Corinthiens sont de saint Paul.

On fera peut-être remarquer que si l'Apocalypse n'est pas
du disciple aimé du Seigneur, elle perd singulièrement de

son autorité et de sa valeur. De même en est-il du quatrième
Evangile, que plusieurs modernes refusent à l'apôtre Jean.

Au professeur Keim, qui s'était exprimé ainsi, touchant
l'Evangile: «La beauté du livre, sa vertu édifiante, sa

sainteté,... tout cela ne dépend pas d'un nom, » Fréd. Godet ré-

i Ouv. cité, XVII, p. 23.



452 HENRI CHAVANNES

pond : « Vous trompez les autres, ou vous vous trompez vous-
même; car vous ne sauriez vous cacher que les discours mis
dans la bouche de Jésus et la conception de sa personne
exposée dans ce livre, ont pour l'église une valeur toute différente

selon que c'est l'apôtre bien-aimé du Seigneur qui
nous rend compte de ce qu'il a vu et entendu, ou un penseur
du second siècle, qui compose tout cela à sa guise. »

« A sa guise, » n'est peut-être pas l'expression absolument
exacte qu'il faudrait employer dans la supposition de la
composition du quatrième Evangile au second siècle ; mais
passons ; on ne peut nier, semble-t-il, que la valeur des écrits
dits johanniques ne fût, en effet, notablement diminuée, s'il
était absolument certain qu'ils ne sont pas du disciple que
Jésus aimait. Toutefois l'on peut rappeler que, pour être
d'un auteur tout à fait inconnu, on ne dénie pourtant pas
toute valeur à l'épître aux Hébreux, que Calvin ne croyait
pas de Paul, et au sujet de laquelle il disait : « de savoir qui
l'a composée, il ne s'en faut pas soucier grandement. »

M. J. Réville, qui rejette absolument l'apostolicité du
quatrième évangile et prétend qu'elle aboutit à des « monstruosités

exégétiques, historiques et psychologiques1 », ne le traite
pas moins d'« admirable » et soutient qu'il «aune valeur
spirituelle, religieuse et morale qui se maintiendra aussi

longtemps qu'il y aura des disciples du Christ2. » « Prétendre,
dit-il encore, que le quatrième évangile perde sa valeur pour
le chrétien, s'il n'est pas de l'apôtre Jean, c'est la première et
la plus grande infidélité à l'esprit même dont ce livre est

pénétré3. »

Et de même en est-il de l'abbé Loisy, qui nie non moins
catégoriquement l'historicité et l'apostolicité de l'évangile,
« l'esprit, dit-il, en est vraiment celui de Jésus ; » « ce livre
reste une des bases de l'édifice chrétien4. »

Dans les recherches d'auteur et d'authenticité il faut en

tout cas maintenir que les questions de plus ou moins grande
valeur des ouvrages n'ont pas à influer sur des résultats qui

« Ouv. cité, p. 333. — Ouv. cité, p. 35, 335, 336. — 3 Id., p. 320.
1 Le quatrième Evangile, p. 138, 139.



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE 453

doivent, il va sans dire, rester absolument indépendants de

toute considération d'avantage.
Somme toute, ne faut-il pas, à propos des écrits johanni-

ques, faire comme l'aveugle-né, qui ne savait si Jésus était
un méchant, mais bien qu'il lui avait ouvert les yeux, et dire
aussi : Je ne sais si ces ouvrages sont de saint Jean, mais ils
m'édifient, m'encouragent et me font du bien Ne peut-on
pas, sans être aucunement en mesure d'en montrer l'authenticité,

en tirer instruction Sans doute, on en tirera moins
de l'Apocalypse que de l'Evangile, l'importance de ce dernier
ouvrage étant manifestement bien plus grande que celle du
livre étrange par lequel se termine notre canon. Nous pourrions

remarquer en passant que cette affirmation d'une
valeur inégale des livres de la Bible, vérité à la Palisse, que

personne n'aurait plus l'idée de contester aujourd'hui, n'était
point si évidente à tous il y a quelque cinquante ans, alors que
Agénor de Gasparin, parfaitement conséquent du reste avec

sa doctrine de l'inspiration, pouvait dire dans son ouvrage
sur la Bible1 : «l'écrit théopneustique de l'auteur des

Chroniques ou d'Esther vaut celui du disciple que Jésus aimait. »

Il semble bien en tous cas que la valeur et l'autorité de

l'Apocalypse ne peuvent qu'être amoindries, si ses prophéties
n'ont pas été confirmées par les événements, et s'il a fallu la
destruction de Jérusalem pour faire passer saint Jean, à

supposer qu'il soit l'auteur du livre, du matérialisme judaïque,
dont l'ouvrage témoigne, au spiritualisme du quatrième évangile.

« Reconnaître, dit M. Schrœder, que dans l'Apocalypse il
y a des données qui ne se sont point accomplies, ce n'est pas
ôter toute autorité à ce livre, ni diminuer sa valeur2. » Cela

dépend naturellement de la valeur qu'on était porté à priori
à lui donner.

Que les écrivains sacrés ne soient pas infaillibles, c'est ce

qui est maintenant assez généralement admis. Même à

Genève, l'ancien boulevard de la plénière et de la stricte auto-

1 Tome II, p. 111. — 2 Le Nouveau Testament, 3e éd., p. 345.



454 HENRI CHAVANNES

rite de l'Ecriture, Edouard Barde s'exprimait ainsi dans son
Commentaire sur les Actes des apôtres * : « Même un saint
Paul paraît s'être momentanément trompé dans ses calculs
sur le retour du Christ. Ceux du pieux Bengel, du vénéré
Gaussen, de Baxter, le rêveur chrétien, n'ont pas mieux
réussi à fixer la date du « rétablissement ». D'où l'auteur conclut

que « les expériences modernes ont prouvé bien haut la

sagesse de l'avertissement donné par le Seigneur à ses

disciples, quand il leur disait : « Ce n'est pas à vous de connaître
» des temps ou des saisons que le Père a réservés à sa

» propre autorité. »

Touchant une certaine curiosité, pas toujours très
spirituelle ni très saine, qui n'a que trop présidé à l'étude des

prophéties, on a eu lieu plus d'une fois de reconnaître la
vérité de cette réflexion du poète :

Nitimur in vetitum semper, cupimusque negata.

Et l'on pourrait aussi appliquer à ce désir de connaître ce

qui nous est caché l'antique boutade répétée par Luther, à

qui l'on demandait un jour ce que Dieu faisait avant la création

du monde : « Er hat Ruthen geschnitzt für böse Buben
die so fragen (il préparait des verges pour châtier d'importance

ceux qui posent de pareilles questions indiscrètes). » On

peut remarquer du reste que Paul disait ne connaître et ne

prophétiser qu'en partie, soit imparfaitement.
A propos de ce qui est dit de la bête, qu'« elle s'en va à la

perdition, » M. Schrœder s'exprime ainsi : « Dans cette
prédiction nous trouvons le même défaut de perspective qu'on
constate dans la plupart des prophéties de l'Ancien et du
Nouveau Testament. Les voyants confondaient les diverses

phases du tableau dans lequel l'avenir leur était révélé ; ils
apercevaient comme se succédant immédiatement des faits

qu'un intervalle de plusieurs siècles devait séparer. C'est par
une erreur semblable que les deux premiers évangélistes,
omettant « les temps des nations » (Luc XXI, 24) font dire à

< Pag. 19, 20.



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE? 455

Jésus que son retour glorieux aurait lieu « aussitôt après » la

ruine de Jérusalem par les Bomains (Mat. XXIV, 29 s. ; Marc

XIII, 24 s.). »

« Si, comme le dit M. le professeur Emery *, les auteurs du
Nouveau Testament se sont carrément trompés en affirmant
la proximité immédiate du retour de Christ, pourquoi ne se

seraient-ils pas trompés en affirmant le fait lui-même sous

une forme tangible ?» « Les deux idées connexes d'un retour
de Christ ici-bas et d'un jugement dernier exercé par lui se

comprennent fort bien au point de vue des idées eschatologiques

juives. La terre, étant considérée comme le centre du

monde2, devait naturellement être le théâtre de la victoire et

du règne du Messie et l'idée d'un jugement dernier cadrait
très bien avec celle d'une résurrection générale des morts au
moment de la parousie. Pour des chrétiens imbus de

l'eschatologie juive, il était absolument naturel d'attendre un
retour glorieux de ce Messie qu'ils n'avaient vu, la première
fois, que dans l'humiliation. Pour nous, chrétiens du dix-
neuvième siècle qui croyons, avec M. Bovon et le quatrième
évangile, que la vie éternelle, fruit de la foi en Jésus-Christ,
n'est pas interrompue par la mort, mais transférée dans un
autre monde et transformée, la situation se présente tout
autrement. Notre sort au lendemain de la mort étant déterminé

par notre condition spirituelle de la veille, notre jugement
est déjà accompli par le fait même. Et l'on ne comprend
guère pourquoi, après avoir habité d'autres demeures dans

la maison du Père, nous reviendrions habiter celle-ci. Et
comment se représenter ces grandes assises universelles où

Jésus vient juger personnellement les milliards d'êtres
humains qui se sont succédé ici-bas? » Aussi M. Emery relègue-
t-il dans l'histoire du dogme la notion d'un retour matériel

1 Revue de théologie, novembre 1896, p. 574, 575,

- M. le professeur Al Berthoud, de Genève, se rattache encore au système

géocentrique, de même que M. Ch. Byse, qui le défend au fond sous le nom de

croyance « anthropocentrique » (Revue de théologie de Montauban, janvier 1907,

p. 73, 75, 76) quoiqu'il admette, ce qui paraît peu concordant, l'existence
d'antres humanités sur d'autres planètes.



456 HENRI CHAVANNES

du Christ et ne conçoit-il ce retour qu'à la seule manière du
quatrième évangile.

C'était bien aussi l'opinion de Bovon, qui estimait que Jean

a « dépouillé l'eschatologie qu'il avait professée dans
l'Apocalypse de ce qu'elle avait d'extérieur et de matériel, afin de

dégager dans toute sa pureté l'idée religieuse et morale '. »

Que faut-il entendre, dans l'idée de Bovon, par ce qui
est extérieur, matériel et partant passager? C'est d'abord,
comme il le dit ailleurs, la résurrection générale à la fin de
l'économie présente, qu'il met « sur le compte des croyances
populaires de l'époque » et tient pour « un appendice inutile,
difficilement compatible avec le principe de l'Evangile,
d'après lequel celui qui croit a la vie comme un trésor que rien
ne peut lui ôter5. » Bovon reconnaît que cette doctrine de
la résurrection générale au dernier jour est enseignée
concurremment dans l'Ecriture avec celle qui lui est « opposée,
selon laquelle l'homme reçoit dès après sa mort un
organisme nouveau. »

L'eschatologie de l'apôtre s'est en outre naturellement
dépouillée des idées du retour visible du Seigneur, du jugement

dernier et des conceptions spéciales à l'Apocalypse, de
la double résurrection et du millénium.

Cette dernière doctrine en particulier ne peut s'appuyer
que sur l'unique passage du chapitre XX de notre livre :

l'articulus stantis aut cadentis millenii. Soutenue dans
l'ancienne Eglise par Papias, Irénée, Tertullien, par toute la
tendance montaniste, au seizième siècle par les anabaptistes et

en général par les interprètes qui, n'admettant pas qu'il y ait
des éléments transitoires dans l'Ecriture, croient à

l'accomplissement intégral de toutes ses déclarations, la thèse millénaire

a été combattue par l'école d'Alexandrie et par le
protestantisme orthodoxe, soit luthérien, soit réformé : « Calvin

repousse le millénium lui-même et l'hypothèse eschatologique

qui s'y rattache, celle du rétablissement d'Israël3. »

Les partisans modernes du règne de mille ans le placent tous

1 Ouv. cité, II, 588. — » Ouv. cité, II, 467. — 3 J. Bovon, Dogmatique, II, 500.



QUE PENSER DE L APOCALYPSE t 457

dans l'avenir. Sa date a du reste singulièrement varié suivant
les interprètes : Saint Augustin pensait qu'il a commencé avec
la naissance du Christ ; Nicolas de Lira avec la fondation de

l'ordre des Dominicains ; Bengel annonça le retour du Christ

pour l'an 1836 ; Hengstenberg voyait le millénium dans le
saint empire romain de nation germanique, qui, ayant pris fin
en 1848, a été remplacé par la démagogie, figurée par Gog et
Magog1. Bemarquons que les chrétiens qui se réjouissent
du millénium n'ont pas toujours prêté une attention
suffisante au fait que ce sont les martyrs seuls qui en bénéficieront,

« le reste des morts, est-il dit expressément (XX, 4, 5),
ne reprit pas la vie jusqu'à ce que les mille ans fussent
accomplis. »

D'où peut bien provenir la mention dans notre livre de-

cette singulière conception de mille ans de règne glorieux du
Seigneur sur la terre, pendant lesquels Satan sera lié pour
être ensuite délivré, en sorte qu'il pourra de nouveau séduire
les nations et les assembler pour faire la guerre aux saints?
Ces armées, venant des quatre coins de la terre, sont
vraisemblablement aussi nombreuses que celles dont il est parlé
au chapitre IX (v. 16), qui comptaient deux myriades de

myriades de cavaliers, soit deux cents millions d'hommes.
M. Ant. Beymond dit qu'« il est impossible de ne pas

reconnaître dans cette immense cavalerie, dans cette armée de

démons portant des hommes en croupes, une puissance
spirituelle qui s'incarnera sans nul doute dans les peuples de

l'Euphrate ou de l'Orient, dont les invasions seront plus
terribles que celles des barbares au quatrième et au cinquième
siècles » et il ajoute : « Le bouleversement social qui résultera

de l'invasion de la cavalerie démoniaque de la sixième

trompette consistera, selon toute probabilité, dans le renversement

des trois institutions divines : l'Etat, la famille et la

propriété. » « Il faut se boucher les yeux et les oreilles, dit-
il encore, pour ne pas convenir que cette catastrophe prend
chaque jour un caractère d'imminence 2. » On ne saisit pas

1 A. Schrœder, Le Nouveau Testament, 3e éd., p. 339.
2 L'Apocalypse, I, 219-224.



458 HENRI CHAVANNES

clairement le rapport qu'établit M. Reymond entre les invasions

qu'il attend des peuples de l'Orient et le renversement
des institutions sociales qu'il voit déjà comme imminent dans

nos sociétés européennes.
Mais revenons à la question de l'origine de l'idée du

millénium. C'est vraisemblablement des apocalypses juives qu'elle
provient, par exemple de celle de Baruch et du livre des
Jubilés. Irénée rapporte que Papias prétendait avoir recueilli
de la bouche de l'apôtre Jean une prophétie annonçant que
la terre sera d'une fertilité prodigieuse : chaque cep de vigne
portera mille sarments, chaque sarment mille grappes,
chaque grappe mille grains, ce qui en fait bien, sauf erreur,
un milliard ; or chaque grain donnera vingt-cinq mesures de

vin. Que de fûts il faudra pour encaver de pareilles récoltes,
bien propres à réjouir, plutôt que les abstinents, les
marchands devin etpintiers, et leurs pratiques, s'il en est encore
dans le millénium ; la manne, descendant du ciel, rassasiera
les fidèles ; les hommes, toujours jeunes, vivront mille ans :

tout autant de félicités plutôt temporelles assurément Quant
au chiffre lui-même de mille ans que doit durer cette économie

plantureuse, « il est probable, disait Bovon1, que cette
détermination chronologique n'est que le développement de

la parole bien connue du psalmiste : « Mille ans sont devant
» tes yeux comme le jour d'hier qui est passé, » et de la
seconde épître de Pierre : « Un jour est devant le Seigneur
» comme mille ans et mille ans comme un jour, » c'est-à-dire

qu'ici de nouveau la révélation de Jean rentre dans le grand
courant des idées eschatologiques des Juifs. »

Ces diverses conceptions judaïques qu'on est bien forcé de

constater dans l'Apocalypse devraient-elles faire autorité pour
nous? Je ne le crois pas, et j'en reste à penser, sauf
lumières nouvelles et meilleur informé, qu'à part quelques
morceaux détachés, qui reflètent de hautes espérances
chrétiennes ou de saines vues de théodicée, comme ces paroles
tirées d'Esaïe (XLIV, 6) : « Je suis le premier et je suis le

1 Ouv. cité, II, 521.



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE 459

dernier, » à part quelques beaux cantiques de louange et
d'adoration et quelques perles, comme cette parole : « Sois
fidèle jusqu'à la mort et je te donnerai la couronne de la vie »

(II, 10), « Voici, je me tiens à la porte et je frappe : si
quelqu'un entend ma voix et qu'il ouvre, j'entrerai chez lui et je
souperai avec lui et lui avec moi » (III, 20), ou bien : « Ils
n'auront plus faim et ils n'auront plus soif, et le soleil ne les

frappera plus ni aucune chaleur, parce que l'agneau qui est au

milieu du trône les paîtra et les conduira aux fontaines des

eaux de la vie » (VII, 16,17), ou encore : « Je n'y vis point de

temple, car le Seigneur Dieu lout puissant en est le temple »

(XXI, 22), ou bien : « Voici, l'habitation de Dieu est avec les

hommes, et il habitera avec eux ; et ils seront son peuple, et
Dieu lui-même sera avec eux, leur Dieu. Et Dieu essuiera
toute larme de leurs yeux ; et le mal ne sera plus ; et il n'y
aura plus ni deuil, ni cri, ni souffrance, car les premières
choses sont passées » (XXI, 3-5), à part, dis-je, de telles
citations qu'on pourrait multiplier, il n'y a pas lieu de tirer
grand'chose de l'Apocalypse pour notre foi. Aussi ne puis-je
souscrire en conscience à ces paroles de M. Ant. Reymond :

« L'Apocalypse, qui surpasse en intérêt palpitant tout ce que
peut inventer l'imagination la plus féconde, a droit à être lue
et méditée avec soin, autant et plus peut-être que tout autre
livre du recueil sacré1. » Utilisons ce qui peut être pour nos
âmes une nourriture, mais ne nous croyons pas obligés
d'avaler tout ce qui pourrait être appelé le cadre, l'ossature, la

charpente de l'Apocalypse, avec tous ses symboles. Ne nous
tourmentons pas l'esprit à chercher ce que peuvent bien
signifier la mer de verre mêlée de feu sur laquelle se tenaient
les vainqueurs de la Bête (XV, 2), ou bien tous les sceaux,
les trompettes, les fioles du courroux de Dieu, la grêle et le

feu mêlés de sang qui brûlèrent la troisième partie des arbres

et toute herbe verte, la grande montagne jetée dans la mer,
dont la troisième partie devient du sang, l'étoile absinthe

(Vili, 7-11), le fleuve que dégorge le dragon pour emporter la

1 Semler, par contre, combattait l'Apocalypse parce que ce livre lui semblait

dépouillé de tout élément édifiant (J. Bovon, Dogmatique, II, p. 191).



460 HENRI CHAVANNES

femme, mais que la terre engloutit pour la sauver (XII, 15,
16), les sauterelles-scorpions (IX, 3), ou les trois esprits
impurs, semblables à des crapauds, qui, sortis de la bouche du
dragon et de celle de la bête, font des miracles (XVI, 14). Ce

sont là tout autant de choses que Decoppet dans son
recueil intitulé : Les plus belles pages de la Bible, a naturellement

omises et sur la signification desquelles, comme sur
bien d'autres, nous pouvons franchement avouer notre
ignorance. Ne vaut-il pas infiniment mieux ne recevoir, et ne
donner, aucune réponse ni explication qu'être obligé de se

contenter d'une réponse insuffisante, si ce n'est mauvaise, ou
d'une explication boiteuse?

« Ce qui fait la haute originalité de l'Apocalypse, dit
J. Bovon, au point de vue doctrinal et littéraire, c'est la fusion
d'éléments en apparence disparates, les uns qui se rattachent
au passé, les autres qui donnent le pressentiment de l'avenir.
Entre le saint Jean de l'époque du Sauveur, ajoute-t-il, et
celui qui termina ses jours à Ephèse, la distance est grande
assurément : l'Apocalypse se dresse, impérissable monument,
vers le milieu de cette carrière1. » Je veux bien que ce
monument chez l'apôtre d'un développement intermédiaire
entre les notions matérielles purement juives et le spiritualisme

du quatrième évangile soit d'une « haute originalité
littéraire, » mais au point de vue « doctrinal » des chrétiens
du vingtième siècle, ne doivent-ils pas s'en tenir au dernier
ouvrage et laisser de côté les éléments que Bovon lui-même
dit se rattacher au passé et être transitoires2

C'est du reste ce qu'il donne clairement à entendre
ailleurs, quand, parlant des deux points de vue religieux et

moraux que nous retrouvons dans l'Ecriture, il dit3 : « Le
même Dieu nous ordonnera-t-il d'aimer et de haïr, de

pardonner à nos ennemis et de nous réjouir de leurs souffrances
Autant ces deux courants s'expliquent comme degrés suc-

1 Jésus et l'Eglise des premiers jours, p. 271, 272.
* Dogmatique, II, p. 505.
3 Dogmatique, II, p. 506.



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE 461

cessifs, autant il est monstrueux de les juxtaposer et de les

maintenir parallèles. C'est dégrader l'Evangile en lui ôtant
sa couronne ; c'est le dépouiller de son droit de religion
définitive; c'est reporter en Dieu le dualisme historique de

l'alliance légale et de la révélation de Jésus-Christ. »

Cela reconnu, j'estime donc qu'il ne faut se faire aucun
scrupule et n'éprouver pas plus de remords de négliger
complètement, au point de vue spirituel, une bonne partie de

l'Apocalypse, que nous n'en éprouvons, quand, — toujours
au point de vue religieux, car au point de vue historique,
esthétique et littéraire, c'est autre chose, — nous ne faisons

absolument rien de maints chapitres des Chroniques, d'Esther

ou du Cantique des Cantiques.
Et dans le Nouveau Testament, pour en prendre un exemple

dans le plus ancien livre, nous donnons assurément une
toute autre importance à cette parole: «Et ainsi nous serons

toujours avec le Seigneur, » qu'aux notices précédentes, que
les morts en Christ ressusciteront premièrement, puis
qu'avec les fidèles vivant encore sur la terre ils seront ravis
dans les nuées à la rencontre du Seigneur en l'air (1 Thés.

Il, 15-17).

Il va sans dire du reste que si, au point de vue de l'édification

personnelle des chrétiens de nos jours, nous estimons

qu'il est bien des choses à laisser de côté dans l'Apocalypse,
nous ne nions pas qu'au point de vue historique et pour la
connaissance du christianisme primitif ce livre n'ait la plus
grande valeur, et cela soit par ce qu'il dit, soit aussi par ce

qu'il ne dit pas : il confirme l'histoire évangélique et ses

enseignements sur la mort, la résurrection et la divinité de

Jésus-Christ. A cet égard peu importe qu'il y ait dans son
texte des interpolations; très anciennes en tout cas, elles

sont, comme le texte primitif, un témoignage irrécusable de

la pensée chrétienne au premier siècle, de la foi, de la
mentalité des chrétiens d'alors.

Nous pourrions dire de l'Apocalypse ce que M. Edmond
Stapfer dit des Apocryphes : « la seule voie à suivre est de



462 HENRI CHAVANNES

les garder tous... et de laisser les fidèles juger par eux-mêmes
de ce qui les instruit et les édifie1. »

Cette sorte de triage dans l'Ecriture a toujours été pratiqué
de fait par tous les chrétiens, —- car il n'en pouvait être
autrement, — même par ceux qui soutenaient en théorie le

plus fortement l'égale autorité de tous les livres et de toutes
les paroles de la Bible.

Au surplus, — c'est là, il est vrai, une considération tout
à fait secondaire, — nous'ne nous trouvons pas, en défendant

ces vues, soi-disant relâchées, sur l'Apocalypse, en trop
mauvaise compagnie: Zwingle ne tient pas l'Apocalypse pour
un livre biblique; Calvin, qui a écrit sur tous les autres
livres de la Bible, s'est bien gardé de la commenter, ce qui a

pu faire dire à Scaliger: « Calvinus sapuit, quia non scripsit
in Apocalypsin ; » Luther ne croyait pas qu'elle fût
apostolique ni prophétique; « mon esprit ne peut s'accommoder

à ce livre, disait-il, je ne puis y découvrir l'inspiration
du Saint-Esprit2. » « Plusieurs des anciens Pères ont exprimé
l'opinion qu'il n'était pas l'œuvre de l'apôtre Jean; je partage

leurs doutes à ce sujet3. » Avec cela Luther « laisse
chacun libre de suivre son sentiment. » Faisons comme lui :

que ceux qui tiennent la vision de Patmos pour une révélation

du Seigneur s'efforcent d'en tirer profit, et tout d'abord
de la comprendre, si tant est qu'ils y puissent jamais parvenir:

nous les laissons parfaitement libres de continuer leurs
recherches, de voir en particulier dans les coupes et les ou«î

de notre livre l'annonce des souffrances et des catastrophes
au devant desquelles le monde s'avance (chap. VIII, IX, XVI,
etc.). Mais que, de leur côté, ils ne nous imposent par leurs
vues, comme la vérité absolue, et nous permettent de penser
que l'ouvrage qui nous occupe contient mainte imagination
pieuse, sans autorité divine réelle.

Un interprète de l'Apocalypse, qui la tient en très haute

1 Revue chrétienne, du 1er jnin 1907, p. 460.
5 « ...allerdinge nicht spüren kann, dass es von dem H. Geist gestellet sei. »

(Œuvres de Luther, édit. d'Erlangen, LXIII, p. 169.
3 Edition de 1534 du Nouveau Testament.



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE 463"

estime, me disait : « Pour moi je fonde toute mon explication
de ce livre sur la déclaration formelle de son premier verset
qui affirme que c'est une révélation de Jésus-Christ. » Je
doute qu'il se bornât à cette déclaration, quand il s'agirait
pour lui de faire connaître l'ouvrage à un païen, indou,
chinois ou japonais, qui ne manquerait pas de lui dire:
« Qu'est-ce qui me le prouve? » Commencer par poser que
l'Apocalyse est une révélation du Seigneur, c'est toujours le

point de vue catholique qui dit: Croyez d'abord à l'infaillibilité
de l'Eglise, et par conséquent à tout ce qu'elle vous dira

dans la suite, et qui faisait dire à Brunetière : « Ce que je
crois, allez le demander à Borne. » Certaine orthodoxie
protestante disait de même : « Croyez d'abord à l'inspiration de

la Bible, et partant à tout ce que vous trouverez déclaré dans

ses pages. » Mais c'est ce premier saut, tout intellectuel,
dans le vide ou dans les ténèbres, qui paraît peu conforme à

la vraie apologétique chrétienne, à la méthode toute morale
de Jésus-Christ.

On n'était peut-être pas en droit de s'attendre à ce que
cette question : L'Apocalypse est-elle, oui ou non, une
communication divine directe et spéciale, une révélation du
Seigneur? fût traitée par M. Reymond, par exemple, qui, visant
surtout à l'édification, n'a proprement pas de prétention
scientifique, et ne s'occupe pas entre autres de la question
d'auteur, — il n'y a pour lui aucun doute que l'apôtre Jean

n'ait écrit tout l'ouvrage et que l'auteur véritable n'en soit,
en dernière analyse, Jésus lui-même. — Mais on peut regretter

que cette question ne soit pas nettement élucidée dans

l'ouvrage savant et richement documenté du professeur
Bovon sur l'Œuvre de la rédemption. Après avoir constaté
l'élément humain de l'Apocalypse, dont « la forme, dit-il,
est déterminée par les circonstances de l'époque et par l'état
psychologique et la situation du voyant1», il se borne à affirmer,

conformément à la tradition, — mais sans justifier son
dire et en exposer les raisons, — que « Jean nous parle en

4 Théologie du Nouveau Testement, II, p. 499.



464 HENRI CHAVANNES

interprète de la pensée céleste, » et apporte « un message de

Christ à ses frères. » M. Bovon assimile « la vision accordée

par Jésus à son serviteur » à celle de la nappe pleine d'animaux

dont fut honoré Pierre1.
M. Schrœder, qui, comme Jules Bovon, paraît « limiter le

champ de la vision apocalyptique au cadre de l'histoire
contemporaine » à l'auteur, qui estime aussi que & les prophètes
demeurent des hommes de leur temps, qu'ils en ont les idées
et les préoccupations, » tient ce point de vue pour «

parfaitement compatible avec l'idée d'une véritable inspiration
divine. Celle-ci, dit-il, a fortifié la foi et l'espérance du

voyant au point de lui faire saisir avec une pleine certitude
la victoire finale de l'Eglise sur la formidable puissance du
paganisme, incarné dans l'empire romain. Elle lui a de plus,
permis d'annoncer certains faits à venir qui étaient en dehors
des prévisions naturelles, tels que l'avènement de Domitien

et la persécution que ce despote devait exercer contre
l'église5. » Quant à J. Bovon, il ne semble pas qu'il voie
dans l'annonce des événements à venir un signe de l'inspiration.

M. Schrœder n'admet pourtant pas que « le détail des

scènes que Jean dépeint et des traits qu'il attribue aux
personnages de son drame lui ait été révélé par Dieu d'une
manière immédiate3, » et il reconnaît que c'est par une erreur,
commune du reste à toute l'Eglise apostolique, que Jean annonçait

la fin des temps comme proche et devant coïncider avec
la ruine immédiate de l'empire romain4. Mais d'autre part
M. Schrœder nous dit: « Il était réservé à l'Apocalypse de
Jean d'offrir aux chrétiens de l'âge apostolique une vision
complète et détaillée des derniers temps.... La fin de
l'Apocalypse correspond au commencement de la Genèse... tout
est accompli; les révélations de Dieu sont closes5. » On peut
se demander comment une vision complète et détaillée des

derniers temps, qui clot les révélations de Dieu, s'accorde
avec l'idée que les détails n'ont pas été révélés au voyant,
qu'il est tombé à certains égards dans l'erreur et que ses

4 Actes X. — '¦> Le Nouveau Testament, 3e édition, p 342-344. — 3 Ouv. cité,

p. 313. — 4 Ouv. cité, p. 345 ; comp. Mat. XXIV, 29. — s Ouv. cité, p. 310.



QUE PENSER DE L'APOCALYPSE 465

vues prophétiques ne dépassent pas l'horizon de son temps
Ce défaut d'accord parfait entre ces diverses déclarations

pourrait bien provenir du point de vue théologique intermédiaire

que prend M. Schrœder, comme du reste J. Bovon,
entre telles conclusions de l'école exégétique et critique,
auxquelles il souscrit nettement, et le désir de sauvegarder
une certaine inspiration et autorité à l'Apocalypse. On a

l'impression en lisant le grand ouvrage de J. Bovon, qu'il
ne conclut pas toujours d'une façon catégorique. Il est vrai
que, si l'on est parfois accusé par le vulgaire de n'être ni
chair ni poisson, c'est bien souvent parce qu'on ne se lance

pas dans les extrêmes et qu'on s'efforce de prendre ce qu'il
peut y avoir de juste dans deux tendances opposées. Comme
le dit Pascal, « on ne montre pas sa grandeur pour être à

une extrémité, mais bien en touchant les deux à la fois et

remplissant tout l'entre-deux; » et M,ne de Staël : « Les
solutions extrêmes sont la ressource de ceux qui ne peuvent
avoir qu'une idée à la fois. »

La plupart de ceux qui soutiennent l'inspiration de

l'Apocalypse, la tenant pour une révélation du Seigneur, le font

parce qu'ils partagent la croyance en un canon providentiel,
intangible et, au fond, infaillible. Mais quant aux professeurs
de Lausanne que nous venons de citer, c'est en définitive à

l'affirmation de l'idée toute générale du triomphe de l'Eglise
sur le monde païen qu'ils paraissent borner essentiellement
l'inspiration de l'Apocalypse, comme le fait M. A. Schlatter
dans ces paroles rapportées par M. Schrœder : « Qu'est-ce
qui s'est accompli de cette prophétie? Assez pour montrer
que l'apôtre était inspiré de Dieu. L'Eglise de Jésus a

remporté la victoire. »

Tout en constatant cet accomplissement de la prophétie,
M. Schrœder reconnaît que « l'action révélatrice exercée sur
Jean par l'Esprit de Dieu ne conféra pas l'infaillibilité à sa

prophétie. » Toute prophétie, dit-il encore, en tant qu'elle
«st l'œuvre de l'homme est sujette à l'erreur1. Et J. Bovon

4 Ouv. cité, p. 313, 345.

THÉOL. ET PHIL. 1907 31



466 HENRI CHAVANNES

déclare aussi l'exégèse obligée de constater que « plusieurs
des prévisions du voyant ne se sont pas réalisées de la façon
qu'il indique1. » J. Bovon ne dit pas quelles sont ces
prédictions non réalisées, ni s'il partage en tous points l'opinion
qu'exprimait Albert Réville dans cette page : « Si Jean a
écrit l'Apocalypse et vécu un certain nombre d'années après,
il a survécu à ses prédictions, à ses espérances, à ses

affections, à ses croyances. Il a vu les premières démenties, les
secondes cruellement déçues, les troisièmes brisées, les
dernières balayées par un terrible ouragan. Car il a vu la
destruction de Jérusalem et du temple. » Puis l'auteur, suivant
l'interprétation qu'il donne à ces prophéties, indique comme
non accomplies les suivantes : « que trois ans et demi après
le moment où Jean écrivait (XI, 2, XIII, 5, XIV, 7) tout
ennemi de Dieu ou de l'Agneau serait abattu..., que la
huitième tête, ou le huitième empereur, serait la dernière (XVII,
10)...; que Jérusalem et même le parvis extérieur du temple
seraient possédés et foulés aux pieds par les gentils, pendant
quarante-deux mois (XI, 1, 2), mais que ie temple lui-même
et le sanctuaire seraient préservés de toute souillure (XIV,
1)...; que l'incrédulité du peuple juif à l'égard de Jésus...
cesserait (XI, 13, 19)...; que l'idolâtrie et Rome, son centre
et son soutien, n'avait plus que quelques jours à vivre
(quarante-deux mois)...; que le jour du Seigneur, le grand
jour de mille ans, était proche. (I, 3, XX, 21.) » Et
Albert Réville ajoute : « Les affections de Jean les plus
chères, les plus sacrées allèrent rejoindre ses espérances.

La cité chérie (XX, 9)... fut rasée et disparut, ensevelie

sous une terre imbibée du sang de ses enfants. Le temple,
vers lequel le Galiléen tournait les yeux comme vers le
sanctuaire inviolable et l'asile assuré des saints, engloutit dans

ses ruines fumantes tout ce qu'il aimait avec l'ardeur, avec
la passion d'un véritable enfant d'Israël.... Bon gré, mal gré,
Jean dut reconnaître que sa croyance à la seconde venue
terrestre du Christ était fausse ; sa croyance en la fin très pro-

' Ouv. cité, p. 508.



QUE PENSER DE L*APOCALYPSE 467

chaîne des temps, fausse; sa croyance à la chute soudaine
de l'idolâtrie et à la vengeance éclatante tirée des idolâtres,
fausse; sa croyance au règne de mille ans, sa croyance à

l'apparition et à la personnalité de l'Antéchrist, fausse. Ah
ie temps fut un rude maître pour Jean... il dut souffrir tout
ce que souffre celui qui voit s'en aller l'une çaprès l'autre,
emportées par le courant d'une douloureuse expérience, les

illusions qui faisaient son trésor, sa joie et sa vie. » Mais
«. au milieu du naufrage des ses espérances et de ses

affections, après la ruine de ses croyances et de ses prédictions,
il lui restait une chose dont rien au monde ne pouvait ie

séparer et qui défiait toute opposition.il lui restait le souvenir
de Jésus et surtout l'amour de Jésus. Alors... il reconnaît
que... ce dont la perte avait au premier moment déchiré son

cœur, n'était au fond que l'accessoire. A son insu la communion

avec Christ, son maître bien-aimé, avait assez rempli
son âme pour suppléer à tout ce qu'elle perdait, que dis-je,
pour le remplacer avec usure.... Le prophète se sentit sauvé.
Une lumière nouvelle pénétra son âme. Une joie qui n'avait
plus rien de charnel, ni de terrestre, inonda son cœur. Le
prophète disparut, mais l'apôtre resta1. »

«Le prophète disparut,» dit Albert Réville. L'auteur de

l'Apocalyse fut bien en effet un prophète, or un prophète
peut se tromper : le « prophète du nord » de mon ami Byse
n'était pas infaillible à mon sens, ce qui n'est du reste pas

pour infirmer la parfaite sincérité ni de Swedenborg, ni du

voyant de Patmos.

Il y a donc, selon J. Bovon, à faire le départ dans l'Apocalypse

des prédictions que n'ont pas confirmées les
événements; en outre, dit-il, « beaucoup de détails, sans doute,
doivent être abandonnés, parce qu'ils tiennent aux préoccupations

et aux circonstances de l'époque2; » « ils ne sont pas
tous de provenance divine, » dit-il ailleurs3, et il cite par
exemple ce qui concerne le chiffre de 666 (XIII, 18), la

1 Revue de théologie de Strasbourg, X, p. 4-8.
2 Théologie du Nouveau Testament, II, p. 508.

3 Dogmatique, II, p. 501.



468 HENRI CHAVANNES

femme assise sur les sept montagnes et les sept rois, dont
cinq sont tombés, et ce qui suit (XVII, 9, 10). Nous avons

vu qu'il tient la plupart des représentations eschatologiques,

que le voyant avait en commun avec ses contemporains, pour
une enveloppe transitoire, une écorce qu'il faut laisser tomber

pour garder le noyau1, ainsi que l'apôtre l'a fait dans sa

première épitre entre autres. Or, selon le professeur de

Lausanne, ce noyau à conserver, qui fait la haute valeur
religieuse et morale de l'Apocalypse pour les disciples de tous
les temps, c'est l'affirmation de la victoire finale. « Christ
règne, dit-il, et détruira la puissance insolente des adversaires

et des persécuteurs2. » « L'idée divine qui subsiste, la
note forte et vibrante qui traverse tout le livre est celle d'une
immortelle espérance.... Le monde a beau se déchaîner avec

rage contre l'Eglise, Christ règne et détruira la puissance
insolente des adversaires et des persécuteurs3.» C'est au fond
la même pensée qu'exprime le livre de Daniel. « Le caractère

commun aux narrations et aux visions de Daniel, dit M.
Lucien Gautier, est d'affirmer la foi en l'intervention toute
puissante et libératrice de Dieu ; toutes, elles présentent comme
certaines et prochaines la délivrance, la victoire et la
glorification de la nation élue*. » La certitude du triomphe du

Seigneur est donc, d'après J. Bovon, l'essentiel de ce qui
reste pour nous de l'étude de l'Apocalypse. Assurément c'est
là une grande et fortifiante pensée, mais il faut savoir la

dégager dans l'étude de notre livre d'une gangue ou d'une
écorce passagère, à laquelle on n'a été que trop porté de

tout temps à s'attacher, comme si elle avait une valeur
permanente.

J. Bovon considère le premier verset de l'Apocalypse,
déclarant que l'ouvrage est une révélation de Jésus-Christ,
comme étant de l'auteur du livre. Je croirais plutôt, avec
Aug. Sabatier, que les trois premiers versets sont une sorte de

4 Théologie du Nouveau Testament, II, p. 588.
3 Théologie du Nouveau Testament, p. 508, 509.
3 Théologie du Nouveau Testament, 2« édition, p. 479.
4 Introduction à l'Ancien Testament, H, p. 291.



469

titre préface, d'un copiste, du premier peut-être, qui marque
le contenu du livre et en recommande la lecture. L'ouvrage
lui-même parait commencer plus naturellement avec le verset

quatre, et cela par l'adresse et la salutation, comme c'est
le cas des autres épitres du Nouveau Testament. Il est à

remarquer en effet qu'au fond la forme de l'Apocalypse est

épistolaire : c'est une lettre adressée à des Eglises particulières

avec un but pratique; elle se termine, comme les
autres épitres, par ces mots : « Que la grâce de notre Seigneur
Jésus-Christ soit avec tous les saints. » Comme le dit
M. Schrœder, « son caractère est parénétique et son but
avoué est de consoler et de fortifier les fidèles auxquels elle
a été d'abord adressée1. » Et Bod. Reuss, disait déjà : « La mission

de l'auteur est essentiellement pastorale et apostolique.
Il s'agit moins de faire ces révélations pour elles-mêmes que
de les faire servir à l'affermissement et au salut des chrétiens
de l'Asie Mineure. L'enseignement des prophéties n'est pas
destiné à se détacher des besoins du moment pour assurer
l'oisive curiosité des générations futures, il doit s'appliquer
à ce qu'il y a de plus urgent dans les circonstances
présentes... à des situations réelles et parfaitement connues?»

Pour ne pas estimer que la déclaration initiale de

l'Apocalypse, affirmant qu'elle est une révélation du Seigneur,
soit de l'auteur lui-même, je ne méconnais pas du reste

que l'ouvrage ne se donne positivement pour tel, et à plus
d'une reprise, dans le corps du livre. Mais si l'auteur attribue
ses déclarations au Seigneur lui-même, n'est-ce pas qu'il
estime leur donner par là plus de poids, ou plutôt qu'il est

tellement persuadé de leur vérité et de leur importance qu'il
ne sait pas distinguer ce qui est sa propre conviction de ce

qui est ordre ou révélation du Seigneur. D'après Luther,
lorsque les prophètes de l'Ancien Testament disaient que
l'Eternel leur avait parlé, c'était souvent simplement dans
leur conscience qu'ils avaient entendu sa voix, ce qui ne
les empêchait pas de prétendre positivement que leurs dé-

1 Le Nouveau Testament, 3e édition, p. 342.
2 Ouv. cité, I, p. 332.



470 HENRI CHAVANNES

clarations étaient des paroles de Dieu : « l'Eternel dit, »

affirmaient-ils. Nous pouvons dire aussi parfois: Dieu m'a
défendu de faire telle chose, ou m'a donné la liberté d'agir de

telle façon, lors même qu'il ne nous a parlé que par et dans
notre conscience. On sait du reste que dans l'antiquité, loin
de voir une sorte de faux, comme nous serions porté de nos

jours à le faire, dans le procédé qui met les propres paroles
de l'auteur dans la bouche des hommes vénérés du passé, on

croyait bien plutôt les honorer par là. De telles déclarations
ne doivent pas toujours être prises au sens propre, à la lettre :

elles peuvent tenir simplement à la forme de l'œuvre. Peut-
être en est-il de même, quand Jean dit qu'il « fut en esprit »

(I, 10, II, 2); tel est du moins l'avis de Sabatier, qui dit:
« Cet état extatique et apocalyptique n'est pas réel sans

doute, mais supposé, suivant la convention littéraire propre
à ce genre d'ouvrage1. Reuss « considère, de même, les

visions comme une forme librement choisie et ne leur
reconnaît aucune objectivité historique... aucune réalité
extérieure2. » Par contre, M. Schrœder n'admet pas que la forme
donnée par Jean à sa révélation soit une simple convention
littéraire, soit fictive: il pense que Jean fut réellement ravi
en extase, qu'il a eu de véritables visions, mais qu'il n'était
plus dans cet état quand il se mit à les écrire, et qu'alors,
revenu à lui-même, il employa tout naturellement les images
dont son esprit avait été rempli par la lecture d'Ezéchiel, de

Zacharie et de Daniel. L'imitation de ces prophètes, comme
aussi le plan savamment combiné de l'ouvrage et le travail
de réflexion qui se montre dans le groupement des matériaux

sont, pour M. Schrœder, des indices certains d'un
travail bien caractérisé de composition3. Il y a, en effet, comme
Reuss l'a déjà fait ressortir4, dans le plan de l'Apocalypse,
une ordonnance, un art, qui ne peut être le simple produit
de visions ou de rêveries, dont nous n'aurions pour ainsi
dire, que la photographie.

1 Revue de théologie ei de philosophie 1887, p. 563. — *2 Ouv. cité, I, p. 334.
3 Le Nouveau Testament, 3« édition, p. 313. — i Ouv. cité, p. 331, 332, 335.



jUE PENSER DE L'APOCALYPSE 471

Mais je ne serais pas étonné que tel de mes auditeurs ne

m'eût peut-être dit in petto depuis un moment, avec Virgile :

Claudite jam rivos, pueri ; sat prata biberunt,

ce qui se traduit prosaïquement par ces mots : « Nous en

avons assez. » Aussi, plus que deux mots :

J'ai prétendu qu'on trouve dans l'Apocalypse le produit
d'imaginations, j'ai presque dit d'élucubrations judaïques.
Si quelqu'un pensait que j'ai moi-même passablement élu-
cubré dans ces pages, trop méconnu la valeur de

l'Apocalypse et divagué peut-être, je serais heureux qu'il nous fît
entendre maintenant la voix de la vraie sagesse chrétienne.

Pour faciliter la discussion, je résumerai les résultats
auxquels m'a amené cette étude dans les déclarations suivantes :

I. Il est peu probable que l'Apocalypse, au moins dans son

entier, soit de l'apôtre Jean.

IL On ne peut tenir l'Apocalypse pour une révélation
directe et positive du Seigneur.

III. Les prophéties de l'Apocalypse ne concernent pas les

temps lointains de l'histoire de l'Eglise et du monde, mais
visent les événements imminents du premier siècle.

IV. Le but de l'Apocalypse est d'encourager les persécutés
du premier siècle, en leur annonçant le triomphe définitif
de Jésus-Christ.

V. Il faut distinguer dans l'Apocalypse les éléments qui,
se rapportant aux espérances juives ou judéo-chrétiennes,
sont passagers, de ceux qui, étant évangéliques, peuvent
avoir une valeur pour tous les temps.


	Que penser de l'apocalypse?

