
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1907)

Heft: 5

Artikel: La morale de Sénèque : et le néo-stoïcisme

Autor: Burnier, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379822

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA MORALE DE SÉNÈQUE

et le néo-stoïcisme

CHARLES BURNIER
licencié es lettres classiques.

INTRODUCTION

De tout temps, la personnalité et l'œuvre de Sénèque ont
attiré l'attention des philologues et des moralistes. Peu d'écrivains,

en effet, ont été l'objet d'études aussi nombreuses et

d'appréciations aussi discordantes1. Tandis qu'en France,
d'une manière générale, la critique s'est montrée très
bienveillante à l'égard de Sénèque, en Allemagne, les commentateurs

paraissent s'être plu à souligner le caractère superficiel

et frivole de la doctrine que professait l'auteur des

Lettres à Lucilius2. Les uns ont voué à Sénèque un culte
enthousiaste, n'apercevant — ou ne voulant apercevoir — ni
les incertitudes, ni les contradictions de sa pensée ; les autres
ont méconnu la sincérité de ses aspirations à la vertu stoïque,

1 Y.-A. Gercke, Senecastudien, Jahrb. für class. Philol., Supplementband 22,

Leipzig, 1896, p. 159.
2 M. Schanz remarque avec beaucoup de raison (Gesch. der römischen Litter.,

2. Theil, 2. Aufl., München, 1901, p. 321) que la faveur dont Sénèque a

toujours joui en France s'explique par une parenté évidente entre la façon d'écrire
et de penser de ce philosophe et l'esprit français. Des écrivains tels que Calvin,

Montaigne, Corneille, Rousseau, Diderot, pour ne citer que ceux-là, n'ont pas

craint de s'en inspirer à l'occasion ; en Allemagne, au contraire, Niebuhr et

Mommsen montrèrent ouvertement leur antipathie à son égard. Cf. L. Friedländer,
Der Philosoph Seneca (Histor. Zeitschr., begründet von Sybel, 85 (1900), p. 223).

THÉOL. ET PHIL. 1907 26



386 CHARLES BURNIER

la délicatesse de sa psychologie et le charme pénétrant de

son esprit. Bref, dans le débat qui s'est ouvert, les opinions
les plus diverses ont été émises au sujet de ce philosophe, et
si notre but était d'examiner à nouveau son oeuvre dans son
ensemble, nous aurions sans doute peu de chose à dire que
d'autres n'aient dit beaucoup mieux. Mais là n'est pas notre
point de vue. Nous voudrions rechercher ici quel a été le
rôle de Sénèque dans le développement du néo-stoïcisme,
quels sont les progrès qu'il a fait faire à cette doctrine et
jusqu'à quel point il est demeuré fidèle aux principes de sa
secte. Lorsqu'il s'en écarte, nous nous efforcerons de
préciser les sources, étrangères au stoïcisme, auxquelles il puise
et de déterminer les influences diverses qu'il subit.

Dès lors, le plan que nous avons adopté dans cette étude
s'imposait, pour ainsi dire, à nous. En tête du premier
chapitre, nous avons tenu à donner un aperçu du milieu moral
où s'est développée la philosophie sous l'Empire. Le lien qui
rattache l'histoire des idées philosophiques d'un peuple à

l'histoire de sa vie morale et privée est, en effet, si étroit,
qu'on ne peut, sans lacunes, exposer l'une sans l'autre. Donc,
après avoir tout d'abord caractérisé l'état d'âme de la société
romaine du vivant de Sénèque, il nous sera plus facile de

comprendre la nature et la tendance du néo-stoïcisme à.

Rome.
Cette base établie, nous indiquerons brièvement le caractère

de la morale de Sénèque, avant de passer à la comparaison

entre les points fondamentaux de cette morale chez

Sénèque et chez les représentants de la doctrine originale,
qui fera le principal objet du second chapitre et qui nous
permettra d'apprécier comment notre philosophe a enrichi
ou, au besoin, modifié le code de la morale stoïcienne.

Enfin, il s'agira de nous enquérir, dans la mesure du
possible, des sources de Sénèque en dehors du Portique, pour
montrer jusqu'à quel point il pratiqua l'éclectisme et quels
furent les sages auxquels il s'adressa pour leur emprunter de

nouveaux préceptes.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 387

CHAPITRE PREMIER

I. Le milieu moral où s'est développée la philosophie sous l'Empire.

— II. Le néo-stoïcisme à Borne : a) Origines du néo-stoïcisme

; &) Développement et importance de cette doctrine après
Cicéron.

I

Ainsi que nous le disions dans notre introduction, pour
saisir toute la portée d'une doctrine philosophique, il faut
d'abord s'enquérir de l'état des esprits au moment de son

apparition. Il est donc naturel que nous nous demandions,
au début de cette étude, sur quelle base morale reposait la
société romaine dans le premier siècle de l'ère chrétienne.
Sans vouloir refaire, après tant d'autres *, un tableau des

différentes classes de cette société sous l'Empire, —¦ ce qui
nous mènerait trop loin et n'offrirait d'ailleurs guère d'originalité,

— nous nous bornerons ici à développer cette
considération qu'à Tépoque qui nous occupe l'âme humaine est

malade, en quelque sorte, et réclame des médecins moraux.
Si l'on se demande quelles idées la société romaine, au

temps des Césars, se faisait des devoirs que l'homme doit
remplir envers soi, l'histoire répond par des prodiges
d'infamie qui, déjà fréquents avant l'Empire, étaient surtout
familiers à la Piome des empereurs. Mais quelque importantes

que soient pour la science les révélations des historiens

et des satiriques à cet égard, elles ne sont pas toute
l'histoire morale de cette époque. A côté de leurs
témoignages qu'on ne saurait, du reste, accepter sans faire la part

1 Voyez, en particulier, les ouvrages de Friedländer, Darstellungen aus der

Sittengeschichte Roms, Leipzig, 1890; de C. Martha, Les moralistes sous l'empire

romain, 2e éd., Paris, 1900, p. 255 : « La société romaine » ; de G. Boissier, La

religion romaine d Auguste aux Antonius, 5e éd., Paris, 1900, tome II, p. 151 :

« La société romaine du temps des Antonins. »



388 CHARLES BURNIER

de la rhétorique1, il convient de placer ceux des philosophes
et des moralistes. Or, si les peintures de Juvénal et de

Tacite nous révèlent l'immoralité profonde qui avait gagné
toutes les classes, Sénèque, d'autre part, proteste avec énergie
contre cette orgie des vices les plus extravagants ; il s'efforce

d'enrayer le mal, prêche le retour aux vertus abandonnées,
et nous donne la preuve qu'un grand nombre d'âmes

généreuses, méprisant les jouissances grossières de la multitude,
se réfugièrent avec ardeur dans le sein de la philosphie. Car
l'établissement de l'Empire, en supprimant la liberté, n'affaiblit

pas la philosophie ; il lui donna, au contraire, une
importance mieux comprise et des partisans plus fidèles. Le
nombre de ses adhérents ®, la forte empreinte qu'elle a
marquée sur la littérature, la place qu'elle tenait dans les études
des Romains de ce temps-là, sont autant de preuves de son
autorité. Contre les excès d'une tyrannie aussi cruelle que
celle des premiers Césars, il se produisit dans les cœurs une
révolte de la raison, de la pudeur, de la justice impunément
outragées. Une lutte s'engagea entre les deux principes qui
constituent notre être : le principe intelligent protesta contre
l'envahissement du principe matériel, représenté par la
violence, les richesses et les plaisirs de toute sorte. L'esprit
nouveau qui se fit jour exalta tout ce que le siècle avait proscrit

: il glorifia la pauvreté, l'isolement, la pureté des mœurs,
la tempérance. A cet état de corruption où l'homme était
tombé, il opposa les idées les plus hautes sur la noblesse de

son origine et la grandeur de sa mission ; en un mot, il lui
enseigna à vivre en prenant conscience de sa force et il lui
montra, au fond de lui-même, des richesses qu'il ignorait.
Et c'est précisément la gloire du néo-stoïcisme d'avoir éveillé

1 Pour se convaincre de l'influence de la rhétorique en général, cf. le travail de

C. Morawski (Rhetorum romanorum ampullse, Cracovie, 1901) qui étudie les

différentes tournures des rhéteurs et l'influence de ceux-ci sur les écrivains

postérieurs.

2 Nous verrons, en effet, ailleurs (p. 414, sq.) que la plupart des esprits
supérieurs de cette époque ont grandi sous la discipline de la philosophie du

Portique.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 389

et répandu cet esprit nouveau, en prêchant le détachement
des biens périssables, la répression des désirs charnels, et en

affirmant que la véritable indépendance est celle de l'homme
maître de lui-même, vainqueur de ses passions.

Ainsi donc, dans cette époque de crise douloureuse, qui
précéda le triomphe du christianisme, la philosophie devint
l'unique consolatrice et le suprême remède qui s'offrît aux
âmes en quête de salut. Comme le remarque Harnack1, la

religion officielle ne pouvait leur être d'aucun secours,
puisqu'elle ne s'adressait pas aux malades, mais aux gens bien

portants : les malades et les pécheurs doivent chercher
ailleurs la santé du corps et de l'âme, car la divinité veut des

adorateurs purs et sains. D'autre part, ni les fables du
polythéisme, ni les pratiques engendrées par la superstition ne
suffisaient à contenter et à nourrir l'ardeur mystique dont
certaines âmes se sentaient agitées : le monde appelait une
religion nouvelle qui guérisse et qui sauve2. Ce que les
Romains demandaient alors à la philosophie, c'était de suppléer
à l'impuissance de la religion nationale ; c'était de leur
donner une règle de conduite, des principes salutaires, un
appui et une consolation dans les épreuves de la vie. Or, la
morale stoïcienne répondait le mieux aux nécessités du

temps et à l'état des esprits. Un exemple, choisi entre beaucoup,

va nous en fournir la preuve.
Dans son traité de la « Tranquillité de l'âme », Sénèque

reproduit la lettre d'un jeune officier des gardes de Néron,
Annaeus Serenus, qui lui expose l'état de son âme. Il est en

proie à un malaise moral, qui le remplit d'une tristesse vague,
comme un homme qui n'est ni malade, ni bien portant. Tan-

1 A. Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten

drei Jahrhunderten, 2e éd., Leipzig, 1900, 1. B, p. 89 et 90.
2 Harnack fait observer très justement (op. cit., 2e éd., 1906, 1. B, p. 91j que

la faveur dont le culte d'Esculape jouit sous l'Empire provient précisément de ce

besoin de salut qu'éprouvait alors l'âme humaine. On attribuait à ce dieu le pouvoir

de guérir les maladies du corps et de l'âme : de là, sa popularité et les

riches présents qu'on lui offrait ; de là aussi, l'épithète de Sutì/q, régulièrement
ajoutée à son nom, car on ne voulait plus d'un dieu qui ne fût pas en inème

temps un sauveur.



390 CHARLES BURNIER

tôt, il aspire à suivre les énergiques leçons des stoïciens,
dont les grandes pensées excitent son admiration ; tantôt, il
reprend goût à son loisir, cédant au charme d'une vie
tranquille, étrangère aux soucis politiques et privés. Il porte
ainsi en toutes choses cette même faiblesse de volonté, de

telle sorte que ses élans généreux sont toujours suivis de

défaillances. Son malheur est d'aimer le bien, sans pouvoir
s'y attacher fermement, de flotter perpétuellement entre
l'ambition et l'impuissance. Incapable de persévérer dans ses

résolutions, il demeure hésitant, inquiet, mécontent de lui-
même et des autres; le monde lui semble monotone, la vie

ennuyeuse et fade. « Pour décrire par une similitude exacte
le sujet de mes plaintes, » explique-t-il à Sénèque, « ce n'est

point la tempête, c'est le mal de mer qui me tourmente*. » Et
il ajoute : « Sauve-moi donc de ce malaise, quel qu'U^soit;
secours un homme qui, en vue de la terre, s'épuise pour y
aborder ®. » Dans cette affliction d'esprit, c'est bien comme à

un médecin des âmes, que Serenus dévoile à Sénèque sa

détresse morale. Ne dit-il pas d'ailleurs lui-même, au
commencement de sa lettre : « Voici ma situation actuelle telle

que je la saisis (car pourquoi taire à son médecin la vérité3 »

Ainsi, à ses yeux, le philosophe seul peut lui indiquer les
remèdes propres à combattre le mal dont il souffre. Il a en
lui la même confiance qu'un malade envers son médecin et,
dans son désir ardent d'obtenir la guérison, il s'écrie : « Je

t'en prie, si tu as quelque moyen de fixer cette fluctuation de

sentiments, juge-moi digne de l'apprendre : que je te doive ma
tranquillité*'. » La réponse de Sénèque, d'autre part, nous
montre avec quel sérieux le philosophe remplissait son rôle
de médecin moral, avec quel empressement et avec quelle

1 Ad Serenum de Tranquil, animi, chap. I, 17 : « ....ut vera tibi similitudine

id, de quo queror, exprimam, non tempestate vexor sed nausea. »

2 Ibid., chap. I, 17 : « ....detrahe ergo quiequid hoc est mali et succurre in

conspectu terrarum laboranti. »

3 Ibid., chap. I, 2 : « Ilium tarnen habitum in me maxime deprendo (quare
enim non verum ut medico fatear'/).... »

4 Ibid., chap. I, 17 : « Rogo itaque, si quod habes remedium, quo hanc fluc-
tuationem meam sistas, dignum me putes qui tibi tranquillitatem debeam. »



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 391

connaissance du cœur humain, il s'emploie à relever le

courage du malheureux Serenus. Ce n'est pas ici le moment
d'entrer dans plus de détails sur ce dernier point : nous y
reviendrons en étudiant le caractère de la morale de Sénèque.
Ce que nous voulons seulement constater et ce qui résulte de

l'exemple que nous venons de citer, c'est cette tendance,
nettement accusée sous l'Empire, à demander au philosophe la
santé morale et à le considérer de plus en plus comme un
véritable médecin. Si l'on songe également qu'à côté des

Lettres à Lucilius, la plupart des traités spéciaux de Sénèque

ne sont que de longues réponses à des consultations
philosophiques, on comprendra mieux encore, n'est-il pas vrai? la

justesse de la considération que nous avons entrepris de

développer.
Nous avons, à présent, à esquisser les origines du

néostoïcisme et à montrer le développement et l'importance de

cette doctrine à partir de Cicéron, en marquant, autant que
possible, les diverses transformations que ses représentants
lui ont fait subir.

II

a) Origines du néo-stoïcisme. — Le stoïcisme primitif, tel
qu'il est sorti de l'école de ses fondateurs, Zenon, Cléantheet
Chrysippe, — pour autant que les témoignages d'auteurs de

beaucoup postérieurs nous permettent d'en juger ', — n'a pas
tardé à subir de profondes modifications. D'autres systèmes,
— ceux de Platon et d'Aristote, surtout, — viennent en
transformer certains dogmes, et même les partisans les plus
déclarés du Portique ne craignent pas, à l'occasion, de pratiquer

largement l'éclectisme. En outre, si l'objet du stoïcisme

1 C'est, en effet, à Cicéron et aux néo-stoïciens, — à Sénèque, en particulier,
— que nous devons avoir recours pour obtenir les renseignements que des

fragments, souvent fort réduits, ne peuvent nous fournir sur l'histoire des transformations

du stoïcisme. Quant à la doctrine des fondateurs du Portique, il est aisé

de l'étudier dans le détail, grâce au bel ouvrage récemment paru de von Arnim

{Veterum stoicorum fragmenta, 3 vol., Leipzig, 1905), auquel nous aurons souvent

l'occasion de nous référer dans la suite.



392 CHARLES BURNIER

a toujours été un objet pratique1, il a cependant prêté plus
d'attention aux considérations purement théoriques ou
métaphysiques dans la période initiale que dans son développement

ultérieur, où il tendit à revêtir un caractère nettement
pratique. Nous devons donc, étant donnée l'importance de ce
caractère, nous arrêter quelques instants aux philosophes
qui, avant Cicéron, contribuèrent à engager le stoïcisme dans
cette nouvelle voie.

Panétius de Rhodes, qui naquit vers 150 avant Jésus-Christ2,
environ trente ans après la mort de Chrysippe, peut être
justement appelé un stoïcien modéré. En effet, revendiquant
hautement son indépendance, il s'éloigne souvent des principes

de la secte et ne craint pas d'adoucir, dans ce qu'ils ont
de trop absolu et de trop rigide, les préceptes primitifs. C'est

ainsi qu'il rejette la croyance à l'immortalité de l'âme 3 qui,
selon lui, périt avec le corps, et qu'il repousse également
l'idée de l'impassibilité du sage4. Sénèque trouve fort
judicieuse la réponse qu'il fit à un jeune homme qui voulait savoir
si l'amour est permis au sage : « Quant au sage, lui dit-il,
nous verrons plus tard; pour toi et pour moi qui sommes

encore loin de l'être, gardons-nous de tomber ci la merci d'une
passion orageuse, emportée, esclave d'autrui, vile ci ses propres

1 Voir Zeller, Philos, der Griechen, 3. Theil, 3. Abt., Leipzig, 1880, p. 51.
2 Voir Zeller, Philos, der Griechen, 3. Theil, 3. Abt., Leipzig, 1880, p. 557 ;

et A. Schmekel, Die Philos, der mittleren Stoa, Berlin, 1892, p. 2.

3 Voir Cie, Tuscul-, L. I, chap. XXXII, 79 : « Credamus igitur Paneetio a

Platone suo dissentienti? Quem enim omnibus locis divinum, quem sapientissimum,

quem sanctissimum, quem Homerum philosophorum appellat, hujus hanc unam
sententiam de immortalitate animorum non probat. Volt enim, quod nemo negat,

quicquid natum sit, interire : nasci autem animos, quod declaret eorum simili-
tudo, qui procreentur, quœ etiam in ingénus, non solum in corporibus appareat....»
L. Friedländer (Histor. Zeitschr., op. cit., p. 217) dit également : « Der Stoiker

Panastius, der in Rom in den Kreisen der Scipionen gelebt hatte, verwarf den

Unsterblichkeitsglauben ganz, und seine Autorität war für die Römer, die der
Schule anhingen, eine besonders schwerwiegende. »

i n'ava'kynoia enim atque àiràdeia non meo tantum, inquit, sed quorundam
etiam ex eadem porticu prudenliorum hominum sicuti judicio Panaetii.... impro-
bata abjectaque est. » A. Geli., Noct. Alt., XII, 5, 10, d'après Zeller, op. cit.,
p. 565, rem. 3.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 393

yeux*. » Panétius avait compris qu'il ne suffisait pas d'énu-
mérer les perfections infinies du sage, mais que cet idéal,
sous peine de n'être pour la plupart qu'un modèle inaccessible,

sans rapport avec la vie réelle, devait être mis à la
portée de tous et qu'il fallait indiquer clairement les chemins

qui y mènent. Sans chercher à rabaisser l'idéal de la morale
stoïcienne, — puisque l'idéal en morale ne saurait être placé

trop haut, — Panétius voulait que la morale prit l'homme
tel qu'il est et l'aidât à monter. Pour l'éclairer dans cette

ascension, il avait composé un traité des « Devoirs » (Kepi toû

xaBhxovcoç) divisé en trois parties2. Dans la première, il traitait

de l'Honnête, dans la seconde de l'Utile et, dans la
troisième, il devait traiter des conflits de l'Honnête et de l'Utile3.
Cette troisième partie ne fut pas faite et, par crainte de gâter
l'œuvre du maître, aucun de ses disciples n'osa l'achever4.
Cicéron eut moins de scrupules. Après avoir traduit ou, en

tout cas, imité de très près, Panétius, dans les deux premiers
livres de son « De Officiis », il en écrivit un troisième, —

s'inspirant toujours de ce philosophe et de la pensée stoïcienne
en général5, — où la casuistique occupe une grande place
et où les problèmes moraux deviennent souvent des points
de droit. La lecture de ce traité de morale sociale que Cicéron

composa surtout pour la classe cultivée, peut donc nous
renseigner, en une certaine mesure, sur le caractère de

l'ouvrage de Panétius, qui fut son principal modèle.
Ce qui nous frappe immédiatement ici, c'est l'importance

considérable que Panétius accordait aux préceptes de détail

pour guider l'homme dans les diverses circonstances qui se

i Lettre CXVI, 5.
2 Voir Cie De Off-, L. I, chap, ill, 9 : « Triplex igitur est, ut Panœtio videtur,

consilii capiendi deliberatio. »

3 Cie, Ibid., h. Ill, chap. II, 7.

4 Cie, Ibid., h. Ill, chap. II, 10: « Accedit eodem testis locuples Posidonius,

qui etiam scribit P. Rutilium Rufum dicere solere.... ut nemo pictor esset

inventus, qui in Coa Venere earn partem, quam Apelles inchoatam reliquisset,
absolveret.... sie ea, qua) Pansetius prsstermisisset, propter eorum, qute perfe-
cisset, prtestantiam neminem persecutum. »

s Voir Cie, Ibid., L. Ill, chap. IV et VII.



394 CHARLES BURNIER

présentaient à lui : pas de longues définitions de l'Honnête
ou de l'Utile, mais, en revanche, beaucoup d'exemples pratiques

et de règles dont l'application pouvait être aisément
suivie. Au lieu de tracer une sèche théorie des Devoirs, Panétius

analysait des cas particuliers, pris dans la vie réelle,
aussi son ouvrage se distinguait-il par sa forme concrète et
vivante. Dégagé des subtilités de l'école, il en rejetait les

paradoxes et les exagérations, et insistait particulièrement
sur les moyens offerts à chacun pour réaliser l'idéal proposé1.
« Il n'en est point de la vertu comme d'un art, » disait Cicéron2,
« et la théorie n'y est rien sans la pratique. » Tel était également

l'avis de Panétius, l'un des moralistes de l'école
stoïcienne qui semblent avoir eu à la fois le sens moral et le sens

pratique le plus aiguisés.
Si nous sommes trop mal renseignés pour apprécier, dans

le détail, la doctrine de Panétius, un de ses disciples les plus
illustres, Posidonius d'Apamée, qui fut en même temps le

maître de Cicéron, nous a laissé de précieuses indications
sur les transformations que subit le stoïcisme vers la fin du
deuxième et dans la première moitié du premier siècle avant
notre ère3.

Tout en restant fidèle à l'antique principe stoïcien : « Nihil
bonum esse, nisi quod honestum sit », Posidonius distinguait,
d'après Diogene Laërce, contrairement à Panétius et à d'autres
moralistes4, quatre vertus essentielles, la sagesse, lajustice,

1 Cf. A. Schmekel, Die Philos, der mittleren Stoa, op. cit., p. 366 : ce An die

Stelle der früheren Ethik, deren Höhepunkt die absolute, unterschiedslose

Vollkommenheit der Weisen war, kam die Ethik des Panätius, die durchaus auf die

Welt der Wirklichkeit Rücksicht nahm und ihre Erziehung zum Zwecke hatte. »

2 De fiep., L. I, chap. II.
3 Originaire d'Apamée, en Syrie, Posidonius dirigea à Rhodes, après la mort de

son maître, l'école du Portique, d'où il fut fréquemment appelé le Rhodien. —
Voir J. Bake, Posidonii Rhodii reliquisc doctrinse, Leiden, 1810, p. 4 : « Suidas :

Jloceiôôvioç, 'Aira/ievç in Svçiaç, y 'Bôâioç, <f>Moo<f>oç otimkSç:... axoTà/v ô'êaxev

iv 'P6ôu, âiàôoxoç yeyovàç n.ai /tadnri/c JIavairiov— » — Au sujet de la biographie

de Posidonius, voyez surtout A. Schmekel, op. cit., p. 9-13; et Zeller, op.
cit p. 572, sq.

4 « IJavairioç fiiv ovv ôvo <j>ntjïv âçerâç, deuçvriK^v Kai -KQaKTiK^v ' àTJXoi ôè



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 395

la grandeur d'âme et la modération, — division suivie par
Cicéron dans son traité des Devoirs1. Seules, ces vertus peuvent

être appelées les vrais biens. Estimant que tout ce qui
ne contribue pas à élever et à développer l'âme, — les

richesses, par exemple, — est souvent nuisible, Posidonius
disait2 : « Ce qui ne donne à l'âme ni grandeur, ni confiance,
ni sécurité, n'est pas un bien; or, les richesses, la santé et
autres dons semblables ne procurent aucune de ces choses; donc,
ce ne sont pas des biens. » Il renforçait encore sa proposition
en ajoutant : « Ce qui ne donne à l'âme ni grandeur, ni
confiance, ni sécurité, mais qui engendre, au contraire, l'insolence,
la morgue, la présomption, est un mal; or, les dons du hasard
nous portent à tout cela : donc, ce ne sont pas des biens 3. »

Vivre en contemplant la vérité et l'ordre de toutes choses, en

s'y conformant autant que possible, sans se laisser conduire

par la partie irraisonnable de l'âme, tel est, selon Posidonius,
le but des êtres vraiment bons4. « La partie supérieure de

l'homme, c'est la vertu : elle a pour associée une chair inutile
et molle, qui n'est propre qu'ci absorber des aliments, comme
dit Posidonius5. » 11 faut donc que l'homme renonce à être
l'esclave de son corps et de ses passions, s'il veut atteindre
au souverain bien, qui se confond avec la vertu. Que ce soit

rpeïç, ùoyiKTjv, liai fvuinyv, naì ÌjOikìjv' rérraçeç ôè ol Trepï HoGeiôùviov. » Bake,

op. cit., p. 189.
* Cie, De Off., h. I, chap. V.
2 Sénèque, Lettre LXXXVII, 35 : « Quœ neque magnitudinem animo dant nec

fiduciam nec securitatem, non sunt bona. Divitise autem et bona valetudo et

similia his nihil horum faciunt : ergo non sunt bona. »

3 Sénèque, Ibid., Lettre LXXXVII, 35 : « Quœ neque magnitudinem animo

dant nec fiduciam nec securitatem, contra autem insolentiam, tumorem, arrogan-
tiam créant, mala sunt ; a fortuitis autem in hœc impellimur : ergo non sunt

bona. »

4 « 'Erri Tràci re ò Hoaeióóìvioc (se rò TÉloç elvai eìire) tò Çt/v Oeuçovvra rqv
ru>v bXuv âXiideiav Kaî râÇiv, Kai nvynarauKevaCovra avTÒv Kara rò óvvaròv,
Kara fiT/âèv âyopevov virò tov a'kòyov péçovç r^c ipvxijç. » Clém. d'Alex., Strom.,
II, p. 416, B, d'après Bake, op. cit., p. 190.

5 Sénèque, Lettre XCII, 10 : « Prima ars hominis est ipsa virtus : huic commit-

titur inutilis caro et fluida, receptandis tantum cibis habilis, ut ait Posidonius. »

Cf. Schmekel, op. cit., p. 248 et 276.



396 CHARLES BURNIER

là un idéal diffìcile à réaliser, cela va de soi, mais la preuve
qu'il n'est pas impossible d'y parvenir, c'est qu'il y a un
progrès qui mène à la vertu. Lorsque Posidonius dit :

<( TEzpt'ÂjOtov Sé tò xmxpy.zrrj sviai tïiv xpSTriv to yevétrQui lv izpoxoTrô toùç

Ttspi Swx.joàTïjv, Aïoyéwiv v.oà ÀvutSîv>îv *, » il prouve par là même, en

principe, la possibilité d'atteindre à la vertu et de devenir
un sage, puisque c'est dans le sage que la vertu se réalise 2.

Moins rigoureux que les anciens stoïciens qui, comme on le
sait, divisaient toute l'humanité en sages et en fous, Posidonius

désignait du nom de sages tous les philosophes et toutes
les natures philosophiques qui aspiraient à la connaissance
et à la vertu. « Dans ce siècle qu'on appelle l'âge d'or,
Posidonius pense donc que l'empire était aux sages » dit Sénèque 3.

Et il lui reproche, dans la même Lettre, d'avoir attribué aux
sages l'invention des outils qui sont d'un usage journalier
dans la vie4.

Mais, dira-t-on, comment la vertu, que Posidonius envisage
accessible à tous, sera-t-elle enseignée? A cet égard, notre
philosophe se prononçait nettement en faveur d'un enseignement

pratique. Convaincu de l'insuffisance des dogmes pour
extirper les germes du mal, il insistait, plus encore qu'on ne
l'avait fait auparavant, sur les différents moyens d'apprendre
à connaître la vertu et à la pratiquer. Comme Sénèque nous
l'indique5, il estimait nécessaires non seulement la nprécep-
tion », mais encore les conseils, la consolation et l'exhortation.

Il y ajoutait « l'étiologie » ou la recherche des causes,
et « l'éthologie » ou l'exposé des caractères et des symptômes

1 Diog. Laërce, VII, 91, d'après Bake, op. cit., p. 189.
2 Remarquons, cependant, que Posidonius, pas plus que Panétius, n'admettait

que la vertu se suffît à elle-même, comme l'indique clairement le passage suivant:
« ó jUévToi Havalrioç Kai Jloceiôûvioç ovk avTaQKn "KêyovGi r?/v àçeri/v, aTJXà

Xçeiav eivai tpaui Kai vyisiaç Kai îg%voç, Kai x°Qvy'iaÇ- }> Diog. Laërce, VU, 128,

d'après Bake, op. cit., p. 190.
3 Lettre XC, 5 : « Ilio ergo sœculo, quod aureum perhibent, penes sapientes

fuisse regnum Posidonius judicat. »

4 Ibid., 11 : «In ilio quoque dissentio a Posidonio, quod ferramenta fabrilia
excogitata a sapientibus viris judicat. »

5 Lettre XCV, 65.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 397

de chaque vertu et de chaque vice, pour différencier ce qui
paraît semblable. Un enseignement aussi précis et aussi
détaillé, où les préceptes étaient étroitement rattachés aux
dogmes, — « tout comme les feuilles », selon la comparaison
de Sénèque *, « ne peuvent verdir d'elles-mêmes, comme il leur
faut une branche où elles tiennent, dont elles tirent la sève »,

— devait, à coup sûr, favoriser la diffusion de la morale
stoïcienne. Parmi les nombreux préceptes qui s'offraient à lui,
l'homme était à même de choisir ceux qui s'appropriaient le

mieux à ses besoins et aux circonstances particulières de sa

vie; il était armé pour la lutte et il pouvait fortifier sa

volonté en méditant les graves maximes de Posidonius, qui lui
disait entre autres : « Garde- toi de penser que tu doives jamais
ta sûreté aux armes de la fortune : combats avec les tiennes.

La fortune ne donne pas d'armes contre elle-même : c'est pourquoi

ceux qui sont armés contre des ennemis, contre elle sont

sans défense -. »

Voilà donc le stoïcisme en voie de transformation, modifié
à la fois dans ses dogmes et dans ses applications, et tout
près de pouvoir s'adapter au génie romain. On comprend,
d'après ce que nous venons de dire, que Sénèque, frappé par
ce caractère pratique de la morale de Posidonius, n'ait cessé

d'en parler avec une grande admiration et infiniment de

respect. Panétius et Posidonius, ainsi que leurs disciples Héca-

ton, Mnésarque et Dionysius, dont nous ne savons,
malheureusement, que fort peu de chose3, ont contribué, pour une
bonne part, à adoucir la rigueur du stoïcisme doctrinal. En
faisant de la morale la principale tâche de la philosophie, ils
l'ont rapprochée de la nature humaine et, — ce qu'on oublie
un peu trop, parfois, — ils ont largement frayé la route à

leurs successeurs.
1 Ibid., Lettre XCV, 59 : « Quemadmodum folia per se vivere non possunt,

ramum desiderant, cui inhœreant, ex quo trahant sucum.... »

2 Sénèque, Lettre CXIII, 28 : « Non est quod umquam fortunœ armis putes esse

te tutum : tuis pugna. Contra ipsam fortuna non armât : itaque contra hostes

instructi, contra ipsam inermes sunt. »

3 Voyez au sujet de ces trois philosophes : A. Schmekel, op. cit. p. 14-17 et

290-303.



398 CHARLES BURNIER

Cependant, jusqu'alors, le stoïcisme n'avait pas encore
trouvé, à Rome, un interprète capable d'exposer ses principes
avec méthode et avec clarté. Ce fut, comme on le sait, Cicéron

qui entreprit ce travail. En vulgarisant les ouvrages des

Grecs, en résumant leurs différents systèmes philosophiques,
il contribua à répandre, autour de lui, le goût de la philosophie.

Sans doute, à l'origine, ce ne fut là qu'un agréable
passe-temps, réservé presque exclusivement à la classe aisée

et au cercle des savants et des lettrés. Mais Cicéron, qui avait
entendu les leçons de Posidonius, s'était surtout attaché à

reproduire les opinions des stoïciens modérés qui, par leur
indépendance de jugement et leur sens pratique, avaient
précisément le don de lui plaire. Or, nul autre système ne
convenait mieux à l'esprit romain qui, peu enclin à la
spéculation, cherchait aussitôt les conséquences et les règles
pratiques qu'il pouvait tirer des doctrines mises à sa portée.
Il n'est donc que juste, pensons-nous, de reconnaître le réel
service que Cicéron rendit au monde romain en lui présentant,

sous une forme nette et attrayante, les découvertes de

la sagesse grecque, et à la philosophie stoïcienne elle-même,
en propageant ses préceptes. Après quoi, hâtons-nous d'ajouter

que là se borne le mérite de Cicéron. Si l'on retrouve en

germe dans les « Tusculanes », le «.De Finibus », ou le «. De

Officiisi), la plupart des principes que développeront Sénèque,
Musonius Rufus, Epictète, et Marc-Aurèle, ce n'est pas Cicéron

qui a donné au stoïcisme ce caractère nouveau marqué
en traits si visibles dans les ouvrages postérieurs *. Passionné

pour la philosophie, certes, il l'était, mais à la façon d'un
homme d'Etat, qui cherche un dérivatif à ses préoccupations
habituelles, à la façon d'un orateur aussi, qui voit dans les
thèses qu'il développe un excellent moyen d'exercer son

éloquence. En un mot, son but n'était pas tant de persuader ses

1 Comme le dit Zeller (op. cit., p. 619 et 650) en caractérisant l'activité philosophique

de Cicéron : .< Er selbst sucht seinen Ruhm nicht sowohl in eigener
philosophischer Forschung, als vielmehr in der Kunst, mit der er die griechische

Philosophie in ein römisches Gewand gekleidet und seinen Landsleuten zugänglich

gemacht hat. »



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 399

lecteurs, — ses opinions sont d'ailleurs trop flottantes pour
convaincre, — que de les délasser et de les instruire en leur
découvrant un horizon de pensées nouvelles *.

Or, si nous passons directement de Cicéron à Sénèque,
nous voyons que ce dernier assigne un tout autre rôle à la

philosophie. « La philosophie », dit-il 2, « n'est point un art
d'éblouir le peuple, une science de parade : ce n'est pas dans
les mots, c'est dans les choses qu'elle consiste. Elle n'est point
faite pour servir de distraction et tuer le temps, pour ôter au
désœuvrement ses dégoûts ; elle forme l'âme, elle la façonne,
règle la vie, guide les actions, montre ce qu'il faut pratiquer
ou fuir, siège au gouvernail et dirige à travers les écueils notre
course agitée. »

D'où provient cet accent nouveau? Et d'où proviennent
également toutes les transformations que le stoïcisme a

subies durant l'intervalle de près d'un siècle qui sépare
Cicéron de Sénèque Tout d'abord, des événements douloureux

qu'a traversés la philosophie stoïcienne sous l'Empire,
où elle acquit une importance toujours mieux comprise ;

elle devint, en effet, comme nous l'avons montré tout à l'heure,
l'unique consolatrice de ceux qui cherchaient un remède aux
souffrances de leur temps et qui s'efforçaient de réagir contre
l'abaissement] général des caractères. Puis, des modifications
survenues dans l'enseignement de la doctrine, lequel, visant
surtout à opérer des conversions durables parmi les

auditeurs, revêtait beaucoup plus la forme d'une prédication
ardente sur diverses questions de morale pratique, que celle
d'un exposé dogmatique. Essayons donc maintenant, en nous
aidant des souvenirs rapportés par Sénèque, de nous rendre
compte de la nature de cet enseignement et de préciser le

caractère nouveau du stoïcisme à mesure qu'il s'implante

1 Voyez également ce que dit G. Tischer, dans l'Introduction de son édition des

Tusculanes, Berlin (Weidmann), 1863, p. ix : « Er hat nicht für Philosophen

geschrieben, sondern für Gebildete überhaupt, denen er den Sinn für philosophische

Studien wecken und zugleich leitende Gründsätze für das praktische
Leben und für die Beurtheilung der Dinge geben wollte. »

2 Lettre XVI, 3.



400 CHARLES BURNIER

plus solidement à Rome, pendant l'époque qui va de la mort
de Cicéron au règne de Néron. Au point où nous en sommes,
c'est l'histoire du néo-stoïcisme qui commence, aussi
n'attendrons-nous pas davantage pour désigner du nom de

néostoïciens tous ceux qui dès à présent contribuèrent au
développement de cette doctrine1.

b) Développement et importance du néo-stoïcisme à Rome,

après Cicéron. — Les premiers maîtres du néo-stoïcisme ne
nous sont guère connus que par les témoignages de Sénèque.
S'ils ne laissèrent que des traces assez faibles de leur activité,
c'est, comme le remarque G. Boissier2, «qu'ils agissaient plutôt
sur leurs contemporains qu'ils ne travaillaient pour l'humanité.

Leurs ouvrages étaient surtout faits pour leur temps, ils
ne lui ont pas survécu. » Parmi ces maîtres les plus illustres,
il faut tout d'abord citer Quintus Sextius, un romain de

naissance, noble, qui, au dire de Sénèque, refusa les honneurs

que César lui offrait pour se consacrer tout entier à l'étude
et à l'enseignement de la philosophie: «Honores reppulit
pater Sextius, qui ita natus, ut rem publicam deberet capes-
sere, latum clavum divo Iulio dante non recepii. Intellegebat
enim quod dari posset, et eripi posse3. » Après un séjour de

plusieurs années à Athènes, il revint à Rome, où son
enseignement excita à son début un vif enthousiasme4. Ses

ouvrages écrits en grec, comme l'atteste ce passage de Sénèque :

1 II nous parait juste, en effet, au point de vue historique, de ranger parmi les

néo-stoïciens tous les prédécesseurs de Sénèque qui, à partir de la mort de

Cicéron, enseignèrent au monde romain à mettre en pratique les préceptes de la

morale stoïcienne. Ce furent eux qui, par leurs leçons, imprimèrent au stoïcisme

cette direction nouvelle que nous venons de signaler.
2 La relig. rom. d'Aug. aux Antonius, op. cit., tome II, p. 7.
3 Lettre XCVIII, 13. — Ce passage nous permet de placer la naissance de

Sextius le père vers 70 av. J.-C. ; car, ainsi que le remarque Zeller (op. cit.,

p. 676, rem. 1), ce fut en 43 av. J.-C, au plus tard, que César offrit le laticlave
à Sextius, et celui-ci devait avoir alors au moins 25-27 ans.

4 Sénèque nous l'affirme, tout en constatant à regret que l'école des Sextii ne

se soit pas maintenue après un grand et premier essor : « Sextiorum nova et

Romani roboris secta inter initia sua, cum magno impetu cœpisset, exstincta est. »

Quest, nat., h. VII, chap. XXXII, 2.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 401

« Sextium ecce cum maxime lego, virum acrem, Graecis verbis,
Romanis moribus philosopiiantem1», reçurent un accueil
empressé auprès de ses contemporains. Sénèque qui aimait à

méditer, au milieu d'un cercle restreint d'amis, les maximes
de ce sage, communique à son disciple Lucilius l'impression
enthousiaste qu'il a gardée de la lecture d'un des livres de

Q. Sextius : « Dieux que de vigueur que d'âme On ne

trouve pas cela chez tous les philosophes— Lis Sextius et tu
diras : « Voilà de la vie, du feu, de l'indépendance, voilà plus
» qu'un homme, il me laisse plein d'une foi sans bornes. »En
quelque situation d'esprit que je sois, quand je le lis, je te

l'avouerai, je défierais tous les hasards et je m'écrierais
volontiers : « Que tardes-tu, ô Fortune? Viens sur l'arène! Tu
me vois prêt2. » Par la chaleur de son éloquence, par l'énergie
et la vivacité de sa pensée, Q. Sextius devait remplir d'admiration

et de courage l'âme de ceux qui s'adressaient à lui
pour obtenir des conseils de sagesse pratique. Esprit ardent
et courageux, il possédait les qualités propres au génie
romain : la précision, la netteté, la fermeté et la force de

l'expression. Son enseignement, dépouillé de toute obscurité et
de toute sécheresse, était donc bien de nature à satisfaire un
auditoire romain. Et pour mieux exciter le zèle de cet
auditoire, il lui présentait la vertu avec autant de simplicité que
de bon sens pratique, c'est-à-dire comme un idéal qui peut
être réalisé par chacun : « Car Sextius a aussi ce mérite, »

dit Sénèque3, «.qu'il vous montre la grandeur de la souveraine

félicité sans vous ôter l'espoir d'y atteindre. Il vous
apprend qu'elle est placée haut, mais accessible à l'homme
résolu. »

Après la mort de Q. Sextius, ce fut fort probablement son

fils qui prit la direction de l'école4. Formé de bonne heure à

i Lettre LIX, 7.

2 Lettre LXIV, 3, 4.
3 Lettre citée, LXIV, 5 : « Nam hoc quoque egregium Sextius habet, quod et

ostendet tibi beatœ vilœ magnitudinem et desperationcm ejus non faciet : scies

esse illam in excelso, sed volenti penetrabilem. »

4 Cf. Zeller, op. cit., p. 676, rem. 2.

THÉOL. EE PHIL. 1907 27



402 CHARLES BURNIER

la philosophie, il était tout naturel que Sextius le fils continuât

l'oeuvre entreprise parson père, en employant la même
méthode. Cependant, il est fort difficile de dire quels furent
ses mérites personnels, car nous n'avons aucun texte sur
lequel nous puissions nous fonder pour attribuer expressément

à Sextius le fils des préceptes ou des paroles qui, en
l'absence d'indications précises, peuvent aussi bien être
rapportées à Sextius le père. En effet, au « de Ira » III, 36, i ;
II, 36, i, et dans les Lettres LIX, 7 ; LXXIII, 12, 15; LXIV,
2-5 ; CVI1I, 11, Sénèque dit simplement « Sextius » dans les

Lettres XCVIII, 13 et LXIV, 2, il dit « pater Sextius » et
« Quintus Sextius pater. » Est-on en droit d'admettre que
lorsqu'il dit «Sextius» tout court, il s'agit du fils? Nullement,

car dans la Lettre XCIV, 2, il commence par dire
« Quintus Sextius pater », et quelques lignes plus loin : 3, 5,.

dans la même citation, « Sextius », qui désigne également le
père. Il nous paraît donc, en somme, impossible de savoir si
Sénèque parle du père ou du fils, lorsqu'il se borne à dire
« Sextius. »

Quoi qu'il en soit, avec les Sextii, la prédication ainsi que
tous les exercices qu'elle comportait, — exhortations
pressantes à la vertu, conseils, encouragements, — acquit une
importance plus grande encore que par le passé. Ce rôle
prépondérant de la prédication n'apparaît-il pas d'une façon
visible dans ce passage où Sénèque, après avoir commenté
une pensée chère à Sextius : — Jupiter n'est pas plus puissant

que l'homme de bien, — conclut : « Croyons donc Sextius

qui nous indique la plus noble route et qui nous crie :

« C'est par ici qu'on monte dans les cieux ; c'est par la voie de

la frugalité, de la tempérance, par la voie du courage *. »

Parmi les préceptes nouveaux que Sextius recommandait
le plus chaleureusement à ses disciples, se trouve l'examen
de conscience. C'est de lui que Sénèque tenait cette habitude
qu'il a fidèlement observée : «. Ainsi faisait Sextius, dit-il ;.

1 Lettre LXXIII, 15 : « Credamus itaque Sextio monstranti pulcherrimum iter et

clamanti : hac itur ad astra, hac secundum frugalitatem, hac secundum tempe-

rantiam, hac secundum fortitudinem. »



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 403

« la journée terminée, retiré dans sa chambre pour le repos
de la nuit, il interrogeait son cime : « de quel défaut t'es-tu

guérie aujourd'hui? Quel vice as-tu combattu En quoi es-tu

devenu meilleur? » La colère cessera ou se modérera, si elle
sait eque chaque jour elle doit paraître decant son juge*. » Et

Sénèque achève de nous peindre, avec une grâce délicate et

une sincérité touchante, l'examen de conscience tel qu'il le

pratique et tel qu'il doit être, c'est-à-dire un retour sérieux
sur soi-même, destiné à constater les défauts qui restent à

combattre et à vérifier les progrès acquis : « Quoi de plus
beau», s'écrie-t-il -, «que cette habitude de faire l'enquête de

toute sa journée Quel sommeil que celui qui succède à cet

examen de conscience Qu'il est calme, profond et libre, lorsque

l'âme a reçu sa portion d'éloge ou deblâme et que, surveillante

d'elle-même, elle a, comme un censeur secret, informé sur
sa propre conduite J'exerce cette magistrature et me cite

chaque jour à mon tribunal ; quand la lumière a disparu de

ma chambre et que ma femme, qui sait 'mon usage, a fait
silence, j'inspecte toute ma journée et je repasse dans mon
esprit mes actions et mes paroles ; je ne me dissimule rien, je
n'omets rien. »

Voici, enfin, le trait le plus frappant de ce que nous
réussissons à connaître de la doctrine de Sextius : ce philosophe,
à l'exemple de Pythagore, prescrivait l'abstinence totale de

la chair des animaux et, après lui, tous les néo-stoïciens de

cette époque suivirent ce précepte. Or, comment expliquer
l'introduction d'un élément pythagoricien dans l'école du

nouveau Portique Cette alliance, qui a de quoi nous étonner
au premier abord, se comprend néanmoins facilement,
lorsqu'on songe à l'éclectisme qui régnait alors dans la philoso-

1 De Ira, h. Ill, chap. XXXVI, 1, 2.

2 De Ira, h. Ill, chap. XXXVI, 2, 3. Cf. Lettre LXXXII1, 1, 2. — Comme le

remarque R. Thamin, en parlant de l'examen de conscience (Un problème moral
dans l'antiquité, Paris, 1884, p. 210) : « Il semble qu'après Sénèque l'usage de

ces retours sur soi-même soit entré dans les mœurs stoïciennes. Car Epictète y
fait de fréquentes allusions (Diss. I, 26 ; III, 10, 12, 14) sans éprouver, comme

Sénèque, le besoin d'éclaircir et de développer sa pensée. Il sait être compris à

demi-mot. »



404 CHARLES BURNIER

phie romaine. Vers la fin du premier siècle, les représentants
des divers systèmes importés de Grèce affluaient à Rome, où
ils pouvaient compter sur de nombreux auditeurs et où ils
jouissaient d'une entière sécurité. Un rapprochement ne
tarda pas à s'établir entre eux : les chefs de sectes, qui
devaient se rencontrer fréquemment, eurent ainsi maintes
occasions d'échanger leurs idées. Séparés par les principes
essentiels de leurs doctrines respectives, ils purent cependant
s'entendre sur des questions secondaires et, en particulier,
sur certains préceptes de morale pratique, qui se retrouvent
souvent, à peu de chose près, les mêmes d'un système à

l'autre. Qu'y a-t-il de surprenant, dès lors, que le néo-stoïcisme,

qui cherchait à détacher l'homme des jouissances
grossières et à diriger ses regards au-dessus des biens passagers,

ait emprunté au pythagorisme les règles les plus aptes
à seconder ses efforts? Ainsi s'explique l'emprunt de Sextius.
S'il conseille à ses disciples de s'abstenir de la chair des

animaux, ce n'est pas parce qu'il croit à la métempsychose,
mais simplement parce qu'il voit dans cette défense de

Pythagore un moyen de réprimer les instincts de cruauté et de

sensualité chez l'homme. L'affirmation suivante de Sénèque

nous enlève toute espèce de doute à cet égard : « Sotion

dicebat, quare ille (Pythagoras) animalibus abstinuisset, quare
postea Sextius. Dissimilis utrique causa erat, sed utrique
magnifica. Hic (Sextius) homini satis alimentorum citra
sanguinem esse credebat et crudelitatis consuetudinem fieri, ubi
in voluptatem esset adducta laceratio. Adiciebat contrahendam
materiam esse luxurise. Colligebat borne valetudini contraria
esse alimenta varia et nostris aliena corporibus*. »

L'ardeur dont firent preuve les deux Sextii pour propager
leur enseignement à Rome ne demeura pas sans résultat. A
la suite de ces vaillants champions du néo-stoïcisme, d'autres
philosophes apparaissent, qui s'engagent résolument dans la
voie que nous venons d'indiquer. Tous ne se bornent pas à

reproduire les leçons de leurs prédécesseurs. Parmi eux, il

1 Lettre CVI1I, 17, 18.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 405

y a parfois des divergences d'opinions, de méthodes ou

d'interprétations, et il est heureux, du reste, que leur enseignement

présente assez de variété pour répondre aux diverses

aspirations de leurs auditeurs. Mais voici le trait commun
qui les unit et qui marque en même temps leur préoccupation

la plus constante : combattre le matérialisme sous toutes
ses formes et fortifier l'âme dans la pratique de la vertu1.
Tel est le but des exhortations de Sotion d'Alexandrie, d'Attale

et de Fabianus, les successeurs des Sextii, qui furent
tous trois les maîtres de Sénèque dans sa jeunesse et qui
doivent fixer ici notre attention.

Sotion d'Alexandrie2 paraît surtout s'être attaché à

développer l'élément pythagoricien. Il prêchait l'abstinence de la
chair des animaux, expliquait les arguments de Pythagore
et les motifs donnés plus récemment par Sextius3. A en juger
par ce que nous dit Sénèque, ses leçons empreintes d'autorité

et de force persuasive, produisaient une impression
profonde et durable sur la jeunesse qui se pressait pour l'écouter.

Il est probable que plus d'un élève de Sotion chercha à

mettre en pratique ses préceptes, à l'exemple de Sénèque,
dont l'imagination ardente s'enflamma pour le pythagorisme4:

« Frappé de ces discours, » dit-il, en effet5, a. je com-

1 Au point de vue stoïcien, la vertu ne consiste pas seulement dans la pratique
extérieure du bien (tò Kadf/Kov), mais dans une disposition habituelle de l'àme

(êf(c, Karoçôufia). Elle est la source commune d'où procède ce qu'on appelle
« les vertus », c'est-à-dire la sagesse (<j>çovnoiç), le courage (àvôçeia), la tempérance

(aaèçoovvn), la justice (ôiKawovvrj). Elle seule nous rend heureux, à

condition que nous la recherchions d'une façon désintéressée et que notre devise

soit « la vertu pour la vertu. » Cf. les textes cités par von Arnim (Stoicorum vete-

rum fragmenta, Leipzig, 1905, tome III, p. 48 sq.).
2 Ce fut environ vers l'an 20 après J.-C. que Sénèque suivit l'enseignement de

Sotion, à en juger d'après les deux passages suivants : Lettres XLIX, 2 : « apud
Sotionem philosophum puer sedi », et CVI1I, 22 : « in primum Tiberii Cœsaris

principatum juventœ tempus inciderat. »

3 Lettre CVI1I, 17, 18, loc. cit.
4 11 est à noter, en effet, que les raisons qui agissent alors sur l'esprit de

Sénèque sont, non pas uniquement, mais principalement empruntées au pur
pythagorisme. Voyez sur la transmigration des âmes, Lettre CVII1, 19-22.

5 Ibid., 22.



406 CHARLES BURNIER

mençai à m'abstenir de toute nourriture animale, et, au bout
d'une année, cette habitude m'était devenue non seulement
facile, mais agréable Tu veux savoir comment j'ai discontinué?
L'époque de ma jeunesse tomba sous le principal de Tibère : on

proscrivait alors les cultes étrangers, et parmi les preuves de

ces superstitions était comptée l'abstinence de certaines viandes.
A la demande donc de mon père, qui ne craignait pas les

délations, mais qui haïssait la philosophie*, je repris mon
ancien genre de vie : mais il eut beaucoup de peine àme persuader

de faire meilleure chère. » Ce simple souvenir, consigné
par Sénèque au déclin de sa vie, suffit à nous attester
l'influence de l'enseignement de Sotion2. Malgré la brièveté de
la citation, il est facile de suppléer ce qu'elle se borne à indi-
diquer : on peut se représenter Sotion, au milieu d'un auditoire

que charment son éloquence et ses paradoxes, s'élevant
avec énergie contre la cruauté des hommes, contre les
raffinements de la sensualité et de la débauche. Ces déclamations
qui opposaient aux excès du mal l'exagération du bien,
n'étaient pas sans utilité ni sans grandeur, puisque, comme
le prouve l'exemple de Sénèque, elles éveillaient dans quelques

âmes de généreuses résolutions.
Un autre prédicateur de morale, appartenant à la même

époque, était le néo-stoïcien Attale3. Sénèque, qui suivit très

1 Dans ce passage, c'est à tort qu'on a lu quelquefois : « Qui calumniam timebat,

non philosophiam oderat. » Nous avons tenu à maintenir la leçon de Hense, qui
est celle de tous les mss : « Qui non calumniam timebat, sed philosophiam ode-

rat. » Cette dernière interprétation nous paraît justifiée par ce que Sénèque dit
de son père dans un passage de la Consolation à Ilelvia, chap. XVII, 4. « Utinam

quidem virorum optimus, pater meus, minus majorum consuetudini deditus

voluisset te prœceptis sapientiœ erudiri potius quam imbuì Non parandum tibi
nunc esset auxilium contra fortunam sed proferendum ; propter istas, quœ litteris
non ad sapientiam utuntur sed ad luxuriam instruuntur, minus te indulgere
studiis passus est. » Il est, du reste, bien compréhensible que Sénèque le père, en

vrai rhéteur qu'il était, se défiât de la philosophie et n'admît pas qu'on pût rien

placer au-dessus de l'éloquence.
2 La vogue de cet enseignement est encore attestée par cette phrase de saint

Jérôme : « Sotio philosophus Alexandrinus prœceptor Senecœ clarus habetur, »

d'après Schanz, Geschichte der röm. Litt., op. cit., p. 287.
3 Attale enseignait à Rome sous Tibère. Cf. Zeller, op. cit., p. 687, rem. 2.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 407

assidûment ses leçons (hxc nobis prxcipere Attalum memini,
cum scholam ejus opsideremus et primi veniremus et novissimi
exiremus...*), en appréciait le caractère essentiellement
pratique et le but, qui était de diriger la conduite, d'obtenir la

résolution d'agir et de provoquer une sérieuse conversion au
bien. Attale avait, semble-t-il, pris à tâche de former ses

disciples à une vie supérieure, de les guider pas à pas dans leur
développement, en leur offrant sans cesse l'appui de ses

conseils et de ses exhortations. C'est ainsi qu'il aimait à

répéter, songeant probablement à ceux de ses élèves qui avaient

progressé sous son influence : « 77 est plus doux de faire que
d'avoir un ami, comme l'artiste jouit plus à peindre son tableau

qu'à l'avoir peint'2. » Et voici encore, dans le même ordre
d'idées, un autre précepte d'Attale, qui confirme ce que nous
disons du caractère de son enseignement : « Le maître et le

disciple doivent avoir un but commun et vouloir, l'un être

utile, l'autre profiter3. » Parmi les vices du siècle qu'il
flétrissait avec le plus de violence, l'amour des richesses et

l'amour des plaisirs provoquaient surtout la colère d'Attale.
Voyez avec quelle éloquence âpre et forte il laisse éclater son

indignation dans ce passage que Sénèque nous a heureusement

conservé : « Attalum memini cum magna admiratione
omnium hxc dicere: « diu » inquil «mihi inposuere divitix.
Stupebam, ubi aliquid ex illis alio atque alio loco fulserat.
Existimabam similia esse qux laterent, ids, qux estenderentur.
Sed in quodam apparata vidi tolas opes urbis cœlatas et auro
et argento et iis, qux pretium auri argentique vicerunt, exquisites

colores et vestes ultra non tantum nostrum, sed ultra finem
hostium aduectas;... Quid hoc est, inquam, aliud [nisi] imitare
cupiditates per se incitatas? Quid sibi vult ista pecunix pompa?
Ad discendami avariliam convenimus? At mehercules minus

1 Lettre citée, CVIII, 3.

2 Sénèque, Lettre IX, 7 : « Attalus philosophus dicere solebat jucundius esse

amicum facere quam habere, quomodo artifici jucundius pingere est quam
pinxisse. »

3 Sénèque, Lettre CVIII, 3, loc. cit. : « Idem inquit et docenti et discenti debet

«sse propositum : ut ille prodesse velit, hic proficere. »



408 CHARLES BURNIER

cupiditatis istinc effero quam adtuleram. Contempsi divitias,
non quia supervacux, sed quia pusillx sunt.... Ad veras
potius te converte divitias. Disce parvo esse contentus et illam
vocem magnus atque animosus exclama : habeamus aquam,
habeamus polentarn, dovi ipsi controversiam de felicitate
facìamus *. »

D'après cette citation, on peut aisément se représenter
l'effet qu'un pareil langage, tenu par un philosophe chez qui
les paroles, le caractère, la conduite, tout était à l'unisson,
devait avoir sur les auditeurs. « Pour moi, certes, » dit encore
ailleurs Sénèque 2, « lorsque j'entendais Attale discourir sur les

vices, les erreurs, les maux de la vie, j'ai souvent pris en pitié
la race humaine et lui me paraissait sublime et supérieur aux
plus élevés des mortels Venait-il ci faire l'éloge de la
pauvreté, ci démontrer combien, au delà du nécessaire, tout n'est

plus qu'inutilité, gêne et fardeau, j'étais souvent prêt à ne sortir
que pauvre de son école. S'il flétrissait nos voluptés, s'il louait
la continence, la sobriété, une âme pure non seulement des

plaisirs illicites, mais même superflus, je brûlais de couper
court à l'intempérance et à la sensualité. » Attale vantait aussi

l'usage d'un matelas très dur, qui ne reçût pas l'empreinte
du corps : Sénèque observa scrupuleusement cette pratique
jusqu'à la fin de ses jours3.

Sans attribuer à ces passages une importance exagérée,
nous sommes néanmoins en droit de penser que Sénèque,
gagné par la sincérité évidente d'Attale et par la conscience

qu'il apportait à remplir ses devoirs d'éducateur, s'est largement

inspiré de ses préceptes, lorsqu'il a entrepris à son
tour de se vouer à la « direction ». Mieux que personne, il
pouvait se rendre compte, pour l'avoir éprouvé lui-même,
avec quelle ardeur une âme neuve se tourne vers la sagesse,
dès qu'on l'y exhorte sincèrement et fermement. Attale avait
précisément cette énergie de la parole qui fait le véritable

i Lettre CX, 14, 15, 18.

2 Lettre citée, CVIII, 13, 14.
3 Ibid., 23 : « Laudare solebat Attalus culcitam, quœ resisteret corpori : tali

utor etiam senex, in qua vestigium apparere non possit. »



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 409

orateur et ce style concis et acéré, qui est une arme dans la
discussion et qui frappe vivement l'esprit de ceux qui écoutent.

Pour se rendre accessible à la foule, il ne craignait pas
d'employer les expressions les plus familières et les comparaisons

les plus simples : « Vous voyez quelquefois», disait-il,
en parlant de ceux qui guettent les occasions de se divertir
ou de recevoir quelque aubaine, «un chien happer à la volée
des morceaux de pain ou de viande que lui jette son maître :
tout ce qu'il saisit est englouti du même coup et il espère, il
appelle toujours autre chose. Nous agissons de même : quelque
chose que la Fortune jette à notre impatience, nous le dévorons

aussitôt sans le savourer, toujours alertes et attentifs à

nous emparer d'une nouvelle proie*. » Dans son besoin de

dévoiler toutes les bassesses de ses contemporains, Attale ne
ménageait personne, pas même l'autorité: «Je suis roi, »

disait-il, «mais à mes yeux,» ajoute Sénèque, «il était plus
que roi, car il avait droit de censure sur ceux qui régnaient2. »

Blessé par ces hardiesses de langage, Séjan l'envoya en exil3.
Mais, en le frappant, il ne put empêcher que les leçons d'At-
tale ne demeurassent gravées dans le cœur de ses disciples
et y produisissent tous leurs fruits4.

Sénèque a consacré une Lettre tout entière, la centième,
à juger les écrits du philosophe Fabianus. Papirius Fabianus,
un élève de Sextius, était un ancien rhéteur qui, au dire de

Sénèque le père5, se convertita la philosophie. 11 professa et

1 Sénèque, Lettre LXXII, 8.

2 Lettre CVIII, 13, loc. cit. : « Ipse regem se esse dicebat, sed plus quam

regnare mihi videbatur, cui beeret censuram agere regnantium. »

3 Voir Sén., Rhet. suasor., 2.

4 Attale avait également écrit sur la physique et l'histoire naturelle, comme

Sénèque nous l'indique dans ses Quest, natur., L. II, chap. XLVIII, 2.

5 Controv., II, préf. —¦ L'appréciation de Sénèque sur Fabianus a une analogie

remarquable avec celle qu'avait déjà portée Sénèque le père sur cet ex-rhéteur.
Comme E. Rolland l'a montré, par des rapprochements de textes (De l'influence
de Sénèque le père et des rltéteurs sur Sénèque le philosophe, Gand, 1906;
recueil de travaux publiés par la Faculté de philosophie et lettres, 32° fase,

p. 19 sq), la critique du philosophe ressemble en tous points à celle de son père

et les expressions sont parfois les mêmes de part et d'autre. (Cf. Ibid., p. 20.) Si



410 CHARLES BURNIER

écrivit en latin. Comme écrivain, Sénèque, qui fut un de ses

disciples, lui assigne une place très honorable, en ne lui
donnant que trois vainqueurs : Cicéron, Asinius Pollion et

Tite-Live : « Vois que de rivaux on dépasse quand on n'a que
trois vainqueurs, et tous trois des plus éloquents M » 11 lui
reproche, cependant, un style sans nerf et sans vigueur,
certains manques de précision et des structures de phrases peu
savantes ou disgracieuses : « Il n'a pas cette vigueur oratoire,
ces aiguillons que tu demandes, ces sentences qui portent des

coups imprévus ; mais vois le corps tout entier : bien que sans

apprêt, il a sa beauté^. » Fabianus nous paraît avoir conservé

comme philosophe les habitudes qu'il avait prises comme
déclamateur. Lorsqu'il désirait traiter quelque question
philosophique, il s'exprimait en public, ainsi que nous l'apprend
Sénèque dans ce passage : « Fabianus dissertait en public,
mais on Vécoutait avec recueillement; si l'on se récriait parfois

d'admiration, ces transports étaient arrachés par la grandeur

des idées et non par l'harmonie d'une molle et coulante
diction que rien ne heurte dans son cours3. » En présence
d'un auditoire aussi nombreux et aussi mélangé, il devait
nécessairement se mettre à la portée de la majorité, ne point
aborder des questions qui réclament des connaissances
spéciales pour être bien comprises, mais insister surtout sur
des préceptes de morale pratique qui, généralement, intéressent

tout le monde. Comme il lui fallait, en outre, exciter
l'enthousiasme d'une foule indifférente, en grande partie du

Sénèque le philosophe parle de Fabianus avec plus de développements, il ne fait

cependant que confirmer ce qu'en dit son père. C'est pourquoi, sans pouvoir
assurer d'une façon certaine que ce sont les appréciations du père qui ont dicté
celles du philosophe, il n'est pas exagéré de dire qu'elles l'ont fort probablement
influencé.

1 Lettre C, 9 : « Vide tarnen, quam multos anlecedat, qui a tribus vincitur et

tribus eloquentissimis. »

2 Ibid., 8 : « Deest illis oratorius vigor stimulique, quos quœris, et subiti ictus

sententiarum. Sed totum corpus, videris quam sit comptum, honestum est. »

3 Lettre LU, 11 : « Disserebat populo Fabianus, sed audiebatur modeste. Erum-

pebat interdum magnus clamor laudantium, sed quem rerum magnitudo evoca-

verat, non sonus inoffense ac molliter orationis elapsœ.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 411

moins, n'était-il pas naturel qu'il s'efforçât de donner à ses

paroles le ton le plus convaincant et qu'il eût recours pour
cela à tous les artifices littéraires qu'il avait appris à l'école
des rhéteurs « L'éloquence », dit très finement Sénèque, <c le

suit comme son ombre, sans qu'il y prenne garde *. » Peu

importe, du reste, les moyens employés par Fabianus dans ses

prédications : ce qui est certain, c'est qu'il obtint de très
réels succès. Selon Sénèque, qui l'assimile aux plus dignes
représentants de la philosophie, en l'opposant à ces professeurs

qui ne sont que des philosophes de parade2, « il a fait
de la morale, non du style, et il a écrit pour l'âme, non pour
l'oreille3. » « Tel il me semblait du moins quand je pouvais
l'entendre», conclut-il, en terminant sa Lettre sur Fabianus,
« non substantiel, mais plein, fait pour enthousiasmer les

jeunes âmes bien nées et les enflammer d'un zèle imitateur, de

l'espoir même de le vaincre, exhortation, d'après moi, la pïtts
efficace: car on décourage si en donnant le désir d'imiter on
en ôte l'espoir 4. »

Nous venons de passer en revue, dans la mesure où les

rares témoignages dont nous disposons, nous le permettaient,
les principaux représentants du néo-stoïcisme, durant la
période qui sépare Cicéron de Sénèque. Avant de clore ce

chapitre, il nous reste encore à considérer à quels auditeurs
s'adressaient ces philosophes romains et, d'une manière générale,

quelle a été l'influence de leur enseignement sur le

présent et sur l'avenir.
Chez les philosophes, de même que chez les rhéteurs,

toutes les leçons n'étaient pas publiques ; il y avait, en

quelque sorte, comme actuellement dans la plupart de nos

1 Lettre citée, C, 10: « eloquentiam velut umbram non hoc agens trahit.»
2 De Rrevit. vitse, chap. X, 1 : « Solebat dicere Fabianus, non ex his cathe-

drariis philosophis, sed ex veris et antiquis.... »

3 Lettre citée, C, 2 : « Mores ille, non verba composuit et animis scripsit ista,

non auribus. »

4 Ibid., 12 : « Cum audirem certe ilium, talia mihi videbantur, non solida, sed

plena, quœ adulescentem indolis bonœ attollerent et ad imitationem sui evocarent

sine desperatione vincendi, quœ mihi adhortatio videtur efficacissima. Deterret

enim qui imitandi cupiditatem fecit, spem abstulit. »



412 CHARLES BURNIER

universités, des cours que chacun pouvait suivre, à côté

d'autres, plus intimes et spécialement réservés à un cercle
de disciples studieux que nous appellerions aujourd'hui des

étudiants réguliers. Certains professeurs, qui avaient à faire
valoir des talents oratoires, préféraient l'enseignement public,
tandis que d'autres qui étaient attirés vers la direction, se

contentaient d'un auditoire plus restreint. Dans ces cours
publics et gratuits, l'affluence était énorme : on assiégeait
l'école d'Attale, dit Sénèque1. Quant aux auditeurs, ils ne se

gênaient pas pour exprimer à haute voix leurs réflexions
personnelles pendant la leçon, pour applaudir aux passages
qui leur plaisaient et pour saluer par des cris désordonnés
l'arrivée du maître dans la salle. Froissé par ce sans-gêne et
cette inconvenance, Sénèque blâme sévèrement, à plus d'une
reprise, ceux qui se livrent à de pareilles manifestations,
oubliant la gravité du sujet que le philosophe expose : « Nos

philosophes en chaire sont flanqués d'auditeurs qui leur battent
des mains : ils disparaissent sous le cercle admirateur qui se

penche au-dessus d'eux. Ce n'est pas là, prends-y bien garde,
louer un maitre, c'est applaudir un histrion. Abandonnons
ces clameurs aux professions qui ont pour but d'amuser le

peuple : la philosophie doit être l'objet d'un culte 2. » Ce blâme,
remarquons-le, s'adresse également au maître qui ne sait pas
imposer à ses auditeurs une contenance respectueuse et qui
tolère, avec trop de complaisance, les éloges inconsidérés qui
accueillent ses moindres paroles, tout en flattant son amour-
propre : « Quel aveuglement eque celui d'un maître equi s'enivre

au sortir de sa chaire des acclamations d'une foule ignorante
Peux-tu te complaire aux louanges de gens que toi-même tu
ne peux louer3?» Hâtons-nous d'ajouter, cependant, que ces

1 Lettre CVIII, 3, loc. cit. « cum scholam ejus opsideremus.... »

2 Lettre LU, 13 : « Hinc atque illinc philosopho manus auditor intentât et super
ipsum caput mirantium turba consistit : non laudatur ille nunc, si intellegis,
sed conclamatur. Relinquantur istœ voces illis artibus, quœ propositum habent

populo piacere : philosophia adoretur. »

3 Lettre citée, LU, 11 : « Quanta autem dementia ejus est, quem clamores inpe-
ritorum hilarem ex auditorio dimittunt Quid lœtaris, quod ab hominibus his
laudatus es, quos non potes ipse laudare? »



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 413

déclamateurs qui trafiquent de la philosophie et que Sénèque

compare à des charlatans qui cherchent à séduire la foule

par le flot de leurs périodes sonores, étaient surtout des

Grecs ', tandis que les philosophes romains montraient
généralement beaucoup plus de tenue et de dignité. Ces

auditoires étaient donc loin d'être composés uniquement d'aspirants

à la sagesse, et la parole du maître ne tombait pas

toujours dans une terre bien préparée. Pour nous rendre
compte des diverses classes d'individus qui fréquentaient les
mêmes cours que Sénèque, résumons brièvement un passage
de la Lettre CVIII2 : nous verrons que dans l'antiquité, les

auditoires offraient, au point de vue de leur composition, à

peu près le même spectacle qu'ils présentent encore de nos

jours.
Voici tout d'abord des élèves très assidus aux leçons, de

vrais piliers d'école qui écoutent, durant maintes années,
assis sur le même banc, un professeur de sagesse, mais sans

prendre la moindre teinture de ses doctrines. D'autres viennent

pour entendre, non pour profiter, un peu comme on va
au théâtre chercher le plaisir et amuser son oreille de

paroles ou de chant. L'école est pour eux un lieu de distraction
agréable, rien de plus. Quelques-uns apportent leurs
tablettes : ils y notent les mots qui leur plaisent et qu'ils
répéteront ailleurs, pour montrer qu'ils ne sont pas sans culture,
mais ils ne songent point à se défaire de quelque vice ou à

recevoir quelque règle de conduite. Enfin, il en est qui viennent

aux leçons, entraînés par la beauté des doctrines et non

par la vaine harmonie des mots. Ils entrent dans la passion
de l'orateur, partagent tous ses transports et brûlent du désir
de mettre aussitôt en pratique ce qu'ils ont entendu. Ces

auditeurs sérieux et convaincus, formaient l'élite de la classe,

pour ainsi dire. Ils assistaient aux cours publics et aux cours
fermés, engageaient avec le maître, à sa descente de la chaire,
des entretiens savants et familiers auxquels celui-ci se prê-

1 Voyez ce qu'il dit Lettre CXIII, 1 : « Puto quœdam esse, quœ deceant phaeca-

siatum palliatumque. »

2 Lettre citée, CVIII, 5, 6, 7.



414 CHARLES BURNIER

tait de bonne grâce, et où ils lui demandaient tous les
éclaircissements dont ils pouvaient avoir besoin1. Rien de plus
naturel, dès lors, que le philosophe s'attachât particulièrement

à ces fidèles disciples, qu'il se réjouît de leurs progrès
et qu'il vécût avec eux sur un pied d'intimité toute paternelle.

Les lettres de Sénèque à Lucilius nous fournissent
l'exemple le plus probant de la sollicitude avec laquelle le

maître suivait le développement d'un élève, lorsqu'il avait
remarqué chez lui un désir sincère de bien faire et d'avancer
dans le chemin de la sagesse.

L'influence que l'enseignement philosophique des

néostoïciens exerça à Rome fut considérable. Elle s'explique tout
naturellement par le talent des maîtres de cette école, par
les nombreux disciples qu'ils formèrent, et par l'enthousiasme

qu'ils soulevèrent en faveur de leurs doctrines.
Instruits par le spectacle de la réalité et par l'observation directe
des événements, les maîtres de Sénèque donnèrent à leur
enseignement un puissant attrait d'actualité, en traçant le
tableau des mœurs nationales pour en dégager des leçons
pratiques. Ils furent des philosophes, mais sans cesser d'être
des hommes de leur époque et d'avoir les yeux ouverts sur
le monde extérieur. Pénétrés du sérieux de leur tâche, ils ne
se bornèrent pas à déplorer le mal qu'ils voyaient autour
d'eux : ils voulurent y remédier énergiquement. Dans ce

dessein, ils s'adressèrent surtout à la jeunesse qui, accoutumée

à l'oisiveté et aux frivolités mondaines, avait grand
besoin qu'on refît son éducation et qu'on lui rendît quelque
virilité. Sous l'influence de ces moralistes, on vit ainsi
plusieurs jeunes gens secouer leur paresse et leur ennui, et
consacrer leurs forces à lutter pour la vertu. Examinons unpen,
pour sortir des généralités, quelques-uns des disciples que
les néo-stoïciens ont amené à la sagesse.

A côté de Sénèque, qui les domine tous par l'éclat de son

imagination et la richesse de sa pensée, il y a des noms

1 Lettre CVIII, 3, loc. cit. : « Hœc nobis prœcipere Attalum memini, cum....
ambulantem quoque ilium ad aliquas disputationes evocaremus, non tantum

paratum discentibus, sed obvium. »



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 415

moins célèbres, des talents plus modestes, mais des convictions

tout aussi fermes et tout aussi sincères. Voici Perse,

qui, en dépit de sa santé précaire, s'adonna entièrement à

l'étude de la morale stoïque, fortifié dans cette voie par les

entretiens et par l'exemple de ses parents1 ; Musonius Rufus,
le maître d'Epictète, qui fut banni par Néron2, et qui jouit
de la plus grande autorité auprès de ses concitoyens, autant
par la noblesse de son caractère que par la pureté et l'élévation

de sa doctrine 3
; Lucilius, qui a reçu des confidences

destinées à la postérité et qui, par ses progrès rapides,
récompensa dignement Sénèque de la peine qu'il prit à

l'instruire4 ; Helvidius Priscus, dont Tacite disait : « Doctores sa-

pientix secutus est, equi sola bona qux honesta, mala tantum

qux turpia, potentiam, nobilitatem ceteraque extra animum
neque bonis neque maus adnumerant5 ; » Aufidius Bassus,
Claranus, Grispus Passienus, cités avec éloge dans différents
passages de Sénèque0, à côté de Thrasea Psetus, de Rubel-
lius Plautus, qui surent mourir courageusement pour leurs
principes7, et de Cornutus, le maître de Perse, un homme de

1 Voyez sur les idées philosophiques de Perse, son caractère, son entourage,
l'étude de C. Martha : « Un poète stoïcien », dans Les moralistes sous l'empire
romain, op. cit., p. 101.

2 Tacite, Ann., h. XV, chap. LXXI : « Verginium Flavum et Musonium Rufum

claritudo nominis expulit : nam Verginius studia juventini eloquentia, Musonius

prœceptis sapientiœ fovebat »

:l Voyez sur la vie et la doctrine de Musonius Rufus, l'ouvrage intitulé : C. II11-

sonii Ruß philosophi stoici relìquia et apophthegmata, par J. Venhuizcn-Peerl-

kamp, Harlem, 1822.
1 A plusieurs reprises, en effet, Sénèque adresse de vifs éloges à son disciple et

lui exprime toute la satisfaction qu'il éprouve à constater ses nombreux progrès.

Voyez, en particulier, les Lettres XIII, 1, !5; XIX, 1 : « Exulto, quotiens epistulas

tuas accipio. Implent enim me bona spe et jam non promittunt de te, sed spon-
dent. » Lettres XXXII, 1, 2; XLVI, passim.

s Ilist., h. IV, chap. V.

6 Sur Aufidius Bassus, voyez Sénèque, Lettre XXX, 1-7 ; sur Claranus, Lettre

LXVI, 1-5 ; sur Crispus Passienus, Quest, nat., h. IV, préf., 6, et De Benef., L. I,
chap. XV, 5.

7 Tacite nous a conservé le récit de la mort héroïque de ces deux fidèles disciples

du néo-stoïcisme; voyez, au sujet de Thrasea Pœtus, Ann., L. XIV, chap.

XXXIV, XXXV, et au sujet de Rubellius Plautus, Ann., h. XIV, chap. LVII-LIX.



416 CHARLES BURNIER

grande autorité, à en juger par l'admiration de son disciple,
dans les vers où il lui adresse si délicatement l'expression de

sa reconnaissance attendrie1. N'oublions pas non plus qu'à
cette époque il y eut aussi des femmes qui, par leur
vaillance et leur fermeté, montrèrent qu'elles étaient capables
d'égaler l'héroïsme de leurs époux : telle Arria, l'épouse de

Thrasea Paetus, qui voulut mourir avec lui, suivant en cela

l'exemple de sa mère2 ; telle encore Fannia, la fille de Thrasea

Paetus, instruite dans le stoïcisme, qui, devenue la
femme d'Helvidius Priscus, fit également preuve d'un grand
dévouement conjugal3. Pline le Jeune, qui a connu
personnellement Fannia, nous apprend qu'elle ressemblait beaucoup

à sa mère Arria, et il nous peint l'une et l'autre avec un
véritable enthousiasme: « Qux castitas illius qux sancti-
tas quanta gravitas, quanta constantia Eadem quam ju-
cunda, quam comis, quam denique (quod paucis datum est)

non minus amabilis quam veneranda ütramque colui,
utramque dilexi, utram magis, nescio, nec discerni vole-
hant^. »

Il n'est donc pas exagéré de dire que l'élite des hommes

qui vécurent sous les règnes de Caligula, de Claude et de

Néron puisèrent leur énergie et leurs qualités morales dans

l'enseignement des néo-stoïciens. Et maintenant que nous
avons vu la puissance et la vogue de cette école romaine, qui
s'efforçait de populariser la morale et de l'appliquer à la
régénération de la société, n'est-il pas bien compréhensible que

1 Perse, Sat., V, v. 19-51. Voyez, en outre, la thèse de Reppe : De L. Annxo
Cornuto, Leipzig, 1906, où est résumé tout ce que nous savons de sa vie et de

ses écrits. Sa naissance est placée vers l'an 20 ap. J.-C. (Cf. Ibid., p. 11.)
2 Tac., Ann., h. XVI, chap. XXXIV : « Igitur fientes queritantesque qui aderant

facessero propere Thrasea, neu pericula sua miscere cum sorte damnati hortatur ;

Arriamque tentantem mariti suprema et exemplum Arrise matris sequi, monet
retinere vitam, filiœque communi subsidium unicum non adimere. » Cf. Pline le

Jeune, L. III, Lettre XVI.
3 Pline le Jeune, h. VII, Lettre XIX, 4 : « Bis maritum secuta in exilium est,

tertio ipsa propter maritum relegata. »

4 Ibid., h. VU, Lettre XIX, 4, 7, 10. (Nous citons d'après le texte de C.-F.-W.
Müller (Teubner), Leipzig, 1903.



LA MORALE DE SÉNÈQUE ET LE NÉO-STOÏCISME 417

Sénèque, l'auditeur assidu de ces maîtres éloquents, ait été

ravi par la grandeur de leurs leçons et qu'il ait cherché avec

ardeur à imiter leur exemple C'est là, croyons-nous, l'une
des principales sources de sa pensée, comme nous allons le

voir en étudiant sa morale.
(A suivre.)


	La morale de Sénèque : et le néo-stoïcisme

