Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 40 (1907)

Heft: 5

Artikel: La morale de Sénéque : et le néo-stoicisme
Autor: Burnier, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379822

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA MORALE DE SENEQUE

et le néo-stoicisme

CHARLES BURNIER

licencié es lettres classiques.

INTRODUCTION

De tout temps, la personnalité et 'ceuvre de Séneéque ont
attiré I'attention des philologues et des moralistes. Peu d’écri-
vains, en effet, ont été l'objet d’études aussi nombreuses et
d’appréciations aussi discordantes!. Tandis qu’en France,
d’une maniére générale, la critique s’est montrée tres bien-
veillante & I’égard de Sénéque, en Allemagne, les commenta-
teurs paraissent s’étre plu & souligner le caractére superfi-
ciel et frivole de la doctrine que professait 'auteur des
Lettres & Lucilius 2. Les uns ont voué a Séneque un culte en-
thousiaste, n’apercevant — ou ne voulant apercevoir — ni
les incertitudes, ni les contradictions de sa pensée ; les autres
ont méconnu la sincerite de ses aspirations & la vertu stoique,

1 V.-A. Gercke, Senecastudien, Jahrb. fiir class. Philol., Supplementband 22,
Leipzig, 1896, p. 159.

2 M. Schanz remarque avec beaucoup de raison {Gesch, der romischen Litter.,
2. Theil, 2. Aufl., Minchen, 1901, p. 321) que la faveur dont Sénéque a tou-
jours joui en France s’explique par une parenté évidente entre la facon d’écrire
et de penser de ce philosophe et I'esprit francais. Des écrivains tels que Calvin,
Montaigne, Corneille, Rousseau, Diderot, pour ne citer que ceux-li, n’ont pas
craint de s’en inspirer a l'occasion; en Allemagne, au contraire, Niebuhr et
Mommsen montrérent ouvertement leur antipathie a son égard. Cf. L. Friedlander,
Der Philosoph Seneca (Histor. Zeitschr., begriindet von Sybel, 85 (1900), p. 223).

THEOL. ET PHIL. 1907 ' 26



386 CHARLES BURNIER

la délicatesse de sa psychologie et le charme pénétrant de
son esprit. Bref, dans le débat qui s’est ouvert, les opinions
les plus diverses ont été émises au sujet de ce philosophe, et
si notre but était d’examiner & nouveau son ceuvre dans son
ensemble, nous aurions sans doute peu de chose a dire que
d’autres n’aient dit beaucoup mieux. Mais 14 n’est pas notre
point de vue. Nous voudrions rechercher ici quel a été le
role de Sénéque dans le développement du néo-stoicisme,
quels sont les progres qu’il a fait faire & cette doctrine et jus-
qu’a quel point il est demeuré tidéle aux principes de sa
secte. Lorsqu’ll s’en écarte, nous nous efforcerons de pré-
ciser les sources, étrangéres au stoicisme, auxquelles il puise
et de déterminer les influences diverses qu’il subit.

Des lors, le plan que nous avons adopté dans cette étude
g’imposait, pour ainsi dire, & nous. En téte du premier cha-
pitre, nous avons tenu & donner un apercu du milieu moral
ou s’est développée la philosophie sous I’Empire. Le lien qui
rattache I’histoire des idées philosophiques d’un peuple a
I’histoire de sa vie morale et privée est, en effet, si étroit,
qu’on ne peut, sans lacunes, exposer 1'une sans 'autre. Donc,
apres avoir tout d’abord caractérisé ’état d’ame de la société
romaine du vivant de Sénéque, il nous sera plus facile de
comprendre la nature et la tendance du néo-stoicisme &
Rome. '

Cette base établie, nous indiquerons briévement le carac-
tére de la morale de Séneque, avant de passer a la compa-
raison entre les points fondamentaux de cette morale chez
Sénéque et chez les représentants de la doctrine originale,
qui fera le principal objet du second chapitre et qui nous
permettra d’apprécier comment notre philosophe a enrichi
ou, au besoin, modifié le code de la morale stoicienne.

Enfin, il s’agira de nous enquérir, dans la mesure du pos-
sible, des sources de Séneque en dehors du Portigue, pour
montrer jusqu'a quel point il pratiqua ’éclectisme et quels
furent les sages auxquels il s’adressa pour leur emprunter de

nouveaux preceptes.




LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 387

CHAPITRE PREMIER

I. Le milieu moral ou s’est développée la philosophie sous I’Em-
pire. — II. Lie néo-stoicisme & Rome: @) Origines du néo-stoi-
cisme ; &) Développement et importance de cette doctrine aprés
Cicéron.

1

Ainsi que nous le disions dans notre introduction, pour
saisir toute la portée d’une doctrine philosophique, il faut
d’abord s’enquérir de l'état des esprits au moment de son
apparition. Il est donc naturel que nous nous demandions,
au début de cette étude, sur quelle base morale reposait la
société romaine dans le premier siecle de I’ére chrétienne.
Sans vouloir refaire, aprés tant d’autres?!, un tableau des
différentes classes de cette société sous ’Empire, — ce qui
nous menerait trop loin et n’offrirait d’ailleurs guére d’origi-
nalité, — nous nous bornerons ici & développer cette consi-
dération qu’a 1'époque qui nous occupe 'dme humaine est
malade, en quelque sorte, el réclame des médecins moraux.

Si l'on se demande quelles idées la société romaine, au
temps des Césars, se faisait des devoirs que I'homme doit
remiplir envers soi, 'histoire répond par des prodiges d’in-
famie qui, déja fréquents avant I'Empire, étaient surtout
familiers & la Rome des empereurs. Mais quelque impor-
tantes que soient pour la science les révélations des histo-
riens et des satiriques a cet égard, elles ne sont pas toute
I’histoire morale de cette époque. A coOté de leurs témoi-
gnages qu’on ne saurait, du reste, accepter sans faire la part

1 Voyez, en particulier, les ouvrages de Friedlander, Darstellungen aus der
Sittengeschichte Roms, Leipzig, 1890 ; de C. Martha, Les moralistes sous U'empire
romain, 2¢ éd., Paris, 1900, p. 255 : « La société romaine » ; de G. Boissier, La
religion romaine d Auguste aux Antonins, 5¢ éd., Paris, 1900, tome II, p. 151 2
« La société romaine du temps des Antonins. »



338 CHARLES BURNIER

de la rhétorique?, il convient de placer ceux des philosophes
et des moralistes. Or, si les peintures de Juvénal et de
Tacite nous révelent 'immoralité profonde qui avait gagné
toutes les classes, Sénéque, d’autre part, proteste avec énergie
contre cette orgie des vices les plus extravagants ; il s’efforce
d’enraver le mal, préche le retour aux vertus abandonnées,
et nous donne la preuve qu'un grand nombre d’ames géné-
reuses, méprisant les jouissances grossiéres de la multitude,
se réfugiérent avec ardeur dans le sein de la philosphie. Car
I’établissement de ’Empire, en supprimant la liberté, n’affai-
blit pas la philosophie; il lui donna, au contraire, une im-
portance mieux comprise et des partisans plus fidéles. Le
nombre de ses adhérents 2, la forte empreinte qu’elle a mar-
quée sur la littérature, la place qu’elle tenait dans les études
des Romains de ce temps-1a, sont autant de preuves de son
autorité. Contre les excés d’une tyrannie aussi cruelle que
celle des premiers Césars, il se produisit dans les coeurs une
révolte de la raison, de la pudeur, de la justice impunément
outragées. Une lutte s’engagea entre les deux principes qui
constituent notre étre : le principe intelligent protesta contre
I’envahissement du principe matériel, représenté par la vio-
lence, les richesses et les plaisirs de toute sorte. L’esprit
nouveau qui se fit jour exalta tout ce que le siécle avait pros-
crit : il glorifia la pauvreté, 'isolement, la pureté des meceurs,
la tempérance. A cet état de corruption ou I'homme était
tombé, il opposa les idées les plus hautes sur la noblesse de
son origine et la grandeur de sa mission ; en un mot, il lui
enseigna a vivre en prenant conscience de sa force et il lui
montra, au fond de lui-méme, des richesses qu’il ignorait.
Et c’est précisément la gloire du néo-stoicisme d’avoir éveillé

1 Pour se convaincre de l'influence de la thétorique en général, cf. le travail de
C. Morawski (Rheforum romanorum ampulle, Cracovie, 1901) qui étudie les
différentes tournures des rhéteurs et I'influence de ceux-ci sur les écrivains pos-
térieurs.

2 Nous verrons, en effet, ailleurs (p. 414, sq.) que la plupart des esprits supé-
rieurs de cette époque ont grandi sous la discipline de la philosophie du Por-
tique.



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NRO-STOICISME 339

et répandu cet esprit nouveau, en préchant le détachement
des biens périssables, la répression des désirs charnels, et en
affirmant que la véritable indépendance est celle de ’homme
maitre de lui-méme, vainqueur de ses passions.

Ainsi donc, dans cette époque de crise douloureuse, qui
précéda le triomphe du christianisme, la philosophie devint
Punique consolatrice et le supréme remede qui s’offrit aux
ames en quéte de salut. Comme le remarque Harnack!, la
religion officielle ne pouvait leur étre d’aucun secours, puis-
qu’elle ne s’adressait pas aux malades, mais aux gens bien
portants : les malades et les pécheurs doivent chercher ail-
leurs la santé du corps et de ’ame, car la divinité veut des
adorateurs purs et sains. D’autre part, ni les fables du poly-
théisme, ni les pratiques engendrées par la superstition ne
suffisaient & contenter et & nourrir 'ardeur myslique dont
certaines ames se sentaient agitées: le monde appelait une
religion nouvelle qui guérisse et qui sauve 2. Ce que les Ro-
mains demandaient alors & la philosophie, c’était de suppléer
a I'immpuissance de la religion nationale; c’était de leur
donner une régle de conduite, des principes salutaires, un
appul et une consolation dans les épreuves de la vie. Or, la
morale stoicienne répondait le mieux aux nécessités du
temps et & I’état des esprits. Un exemple, choisi entre beau-
coup, va nous en fournir la preuve.

Dans son traité de la « Tranqguillité de Udme », Sénéque
reproduit la lettre d’un jeune officier des gardes de Néron,
Annaeus Serenus, qui lul expose ’état de son ame. Il est en
proie & un malaise moral, qui le remplit d’une tristesse vague,
comme un homme qui n’est ni malade, ni bien portant. Tan-

1 A. Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten
drei Jahrhunderten, 2¢ éd., Leipzig, 1906, 1. B, p. 89 et 90.

2 Harpack fait observer trés justement {op. eit., 2¢ éd., 1906, 1. B, p. 91) que
la faveur dont le culte d’Esculape jouit sous PEmpire provient précisément de ce
besoin de salut qu’éprouvait alors ’ime humaine. On attribuait & ce dieu le pou-
voir de guérir les maladies du corps et de 'dme: de 14, sa popularité et les
riches présents qu’on lui offrait ; de 1a aussi, ’épithéte de Twr#p, réguliérement
ajoutée & son nom, car on ne voulait plus d’an dien qui ne fit pas en méme
temps un sauveur,



390 CHARLES BURNIER

tot, il aspire a suivre les énergiques lecons des stoiciens,
dont les grandes pensées excitent son admiration ; tantot, il
reprend gotit & son loisir, cédant au charme d’une vie tran-
quille, étrangére aux soucis politiques et privés. 1l porte
ainsi en toutes choses cette méme faiblesse de volonté, de
telle sorte que ses élans généreux sont toujours suivis de
défaillances. Son malheur est d’aimer le bien, sans pouvoir
s’y attacher fermement, de flotter perpétuellement entre
Iambition et 'impuissance. Incapable de persévérer dans ses
résolutions, il demeure hésitant, inquiet, mécontent de lui-
méme et des autres; le monde lui semble monotone, la vie
ennuyeuse et fade. « Pour décrire par une similitude exacte
le sujet de mes plaintes, » explique-t-il & Sénéque, « ce n’est
point la tempéte, c’est le mal de mer qui me tourmentel.» Et
il ajoute : « Sauve-motr donc de ce malaise, quel qu'il]soit;
secours un homme qui, en vue de la terre, sépuise pour y
aborder 2, » Dans cette affliction d’espril, ¢’est bien comme a
un médecin des ames, que Serenus dévoile & Séneque sa
détresse morale. Ne dit-il pas d’ailleurs lui-méme, au com-
mencement de sa lettre : « Voici ma situation actuelle telle
que je la saisis (car pourquoi taire & son médecin la vérité3?) »
Ainsi, a ses yeux, le philosophe seul peut lui indiquer les
remeédes propres a combattre le mal dont il souffre. Il a en
lui la méme confiance qu’'un malade envers son médecin et,
dans son désir ardent d’obtenir la guérison, il s’écrie : « Je
t’en prie, si tu as quelque moyen de fixer cette fluctuation de
sentiments, juge-mot digne de Uapprendre : que je te doive ma
tranquillité ¥, » La réponse de Sénéque, d’autre part, nous
montre avec quel sérieux le philosophe remplissait son role
de médecin moral, avec quel empressement et avec quelle

1 Ad Serenum de Tranquil. animi, chap. 1, 17 : « .... ut vera tibi similitudine
id, de quo queror, exprimam, non tempestate vexor sed nausea. »

2 Ibid., chap. I, 17 : «....detrahe ergo quicquid hoc est mali et succurre in
conspectu terrarum laboranti, »

3 [bid., chap. I, 2: « Illum tamen habitum in me maxime deprendo (quare
enim non verum ut medico fatear?)....»

4 Ibid., chap. I, 17: « Rogo itaque, si quod habes remedium, quo hanc fluc-
tuationem meam sistas, dignum me putes qui tibi tranquillitatem debeam., »



LA MORALE DE SENLQUEL KT LE NEQO-STOICISME 39

connaissance du ceeur humain, il s’emploie & relever le cou-
rage du malheureux Serenus. Ce n’est pas ici le moment
d’entrer dans plus de détails sur ce dernier point: nousy
reviendrons en étudiant le caractére de la morale de Sénéque.
Ce que nous voulons seulement constater et ce qui résulte de
I’exemple que nous venons de citer, c’est cette tendance, net-
tement accusée sous 'Empire, & demander au philosophe la
santé morale et & le considérer de plus en plus comme un
véritable médecin. Si l'on songe également qu’a coté des
Lettres a4 Lucilius, la plupart des traités spéciaux de Séneque
ne sont que de longues réponses a des consultations philoso-
phiques, on comprendra mieux encore, n’est-il pas vrai? la
justesse de la considération que nous avons entrepris de
développer.

Nous avons, & présent, & esquisser les origines du néo-
stoicisme et & montrer le développement et 'importance de
cette doctrine & partir de Cicéron, en marquant, autant que
possible, les diverses transformations que ses représentants
lui ont fait subir.

II

a) Origines du néo-stoicisme. — Le stoicisme primitif, tel
qu’il est sorti de I’école de ses fondateurs, Zénon, Cléanthe et
Chrysippe, — pour autant que les témoignages d’auteurs de
beaucoup postérieurs nous permettent d’en juger !, — n’a pas
tardé 4 subir de profondes modifications. D’autres systémes,
— ceux de Platon et d’Aristote, surtout, — viennent en trans-
former certains dogmes, et méme les partisans les plus dé-
clarés du Portique ne craignent pas, a l'occasion, de prati-
quer largement I’éclectisme. En outre, si 'objet du stoicisme

1 C'est, en effet, & Cicéron et aux néo-stoiciens, — a Sénéque, en particulier,
— que nous devons avoir recours pour obtenir les renseignements que des frag-
ments, souvent fort réduits, ne peuvent nous fournir sur I'histoire des transfor-
mations du stoicisme. Quant a la doctrine des fondateurs du Portique, il est aisé
de ’étudier dans le détail, grice au bel ouvrage récemment paru de von Arnim
(Veterum stoicorum fragmenta, 3 vol., Leipzig, 1905), auquel nous aurons sou-’
vent I'occasion de nous référer dans la suite.



392 CHARLES BURNIER

a toujours été un objet pratique?, il a cependant prété plus
d’attention aux considérations purement théoriques ou mé-
taphysiques dans la période initiale que dans son développe-
ment ultérieur, ot il tendit & revétir un caractére nettement
pratique. Nous devons donc, étant donnée I'importance de ce
caractére, nous arréter quelques instants aux philosophes
qui, avant Cicéron, contribuérent & engager le stoicisme dans
cette nouvelle voie.

Panétius de Rhodes, qui naquit vers 150 avant Jésus-Christ2,
environ trente ans aprés la mort de Chrysippe, peut étre
justement appelé un stoicien modéré. En effet, revendiquant
hautement son indépendance, il s’éloigne souvent des prin-
cipes de la secte et ne craint pas d’adoucir, dans ce qu’ils ont
de trop absolu et de trop rigide, les préceptes primitifs. C’est
ainsi qu’il rejette la croyance & I'immortalité de 1’ame 3 qui,
selon lui, périt avec le corps, et qu’il repousse également
P’idée de 'impassibilité du sage*. Sénéque trouve fort judi-
cieuse la réponse qu’il fit & un jeune homme qui voulait savoir
si 'amour est permis au sage: « Quant au sage, lui dit-il,
nous verrons plus tard; pour toi et pour moi qui sommes
encore loin de Uétre, gardons-nous de tomber & la merci d’une
passion orageuse, emportée, esclave d’ aubrui, vile a ses propres

1 Voir Zeller, Philos. der Griechen, 3. Theil, 3. Abt., Leipzig, 1880, p. 51.

2 Voir Zeller, Philos. der Griechen, 3. Theil, 3. Abt., Leipzig, 1880, p. 557 ;
et A. Schmekel, Die Philos. der mittleren Stoa, Berlin, 1892, p. 2.

8 Veir Cic., Tuscul., L. I, chap. XXXII, 79 : « Credamus igitur Panztio a Pla-
tone suo dissentienti? Quem enim omnibus locis divinum, quem sapientissimum,
quem sanctissimum, quem Homerum philosophorum appellat, hujus hane unam
sententiam de immortalitate animorum non probat. Volt enim, quod nemo negat,
quicquid natum sit, interire : nasci autem animos, quod declaret eorum simili-
tudo, qui procreentur, quee etiam in ingeniis, non solum in corporibus appareat.... »
L. Friedldnder (Histor. Zeitschr., op. cit.,, p. 247) dit également : « Der Stoiker
Paneetius, der in Rom in den Kreisen der Scipionen gelebt hatte, verwarfl den
Unsterblichkeitsglauben ganz, und seine Autoritit war fiir die Romer, die der
Schule anhingen, eine besonders schwerwiegende. »

4 « dvadypotia enim atque Géwdfea non meo tantum, inquit, sed quorundam
etiam ex eadem porticu prudentiorum hominum sicuti judicio Paneetii.... impro-
bata abjectaque est. » A. Gell., Noct. Att., XII, 5, 10, d’apres Zeller, op. cit.,
Pp. 965, rem. 3.



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 893

yeux 1. » Panétius avait compris qu’il ne suffisait pas d’énu-
mérer les perfections infinies du sage, mais que cet idéal,
sous peine de n’étre pour la plupart quun modeéle inacces-
sible, sans rapport avec la vie réelle, devait étre mis a la
portée de tous et qu’il fallait indiquer clairement les chemins
qui v ménent. Sans chercher a rabaisser I'idéal de la morale
stoicienne, — puisque l'idéal en morale ne saurait étre placé
trop haut, — Panétius voulait que la morale prit 'homme
tel qu’il est et l'aidat & monter. Pour 'éclairer dans cette
ascension, il avait composé un traité des « Devoirs » (mwepi 7od
xafinxovrog) divisé en trois parties 2. Dans la premiére, il trai-
tait de 'Honnéte, dans la seconde de I'Utile et, dans la troi-
siéme, il devait traiter des conflits de I’'Honnéte et de 1’Utile3.
Cette troisiéme partie ne fut pas faite et, par crainte de gater
I'ceuvre du mailre, aucun de ses disciples n’osa 'achever 4.
Cicéron eut moins de scrupules. Aprés avoir traduit ou, en
tout cas, imité de tres pres, Panétius, dans les deux premiers
livres de son « De Officiis », il en écrivit un troisiéme, —
g’'inspirant toujours de ce philosophe et de la pensée stoicienne
en général >, — ol la casuistique occupe une grande place
et ot les problemes moraux deviennent souvent des points
de droit. La lecture de ce traité de morale sociale que Cicéron
composa surtout pour la classe cultivée, peut donc nous
renseigner, en une certaine mesure, sur le caractere de 1’'ou-
vrage de Panétius, qui fut son principal modéle.

Ce qui nous frappe immédiatement ici, ¢’est I'importance
considérable que Panétius accordait aux préceptes de détail
pour guider 'homme dans les diverses circonstances qui se

1 Lettre CXVI, b,

2 Voir Cic , De Off., L. 1, chap. lIL, 9 : « Triplex igitur est, ut Paneetio videtur,
consilii capiendi deliberatio. »

3 Cic., Ibid., L. 1, chap. II, 7.

4 Cic., Ibid., L. 111, chap. II, 10: « Accedit eodem testis locuples Posidonius,
qui etiam secribit.... P. Rutilium Rufum dicere solere.... ut nemo pictor esset
inventus, qui in Coa Venere eam partem, quam Apelles inchoatam reliquisset,
absolverct.... sic ea, qua Paneelius praetermisisset, propter eorum, que perfe-
cisset, priestantiam neminem persecutum. »

5 Yoir Cic., {bid., L. III, chap. IV et VII.



394 CHARLES BURNIER

présentaient & lui: pas de longues définitions de I'Honnéte
ou de I’Utile, mais, en revanche, beaucoup d’exemples prati-
ques et de regles dont l'application pouvait étre aisément
suivie. Au lieu de tracer une séche théorie des Devoirs, Pané-
tius analysait des cas particuliers, pris dans la vie réelle,
aussi son ouvrage se distinguait-il par sa forme concréte et
vivante. Dégagé des subtilités de 1’école, il en rejetait les
paradoxes et les exagérations, et insistait particulierement
sur les moyens offerts & chacun pour réaliser I'idéal proposé!.
« Il wen est point de la vertu comme d’'un art, » disait Cicéron?,
« et la théorie n'y est rien sans la pratique. » Tel était égale-
ment Pavis de Panétius, 'un des moralistes de l'école stoi-
cienne qui semblent avoir eu & la fois le sens moral et le sens
pratique le plus aiguisés.

Si nous sommes trop mal renseignés pour apprécier, dans
le détail, la doctrine de Panétius, un de ses disciples les plus
illustres, Posidonius d’Apamée, qui fut en méme temps le
maitre de Cicéron, nous a laissé de précieuses indications
sur les transformations que subit le stoicisme vers la fin du
deuxiéme et dans la premiére moitié du premier siécle avant
notre éres.

Tout en restant fidele & antique principe stoicien : « Nihil
bonum esse, nist quod honestum sit », Posidonius distinguait,
d’apres Diogéne Laérce, contrairement & Panétius et & d’autres
moralistes 4, quatre vertus essentielles, la sagesse, la justice,

1 Cf. A. Schmekel, Die Philos. der mittleren Stoa, op. cit., p. 366 : « An die
Stelle der fritheren Ethik, deren Hohepunkt die absolute, unterschiedslose Voll-
kommenheit der Weisen war, kam die Ethik des Panitius, die durchaus auf die
Welt der Wirklichkeit Riicksicht nahm und ihre Erziehung zum Zwecke hatte. »

2 De Rep., L. 1, chap. II.

8 Originaire d’Apameée, en Syrie, Posidonius dirigea 4 Rhodes, aprés la mort de
son maitre, P'école du Portique, d’ou il fut fréquemment appelé le Rhodien. —
Voir J. Bake, Posidonii Rhodii reliquiee doctrinee, Leiden, 1810, p. 4: « Suidas:
Ilooetddoveog, "draueic éx vplag, # Pédtog, perboopoc 6TwIKkSE 1. . oxoriy 0’0 yev
£y "Pédy, diddoyoc yeyovire kal pabnric Havarriov.... » — Au sujet de la biogra-
phie de Posidonius, voyez surtout A. Schmekel, op. cit., p. 9-13; et Zeller, op.
cit., p. 572, sq.

4 « Havalrioc pév olv dvo ¢noiv aperae, Bewpnrikqv kal mpakTikiv ™ dAdol Jé



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 395

la grandeur d’ame et la modération, — division suivie par
Cicéron dans son traité des Devoirs 1. Seules, ces vertus peu-
vent étre appelées les vrais biens. Estimant que tout ce qui
ne contribue pas a élever et a développer 'dme, — les
richesses, par exemple, — est souvent nuisible, Posidonius
disait?: « Ce gui ne donne a I’dme ni grandeur, ni confiance,
ni sécurité, n'est pas un bien; or, les richesses, la santé et au-
tres dons semblables ne procurent aucune de ces choses; donc,
ce ne sont pas des biens. » Il renforcait encore sa proposition
en ajoutant : « Ge gqui ne donne a Udme ni grandeur, ni con-
fiance, ni sécurité, mais qui engendre, au contraire, 'insolence,
la morgue, la présomption, est un mal; or, les dons du hasard
nous portent o tout cela : done, ce ne sont puas des biens3. »
Vivre en contemplant la vérité et I'ordre de toutes choses, en
s’y conformant autant que possible, sans se laisser conduire
par la partie irraisonnable de I’ame, tel est, selon Posidonius,
le but des étres vraiment bons%. « La partic supérieure de
Ihomme, c’est la vertw : elle a pour associée une chair inutile
et molle, qui w'est propre qw’c absorber des aliments, comme
dit Posidonius®. » 11 faut donc que ’homme renonce a étre
I’esclave de son corps et de ses passions, s’il veut atteindre
au souverain bien, qui se confond avec la vertu. Que ce soit

TREIC, Aoyikyy, kai dvotkyv, kai [0uhy ” Térrapes 0¢ oi wepl Llosaiddviov. » Bake,
op. cit., p. 189.
"1 Cic., De Off., L. 1, chap. V.

2 Sénéque, Lettre LXXXVII, 35: « Qua neque magnitudinem animo dant nec
fiduciam nec securitatem, non sunt bona. Divitiee autem et bona valetudo et
similia his nihil horum faciunt: ergo non sunt bona, »

3 Sénéque, [lbid., Lettre LXXXVIL, 35 : « Quee neque magnitudinem animo
dant nec fiduciam nec securitatem, contra autem insolentiam, tumeorem, arrogan-
tiam creant, mala sunt; a fortuitis autem in heec impellimur: ergo non sunt
bona. »

4 Eri mwact te 6 Lloceiddvioc (sc. 7 Tédoc elvar eime) t6 (v Qewpobvra Ty
Tov 0Awy &rffeiav kal tafw, kal cvykaraskevélovra alTov kard TO Jvvardv,
Katd unddy &ydupevov tmwd Tob dAdyov uépove T Yuxie. » Clém, d’Alex., Strom.,
1L, p. 416, B, d’aprés Bake, op. cit., p. 190.

5 Sénéque, Lettre XCII, 10 : « Prima ars hominis est ipsa virtus : huic commit-
titur inutilis caro et fluida, receptandis tantum cibis habilis, ut ait Posidonius. »
Cf. Schmekel, op. cit., p. 248 et 276.



396 CHARLES BURNIER

14 un idéal difficile & réaliser, cela va de soi, mais la preuve
qu’il n’est pas impossible d’y parvenir, c’est qu’il y a un
progrés qui meéne a la vertu. Lorsque Posidonius dit :
« Texprhpoy 8¢ TO Umupxtiy Elvew THY GpETHV.... 70 yevichur év mpoxemd Tovg
mepL Zonpotay, Aoyivgy el Avriahévy 1.» il prouve par 1a méme, en
principe, la possibilité d’atteindre a la vertu et de devenir
un sage, puisque c’est dans le sage que la vertu se réalise 2.
Moins rigoureux que les anciens stoiciens qui, comme on le
sait, divisaient toute ’humanité en sages et en fous, Posido-
nius désignait du nom de sages tous les philosophes et toutes
les natures philosophiques qui aspiraient & la connaissance
et & la vertu. « Dans ce siécle quon appelle Udge d’or, Posi-
donius pense donc que Uempire élail aux sages » dit Sénéque 3.
Et il lui reproche, dans la méme Lettre, d’avoir attribué aux
sages l'invention des outils qui sont d'un usage journalier
dans la vie 4.

Mais, dira-t-on, comment la vertu, que Posidonius envisage
accessible a tous, sera-t-elle enseignée? A cet égard, notre
philosophe se prononcait nettement en faveur d’un enseigne-
ment pratique. Convaincu de I'insuffisance des dogmes pour
extirper les germes du mal, il insistait, plus encore qu’'on ne
I’avait fait auparavant, sur les différents moyens d’apprendre
4 connaitre la vertu et & la pratiquer. Comme Sénéque nous
Iindique?, il estimait nécessaires non seulement la « précep-
tion », mais encore les conseils, la consolation et I’exhorta-
tion. Il y ajoutait « létiologie » ou la recherche des causes,
et « Uéthologie » ou 'exposé des caracteres el des symptomes

1 Diog. Laérce, VII, 91, d’aprés Bake, op. cit., p. 189.

2 Remarquons, cependant, que Posidonius, pas plus que Panétius, n’admettait
que la vertu se suffit & elle-méme, comme I'indique clairement le passage suivant:
« 6 uévror lavairioe wai Hooetdoviog obk avraprny Afyovor v dpetyv, alld
xoelay elval gaoct kal vyteiag kel loyvog, kal yopnyiac. » Diog. Laérce, VII, 128,
d’aprés Bake, op. cit., p. 190.

3 Lettre XC, 5: «Illo ergo seculo, quod aureum perhibent, penes sapientes
fuisse regnum Posidonius judicat. »

4 [bid., 11 = « In illo quoque dissentio a Posidonio, quod ferramenta fabrilia
excogitata a sapienlibus viris judicat. »

5 Lettre XCV, 65.



LA MORALE DE SINEQUE ET LE NEO=-STOICISME 397

de chaque vertu et de chaque vice, pour différencier ce qui
parait semblable. Un enseignement aussi précis et aussi dé-
taillé, ou les préceptes étaient étroitement rattachés aux
dogmes, — « tout comme les feuilles », selon la comparaison
de Sénéquel, « ne peuvent verdir d’elles-mémes, comme il leur
faut une branche ow elles tiennent, dont elles tirent la séve »,
— devait, & coup stur, favoriser la diffusion de la morale stoi-
cienne. Parmi les nombreux préceptes qui s’offraient & lui,
I’homme était & méme de choisir ceux qui s’appropriaient le
mieux & ses besoins et aux circonstances particulieres de sa
vie; il était armé pour la lutte et il pouvait fortifier sa vo-
lonté en méditant les graves maximes de Posidonius, qui lul
disait entre autres : « Garde-toi de penser que tu dotves jamais
ta sureté aux armes de la fortune : combats avec les tiennes.
La fortune ne donne pas d’armes contre elle-méme : c’est pour-
quot ceux qui sont armés conlre des ennemis, conire elle sont
sans défense?. »

Voila donc le stoicisme en voie de transformation, modifié
a la fois dans ses dogmes et dans ses applications, et tout
prés de pouvoir s’adapter au génie romain. On comprend,
d’aprés ce que nous venons de dire, que Séneque, frappeé par
ce caractére pratique de la morale de Posidonius, n’ait cessé
d’en parler avec une grande admiration et infiniment de res-
pect. Panétius et Posidonius, ainsi que leurs disciples Héca-
ton, Mnésarque et Dionysius, dont nous ne savons, malheu-
reusement, que fort peu de chose?, ont contribué, pour une
bonne part, & adoucir la rigueur du stoicisme doctrinal. En
faisant de la morale la principale tiche de la philosophie, ils
Pont rapprochée de la nature humaine et, — ce qu’on oublie
un peu trop, parfois, — ils ont largement frayé la route a
leurs successeurs.

1 Ibid., Lettre XCV, 59 : « Quemadmodum folia per se vivere non possunt,
ramum desiderant, cui inhereant, ex quo trahant sucum.... »

2 Sénéque, Lettre CXIII, 28 : « Non est quod umquam fortunz armis putes esse
te tutum: tuis pugna. Contra ipsam fortuna non armat : itaque conira hostes
instructi, contra ipsam inermes sunt. »

3 Voyez au sujet de ces trois philosophes : A, Schmekel, op. cit. p. 14-17 et
290-303.



398 CHARLES BURNIER

Cependant, jusqu’alors, le stoicisme n’avait pas encore
trouvé, & Rome, un interpréte capable d’exposer ses principes
avec méthode et avec clarté. Ce fut, comme on le sait, Cicéron
qui entreprit ce travail. En vulgarisant les ouvrages des
Grecs, en résumant leurs différents systémes philosophiques,
il contribua & répandre, autour de lui, le goat de la philoso-
phie. Sans doute, & l'origine, ce ne fut 14 qu'un agréable
passe-temps, réserveé presque exclusivement a la classe aisée
et au cercle des savants et des lettrés. Mais Cicéron, qui avait
entendu les lecons de Posidonius, s’était surtout attaché a
reproduire les opinions des stoiciens modérés qui, par leur
indépendance de jugement et leur sens pratique, avaient
précisément le don de lui plaire. Or, nul autre systéme ne
convenait mieux & I'esprit romain qui, peu enclin & la spé-
culation, cherchait aussitot les conséquences et les regles
pratiques qu’il pouvait tirer des doctrines mises & sa portée.
Il n’est donc que juste, pensons-nous, de reconnaitre le réel
service que Cicéron rendit au monde romain en lui présen-
tant, sous une forme nette et attrayante, les découvertes de
la sagesse grecque, et & la philosophie stoicienne elle-méme,
en propageant ses préceptes. Aprés quoi, hatons-nous d’ajou-
ter que la se borne le mérite de Cicéron. Sil’on retrouve en
germe dans les « Tusculanes », le « De Finibus », ou le « De
Officiis », la plupart des principes que développeront Séneque,
Musonius Rufus, Epictéete, et Marc-Aurele, ce n’est pas Cicé-
ron qui a donné au stoicisme ce caractére nouveau marqué
en traits si visibles dans les ouvrages postérieurs!. Passionné
pour la philosophie, certes, il 1’était, mais & la facon d’un
homme d’Etat, qui cherche un dérivatif & ses préoccupations
habituelles, & la facon d’un orateur aussi, qui voit dans les
théses qu’il développe un excellent moyen d’exercer son élo-
quence. En un mot, son but n’était pastant de persuader ses

1 Comme le dit Zeller (op. cit., p. 649 et 650) en caractérisant ’activité philoso-
phique de Cicéron: « Er selbst sucht seinen Ruhm nicht sowohl in eigenér philo-
sophischer Forschung, als vielmehr in der Kunst, mit der er die griechische
Philosophie in ein rémisches Gewand gekleidet und seinen Landsleuten zugéin-
glich gemacht hat. »



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 399

lecteurs, -— ses opinions sont d’ailleurs trop flottantes pour
convaincre, — que de les délasser et de les instruire en leur
découvrant un horizon de pensées nouvelles 1.

Or, si nous passons directement de Cicéron & Sénéque,
nous vovons que ce dernier assigne un tout autre role a la
philosophie. « La philosophie », dit-il 2, « #w’est point un art
d’éblouir le peuple, une science de parade: ce n'est pas dans
les mots, c’est dans les choses qu’elle consiste. Elle 1n’est point
faite pour servir de distraction et tuer le temps, pour déter au
désceuvrement ses dégoiits ; elle forme Udme, elle la faconne,
régle la vie, guide les actions, montre ce quil faut pratiquer
ou fuir, siege au gouvernail et dirige ¢ travers les écueils notre
course agitée. »

D’ou provient cet accent nouveau? Et d’olt proviennent
également toutes les transformations que le stoicisme a
subies durant lintervalle de prés d’un siécle qui sépare
Cicéron de Séneque ? Tout d’abord, des événements doulou-
reux qu’a traversés la philosophie stoicienne sous I'Empire,
ot elle acquit une importance toujours mieux comprise ;
elle devint, en effet, comme nous I’avons montré tout & I’heure,
I'unique consolatrice de ceux qui cherchaient un reméde aux
souffrances de leur temps et qui s’efforcaient de réagir contre
I’abaissement’ général des caractéres. Puis, des modifications
survenues dans l'enseignement de la doctrine, lequel, visant
surtout & opérer des conversions durables parmi les audi-
teurs, revétait beaucoup plus la forme d’une prédication ar-
dente sur diverses questions de morale pratique, que celle
d’un exposé dogmatique. Essayons donc maintenant, en nous
aidant des souvenirs rapportés par Sénéque, de nous rendre
compte de la nature de cet enseignement et de préciser le

Y

caractére nouveau du stoicisme & mesure qu’il s'implante

1 Voyez également ce que dit G, Tischer, dans PIntroduction de son édition des
Tusculanes, Berlin (Weidmann), 1863, p. 1Xx : « Er hat nicht fiir Philesophen
geschrieben, sondern fiir Gebildete iiberhaupt, denen er den Sinn fiir philoso-
phische Studien wecken und zugleich leitende Griindsidtze fiir das praktische
Leben und fiir die Beurtheilung der Dinge geben wollte. »

2 Lettre XVI, 3.



400 CHARLES BURNIER

plus solidement & Rome, pendant I’époque qui va de la mort
de Cicéron au régne de Néron. Au point ol nous en sommes,
c’est I’histoire du néo-stoicisme qui commence, aussi n’at-
tendrons-nous pas davantage pour désigner du nom de néo-
stoiciens tous ceux qui dés & présent contribuérent au déve-
loppement de cette doctrine!.

b) Développement et importance du néo-stoicisme ¢ Rome,
aprés Gicéron. — Les premiers maitres du néo-stoicisme ne
nous sont guére connus que par les témoignages de Séneque.
S’ils ne laissérent que des traces assez faibles de leur activité,
c’est, comme le remarque G. Boissier?, « qu’ils agissaient plutot
sur leurs contemporains qu'ils ne travaillaient pour Uhuwma-
nité. Leurs ouvrages étaient surtout fails pour leur temps, ils
ne lui ont pas survécu. » Parmi ces maitres les plus illustres,.
il faut tout d’abord citer Quintus Sextius, un romain de nais-
sance, noble, qui, au dire de Séneéque, refusa les honneurs
que César lui offrait pour se consacrer tout entier a I'étude
et & l'enseignement de la philosophie: « Honores reppulit
pater Sextius, qui ita natus, ut rem publicam deberet capes-
sere, latum clavum divo Iulio dante non recepit. Intellegebat
enim quod dart posset, et eripi possed.» Aprés un séjour de
plusieurs années & Athénes, il revint & Rome, oli son ensei-
gnement excita & son début un vif enthousiasme 4. Ses ou-
vrages écrits en grec, comme 1’atteste ce passage de Sénéque:

1 ]I nous parait juste, en effet, au point de vue historique, de ranger parmi les
néo-stoiciens tous les prédécesseurs de Sénéque qui, & partic de la mort de
Cicéron, enseignérent au monde romain i mettre en pratique les préeceptes de la
morale stoicienne. Ce furent eux qui, par leurs lecons, imprimérent au stoicisme
cette direction nouvelle que nous venons de signaler.

2 La relig. rom. d’Aug. aux Antonins, op. cit., tome II, p. 7.

3 Lettre XCVIII, 13. — Ce passage nous permet de placer la naissance de
Sextius le pére vers 70 av. I.-C.; car, ainsi que le remarque Zeller (op. cit.,
p. 676, rem. 1), ce fut en 43 ay. J.-C., au plus tard, que César offrit le laticlave
A Sextius, et celui-ci devait avoir alors au moins 25-27 ans.

4 Sénéque nous laffirme, tout en constatant a regret que ’école des Sextii ne
se soit pas maintenue aprés un grand et premier essor: « Sextiorum nova et
Romani roboris secta inter initia sua, cum magno impetu ceepisset, exstincta est. »
uest. nat., L. VI, chap. XXXII, 2,



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME A1

« Sextium ecce cum maxime lego, virum acrem, Graecis verbis,
Romanis moribus philosophantem 1y, recurent un accueil
empressé aupres de ses contemporains. Sénéque quiaimait &
méditer, au milieu d’un cercle restreint d’amis, les maximes
de ce sage, communique & son disciple Lucilius I'impression
enthousiaste qu’il a gardée de la lecture d'un des livres de
Q. Sextius: « Dieux! que de vigueur! que d’dme! On ne
trowve pas cela chez tous les philosophes.... Lis Sextius et tu
diras : « Voila de la vie, du feu, de Uindépendance, voila plus
» qu'un homme, il me laisse plein d’une foi sans bornes. » En
quelque situation d’esprit que je sois, quand je le lis, je te
I’avouerai, je défierais tous les hasards et je m’écrierais vo-
lontiers : « Que tardes-tu, ¢ Fortune? Viens sur Uaréne! Tu
me vois prét 2.» Par la chaleur de son éloquence, par I’énergie
et la vivacité de sa pensée, Q. Sextius devait remplir d’admi-
ration et de courage I'ame de ceux qui s’adressaient & lui
pour obtenir des conseils de sagesse pratique. Esprit ardent
et courageux, 1l possédait les qualités propres au génie ro-
main : la précision, la netteté, la fermeté et la force de I'ex-
pression. Son enseignement, dépouillé de toute obscurité et
de toute sécheresse, était donc bien de nature & satisfaire un
auditoire romain. Et pour mieux exciter le zéle de cet audi-
toire, il lui présentait la vertu avec aulant de simplicité que
de bon sens pratique, c’est-a-dire comme un idéal qui peut
étre réalisé par chacun : « Car Sextius a aussi ce meérite, »
dit Sénéque 3, « gu'il vous montre la grandeur de la souve-
raine félicité sans vous dler Uespoir d'y atteindre. Il vous ap-
prend quw’elle est placée haut, mais accessible @ 'homme
résolu. »

Apreés la mort de Q. Sextius, ce fut fort probablement son
fils qui prit la direction de I’écolet. Formé de bonne heure &

1 Lettre LIX, 7.

2 Lettre LXIV, 3, 4.

3 Lettre citée, LXIV, 5+ « Nam hoc quoque egregium Sextius habet, quod et
ostendet tibi beate vitee magnitudinem et desperalionem ejus non faciet : scies
esse illam in excelso, sed volenti peneirabilem. »

4 Cf. Zeller, op. cit., p. 676, rem. 2.

THEOL. EE PHIL. 1907 27



402 CHARLES BURNIER

la philosophie, il était tout naturel que Sextius le fils conti-
nuat I'ceuvre entreprise parson pére, en employant la méme
- méthode. Cependant, il est fort difficile de dire quels furent
ses mérites personnels, car nous n’avons aucun texte sur
lequel nous puissions nous fonder pour attribuer expressé-
ment & Sextius le fils des préceptes ou des paroles qui, en
I'absence d’indications précises, peuvent aussi bien étre rap-
portées & Sextius le pére. En effet, au «de Ira» III, 36, 1 ;
11, 86, 1, et dans les Lettres LIX, 7 ; LXXIII, 12, 15; LXIV,
2-5; CVIII, 17, Sénéque dit simplement « Sextius » , dans les
Lettres XCVIII, 13 et LXIV, 2, il dit « pater Sextius » et
« Quintus Sextius pater. » Est-on en droit d’admettre que
lorsqu’il dit « Sextius » tout court, il s’agit du fils ? Nulle-
ment, car dans la Lettre XCIV, 2, il commence par dire
« Quintus Sextius pater », et quelques lignes plus loin : 3, 5,
dans la méme citation, « Sextius », qui désigne également le
pére. Il nous parait donc, en somme, impossible de savoir si
Séneque parle du pere ou du fils, lorsqu’il se borne a dire
« Sextius. »

Quoi qu’il en soit, avec les Sextii, la prédication ainsi que
tous les exercices qu’elle comportait, — exhortations pres-
santes a la vertu, conseils, encouragements, — acquit une
importance plus grande encore que par le passé. Ce role pré-
pondérant de la prédication n’apparait-il pas d’une facon
visible dans ce passage ol Sénéque, aprés avoir commenté
une pensée chére & Sextius: — Jupiter n’est pas plus puis-
sant que ’homme de bien, — conclut: « Groyons donc Sex-
tius qui nous indique la plus noble route et qui nous crie:
« (est par ici qu’on monte dans les cieux ; c’est par la voie de
la frugalité, de la tempérance, par la voie du couragel. »

Parmi les préceptes nouveaux que Sextius recommandait
le plus chaleureusement a ses disciples, se trouve 'examen
de conscience. C’est de lui que Séneque tenait cette habitude
qu’il a fidélement observée : « Ainsi faisait Sextius, dit-il;

1 Lettre LXXIII, 15 ; « Credamus itaque Sextio monstranti pulcherrimum iter et.
clamanti ; hac itur ad astra, hac secundum frugalitatem, hac secundum tempe-

rantiam, hac secundum fortitudinem. »



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-S$TOICISME 403

«la journée terminée, retiré dans sa chambre pour le repos
de la nuit, il interrogeait son dme : « de quel défaut 'es-tu
guérie aujourd hui ? Quel vice as-tu combattu ? En quoi es-tw
devenu metlleur ? » La colére cessera ou se modérera, si elle
sait que chaque jour elle doit paraitre devant son jugel. » Et
Séneque achéve de nous peindre, avec une griace délicate et
une sincérité touchante, 'examen de conscience tel qu’il le
pratique et tel qu’il doit étre, c’est-a-dire un retour sérieux
sur soi-méme, destiné a constater les défauts qui restent a
combattre et a vérifier les progres acquis: « Quoi de plus
beaw », s’écrie-t-il 2, « que cette habitude de faire Uenqguéte de
toute sa journée ! Quel sommeil que celui qui succéde a cet
examen de conscience ! Qu’il est calme, profond et libre, lors-
que Udme « recu sa portion d'éloge ouw de blime et que, surveil-
lante d’elle-méme, elle a, comme un censeur secret, informé sur
sa propre conduite! Jexerce cette magistrature el me cite
chaque jour & mon tribunal ; quand la lumiére a disparu de
ma chambre et que ma femme, qui sail mon usage, a fait si-
lence, j7inspecte toute ma journée et je repasse dans mon
esprit mes actions et mes paroles ; je ne me dissimule rien, je
nomets rien. »

Voici, enfin, le trait le plus frappant de ce que nous réus-
sissons & connaitre de la doctrine de Sextius : ce philosophe,
a 'exemple de Pythagore, prescrivait ’abstinence totale de
la chair des animaux et, aprés lui, tous les néo-stoiciens de
cette époque suivirent ce précepte. Or, comment expliquer
Pintroduction d’'un élément pythagoricien dans 1’école du
nouveau Portique ? Cette alliance, qui a de quoi nous étonner
au premier abord, se comprend néanmoins facilement, lors-
qu’on songe & I'éclectisme qui régnait alors dans la philoso-

1 De Ira, L. 111, chap. XXXVI, 1, 2.

2 De Ira, L. 111, chap. XXXVI, 2, 3. Cf. Lettre LXXKXIII, 1, 2. — Comme le
remarque R. Thamin, en parlant de 'examen de conscience (Un probléme moral
dans [antiquité, Paris, 1884, p. 210) : « Il semble qu'aprés Sénéque l'usage de
ces retours sur soi-méme soit entré dans les mceurs stoiciennes. Car Epictéte v
fait de fréquentes allusions (Diss. I, 265 III, 10, 12, 14) sans éprouver, comme
Sénéque, le besoin d’éclaircir et de développer sa pensée. Il sail étre compris &
demi-mot. »



404 CHARLES BURNIER

phie romaine. Vers la fin du premier siécle, les représentants
des divers systémes importés de Grece affluaient a Rome, ot
ils pouvaient compter sur de nombreux auditeurs et ot ils
jouissaient d’une entiére sécurité. Un rapprochement ne
tarda pas & s’établir entre eux : les chefs de sectes, qui de-
vaient se rencontrer fréquemment, eurent ainsi maintes oc-
casions d’échanger leurs idées. Séparés par les principes
essentiels de leurs doctrines respectives, ils purent cependant
s’entendre sur des questions secondaires et, en particulier,
sur certains préceptes de morale pratique, qui se retrouvent
souvent, a peu de chose pres, les mémes d’un systéme &
l'autre. Qu’y a-t-il de surprenant, dés lors, que le néo-stoi-
cisme, qui cherchait a détacher I'homme des jouissances
grossiéres et & diriger ses regards au-dessus des biens passa-
gers, ait emprunté au pythagorisme les régles les plus aptes
a seconder ses efforts ? Ainsi s’explique 'emprunt de Sextius.
S’il conseille & ses disciples de s’abstenir de la chair des ani-
maux, ce n'est pas parce qu’il croit & la métempsychose,
mais simplement parce qu’il voit dans cette défense de Py-
thagore un moyen de réprimer les inslincts de cruauté et de
sensualité chez 'homme. L’affirmation suivante de Sénéque
nous enléve toute espéce de doute & cet égard : « Sotion
dicebat, quare ille (Pythagoras) animalibus abstinuisset, quare
postea. Sextius. Dissimilis utrique causa erat, sed ulrigue
magnifica. Hic (Sextius) homini salis alimentorum citra san-
guinem esse credebat et crudelitatis consuetudinem fieri, ubi
in voluptatem esset adducta laceratio. Adiciebat contrahendam
materiain esse luxurie. Colligebal bone valetudini contraria
esse alimenta varia et nostris aliena corporibus?t. »

L’ardeur dont firent preuve les deux Sextii pour propager
leur enseignement & Rome ne demeura pas sans résultat. A
la suite de ces vaillants champions du néo-stoicisme, d’autres
philosophes apparaissent, qui s’engagent résolument dans la
voie que nous venons d’indiquer. Tous ne se bornent pas a
reproduire les lecons de leurs prédécesseurs. Parmi eux, il

1 Lettre CVIII, 17, 18.



LA MOBALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 405

y a parfois des divergences d’opinions, de méthodes ou d’in-
terprétations, et il est heureux, du reste, que leur enseigne-
ment présente assez de variété pour répondre aux diverses
aspirations de leurs auditeurs. Mais voici le trait commun
qui les unit et qui marque en méme temps leur préoccupa-
tion la plus constante : combattre le matérialisme sous toutes
ses formes et fortifier ’Ame dans la pratique de la vertul.
Tel est le but des exhortations de Sotion d’Alexandrie, d’At-
tale et de Fabianus, les successeurs des Sextii, qui furent
tous trois les maitres de Sénéque dans sa jeunesse et qui
doivent fixer ici notre attention.

Sotion d’Alexandrie 2 parait surtout s’étre attaché a déve-
lopper I’élément pythagoricien. Il préchait 'abstinence de la
chair des animaux, expliquait les arguments de Pythagore
et les motifs donnés plus récemment par Sextius3. A en juger
par ce que nous dit Sénéque, ses lecons empreintes d’auto-
riteé el de force persuasive, produisaient une impression pro-
fonde et durable sur la jeunesse qui se pressait pour ’écou-
ter. Il est probable que plus d’un éleve de Sotion chercha &
metire en pratique ses préceptes, a l'exemple de Sénéque,
dont Pl'imagination ardente s’enflamma pour le pythago-
risme 4: « Frappé de ces discours, » dit-il, en effets, «je com-

1 Au point de vue stoicien, la vertu ne consiste pas seulement dans la pratique
extérieure du bien (70 xafrkov), mais dans une disposition habituelle de I'dme
(&8¢, karépbupa). Elle est la source commune d’ot procéde ce qu'on appelle
« les vertus », c’est-a-dire la sagesse {(¢ppdvyac), le courage (avdpeia), la tempé-
rance (cwopocivy), la justice (dikacooivy). Elle seule nous rend heureux, a con-
dition que nous la recherchions d'une fagon désintéressés et que notre devise
soit « la vertu pour la vertu. » Cf. les textes cités par von Arnim (Stoicorum vete-
rum fragmenla, Leipzig, 1905, tome LI, p. 48 sq.).

2 Ce fut environ vers 'an 20 aprés J,-C. que Sénéque suivit 'enseignement de
Sotion, 4 en juger d’aprés les deux passages suivants: Lettres XLIX, 2: «apud
Sotionem philosophum puer sedi », et CVIIL, 22 : « in primum Tiberii Cesaris
principatum juventse tempus inciderat. »

3 Lettre CVILI, 17, 18, loe. cit.

411 est & noter, en effet, que les raisons qui agissent alors sur lesprit de
Sénéque sont, non pas uniquement, mais principalement empruntées au pur
pythagorisme. Voyez sur la transmigration des dmes, Lettre GVILI, 19-22.

5 [bid., 22.



406 CHARLES BURNIER

mencatr ¢ m’abstenir de toute nourriture animale, et, au bout
d’une année, cette habitude m’était devenue non seulement fo-
cile, mais agréable.... Tw veux savoir comment j’ai discontinué?
Lépoque de ma jeunesse tomba sous le principat de Tibére : on
proscrivait alors les cultes élrangers, et parmi les prewves de
ces superstitions était comptée l'abstinence de certaines viandes.
A la demande done de mon pére, gui ne craignait pas les dé-
lations, mais qui haissait la philosopl'eiei, je repris mon an-
cien genre de vie : mais il eut beaucoup de peine ¢ me persua-
der de faire meilleure chére. » Ce simple souvenir, consigné
par Séneque au déclin de sa vie, suffit & nous attester I'in-
fluence de I'enseignement de Sotion2. Malgré la brieveté de
la citation, il est facile de suppléer ce qu’elle se borne & indi-
diquer: on peut se représenter Sotion, au milieu d’'un audi-
toire que charment son éloquence et ses paradoxes, s’élevant
avec énergie contre la cruauté des hommes, contre les raffi-
nements de la sensualité et de la débauche. Ces déclamations
qui opposaient aux excés du mal l'exagération du bien,
n’étaient pas sans utilité ni sans grandeur, puisque, comme
le prouve 'exemple de Séneque, elles éveillaient dans quel-
ques Ames de généreuses résolutions.

Un autre prédicateur de morale, appartenant a la méme
époque, était le néo-stoicien Attale3. Sénéque, qui suivit trés

1 Dans ce passage, c’est a tort qu'on a lu quelquefois: « Qui calumniam limebat,
non philosophiam oderat. » Nous avons tenu & maintenir la legcon de Hense, qui
est celle de tous les mss: « Qui non calumniam timebat, sed philosophiam ode-
rat. » Gette derniére interprétation nous parait justifiée par ce que Sénéque dit
de son pére dans un passage de la Consolation a Helvia, chap. XVII, 4. « Utinam
quidem virorum optimus, pater meus, minus majorum consuetudini deditus
voluisset te praeceptis sapientice erudiri potius quam imbui! Non parandum tibi
nunc esset auxilium contra fortunam sed proferendum ; propter istas, quee litteris
non ad sapientiam utuntur sed ad luxuriam instruuntur, minus te indulgere
studiis passus est, » Il est, du reste, bien compréhensible que Sénéque le pére, en
vrai rhéteur qu'il était, se défidt de la philosophie et n’admit pas qu’on piit rien
placer au-dessus de I’éloquence.

Z La vogue de cet enseignement est encore attestée par cette phrase de saint
Jérdme : « Sotio philosophus Alexandrinus preeceptor Senecee clarus habetur, »
d’aprés Schanz, Geschichte der rom. Litt., op. cit., p. 287.

3 Attale enseignait & Rome sous Tibére. Cf. Zeller, op. cit., p. 687, rem. 2.



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME K07

assidtiment ses lecons (haec nobis precipere Attalum memind,
cum scholam ejus opsideremus et primi veniremus et novissimi
exiremus... 1), en appréciait le caractére essentiellement pra-
tique et le but, qui était de diriger la conduite, d’obtenir la
résolution d’agir et de provoquer une sérieuse conversion au
bien. Attale avait, semble-t-il, pris a taiche de former ses dis-
ciples & une vie supérieure, de les guider pasa pas dans leur
développement, en leur offrant sans cesse 'appul de ses
conseils et de ses exhortations. C’est ainsi qu’il aimait a re-
péter, songeant probablement & ceux de ses éléves qui avaient
progressé sous son influence : « Il est plus doux de faire que
d’avoir un ami, comme Uartiste jouit plus a peindre son tableau
quw’a Davoir peint 2. » Et voici encore, dans le méme ordre
d’idées, un autre précepte d’Atlale, qui confirme ce que nous
disons du caractére de son enseignement: « Le maitre et le
disciple doivent avoir un but commun et vouloir, 'un étre
utile, Uautre profiters. » Parmi les vices du siecle qu’il flé-
trissait avec le plus de violence, 'amour des richesses et
Pamour des plaisirs provoquaient surtout la colére d’Attale.
Voyez avec quelle éloquence apre et forte il laisse éclater son
indignation dans ce passage que Sénéque nous a heureuse-
ment conservé : « Attalum memini cum magna admiratione
omnium hec dicere: « diu » inquil «mihi inposuere divitice.
Stupebam, ubt aliquid ex illis alio atque alio loco fulserat.
Existimabam similia esse quee laterent, his, quee ostenderentur.
Sed in quodam apparatu vidi tolas opes urbis ceelatas et auro
et argento et i1s, quee pretium aurt argentique vicerunt, exqui-
sitos colores et vestes ultra non tantum nostrum, sed ultra finem
hostium advectas ;... Quid hoc est, inquam, alind [nisi] inritare
cupiditates per seincitatas? Quid sibi vull ista pecunize pompa?
Ad discendam avaritiam convenimus? At mehercules minus

1 Lettre citée, GVIII, 3.
? Sénéque, Lettre IX, T: « Attalus philosophus dicere solebat jucundius esse
amicum facere quam habere, quomodo artifici jucundius pingere est quam

pinxisse. »
3 Séneque, Lettre CVILL, 3, loc. cit.: « Idem inquit et docenti et discenti debet
esse propositum : ut ille prodesse velit, hic proficere. »



408 CHARLES BURNIER

cupiditatis istinc effero quam adtuleram. Contempsi divitias,
non quia supervacuz, sed quia pusille sunt.... Ad veras
potius te converte divitias. Disce parvo esse contentus et illam
vocem magnus atque animosus exclama : habeamus aquam,
habeamus polentam , Jovi ipsi controversiam de felicitate
faciamust. »

D’aprés cette citation, on peut aisément se représenter
Ieffet qu’un pareil langage, tenu par un philosophe chez qui
les paroles, le caractére, la conduite, tout était & 'unisson,
devait avoir sur les auditeurs. « Pour mot, certes, » dit encore
ailleurs Sénéque 2, « lorsque j’entendais Attale discourir sur les
vices, les erreurs, les maux de la vie, J’ai souvent pris en pitié
la race humaine et lui me paraissait sublime et supérieur aux
plus élevés des mortels.... Venait-il a faire Uéloge de la pau-
vreté, a démontrer combien, au dela du nécessaire, tout n’est
plus guw’inutilité, géne et fardeauw, )’étais souvent prét a ne sortir
que pauvre de son école. S"il flétrissait nos voluptés, s'il louait
la continence, la sobriété, une dme pure non seulement des
plaisirs illicites, mais méme superflus, je briulais de couper
court ¢ Uintempérance et a la sensualité. » Attale vantait aussi
I'usage d’un matelas tres dfir, qui ne rectt pas 'empreinte
du corps : Séneque observa scrupuleusement cette pratique
jusqu’a la fin de ses jours 3.

Sans attribuer & ces passages une importance exagérée,
nous sommes néanmoins en droit de penser que Séneque,
gagneé par la sincérité évidente d’Attale et par la conscience
qu’il apportait & remplir ses devoirs d’éducateur, s’est large-
ment inspiré de ses préceptes, lorsqu’il a entrepris & son
tour de se vouer a la « direction ». Mieux que personne, il
pouvait se rendre compte, pour l’avoir éprouvé lui-méme,
avec quelle ardeur une ame neuve se tourne vers la sagesse,
dés qu’on 'y exhorte sincérement et fermement. Attale avait
précisément cette énergie de la parole qui fait le véritable

1 Lettre CX, 14, 15, 18.

2 Lettre citée, GVIII, 13, 14.

3 Ibid., 23 : « Laudare solebat Attalus culcitam, quae resisteret corpori: tali
utor etiam senex, in qua vesligium apparere non possit, »



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME A09

orateur et ce style concis et acéré, qui est une arme dans la
discussion et qui frappe vivement l'esprit de ceux qui écou-
tent. Pour se rendre accessible & la foule, il ne craignait pas
d’employer les expressions les plus familiéres et les compa-
raisons les plus simples : « Vous voyez quelquefois», disait-il,
en parlant de ceux qui guettent les occasions de se divertir
ou de recevoir quelque aubaine, «un chien happer a la volée
des morceaux de pain ou de viande que lui jetle son maitre :
tout ce qu’il saisit est englouti du méme coup et il espére, il
appelle toujours autre chose. Nous agissons de méme : quelque
chose que la Fortune jette d notre impatience, nous le dévo-
rons aussitot sans le savourer, toujours alertes et attenlifs
nous emparer dune nouvelle proietl. » Dans son besoin de
dévoiler toutes les bassesses de ses contemporains, Attale ne
ménageait personne, pas méme l'autorité: « Je suis roi, » di-
sait-il, «mais @ mes yeux,» ajoute Séneque, «il était plus
que rot, car il avait droit de censure sur ceux qui régnaient 2. »
Blessé par ces hardiesses de langage, Séjan I’envoya en exil 3.
Mais, en le frappant, il ne put empécher que les lecons d’At-
tale ne demeurassent gravées dans le cceur de ses disciples
et y produisissent tous leurs fruits 4.

Séneque a consacré une Lettre tout entiére, la centieme,
a juger les écrits du philosophe Fabianus. Papirius Fablanus,
un éleve de Sextius, était un ancien rhéteur qui, au dire de
Séneque le pere’, se convertit & la philosophie. 11 professa et

1 8énéque, Lettre LXXII, 8.

2 Lettre CVIII, 13, loc. cit. : « Ipse regem se esse dicebat, sed plus quam
regnare mihi videbatur, cui liceret censuram agere regnantium. »

3 Voir Sén., Rhet. suasor., 2.

4 Attale avait également écrit sur la physique et Ihistoire naturelle, comme
Sénéque nous 'indique dans ses (Juest. natur., L. 11, chap. XLVIII, 2,

5 Confrov., 11, préf. — L'appréciation de Sénéque sur Fabianus a une analogie
remarquable avec celle qu’avait déja portée Sénéque le pére sur cet ex-rhéteur.
Comme E. Rolland I’a montré, par des rapprochements de textes (De l'influence
de Sénéque le pere et des rhéteurs sur Sénéque le philosophe, Gand, 1906 ;
recueil de travaux publiés par la Faculté de philosophie et lettres, 32¢ fasc.,
p. 19 sq.), la critique du philosophe ressemble en tous points & celle de son pére
et les expressions sont parfois les mémes de part et d’autre. (Cf. {bid., p. 20,) Si



410 CHARLES BURNIER

écrivit en latin. Comme écrivain, Sénéque, qui fut un de ses
disciples, lui assigne une place trés honorable, en ne lui
donnant que trois vainqueurs: Cicéron, Asinius Pollion et
Tite-Live : « Vois que de rivaux on dépasse quand on w'a que
trois vainqueurs, et tous trois des plus éloguents 1! » 11 lui re-
proche, cependant, un style sans nerf et sans vigueur, cer-
tains manques de précision et des structures de phrases peu
savantes ou disgracieuses : « Il n'a pas cetle vigueur oratoire,
ces aiguillons que tu demandes, ces sentences qui portent des
coups imprévus ; mais vois le corps tout entier : bien que sans
apprét, il a sa beauté 2. » Fabianus nous parait avoir conservé
comme philosophe les habitudes qu’il avait prises comme
déclamateur. Lorsqu’il désirait traiter quelque question phi-
losophique, il s’exprimait en public, ainsi que nous l'apprend
Séneque dans ce passage: « Fabianus dissertait en public,
mais on Uécoutait avec recueillement; si Uon se réeriait par-
fois d’admiration, ces transports étaient arrachés par la gran-
deur des idées et non par Uharmonie d'une molle et coulante
diction que rien ne heurte dans son cours3. » En présence
d’un auditoire aussi nombreux et aussi mélange, il devait
nécessairement se mettre a la portée de la majorité, ne point
aborder des questions qui réclament des connaissances spé-
ciales pour étre bien comprises, mais insister surtout sur
des préceptes de morale pratique qui, généralement, intéres-
sent tout le monde. Comme il lui fallait, en outre, exciter
I’enthousiasme d’une foule indifférente, en grande partie du

Sén’que le philosophe parle de Fabianus avec plus de développements, il ne fait
cependant que confirmer ce qu’en dit son pere. Cest pourquei, sans pouvoir
assurer d’'une fagcon certaine que ce sont les appréciations du peére qui ont dicté
celles du philosophe, il n’est pas exagéré de dire qu’elles I'ont fort probablement
influencé.

1 Lettre C, 9 : « Vide tamen, quam multos anlecedat, qui a tribus vincitur et
tribus eloquentissimis. »

2 Jbid., 8 : « Deest illis oratorius vigor stimulique, quos quéeris, et subiti ictus
sententiarum. Sed totum corpus, videris quam sit comptum, honestum est. »

3 Lettre LII, 11 : « Disserebat populo Fabianus, sed audiebatur modeste. Erum-
pebat interdum magnus clamor laudantium, sed quem rerum magnitudo evoca-
verat, non sonus inoffense ac molliter orationis elapse®.



LA MORALE DE SENIQUE ET LE NEO-STOICISME 411

moins, n’était-il pas naturel qu’il s’efforcat de donner a ses
paroles le ton le plus convaincant et qu’il eut recours pour
cela & tous les artifices littéraires qu’il avait appris a I'école
des rhéteurs ? « L’éloquence », dit trés finement Sénéque, « le
sutl comme son ombre, sans qu'il y prenne garde 1. » Peu im-
porte, du reste, les moyens employés par Fabianus dans ses
prédications : ce qui est certain, c’est qu’il obtint de trés
réels succes. Selon Sénéque, qui l'assimile aux plus dignes
representants de la philosophie, en 'opposant & ces profes-
seurs qui ne sont que des philosophes de parade 2, « il a fait
de la morale, non du style, et il a écrit pour U'dme, non pour
Corerlle3. » « Tel il me semblait du moins quand je pouvais
Uentendre », conclul-il, en terminant sa Lettre sur Fabianus,
« non substantiel, mais plein, fait pour enthousiasmer les
jeunes dmes bien nées et les enflammer d’'un zéle imitateur, de
Pespoir méme de le vaincre, echortation, d’aprés moi, la plus
efficace : car on décourage si en donnant le désir d’imiter on
en ote Uespoir 4. »

Nous venons de passer en revue, dans la mesure ol les
rares temoignages dont nous disposons, nous le permettaient,
les principaux représentants du néo-stoicisme, durant la pé-
riode qui sépare Cicéron de Séneque. Avant de clore ce cha-
pitre, il nous reste encore & considérer a quels auditeurs
s'adressaient ces philosophes romains et, d’'une maniére génée-
rale, quelle a été l'influence de leur enseignement sur le
présent et sur 'avenir.

Chez les philosophes, de méme que chez les rhéteurs,
toutes les lecons n’étaient pas publiques; il y avait, en
quelque sorte, comme actuellement dans la plupart de nos

1 Lettre citée, G, 10: « .... eloquentiam velut umbram non hoc agens trahit. »

2 De Brevit. vite, chap, X, 1: « Solebat dicere Fabianus, non ex his cathe-
drariis philosophis, sed ex veris et antiquis.... »

3 Lettre citée, G, 2: « Mores ille, non verba composuit et animis scripsit ista,
non auribus. »

4 Ihid., 12 : « Cum audirem cerfe illum, talia mihi videbantur, non solida, sed
plena, quee adulescentem indolis bonee attollerent et ad imitationem sui evocarent
sine desperatione vincendi, qua mihi adhortatio videtur efficacissima. Deterret
enim qui imitandi cupiditatem fecit, spem abstulit. »



412 CHARLES BURNIER

universités, des cours que chacun pouvait suivre, a coté
d’autres, plus intimes et spécialement réservés a un cercle
de disciples studieux que nous appellerions aujourd’hui des
étudiants réguliers. Certains professeurs, qui avaient a faire
valoir des talents oratoires, préféraient ’enseignement public,
tandis que d’autres qui étaient attirés vers la direction, se
contentaient d’un auditoire plus restreint. Dans ces cours
publics et gratuits, l'affluence était énorme: on assiégeait
I’école d’Attale, dit Sénéquel. Quant aux auditeurs, ils ne se
génaient pas pour exprimer & haute voix leurs réflexions
personnelles pendant la legon, pour applaudir aux passages
quli leur plaisaient et pour saluer par des cris désordonnés
Parrivée du maitre dans la salle. Froissé par ce sans-géne et
cette inconvenance, Sénéque blame sévérement, a plus d'une
reprise, ceux qui se livrent & de pareilles manifestations, ou-
bliant la gravité du sujet que le philosophe expose: « Nos
philosophes en chaire sont flangués d auditeurs qui leur battent
des mains : ils disparaissent sous le cercle admirateur qui se
penche au-dessus d’eux. Ge n'est pas la, prends-y bien garde,
louer un maitre, c’est applaudir un histrion. Abandonnons
ces clameurs aux professions qui ont pour but d’'amuser le
peuple : la philosophie doit étre Uobjet d’'un culte 2. » Ce blame,
remarquons-le, s’adresse également au maitre qui ne sait pas
imposer a ses auditeurs une contenance respectueuse et qui
tolére, avec trop de complaisance, les éloges inconsidérés qui
accueillent ses moindres paroles, tout en flattant son amour-
propre : « Quel aveuglement gue celwi d'un maitre qui s’enivre
aw sortir de sa chaire des acclamations d'une fouleignorante !
Peux-tu te complaire aux louanges de gens que toi-méme tu
ne pewx louer3? » Hatons-nous d’ajouter, cependant, que ces

1 Lettre GVIII, 3, loc. cit. « .... cum scholam ejus opsideremus.... »

2 Lettre LII, 13 : « Hine atque illine philosopho manus auditor intentat et super
ipsum caput mirantium turba consistit : non laudatur ille nunc, si intellegis,
sed conclamatur. Relinquantur istee voces illis arlibus, quee propositum habent
populo placere : philosophia adoretur. »

8 Lettre citée, LII, 11 : « Quanta autem dementia ejus est, quem clamores inpe-

ritorum hilarem ex auditorio dimittunt? Quid letaris, quod ab hominibus his
laudatus es, quos non potes ipse laudare? »



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 413

déclamateurs qui trafiquent de la philosophie et que Sénéque
compare a des charlatans qui cherchent & séduire la foule
par le flot de leurs périodes sonores, étaient surtout des
Grecs 1, tandis que les philosophes romains montraient géné-
ralement beaucoup plus de tenue et de dignité. Ces audi-
toires étaient donc loin d’étre composés uniquement d’aspi-
rants &4 la sagesse, et la parole du maitre ne tombait pas
toujours dans une terre bien préparée. Pour nous rendre
compte des diverses classes d’individus qui fréquentaient les
meémes cours que Séneque, résumons briévement un passage
de la Lettre CVIII2: nous verrons que dans 'antiquité, les
auditoires offraient, au point de vue de leur composition, &
peu pres le méme spectacle qu’ils présentent encore de nos
jours.

Voici tout d’abord des éléves treés assidus aux lecons, de
vrais piliers d’école qui écoutent, durant maintes années,
assis sur le méme banc, un professeur de sagesse, mais sans
prendre la moindre teinture de ses doctrines. D’autres vien-
nent pour entendre, non pour profiter, un peu comme on va
au théatre chercher le plaisir et amuser son oreille de pa-
roles ou de chant. I.’école est pour eux un lieu de distraction
agréable, rien de plus. Quelques-uns apportent leurs ta-
blettes : ils v notent les mots qui leur plaisent et qu’ils répé-
teront ailleurs, pour montrer qu’ils ne sont pas sans culture,
mais ils ne songent point a se défaire de quelque vice ou a
recevoir quelque regle de conduite. Enfin, il en est qui vien-
nent aux lecons, entrainés par la beauté des doctrines et non
par la vaine harmonie des mots. Ils entrent dans la passion
de Porateur, partagent tous ses transports et brilent du désir
de mettre aussitdt en pratique ce qu’ils ont entendu. Ces au-
diteurs sérieux et convaincus, formaient 1’élite de la classe,
pour ainsi dire. Ils assistaient aux cours publics et aux cours
fermés, engageaient avec le maitre, a sa descente de la chaire,
des entretiens savants et familiers auxquels celui-ci se pré-

1 Yoyez ce qu’il dit Lettre CXIII, 1 : « Puto queedam esse, quie deceant phaeca-
siatum palliatumque. »
2 Lettre citée, GYIIL, 5, 6, 7.



414 CHARLES BURNIER

tait de bonne grace, et ou ils lui demandaient tous les éclair-
cissements dont ils pouvaient avoir besoin!. Rien de plus
naturel, dés lors, que le philosophe s’attachat particuliere-
ment & ces fideles disciples, qu’il se réjouit de leurs progres
et qu’il vécit avec eux sur un pied d’intimité toute pater-
nelle. Les lettres de Sénéque & Lucilius nous fournissent
I'exemple le plus probant de la sollicitude avec laquelle le
maitre suivait le développement d’un éléve, lorsqu’il avait
remarqué chez luil un désir sincére de bien faire et d'avancer
dans le chemin de la sagesse.

L’influence que l'enseignement philosophique des néo-
stoiciens exerca & Rome fut considérable. Elle s’explique tout
naturellement par le talent des maitres de cette école, par
les nombreux disciples qu’ils formerent, et par I’enthou-
siasme qu’ils soulevérent en faveur de leurs doctrines. Ins-
truits par le spectacle de la réalité et par I’observation directe
des événements, les maitres de Séneque donnérent & leur
enseignement un puissant attrait d’actualité, en tracant le
tableau des moeurs nationales pour en dégager des lecons
pratiques. Ils furent des philosophes, mais sans cesser d’étre
des hommes de leur époque et d’avoir les veux ouverts sur
le monde extérieur. Pénétrés du sérieux de leur tache, ils ne
se bornérent pas a déplorer le mal qu’ils voyaient autour
d’eux : ils voulurent v remédier énergiquement. Dans ce
dessein, ils s’adresserent surtout & la jeunesse qui, accou-
tumée a l'oisiveté et aux frivolités mondaines, avait grand
besoin qu’on refit son éducation et qu’on lui rendit quelque
virilité. Sous l'influence de ces moralistes, on vit ainsi plu-
sieurs jeunes gens secouer leur paresse et leur ennui, et con-
sacrer leurs forces a lutter pour la vertu. Examinons un peu,
pour sortir des généralités, quelques-uns des disciples que
les néo-stoiciens ont amené a la sagesse.

A coté de Séneque, qui les domine tous par I’éclat de son
imagination et la richesse de sa pensée, il v 2 des noms

1 Lettre CVIIL, 3, loc. cit. : « Hee nobis praecipere Attalum memini, cum....
ambulantem quoque illum ad aliquas dispntationes evocaremus, non tantum
paratum discentibus, sed obvium. »



LA MORBRALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 415

moins célebres, des talents plus modestes, mais des convic-
tions tout aussi fermes et tout aussi sinceéres. Voici Perse,
qui, en dépit de sa santé précaire, s’adonna entiérement a
I’étude de la morale stoique, fortifié dans cette voie par les
entretiens et par 'exemple de ses parents ! ; Musonius Rufus,
le maitre d’Epictéte, qui fut banni par Néron?2, et qui jouit
de la plus grande autorité auprés de ses concitoyens, autant
par la noblesse de son caractére que par la pureté et 1'éléva-
tion de sa doctrine ¢; Lucilius, qui a recu des confidences
destinées & la postérité et qui, par ses progrés rapides, ré-
compensa dignement Sénéque de la peine qu’il prit a I'ins-
truire 4; Helvidius Priscus, dont Tacite disait: « Doctores sa-
pientie seculus est, qui sola bona que honesta, mala tantum
que turpia, potentiam, nobilitatem celeraque extra animum
neque bonis neque malis adnumerant®; » Aufidius Bassus,
Claranus, Crispus Passienus, cités avec éloge dans différents
passages de Séneque b, & coté de Thrasea Peetus, de Rubel-
lius Plautus, qui surent mourir courageusement pour leurs
principes 7, et de Cornutus, le maitre de Perse, un homme de

1 Voyez sur les idées philosophiques de Perse, son caractére, son entourage,
I’étude de C. Martha: « Un poéte stoicien », dans Les moralistes sous U'empire
romain, op. cit., p. 101.

2 Tacite, Ann., L. XV, chap. LXXI: « Yerginium Flavum et Musonium Rufum
claritudo nominis expulit : nam Verginius studia juvenum eloquentia, Musonius
praeceptis sapientice fovebat »

% Yoyez sur la vie et la doctrine de Musonius Rufus, l'ouvrage intitulé : C. Mu-
sonii Rufi philosophi stoici reliquice et apophthegmala, par J. Venhuizen-Peerl-
kamp, Harlem, 1822,

4 A plusieurs reprises, en effet, Séneque adresse de vifs éloges & son disciple et
lui exprime toute la satisfaction qu’il éprouve a constater ses nombreux progrés.
Voyez, en particulier, les Lettres XIII, 1, 15; XIX, 1 : « Exulto, quotiens epistulas
tuas accipio, Iinplent enim me bona spe et jam non promittunt de te, sed spon-
dent. » Lettres XXXII, 1, 2; XLVI, passim.

5 Higf., L. IV, chap. V.

6 Sur Aufidius Bassus, voyez Sénéqgue, Lettre XXX, 1-7; sur Claranus, Lettre
LXVI, 1-55 sur Crispus Passienus, (Juest. nat., L. IV, préf., 6, et De Benef., L. 1,
chap. XV, 5.

7 Tacite nous a conservé le récit de la mort héroique de ces deux fideles disci-
ples  du néo-stoicisme; voyez, au sujet de Thrasea Pwetus, Ann., L. X1V, chap.
XXXV, XXXV, et au sujet de Rubellius Plautus, Ann., L. XIV, chap, LVII-LIX.



416 CHARLES BURNIER

grande autorité, & en juger par 'admiration de son disciple,
dans les vers ol il lui adresse si délicatement I’expression de
sa reconnaissance attendrie!. N’oublions pas non plus qu’a
cette époque il y eut aussi des femmes qui, par leur vail-
lance et leur fermeté, montrerent qu’elles étaient capables
d’égaler ’héroisme de leurs époux : telle Arria, 'épouse de
Thrasea Paetus, qui voulut mourir avec lui, suivant en cela
l’exemple de sa mére?; telle encore Fannia, la fille de Thra-
sea Paetus, instruite dans le stoicisme, qui, devenue la
femme d’Helvidius Priscus, fit également preuve d’un grand
dévouement conjugal 3. Pline le Jeune, qui a connu person-
nellement Fannia, nous apprend qu’elle ressemblait beau-
coup a sa mere Arria, et il nous peint 'une et 'autre avec un
véritable enthousiasme: « Que castitas illius! quae sancti-
tas | quanta gravitas, quanta constantia ... Eadem quam ju-
cunda, quam comis, qguam denigue (quod paucis datum est)
non minus amabilis quam veneranda !... Utramque colui,
utramque dilexi, utram wmagis, nescio, nec discerni vole-
bant k. »

Il n’est donc pas exagéré de dire que 1’élite des hommes
qui vécurent sous les régnes de Caligula, de Claude et de
Néron puisérent leur énergie et leurs qualités morales dans
Penseignement des néo-stoiciens. Et maintenant que nous
avons vu la puissance et la vogue de cette école romaine, qui
s’efforcait de populariser la morale et de 'appliquer & la ré-
genération de la société, n’est-il pas bien compréhensible que

1 Perse, Sal., V, v. 19-51. Voyez, en outre, la thése de Reppe : De L. Annzo
Cornuto, Leipzig, 1906, ol est résumé tout ce que nous savons de sa vie et de
ses écrits. Sa naissance est placée vers I'an 20 ap. J.-C. (Cf. Ibid., p. 11.)

2 Tac., Ann., L. XVI, chap. XXXIV : « Igitur flentes queritantesque qui aderant
facessere propere Thrasea, neu pericula sua miscere cum sorte damnati hortatur ;
Arriamque tentantem mariti suprema et exemplum Arriee matris sequi, monet
retinere vitam, filieque communi subsidium unicum non adimere. » Cf. Pline le
Jeune, L. 11, Lettre XVI.

3 Pline le Jeune, L. VII, Lettre XIX, 4: « Bis maritum secuta in exilium est,
tertio ipsa propter maritum relegata. »

4 Ibid., L. VII, Lettre XIX, 4, 7, 10. (Nous citons d’aprés le texte de C.-F.-W.
Miiller (Teubner), Leipzig, 1903.



LA MORALE DE SENEQUE ET LE NEO-STOICISME 417

Sénéque, auditeur assidu de ces maitres éloquents, ait été
ravi par la grandeur de leurs lecons et qu’il ait cherché avec
ardeur a imiter leur exemple? Clest 14, croyons-nous, I'une
des principales sources de sa pensée, comme nous allons le
voir en étudiant sa morale.

(A suivre.)




	La morale de Sénèque : et le néo-stoïcisme

