
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1907)

Heft: 4

Artikel: Société vaudoise de théologie : rapport sur l'exercice de 1905-1907

Autor: Raccaud, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379821

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE

Rapport sur l'exercice de 1905-19071

J. RACCAUD

pasteur,

président sortant de charge.

Messieurs,

Le président d'une de nos œuvres religieuses affirmait
jadis, au moment où il se préparait à lire son rapport annuel,
que ces documents avaient bien du mal à parvenir à ceux
auxquels ils étaient destinés. Quand on en commence la

lecture, disait-il, plusieurs des assistants tirent leur montre et

s'éloignent en sourdine. « Ce rapport sera imprimé, pensent-
ils, je le lirai chez moi à tête reposée. » Quelques semaines

plus tard une jolie petite brochure leur parvient par la poste,
ils y jettent un coup d'œil distrait: « Oh 1 ce n'est que ce

rapport que j'ai entendu l'autre jour » Et le pauvre va

rejoindre sur un coin de l'étagère les imprimés qu'on ne lit
pas, s'il ne gagne pas directement la corbeille à papiers.

C'est donc avec reconnaissance que je constate que vous
avez su prendre le temps nécessaire à l'audition de ces pages

qui doivent résumer deux années de l'histoire de notre
Société ; permettez-moi d'espérer que si, comme ses devanciers,
il est un jour distribué sous forme imprimée, quelques-uns

1 Travail présenté à la séance du 24 juin 1907.



358 J. RACCAUD

y jetteront encore un coup d'œil. Nous le souhaitons, non
que nous nous fassions des illusions sur le charme de notre
style ou sur l'intérêt de nos réflexions, mais parce qu'il nous
semble que l'examen du travail accompli par nous peut
contribuer à nous faire mieux comprendre les préoccupations
qui agitent notre époque au point de vue de la pensée
religieuse; cet examen peut aussi nous aider à discerner les déficits

de notre activité et nous montrer sur quels points il
convient que, dans l'avenir, nous dirigions nos efforts.

I

Sans entrer dans de plus nombreux développements
préliminaires, nous vous rappelons que, le 26 juin 1905, lors de

la célébration du trentième anniversaire de notre Société,
vous avez confié sa direction, sous la présidence du soussigné,

à MM. F. Barth, R. Bergier, Em. Curchod et D. Jordan.
Ces messieurs ont confié la vice-présidence à M. Curchod, la
caisse à M. Jordan, tandis que leurs deux collègues
partageaient la responsabilité du secrétariat. Nos procès-verbaux,
et en cela nous n'avons fait que suivre [une ancienne tradition,

ne mentionnent aucune autre séance du comité que
celle où il s'est constitué ; les affaires courantes ont été

réglées soit par l'échange de quelques cartes postales, soit par
un bref entretien au commencement ou à la fin de nos
séances mensuelles. Il n'y a pas besoin de beaucoup de
paroles pour accomplir un mandat comme celui que nous avons

reçu de vous.
Pendant l'exercice écoulé, les questions administratives

ont cependant joué un rôle relativement considérable. Bap-
pelons brièvement tout d'abord la question du Concours

théologique suisse.

Lors de la célébration du trentième anniversaire de la
Société vaudoise de théologie, M. le pasteur Linder proposa la
création d'un concours théologique suisse destiné à récompenser

les auteurs de travaux ayant une originalité et une
valeur particulières et à faciliter leur publication. Nous



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 35!)

avons étudié les différents aspects de ce problème. Convenait-il

d'agir d'une manière indépendante ou fallait-il
entrer en relations avec la Société pastorale Fallait-il faire
appel aux théologiens de toute notre patrie ou borner notre
horizon aux frontières de la Suisse romande? Fallait-il
essayer de créer un fonds, un capital dont les intérêts
serviraient à récompenser les travaux ou se borner à percevoir
une cotisation spéciale? L'opinion qui prévalut consistait à

organiser un concours pour la Suisse romande en faisant appel

aux Sociétés sœurs de Genève et Neuchâtel. Malheureusement

les démarches tentées dans les cantons voisins ne
furent pas couronnées de succès. La Société des sciences

théologiques de Genève nous écrivit par l'organe de son
président, M. W. Poulin, qu'elle « s'était convaincue qu'en ce

qui concerne le canton de Genève il n'y avait pas nécessité à

créer un concours théologique nouveau, ceux qui existent
suffisant aux besoins et n'étant même pas utilisés autant
qu'ils devraient l'être. » Au nom de la Société neuchâteloise
de théologie, M. le professeur Aubert écrivait de son côté ;

« D'une manière générale nous estimons que la Suisse
romande n'offre pas une base d'opération suffisante, et si l'on
fait du concours une œuvre suisse, la langue française risque
bien de tirer la courte bûche. Pour le moment nous n'estimons

pas le projet de concours vraiment réalisable et, le fût-
il, nous ne sommes pas en mesure de nous associer financièrement

à une entreprise de cette nature. » Comprenant et

partageant dans une large mesure les hésitations et les

doutes de nos correspondants, nous avons estimé qu'il n'y
avait pas lieu de donner suite à l'entreprise projetée et, le
25 juin 1906, vous avez admis ce point de vue.

Le souvenir du trentième anniversaire de notre Société n'a
donc été marqué que par l'apparition de la brochure
commémorative à laquelle M. Daniel Jordan a voué tous ses soins.
Non seulement il a composé toute la partie historique, mais

il a rassemblé et groupé tous les documents utiles et intéressants

dont cette publication est remplie. Elle contient en effet

le procès-verbal de la séance du 26 juin 1905, une notice



360 J. RACCAUD

historique sur la Société de 1875-1905, un sonnet, la première
circulaire des membres fondateurs, les statuts et règlements
avec leurs modifications successives, la liste complète des

travaux présentés et différents catalogues, soit des membres
de la Société, soit du bureau qui préside à ses destinées.
Ce qu'une simple lecture ne dit pas suffisamment, c'est la
multitude des recherches nécessaires à la composition de ces

pages, dont l'exactitude et la précision font le prix. En
constatant la bonne réussite de ce travail, nous adressons encore
une fois nos remerciements à celui qui en est le véritable
auteur. Une autre question qui nous a occupés est celle de

la publicité à donner aux séances de notre Société. Depuis
plusieurs années, la Gazette de Lausanne seule recevait nos

annonces, seule avec le Semeur vaudois elle rappelait nos
réunions par un communiqué. Après quelques pourparlers,
tous nos journaux politiques ont consenti à mentionner
régulièrement nos réunions, dans le carnet du jour ou ailleurs,
à condition que nous leur donnerions à tour de rôle une
annonce payante. Nous pouvons donc affirmer que si le
public masculin (qui seul est admis à nos séances) ne s'écrase

pas à nos portes, ce n'est pas faute d'être dûment averti des

sujets qui figurent à notre ordre du jour.
Devons-nous faire encore un pas dans la voie qui fera de

notre Société un corps officiellement connu Dans le palais
universitaire qui orne la place de la Biponne, une salle est
réservée aux séances des « Sociétés savantes » et elle est,
nous assure-t-on, mise gratuitement, chauffage et éclairage
compris, à la disposition de ces sociétés. Devons-nous affirmer

notre existence et demander notre place dans le palais
de Rumine Avec l'Union chrétienne, qui nous ouvre largement

ses portes, nous entretenons les rapports les plus
cordiaux. Nos comptes eux-mêmes en font foi, puisque, le
29 janvier 1906, vous avez voté un don de 40 francs en faveur
de la vente qu'elle organisait. Par ses dimensions modestes,
notre salle actuelle semble aussi en parfaite harmonie avec les

réunions d'une Société qui ne groupe pas des assistants
nombreux. Ne perdons pourtant pas de vue que l'économie, si



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 361

nécessaire par le temps qui court, et le lustre d'un local officiel

pourraient avoir leurs incontestables avantages. Espérons

que le prochain bureau saura nous diriger de la manière
la plus avantageuse. Comme vous le voyez, les questions
administratives accessoires ont eu leur large place dans nos

préoccupations; occupons-nous maintenant de ce qui se

rapporte plus directement à notre vie.

II

Le rapport de mon prédécesseur exposait qu'au jour où il
fut présenté la Société comptait 97 membres. Ce chiffre était
inexact. M. Georges Gorgerat, atteint par la maladie, n'avait
plus donné de ses nouvelles; son domicile étant inconnu,
force avait été de le considérer comme démissionnaire. A la
fin de l'année 1905 déjà, M. Gorgerat est rentré en scène; il y
est rentré d'une manière tout à fait digne d'un membre d'une
société de théologie, en offrant de nous communiquer un
travail intéressant. C'est vous dire que nous avons joyeusement
réinscrit notre ancien membre, actuellement professeur à

Château-d'Œx, sur la liste de nos sociétaires.
Sur les 98 membres précédemment mentionnés, deux ont

été repris par la mort dans une vieillesse avancée. Ce sont
MM. Louis Audemars, à Lausanne, et David Millioud, à Cla-

rens, tous deux anciens pasteurs. M. Louis Audemars fut au
nombre des premiers membres de la Société de théologie. Il
donna son adhésion à l'occasion de la réunion, à Lausanne,
de la séance constitutive du 13 avril 1875. Sans avoir joué
dans nos séances un rôle de premier ordre, M. Audemars les

a suivies avec intérêt et y a plusieurs fois pris la parole. U a

été dans notre pays et dans notre société le vaillant champion
des idées « libérales, » mais c'était en même temps et surtout
un homme de paix qui a toujours fait entendre la note de la
conciliation.

Entré dans notre société le 28 novembre 1892, M. David
Millioud n'a suivi nos séances que quand elles étaient convoquées

dans son voisinage ; nos procès-verbaux ne mention-
THÉ0L. EE PHIL. 1907 24



362 J. RACCAUD

nent aucun discours prononcé par lui, mais il laisse le
souvenir d'un homme de bien qui a su prêcher et pratiquer les
vérités qu'il croyait.

Deux membres, MM. Paul Béranger, pasteur à Bière, et
Maurice Millioud, professeur à l'Université, nous ont fait
parvenir leur démission, empêchés qu'ils étaient d'assister à

nos séances soit par la distance, soit par leurs occupations.
En tenant compte de ces pertes, il reste, sur nos registres,

94 des membres reçus avant la fin du précédent exercice ; nous
avons eu la joie d'en inscrire onze nouveaux : M. Paul Nicati,
architecte à Vevey, M. le professeur Paul Laufer et MM. les

pasteurs A. Lefèvre à Faoug, F. Bron à Yens, H. Beichel à

Lausanne, E. Boland à Etoy, A. Henrioud à Morges, M.
Vuilleumier à Chésalles, P. Schnegg à Essertines, H. de la Harpe
à Perroy et E. Genton à Lausanne. Nous avons donc, pour la
première fois, dépassé le nombre de 100 membres, et cette

preuve de vitalité et d'entrain est réjouissante à tous égards ;

105 théologiens vaudois, nous pouvons dire que c'est un beau
chiffre

Notre fierté diminuera quelque peu si nous essayons
d'apprécier le nombre des membres présents à chaque séance.

D'après nos procès-verbaux, nous avons tenu, de juin 1905 à

juin 1906, 7 séances avec un total de 171 présences, soit une
moyenne de 24J/2; de juin 1906 à juin 1907 nous avons eu

(sans compter l'assemblée de ce jour) 8 séances avec 226

présences, soit 28 */i en moyenne. Nous pouvons donc dire que
pendant ces deux années, une moyenne de 26,6 participants

ont assisté à nos réunions ; sur cent quatre membres,
ce n'est pas beaucoup. Remarquons encore que le maximum
des présences a été obtenu le 29 avril 1907 (53), et le minimum

les 25 juin 1906 et 18 mars 1907 (15). Nous nous
permettons de faire remarquer aux auteurs des travaux futurs
que cette statistique prouve évidemment que nous n'aimons

pas les travaux partagés entre plusieurs séances, ce sont les
secondes parties des deux travaux ainsi coupés qui ont attiré
le moins grand nombre d'auditeurs.

Pendant ces deux années, nous avons donc eu 16 assem-



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 363

blées (en comptant celle de ce jour), 7 la première année et 9

la seconde. Au cours de ces 16 séances, nous avons ouï, sans

compter le rapport présidentiel, seize travaux dont deux ont
occupé deux séances et dont trois étaient des communications.

Nous devons à nos théologiens le témoignage que le

bureau n'a pas eu trop de peine à trouver la matière nécessaire

à la composition des ordres du jour. Nous n'avons jamais
été dans une grande abondance, mais nous n'avons jamais
souffert de la disette; jour après jour, ou plus exactement,
mois après mois, nous avons eu notre pain quotidien. N'était-
ce pas ce que le sage de l'ancienne alliance estimait la situation

la meilleure quand il disait : « Ne me donne ni pauvreté,
ni richesse, accorde-moi le pain qui m'est nécessaire? »

(Prov. XXX, 8.) Ce pain ne nous a donc jamais manqué et,
plusieurs fois, vous l'avez certainement constaté vous-mêmes,
il fut de toute première qualité.

Disons enfin, avant de passer à un autre sujet, que les deux
séances d'été ou plutôt d'automne (25 et 24 septembre) ont
été convoquées à Saint-Sulpice et que toutes les deux ont
causé à votre président de pénibles déceptions. Jugez-en plutôt

: espérer, par deux fois, qu'il pourrait communiquer aux
membres de la Société, grâce à M. Nicati, architecte, des

détails intéressants et inédits sur le gracieux temple de Saint-
Sulpice et voir, par deux fois, cet espoir s'envoler au dernier
moment; se réjouir de donner la parole à MM. Ch. "Wagner
ou Alexandre Westphal, dont la présence sur terre vaudoise
lui avait été signalée, et recevoir, au début de la séance,
l'annonce de leur départ, n'y a-t-il pas là de quoi troubler la
sérénité présidentielle la mieux établie Malgré tout, nos
discussions furent intéressantes et nos entretiens fraternels
bien nourris.

Notons enfin, au milieu d'autres noms moins connus, que,
le 3 juin 1907, notre Société a été honorée de la visite de

M. le professeur Viénot de la Faculté de théologie de Paris.



364 J. RACCAUD

III

Nous abordons maintenant ce qui est, à nos yeux, la partie
essentielle de ce rapport, c'est-à-dire la revue des travaux
présentés par nos différents collaborateurs. Sans nous
astreindre à rattacher strictement chaque étude à une discipline
théologique particulière, nous grouperons cependant les

travaux entendus de manière à vous présenter, à propos de

chaque question, les différents aspects que nous avons
examinés. Il nous a également paru plus intéressant de renoncer
à réunir en un seul faisceau les « communications » qui nous
ont été présentées. Nous en dirons quelques mots quand nous
serons amenés, par d'autres travaux, à envisager les questions
qu'elles traitent.

La brochure de Gaston Frommel sur l'agnosticisme
religieux nous fut présentée, le 26 juin 1905, par M. le pasteur
Matthey. Ce dernier nous avait montré dans l'agnostique
religieux celui qui sait ou croit savoir qu'il n'y a pas d'expression

à sa foi, celui qui affirme l'absolue inintelligibilité de

l'expérience religieuse et de son objet. Partant de cette
définition, on comprend que Frommel ait dit que l'agnosticisme
religieux ne peut jouer de rôle social, qu'il ne peut avoir des

apôtres. L'assemblée n'ayant pas eu le temps de se livrer à

une discussion approfondie, désira que le sujet fût repris
dans une séance subséquente.

Un moment, nous espérâmes que Frommel lui-même viendrait

à nous pour exposer sa manière de voir ou tout au moins

pour répondre aux objections soulevées par son étude, mais
notre ami, déjà fatigué, ne put répondre à notre appel. Qui
eût dit, à ce moment, que moins d'une année après, le 18 mai
1906, il serait fauché par la mort I La question de l'Agnosticisme

fut présentée à Saint-Sulpice, le 25 septembre 1905, par
un théologien de Genève, M. le pasteur Berguer. Partisan de

l'agnosticisme, M. Berguer remarque tout d'abord que c'est
à tort que l'on parle d'agnosticisme religieux. L'agnosticisme
étant une attitude de la pensée qui se manifeste dans tous



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 365

les domaines, il vaut mieux parler de l'agnosticisme en face

des questions religieuses, c'est plus scientifique et plus exact.
La définition de l'agnostique est donnée par M. Berguer de

la manière suivante : « L'agnostique est celui qui, dans sa

vie personnelle, affirme et réalise une distinction totale entre
le phénomène moral et mystique et le phénomène intellectuel
et qui, restant sceptique sur leur causation réciproque, nie
l'absolue intelligibilité de l'expérience religieuse et de son

objet. » L'agnosticisme conçu de cette manière est bien moins
absolu que ne le soutient Frommel. Les agnostiques n'ont
jamais renoncé à chercher le lien entre le phénomène
religieux et le phénomène intellectuel, ils ne s'interdisent pas
de dogmatiser; mais ils ne peuvent déclarer intellectuellement

vraies les croyances qu'ils formulent. liest donc injuste
de dénoncer l'agnosticisme comme une source de faiblesse et
d'atonie spirituelles. Sans doute il ne convient pas à la grande
masse dont les tendances sont plus collectivistes qu'individualistes,

mais il est le résultat de l'évolution des doctrines
et la condition de leur progrès.

Dans la discussion qui suivit cet intéressant exposé, les

orateurs remarquèrent que, présenté de cette manière,
l'agnosticisme n'était plus l'épouvantail qu'avait stigmatisé
Frommel, mais ils se demandèrent si, en face de la personne
de Christ, l'agnosticisme ne doit pas rendre les armes : « Un
homme de foi peut-il nier l'objectivité de l'objet de sa foi? »

Bappelons ici que, le 30 avril 1906, M. Pétavel-Olliff a
présenté une communication sur L'autorité en matière de foi. Il
s'agissait d'un article publié par la Contemporary Review et
dû à la plume du Dr Forsyth, président de l'Union congréga-
tionnaliste d'Angleterre. L'auteur fait résider l'autorité non
dans la Bible comme telle, mais dans la révélation contenue
dans la Bible. Nous avons besoin d'un retour à l'Evangile
primordial, après cela nous pourrons faire à la science
critique toutes les concessions qu'elle réclame.

La communication de M. Pettavel peut nous servir de

transition pour aborder les travaux par lesquels nous fûmes
placés en face de la critique biblique. C'est tout d'abord une



366 J. RACCAUD

étude de M. le professeur Barrelet qui nous entretint, le 26

mars 1906, de L'influence de la religion babylonnienne sur
celle d'Israël. Depuis quelques années, en Allemagne surtout,
la question est très discutée, elle a provoqué la célèbre
polémique Rubel und Bibel. Au point de vue historique, M.
Barrelet discerne trois points de contact entre Israël et Babylone,

ce sont : les patriarches, les rois, l'exil. Il y eut
certainement alors une influence exercée par Babylone sur Israël ;

mais à toutes ces époques, les deux religions sont en opposition

complète. Les prophètes se sont toujours opposés avec
la dernière vigueur à toutes les infiltrations et s'ils n'ont pas
empêché des emprunts littéraires (si faciles à discerner par
comparaison dans les récits de la création et du déluge), il
fautreconnaîtrequeles récits ont été dépouillés des éléments
mésopotamiens pour être incorporés dans les livres sacrés
des Israélites. La supériorité morale de la religion d'Israël
est au-dessus de toutes contestations et c'est cette supériorité
morale qui a fait sa puissance et sa grandeur. Gardons-nous
donc d'accorder aux analogies extérieures qui rapprochent
les religions israélite et babylonienne une valeur trop
considérable; ces analogies sont superficielles et n'enlèvent rien à

la saveur spirituelle du monothéisme israélite.
Passant au Nouveau Testament, nous écoutions, le 27

novembre 1905, M. Henri Chavannes nous entretenir du
«Quatrième évangile de l'abbé Loisy. » Il y a dans cet ouvrage des

pages d'une évidence aveuglante et d'autres qui restent bien
obscures. La question centrale qui est débattue peut être
formulée ainsi: Y a-t-il une tradition johannique sur la vie du
Christ? L'abbé Loisy répond: Les synoptiques sont les vraies

sources historiques, le quatrième évangile est un document

ecclésiastique qui se superpose aux synoptiques. C'est un
écrit allégorique, composé pour un petit nombre d'initiés.
L'ouvrage forme un tout qu'on ne saurait diviser, mais l'auteur

est le premier des mystiques chrétiens et non le dernier
des historiens. Tous les miracles sont symboliques, les

personnages sont beaucoup moins des individus que des types,
et les discours n'ont aucune prétention à l'historicité. L'abbé



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 367

Loisy estime que, malgré ces restrictions, la valeur
religieuse du quatrième évangile n'est pas diminuée, car le

Christ ne cesse pas d'y être présent en esprit. M. Chavannes,
tout en rendant hommage à la belle ordonnance du livre
qu'il présente, fait de sérieuses réserves en particulier sur
la question d'auteur. Les détails vivants et précis, si abondants

dans l'Evangile, prouvent que l'on a affaire ou bien à un
romancier de talent ou bien à un historien véridique. M.

Chavannes se prononce en faveur de cette dernière opinion.
Dans la discussion, M. le pasteur Linder a soutenu que la

grande erreur de l'abbé Loisy est d'admettre, pour le
quatrième évangile, l'unité de composition; plus de cent signes
de grammaire et de tendance détruisent cette prétendue
unité. Cette thèse, M. Linder l'a soutenue le 26 février 1906,

avec plus de détails dans une communication sur Les chiffres
ornementaux de l'évangile de Jean A. Jean A. est un des

documents que M. Linder a découverts dans le quatrième évangile.

Artiste de talent, l'auteur de Jean A. emploie des chiffres

allégoriques dont le but est de faire réfléchir le lecteur.
Il faut lire son œuvre avec poésie et sentiment. Ces chiffres
ornementaux qui n'existent que dans une seule source sont

une des preuves que l'on peut fournir de la pluralité des

rédacteurs du'quatrième évangile.
C'est encore M. Linder qui, toujours préoccupé de ce qui

se rapporte à l'évangile de Jean, nous a donné le 29 janvier
1906, un travail sur Les plus récentes conceptions de la
résurrection de Lazare. Au milieu des études parues ces dernières
années sur le sujet qu'il présente, M. Linder choisit deux

points de vue qu'il expose avec quelques détails, puis il
nous donne sa propre conviction, encore inédite. Tandis

que M. Reville voit dans la résurrection de Lazare un fait
symbolique montrant à la manière alexandrine que le Christ
est la vie, M. Kräyenbuhl attribue le quatrième évangile au

mystique Ménandros. Dans la scène de la résurrection, Jésus

représente Ménandros lui-même avec sa conception
spirituelle et mystique du christianisme, tandis que le cadavre,
Lazare, c'est l'Eglise chrétienne officielle. Nous ne pouvons



368 J. RACCAUD

songer à rappeler ici les minutieuses explications par
lesquelles l'auteur cherche à établir sa thèse. En opposition à

ces conceptions, M. Linder voit dans la résurrection de

Lazare un récit allégorique représentant la résurrection d'Israël,

grâce à l'action du Seigneur spiritualise. Lazare, c'est

Eiéazar, un type de prêtre, le chef de la prêtrise juive. On

pourrait fort justement comparer ce récit à la vision des

ossements desséchés que présente le prophète Ezéchiel. Tout
en écoutant avec un vif intérêt les développements de
M. Linder, on s'est demandé, au cours de la discussion, si,
aussi longtemps qu'un texte biblique permet une interprétation

littérale, on a le droit d'en chercher une autre
symbolique.

La même question ne se pose pas, puisque l'auteur nous
transporte évidemment dans le domaine de la vision, à propos

d'un autre livre biblique, souvent encore attribué à saint
Jean, l'Apocalypse. C'est M. Henri Chavannes qui, le 28 janvier

1907, a abordé l'étude de cet écrit dans un travail intitulé

: Que penser de l'Apocalypse? De nos jours, pasteurs et
théologiens emploient peu l'Apocalypse ; ils sont gênés : ils
hésitent entre les interprétations diverses qui sont proposées,
interprétations rationaliste, magique ou éthique. Us se divisent,

comme le remarquait Jules Bovon, sur la question de

savoir si l'Apocalypse fut surtout écrite pour les contemporains

ou si elle le fut surtout en vue des générations futures.
Quant à la question d'auteur, tandis que M. Vischer croit à

une Apocalypse juive ornée d'additions chrétiennes, Bovon
croit à un ouvrage tout entier d'un auteur chrétien et Aug.
Sabatier se représente une Apocalypse chrétienne avec des

oracles juifs utilisés comme d'anciens matériaux. L'origine
johannique paraît fort douteuse à M. Chavannes qui cependant

ne croit pas pouvoir la nier avec certitude. En
résumé, conclut-il sagement, utilisons ce qui peut être pour
nous une nourriture spirituelle, sans nous croire obligés
d'avaler toute l'ossature de ce livre avec tous ses symboles.

Est-il difficile de passer du voyant de Patmos à celui de

Stockholm Dans son étude : Le délire religieux, essai depsy-



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 369

citologie à propos d'Emmanuel Swedenborg, M. Georges
Gorgerat nous a entretenus (le 30 avril et le 25 juin 1906) de cette

étrange et puissante personnalité. M. Gorgerat a peut-être un
peu simplifié le problème en ne faisant de son héros qu'un
malade. Dans une étude psychologique, illustrée de faits

nombreux, M. Gorgerat a cherché à prouver que les

mystiques illuminés de tous les temps ont présenté d'évidentes

analogies avec Swedenborg. Les hallucinations de la vue et
de l'ouïe sont fréquentes et celles de Swedenborg ne présentent

comme caractère extraordinaire que le fait d'une
hallucination combinée : le prophète a été enté sur le savant, sans

que la vie présente de déviation. Au sujet des phénomènes
d'occultisme, vision à distance, etc., sans nier tout à fait,
M. Gorgerat demeure perplexe. Swedenborg est certainement
un malade, ce qui ne l'empêche pas d'avoir composé un
système dont la belle ordonnance et la grandeur étonnent et
séduisent. Il ne faut pas oublier que nombre d'œuvres superbes
dans les lettres et les arts ont eu pour auteurs des hommes
atteints d'hallucinations visuelles et auditives.

Nous sommes certain que M. Byse ne fut pas convaincu

par les développements de M. Gorgerat, et nous en voyons la

preuve dans les travaux qu'il nous a donnés, les 4 et 18 mars
1907 : Le christianisme est-il moribond Réponse à la crise des

croyances religieuses, par M. Paul Stapfer (Bibliothèque
universelle, juin et juillet 1905). L'auteur des articles auxquels
M. Byse s'est donné pour tâche de répondre déclare qu'il faut
nous préparer à enterrer le christianisme parce qu'on ne

peut pas rendre la religion rationnelle. M. Byse répond
justement que la raison n'est infaillible qu'à l'état idéal, que les

philosophes se contredisent fort souvent et qu'ainsi on ne

saurait demander à la religion que de s'accorder avec la
raison parfaite. L'auteur montre en outre que Stapfer parle
de choses qu'il n'a pas suffisamment approfondies : il
présente des objections qui atteignent le catholicisme mais ne

touchent pas le protestantisme ; il ne distingue dans le
protestantisme que les deux tendances libérale et orthodoxe,
négligeant à tort le mouvement du christianisme social.



370 J. RACCAUD

M. Stapfer fait l'éloge du mysticisme, méthode qui donne
délibérément au cœur la prédominance sur la raison ; or le

protestantisme libéral s'est fait mystique pour rester
religieux ; le symbolofidéisme définit la foi une consécration de

l'âme à Dieu. Cette psychologie est trop simpliste ; c'est
pécher contre l'exégèse et le bon sens que de séparer aussi

complètement la croyance et la foi. Sur ce dernier point comme
sur les autres, M. Byse voit dans Swedenborg celui qui a

donné la formule vraie et définitive à laquelle il faut absolument

revenir. Il dit que la foi c'est la reconnaissance interne
du vrai, reconnaissance à laquelle concourent l'entendement
et le cœur. Grâce à Swedenborg, le christianisme échappe
aux critiques qu'on élève contre lui et peut espérer un
printemps nouveau quand il sera dégagé des formes vieillies qui
l'étouffent.

Dans la discussion qui suivit cet exposé, les orateurs, tout
en rendant hommage au charme du style de M. Byse, ont
fait leurs réserves sur le remède proposé ; ils ne croient du
reste pas le protestantisme aussi malade que le pensent
MM. Stapfer et Byse ; ils espèrent beaucoup de l'avenir.

C'est encore M. Byse qui, le 29 octobre 1906, nous a

présenté un travail sur la Haute théosophie. M. Byse a trouvé la
matière qu'il propose à nos réflexions dans un livre paru à

Chicago et contenant les cours d'un Llindou, le Yogui Rama-
charaka. M. Byse s'attache surtout au cours supérieur. Le

Yogui définit la théosophie : la « connaissance philosophique
du cosmos due à une illumination dont certaines âmes ont
le privilège. » Le livre en question contient des préceptes
remplis de sagesse, il conseille de chercher le bonheur en

tuant l'ambition, le désir du luxe, du bien-être. La théosophie

cherche à provoquer l'éclosion de ces facultés merveilleuses

que nos savants commencent à peine à soupçonner.
La vérité nous oblige cependant à observer que la comparaison

entre l'Inde et les pays christianisés est toute à l'avantage
de ceux-ci. Ne perdons pourtant pas de vue le fait que cette
conception, belle et impressive en somme, exerce une
influence, déjà considérable, et qui ne fait que grandir. Il ne



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 371

faut pas que nos penseurs se désintéressent d'une tendance
aussi importante.

Comme démonstration pratique et actuelle du mouvement
caractérisé par M. Byse, M. Pahon, membre du groupe théo-
sophique de Lausanne, nous a donné, le 4 mars, une
communication sur la Réincarnation ou le retour des âmes sur la

terre. Ce retour a pour but de leur donner l'occasion de gravir

l'échelle des êtres, l'âme conquérant vie après vie les
facultés les plus élevées. Ce système, qui prétend être le
dernier mot de la philosophie religieuse, nous a paru avoir
comme vice initial le fait de ne reposer que sur des révélations

accordées à des théosophes que nous ne connaissons

pas assez pour avoir en eux la confiance absolue que leur
témoignent leurs adhérents.

Après cet examen trop rapide d'une série d'études qui nous
ont mis en face de problèmes peu connus de la plupart de

nos membres, nous sommes heureux de redescendre sur la

terre en nous occupant de questions de l'ordre pratique. Les

discussions qui se sont élevées en France et dans les cantons
de Neuchâtel et de Genève autour de la question de la
séparation de l'Eglise et de l'Etat donnent une actualité réelle à

l'intéressante étude que M. Pétavel-Olliff consacrait, le 26

février 1906, à la Véritable définition d'une Eglise chrétienne.
L'auteur commence par jeter un coup d'œil sur la situation
actuelle des Eglises et il constate qu'il y a encore entre elles

une évidente animosité. Or il faut reconnaître que l'existence
simultanée de plusieurs Eglises de droit divin est un non
sens. Ou bien il n'y en a qu'une qui ait raison contre toutes

ou bien leurs divergences sont secondaires et leur premier
devoir est de se réconcilier. N'hésitons pas à admettre
qu'elles ne sont pas d'institution divine, ne disons même pas
avec Mélanchton et Bersier que l'Eglise est une société
spirituelle où la vraie parole de Dieu est prêchée et où les
sacrements sont régulièrement distribués, car cette notion est trop
extérieure. M. Alex. Westphal, qui veut faire de l'Eglise une
famille spirituelle, et Fallot, qui y voit surtout un groupement

de bonnes volontés pour la cause du Christ, ne donnent



372 J. RACCAUD

pas non plus de véritables définitions. 11 vaut mieux dire
tout simplement, d'après Mat. XVIII, 20 : une Eglise est un
rassemblement d'adorateurs du Dieu unique se ralliant au
nom de Jésus-Christ et en sa présence. Il y aurait en principe
autant d'Eglises que de groupes remplissant les conditions
indiquées : un groupement de deux ou trois fidèles constituant

la cellule primitive et le noyau vivant de toute
communauté ecclésiastique. Après avoir rappelé les caractères

que doivent présenter les Eglises, M. Petavel indique les
résultats éventuels du principe posé, il entrevoit le sacerdoce
universel accepté dans toute sa rigueur, les chrétiens groupés

selon leurs affinités et dépouillés de tout virus sectaire,
le culte devenu mutuel et les Eglises séparées de l'Etat. Nous
ne demandons pas, dit-il, l'abolition des Eglises, mais leur
transfiguration, afin qu'elles soient plus aptes à accomplir
leur tâche.

Un problème fort rapproché de celui que nous venons de

rappeler fut posé devant nous par M. de Mestral quand il
nous présenta la belle et sympathique personnalité du
pasteur Fallot. L'évolution des idées sociales du pasteur Fallot,
un chapitre de théologie pratique, tel est le titre de son étude.
Au début de sa carrière, Fallot fut accusé de sacrifier les
intérêts spirituels de ses paroissiens à leurs intérêts sociaux ;

vingt-cinq ans plus tard les chrétiens sociaux lui
reprochèrent de les abandonner, de brûler ce qu'il avait adoré. Y

a-t-il réellement eu dans les idées de Fallot une volte-face
complète M. de Mestral ne le pense pas et il cherche à montrer

que les idées finales auxquelles arrive Fallot ne sont que
le développement, sous l'influence des expériences et de la
souffrance, de celles qu'il avait dès le début de son ministère.
Fallot a toujours cru à la légitimité d'un christianisme
individuel dans ses origines, mais social dans ses applications ;

le christianisme doit habituer les consciences à ne plus
supporter l'iniquité des institutions. Pour atteindre ce but, il
faut agir avec le Christ et les disciples du Christ. Ramener
les hommes égarés aux pieds du Christ et les former au ser-



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 373

vice de l'humanité, telle fut la sainte passion de Fallot. Il a

toujours été un chercheur d'âmes vivantes et un éveilleur de

consciences ; le christianisme aurait besoin de beaucoup de

travailleurs de cette taille pour accomplir tout son devoir
présent.

Nous avons en terminant à passer en revue trois travaux
de grande valeur qui se rattachent tous trois à la théologie
systématique. Celui que M. Logoz consacre à La théodicée de

saint Augustin et la contradiction foncière de la théologie
traditionnelle fut présenté à Saint-Sulpice le 27 septembre 1906.

Continuant l'examen, commencé il y a plusieurs années déjà,
de la pensée de ce père de l'Eglise, M. Logoz montre que
saint Augustin n'a voulu être ni un philosophe chrétien ni
un théologien, il a voulu défendre la foi catholique contre
les hérésies ; mais en donnant de la vérité chrétienne une
interprétation officielle, il y a apporté un contenu nouveau;
il est ainsi le plus subjectif des écrivains de l'ancienne
Eglise. La force de saint Augustin c'est sa pénétration
psychologique, il veut rechristianiser le dogme ecclésiastique
en l'interprétant moins avec son cerveau qu'avec son cœur.
C'est à son âme elle-même qu'il demande ce qui la fera vivre
et l'âme de l'évêque d'Hippone était un admirable champ
d'information. Il en arrive à une triple et même une
quadruple certitude, celle de son être spirituel, de sa pensée, de

sa vie, auxquelles s'ajoute la certitude de l'amour de la vie
ou de la volonté de vivre. La raison est la plus haute fonction

de l'esprit fini, elle saisit les idées pures, mais elle a

subi une déchéance par suite du péché et de là vient la
nécessité de la révélation chrétienne. C'est par une expérience
interne qu'Augustin trouve la certitude de l'existence de

Dieu. Mais un abîme en apparence infranchissable sépare
le Dieu inerte et impassible de la spéculation, du Dieu
vivant des croyants. Une ingénieuse recherche psychologique
permit à Augustin de les unir et de les confondre. 11 voit
dans l'âme humaine la substance médiane entre Dieu et le
monde des corps ; l'âme porte l'empreinte de Dieu, elle est



374 J. RACCAUD

dans toute la création ce qui se rapproche le plus de lui. Par
une question qui lui fut posée au cours de la discussion,
M. Logoz fut amené à préciser encore sa pensée. C'est dans le

dogme trinitaire que gît la contradiction signalée dans le
titre de son travail : Dieu est immobile, immuable ; le Fils
agit, il est créateur et Providence, c'est lui qui est tout puissant.

La doctrine de l'immutabilité de Dieu est impossible à

soutenir en face d'un monde plein de misères, elle ne se

trouve pas dans le Nouveau Testament.
Un autre grand problème fut examiné par M. Chavan dans

son travail : Une nouvelle conception du salut par la croix
(Gaston Frommel). La prédication moderne proclame
toujours la croix de Christ, mais cette proclamation manque
de précision. La doctrine orthodoxe de la rédemption a son

origine dans les conceptions du début du moyen âge et
non pas dans l'Evangile, elle repose sur une notion
juridique qui ne répond plus aux besoins actuels. La conscience

religieuse et morale a évolué. De nos jours nous appelons
justice de Dieu sa volonté constante que tout soit dans

l'ordre; dès lors il n'est plus question en Dieu de l'opposition
entre la justice et l'amour. Dans son étude : « La psychologie
du pardon dans ses rapports avec la croix de Jésus-Christ, ,;

Frommel s'efforce de déduire du pardon que l'homme
accorde à l'homme la notion du pardon que Dieu propose aux
pécheurs. Il analyse avec pénétration ce qui se passe dans le
cœur de l'homme qui pardonne, il montre que le repentir du
coupable s'ajoute au pardon de l'offensé pour satisfaire la
justice. Transportant cela dans les relations de l'homme et de

Dieu, Frommel affirme que Dieu réclame la repentance, que
la repentance rend possible le pardon et que Dieu pardonne
en achevant de souffrir la juste expiation que notre repentance

laissait inachevée. Christ est mort pour nous révéler
cette souffrance divine, la croix prend ainsi une simple
valeur déclarative; sans la croix l'homme n'eût jamais su que
Dieu expie. Il faut remarquer que Frommel ne peut analyser

que l'âme du pécheur ; pour connaître réellement les



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 375

sentiments du Père, c'est dans l'âme du Fils qu'il faudrait
faire une telle analyse. Frommel aboutit en somme à renouveler

au moyen de la psychologie l'ancienne théorie orthodoxe.

Il faut aller plus loin. La religion est un phénomène
d'ordre moral, le salut ne doit pas être considéré comme
l'enlèvement d'une coulpe, mais comme le changement du cœur.
La mort du Christ nous sauve en opérant cette transformation.

La croix de Jésus-Christ a donc une valeur non plus
juridique, mats dynamique ; c'est dans ce sens qu'on peut
encore parler d'expiation. « Il fallait, dit l'Ecriture, que le

Christ souffrit», il l'a fallu pour dévoiler au monde l'horreur
du péché, pour nous faire mesurer la hauteur de la divine
perfection du Christ, pour nous faire connaître tout son

amour et provoquer en nous l'éclosion de la vie spirituelle
supérieure. La valeur de la croix est donc éternelle et
inébranlable.

Au milieu de beaucoup d'éloges, le travail de M. Chavan a

provoqué une objection principale. Est-il légitime, a-t-on
demandé, d'apprécier la valeur de la conception de Frommel
d'après le seul fragment de son œuvre théologique qui ait
encore été publié? Ne risque-t-on pas ainsi de ne point
envisager les vrais contours de sa pensée et de ne pas lui rendre
justice?

Enfin, le 3 juin 1907, notre ancien président, M. Louis Goumaz,

vint nous prouver que ses fonctions de directeur des

écoles de Nyon ne l'empêchent pas de conserver l'esprit et la

vigueur du bon théologien. Il nous transporte en face de ce

que nous pouvons appeler la question des questions. Il se

demande en effet : Qu'est-ce que le Christ A propos de l'ouvrage
de M. le professeur H. Bois sur la personne el l'œuvre de Jésus.

M. Bois part de trois présuppositions qu'il déclare
intangibles, foi au Dieu personnel et libre, au Dieu qui transmet
surnaturellement son Esprit, au Dieu qui se révèle par des

individualités religieuses. Il affirme que le caractère sui
generis du Christ c'est sa sainteté humaine et parfaite à la fois,
caractérisée négativement par la victoire sur le péché-coulpe



376 J. RACCAUD

et le péché-maladie et positivement par l'acceptation du
messianisme spirituel et de ses douleurs. A cette œuvre
historique du Christ, M. Bois ajoute une œuvre actuelle, infiniment

plus importante à ses yeux : Jésus intercédant pour ses

disciples et agissant en eux par la communication de son
Esprit de sainteté. A ces affirmations, M. Goumaz répond que

pour connaître le Christ il ne faut pas partir de presuppositions,

mais employer les seules sources historique et
psychologique. Il montre que 1'« essence » du Christ c'est non pas
son caractère moral, mais son caractère religieux, qui fait
de sa personne le Fils de Dieu et de son œuvre une « se-
madie de filialité divine ». Parfaitement réalisée jadis, cette

œuvre rend inutile une intercession actuelle de Christ ;

Christ a tout « accompli » dans son union complète avec
le Père. L'œuvre actuelle dont parie M. Bois n'est pas autre
chose que l'action du Christ historique qui se prolonge
à travers les siècles. Bien ne nous prouve d'ailleurs qu'elle
ait un retentissement cosmique et éternel, comme le veut
aussi M. Bois. Il nous suffit de savoir que sur la terre c'est le
Christ qui ouvre à nos consciences la voie sur laquelle on

rencontre le Père céleste. Une étude aussi personnelle devait
naturellement provoquer un entretien nourri : l'action
actuelle du Christ vivant n'est-elle pas un fait d'expérience que
beaucoup ne peuvent sacrifier Malgré cela tous les orateurs
s'unirent pour rendre hommage à la foi vivante et personnelle,

à la chaleur communicative qui se dégagent des pages
de M. Goumaz.

Nous arrivons ainsi au terme de notre enumeration et nous
sommes heureux de pouvoir le faire au moment où nous
avons été conduits en face de l'admirable personnalité du

Bédempteur. A propos de tous les sujets qui nous ont occupés,

il y a des opinions variées, il y a des obscurités et des

doutes. Que celte pensée ne nous décourage jamais 1 Dieu

nous a confié la mission périlleuse et difficile de nous rapprocher

toujours davantage de la vérité ; toutes nos études, quand
elles sont accomplies avec respect et foi, sont la preuve de

notre ferme volonté d'accomplir la tâche qui nous incombe.



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 377

Chercher la vérité, la chercher en employant nos dons
spéciaux, l'étreindre de notre mieux, la proclamer suivant les

moyens dont nous disposons, n'est-ce pas la tâche qui
convient aux serviteurs du Dieu de vérité Puisse toujours
davantage notre modeste Société donner aux vaillants
chercheurs les encouragements dont ils ont besoin et le milieu
favorable à l'éclosion parfaite de la belle plante que nous
recherchons.

THÉOL. ET PHIL. 1907 25


	Société vaudoise de théologie : rapport sur l'exercice de 1905-1907

