Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1907)

Heft: 4

Artikel: Société vaudoise de théologie : rapport sur I'exercice de 1905-1907
Autor: Raccaud, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379821

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE
Rapport sur Pexercice de 1905-1907*

PAR

J. RACCAUD

pasteur,

president sortant de charge.

Messieurs,

Le président d’une de nos ceuvres religieuses affirmait ja-
dis, au moment ot il se préparait 4 lire son rapport annuel,
que ces documents avaient bien du mal & parvenir & ceux
auxquels ils étaient destinés. Quand on en commence la lec-
ture, disait-il, plusieurs des assistants tirent leur montre et
s'éloignent en sourdine. « Ce rapport sera imprimeé, pensent-
ils, je le lirai chez moi & téte reposée. » Quelques semaines
plus tard une jolie petite brochure leur parvient par la poste,
ils v jettent un coup d’eeil distrait: « Oh! ce n’est que ce
rapport que j’al entendu 'autre jour ! » Et le pauvre va re-
joindre sur un coin de 'étagére les imprimés qu’on ne lit
pas, s’il ne gagne pas directement la corbeille & papiers.

(C’est donc avec reconnaissance que je constate que vous
avez su prendre le temps nécessaire a 'audition de ces pages
qui doivent résumer deux années de I’histoire de notre So-
ciété ; permettez-moi d’espérer que si, comme ses devanciers,
il est un jour distribué sous forme imprimée, quelques-uns

t Travail présenté a la séance du 24 juin 1907.



358 J. RACCAUD

y jetteront encore un coup d’ceil. Nous le souhaitons, non
que nous nous fassions des illusions sur le charme de notre
style ou sur 'intérét de nos réflexions, mais parce qu’il nous
semble que '’examen du travail accompli par nous peut con-
tribuer 4 nous faire mieux comprendre les préoccupations
qul agitent notre époque au point de vue de la pensée reli-
gieuse; cet examen peut aussi nous aider & discerner les défi-
cits de notre activité et nous montrer sur quels points il con-
vient que, dans I’avenir, nous dirigions nos efforts.

I

Sans entrer dans de plus nombreux développements préli-
minaires, nous vous rappelons que, le 26 juin 1905, lors de
la célébration du trentieme anniversaire de notre Société,
vous avez confié sa direction, sous la présidence du soussi-
gné, 4 MM. I'. Barth, R. Bergier, Em. Curchod et D. Jordan.
Ces messieurs ont confié la vice-présidence & M. Curchod, la
caisse & M. Jordan, tandis que leurs deux collégues parta-
gealent la responsabilité du secrétariat. Nos procés-verbaux,
et en cela nous n’avons fait que suivre [une ancienne tradi-
tion, ne mentionnent aucune autre séance du comité que
celle ol il s’est constitué ; les affaires courantes ont été ré-
glées soit par I’échange de quelques cartes postales, soit par
un bref entretien au commencement ou a la fin de nos
séances mensuelles. Il n’y a pas besoin de beaucoup de pa-
roles pour accomplir un mandat comme celui que nous avons
recu de vous.

Pendant I’exercice écoulé, les questions administratives
ont cependant joué un role relativement considérable. Rap-
pelons briévement tout d’abord la question du Concours théo-
logique suisse.

Lors de la célébration du trentiéme anniversaire de la So-
ciété vaudoise de théologie, M. le pasteur Linder proposa la
création d’un concours théologique suisse destiné & récom-
penser les auteurs de travaux ayant une originalité et une
valeur particulieres et a faciliter leur publication. Nous



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 359

avons étudié les différents aspects de ce probleme. Conve-
nait-il d’agir d’une maniére indépendante ou fallait-il en-
trer en relations avec la Société pastorale ? Fallait-il faire
appel aux théologiens de toute notre patrie ou borner notre
horizon aux frontiéres de la Suisse romande ? Fallait-il es-
saver de créer un fonds, un capital dont les intéréts servi-
raient & récompenser les travaux ou se borner & percevoir
une cotisation spéciale ? L’opinion qui prévalut consistait &
organiser un concours pour la Suisse romande en faisant ap-
pel aux Sociétés sceurs de Genéve et Neuchatel. Malheureu-
sement les démarches tentées dans les cantons voisins ne
furent pas couronnées de succes. La Société des sciences
théologiques de Genéve nous écrivit par 'organe de son pré-
sident, M. W. Poulin, quelle « s’était convaincue qu’en ce
qui concerne le canton de Genéve il n’y avait pas nécessité a
créer un concours théologique nouveau, ceux qui existent
suffisant aux besoins et n’étant méme pas utilisés autant
qu’ils devraient I'élre. » Au nom de la Société neuchateloise
de théologie, M. le professeur Aubert écrivait de son coté;
« D’'une maniére générale nous estimons que la Suisse ro-
mande n’offre pas une base d’opération suffisante, et si 'on
fait du concours une ceuvre suisse, la langue francaise risque
bien de tirer la courte biche. Pour le moment nous n’esti-
mons pas le projet de concours vraiment réalisable et, le fut-
il, nous ne sommes pas en mesure de nous associer financié-
rement & une entreprise de cette nature. » Comprenant et
partageant dans une large mesure les hésitations et les
doutes de nos correspondants, nous avons estimé qu’il n’y
avait pas lieu de donner suite & l'entreprise projetée et, le
25 juin 1906, vous avez admis ce point de vue.

Le souvenir du trentiéme anniversaire de notre Société n’a
donc été marqué que par Papparition de la brochure commé-
morative & laquelle M. Daniel Jordan a voué tous ses soins.
Non seulement il a composé toute la partie historique, mais
il a rassemblé et groupé tous les documents utiles et intéres-
sants dont cette publication est remplie. Elle contient en ef-
fet le proceés-verbal de la séance du 26 juin 1905, une notice



360 J. RACCAUD

historique sur la Société de 1875-1905, un sonnet, la premiére
circulaire des membres fondateurs, les statuts et réglements
avec leurs modifications successives, la liste compléte des
travaux présenteés et différents catalogues, soit des membres
de la Société, soit du bureau qui préside & ses destinées.
Ce qu'une simple lecture ne dit pas suffisamment, c’est la
multitude des recherches nécessaires a la composition de ces
pages, dont I'exactitude et la précision font le prix. En cons-
tatant la bonne réussite de ce travail, nous adressons encore
une fois nos remerciements & celui qui en est le véritable
auteur. Une autre question quli nous a occupes est celle de
la publicité & donner aux séances de notre Société. Depuis
plusieurs années, la Gazette de Lausanne seule recevait nos
annonces, seule avec le Semeur vaudois elle rappelait nos
réunions par un communiqué. Aprées quelques pourparlers,
tous nos journaux politiques ont consenti & mentionner ré-
guliérement nos réunions, dans le carnet du jour ou ailleurs,
a4 condition que nous leur donnerions a tour de role une
annonce payante. Nous pouvons donc affirmer que si le pu-
blic masculin (qui seul est admis & nos séances) ne s’écrase
pas & nos portes, ce n’est pas faute d’étre dument averti des
sujets qui figurent & notre ordre du jour.

Devons-nous faire encore un pas dans la voie qui fera de
notre Société un corps officiellement connu ? Dans le palais
universitaire qui orne la place de la Riponne, une salle est
réservée aux séances des « Sociétés savantes » et elle est,
nous assure-t-on, mise gratuitement, chauffage et éclairage
compris, a la disposition de ces sociétés. Devons-nous affir-
mer notre existence et demander notre place dans le palais
de Rumine ? Avec I’Union chrétienne, qui nous ouvre large-
ment ses portes, nous entretenons les rapports les plus cor-
diaux. Nos comptes eux-mémes en font foi, puisque, le
29 janvier 1906, vous avez voté un don de 40 francs en faveur
de la vente qu’elle organisait. Par ses dimensions modestes,
notre salle actuelle semble aussi en parfaite harmonie avec les
réunions d’'une Société qui ne groupe pas des assistants nom-
breux. Ne perdons pourtant pas de vue que l’économie, si



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 301

nécessaire par le temps qui court, et le lustre d’un local offi-
ciel pourraient avoir leurs incontestables avantages. Espé-
rons que le prochain bureau saura nous diriger de la maniere
la plus avantageuse. Comme vous le voyez, les questions ad-
ministratives accessoires ont eu leur large place dans nos
préoccupations; occupons-nous maintenant de ce qui se rap-
porte plus directement & notre vie.

11

Le rapport de mon prédécesseur exposait qu’au jour ou il
fut présenté la Société comptait 97 membres. Ce chiffre était
inexact. M. Georges Gorgerat, atteint par la maladie, n’avait
plus donné de ses nouvelles; son domicile étant inconnu,
force avait été de le considérer commme démissionnaire. A la
fin de I'année 1905 déja, M. Gorgerat est rentré en scéne; il y
est rentré d’une maniére tout a fait digne d’'un membre d’une
société de théologie, en offrant de nous communiquer un tra-
vail intéressant. C’est vous dire que nous avons joyeusement
réinscrit notre ancien membre, actuellement professeur &
Chateau-d’(Ex, sur la liste de nos sociétaires.

Sur les 98 membres précédemment mentionnés, deux ont
été repris par la mort dans une vieillesse avancée. Ce sont
MM. Louis Audemars, & Lausanne, et David Millioud, & Cla-
rens, tous deux anciens pasteurs. M. Louis Audemars fut au
nombre des premiers membres de la Société de théologie. 1l
donna son adhésion & l'occasion de la réunion, & Lausanne,
de la séance constitutive du 13 avril 1875. Sans avoir joué
dans nos séances un role de premier ordre, M. Audemars les
a sulvies avec intérét et y a plusieurs fois pris la parole. 1l a
été dans notre pays et dans notre société le vaillant champion
des idées « libérales, » mais c’était en méme temps et surtout
un homme de paix qui a toujours fait entendre la note de la
conciliation.

Entré dans notre société le 28 novembre 1892, M. David
Millioud n’a suivi nos séances que quand elles étaient convo-

quées dans son voisinage; nos proces-verbaux ne mention-
THEOL. EE PHIL. 1907 24



262 J. RACCAUD

nent aucun discours prononcé par lui, mais il laisse le sou-
venir d’un homme de bien qui a su précher et pratiquer les
vérités qu’il croyait.

Deux membres, MM. Paul Béranger, pasteur & Biére, et
Maurice Millioud, professeur & I’Université, nous ont fait par-
venir leur démission, empéchés qu’ils étaient d’assister a
nos séances soit par la distance, soit par leurs occupations.

En tenant compte de ces pertes, il reste, sur nos registres,
94 des membres recus avant la fin du précédent exercice; nous
avons eu la joie d’en inscrire onze nouveaux : M. Paul Nicati,
architecte & Vevey, M. le professeur Paul Laufer et MM. les
pasteurs A. Lefévre 4 Faoug, I'. Bron & Yens, H. Reichel &
Lausanne, E. Roland & Etoy, A. Henrioud a Morges, M. Vuil-
leumier & Chesalles, P. Schnegg 4 Essertines, H. de la Harpe
a Perroy et E. Genton & Lausanne. Nous avons done, pour la
premiére fois, dépassé le nombre de 100 membres, et cette
preuve de vitalité et d’entrain est réjouissante 4 tous égards ;
105 théologiens vaudois, nous pouvons dire que c’est un beau
chiffre |

Notre fierté diminuera quelque peu si nous essayons d’ap-
précier le nombre des membres présents & chaque séance.
D’apreés nos procés-verbaux, nous avons tenu, de juin 1905 a
juin 1906, 7 séances avec un total de 171 présences, soit une
moyenne de 241/5; de juin 1906 & juin 1907 nous avons eu
(sans compter 'assemblée de ce jour) 8 séances avec 226 pré-
sences, soit 28 1/, en moyenne. Nous pouvons donc dire que
pendant ces deux années, une moyenne de 26,6 partici-
pants ont assisté & nos réunions; sur cent quatre membres,
ce n’est pas beaucoup. Remarquons encore que le maximum
des présences a été obtenu le 29 avril 1907 (53), et le mini-
mum les 25 juin 1906 et 18 mars 1907 (15). Nous nous per-
mettons de faire remarquer aux auteurs des travaux futurs
que cette statistique prouve évidemment que nous n’aimons
pas les travaux partagés entre plusieurs séances, ce sont les
secondes parties des deux travaux ainsi coupés qui ont attiré
le moins grand nombre d’auditeurs.

Pendant ces deux années, nous avons donc eu 16 assem-



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 363

blées (en comptant celle de ce jour), 7 la premiére année et 9
la seconde. Au cours de ces 16 séances, nous avons oui, sans
compter le rapport présidentiel, seize travaux dont deux ont
occupé deux séances et dont trois étalent des communica-
tions. Nous devons & nos théologiens le témoignage que le
bureau n’a pas eu trop de peine & trouver la matiére néces-
saire & la composition des ordres du jour. Nous n’avons jamais
été dans une grande abondance, mais nous n’avons jamais
souffert de la disette; jour aprés jour, ou plus exactement,
mois apres mois, nous avons eu notre pain quotidien. N’était-
ce pas ce que le sage de 'ancienne alliance estimait la situa-
tion la meilleure quand il disait : « Ne me donne ni pauvreté,
ni richesse, accorde-moi le pain qui m’est nécessaire ? »
(Prov. XXX, 8.) Ce pain ne nous a donc jamais manqué et,
plusieurs fois, vous ’avez certainement constaté vous-mémes,
il fut de toute premiére qualité.

Disons enfin, avant de passer 4 un autre sujet, que les deux
séances d’été ou plutot d’automne (25 et 24 septembre) ont
été convoquées a Saint-Sulpice et que toutes les deux ont
causé a votre président de pénibles déceptions. Jugez-en plu-
tot : espérer, par deux fois, qu’il pourrait communiquer aux
membres de la Société, griace & M. Nicati, architecte, des
détails intéressants et inédits sur le gracieux temple de Saint-
Sulpice et voir, par deux fois, cet espoir s’envoler au dernier
moment; se réjouir de donner la parole & MM. Ch. Wagner
ou Alexandre Westphal, dont la présence sur terre vaudoise
lui avait éteé signalée, et recevoir, au début de la séance, 'an-
nonce de leur départ, n’y a-t-il pas la de quoi troubler la
sérénité présidentielle la mieux établie? Malgré tout, nos
discussions furent intéressantes et nos entretiens fraternels
bien nourris.

Notons enfin, au milieu d’autres noms moins connus, que,
le 3 juin 1907, notre Société a été honorée de la visite de
M. le professeur Viénot de la Faculté de théologie de Paris.



364 J. RACCAUD

11

Nous abordons maintenant ce qui est, & nos yeux, la partie
essentielle de ce rapport, c’est-a-dire la revue des travaux
présentés par nos différents collaborateurs. Sans nous as-
treindre & rattacher strictement chaque étude 4 une discipline
théologique particuliére, nous grouperons cependant les tra-
vaux entendus de maniére & vous présenler, & propos de
chaque question, les différents aspects que nous avons exa-
minés. Il nous a également paru plus intéressant de renoncer
a réunir en un seul faisceau les « communications » qui nous
ont été présentées. Nous en dirons quelques mots quand nous
serons amenés, par d’autres travaux, & envisager les questions
qu’elles traitent.

La brochure de Gaston Frommel sur ’agnosticisme reli-
gieux nous fut présentée, le 26 juin 1905, par M. le pasteur
Matthey. Ce dernier nous avait montré dans I’agnostique reli-
gieux celui qui sait ou croit savoir qu’il n’y a pas d’expres-
sion & sa foi, celui qui affirme l’absolue inintelligibilité de
I'expérience religieuse et de son objet. Partant de cette défi-
nition, on comprend que Frommel ait dit que ’agnosticisme
religieux ne peut jouer de role social, qu’il ne peut avoir des
apdtres. L’assemblée n’ayant pas eu le temps de se livrer &
une discussion approfondie, désira que le sujet fut repris
dans une séance subséquente.

Un moment, nous espérames que Frommel lui-méme vien-
drait & nous pour exposer sa maniére de voir ou tout au moins
pour répondre aux objections soulevées par son étude, mais
notre ami, déja fatigué, ne put répondre a notre appel. Qui
ett dit, & ce moment, que moins d’une année apres, le 18 mai
1906, il serait fauché par la mort! La question de I’Agnosti-
cisme fut présentée a Saint-Sulpice, le 25 septembre 1905, par
un théologien de Genéve, M. le pasteur Berguer. Partisan de
I'agnosticisme, M. Berguer remarque tout d’abord que c’est
a tort que l'on parle d’agnosticisme religieux. I’agnosticisme
étant une attitude de la pensée qui se manifeste dans tous



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 365

les domaines, il vaut mieux parler de 'agnosticisme en face
des questions religieuses, c’est plus scientifique et plus exact.
La définition de l'agnostique est donnée par M. Berguer de
la maniere suivante: « L’agnostique est celui qui, dans sa
vie personnelle, affirme et réalise une distinction totale entre
le phénomene moral et mystique et le phénomene intellectuel
et qui, restant sceptique sur leur causation réciproque, nie
I’'absolue intelligibilité de 'expérience religieuse et de son
objet. » I’agnosticisme concu de cette maniére est bien moins
absolu que ne le soutient Frommel. Les agnostiques n’ont
jamais renoncé a chercher le lien entre le phénomene reli-
gieux et le phénomeéne intellectuel, 1ls ne s’interdisent pas
de dogmatiser; mais ils ne peuvent déclarer intellectuelle-
ment vraies les croyances qu’ils formulent. Il est donc injuste
de dénoncer 'agnosticisme comme une source de faiblesse et
d’atonie spirituelles. Sans doute il ne convient pas a la grande
masse dont les tendances sont plus collectivistes qu’indivi-
dualistes, mais il est le résultat de I’évolution des doctrines
et la condition de leur progres.

Dans la discussion qui suivit cet intéressant exposé, les
orateurs remarqueérent que, présenté de cette maniere,
Iagnosticisme n’était plus I'épouvantail qu’avait stigmatisé
Frommel, mais ils se demandérent si, en face de la personne
de Christ, 'agnosticisme ne doit pas rendre les armes: « Un
homme de foi peut-il nier I'objectivité de I'objet de sa foi? »

Rappelons ici que, le 30 avril 1906, M. Petavel-Olliff a pré-
senté une communication sur L’autorité en matiére de for. 1l
s’agissait d’un article publié par la Contemporary Review et
da a la plume du Dr Forsyth, président de 'Union congréga-
tionnaliste d’Angleterre. L’auteur fait résider I'autorité non
dans la Bible comme telle, mais dans la révélation contenue
dans la Bible. Nous avons besoin d’un retour & I’Evangile
primordial, aprés cela nous pourrons faire a la science cri-
tique toutes les concessions qu’elle réclame.

La communication de M. Pettavel peut nous servir de
transition pour aborder les travaux par lesquels nous flumnes
placés en face de la critique biblique. C’est tout d’abord une



366 J. BRACGAUD

étude de M. le professeur Barrelet qui nous entretint, le 26
mars 1906, de L'influence de la religion babylonnienne sur
celle d’Israél. Depuis quelques années, en Allemagne surtout,
la question est trés discutée, elle a provoqué la célébre polé-
mique Babel und Bibel. Au point de vue historique, M. Bar-
relet discerne trois points de contact entre Israél et Baby-
lone, ce sont : les patriarches, les rois, I’exil. Il y eut certai-
nement alors une influence exercée par Babylone sur Israél;
mais & toutes ces époques, les deux religions sont en oppo-
sition compléte. Les prophétes se sont toujours opposés avec
la derniere vigueur a toutes les infiltrations et s’ils n’ont pas
empéché des emprunts littéraires (si faciles & discerner par
comparaison dans les récits de la création et du déluge), il
faut reconnaitre que les récits ont été dépouillés des éléments
mésopotamiens pour étre incorporés dans les livres sacrés
des Israélites. La supériorité morale de la religion d’Israél
est au-dessus de toutes contestations et c’est cette supériorité
morale qui a fait sa puissance et sa grandeur. Gardons-nous
donc d’accorder aux analogies extérieures qui rapprochent
les religions israélite et babylonienne une valeur trop consi-
dérable; ces analogies sont superficielles et n’enlévent rien a
la saveur spirituelle du monothéisme israélite.

Passant au Nouveau Testament, nous écoutions, le 27 no-
vembre 1905, M. Henri Chavannes nous entretenir du « Qua-
triéme évangile de Uabbé Loisy.» 1l y a dans cet ouvrage des
pages d’une évidence aveuglante et d’autres qui restent bien
obscures. La question centrale qui est débattue peut étre for-
mulée ainsi: Y a-t-il une tradition johannique sur la vie du
Christ? I’abbé Loisy répond: Les synoptiques sont les vraies
sources historiques, le quatriéme évangile est un document
ecclésiastique qui se superpose aux synoptiques. (est un
écrit allégorique, composé pour un petit nombre d’initiés.
L’ouvrage forme un tout qu’on ne saurait diviser, mais 'au-
teur est le premier des mystiques chrétiens et non le dernier
des historiens. Tous les miracles sont symboliques, les per-
sonnages sont beaucoup moins des individus que des types,
et les discours n’ont aucune prétention a 'historicité. L’abhé



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 367

Loisy estime que, malgré ces restrictions, la valeur reli-
gieuse du quatriéme évangile n’est pas diminuée, car le
Christ ne cesse pas d’y étre présent en esprit. M. Chavannes,
tout en rendant hommage a la belle ordonnance du livre
qu’il présente, fait de sérieuses réserves en particulier sur
la question d’auteur. Les détails vivants et précis, si abon-
dants dans I’Evangile, prouvent que 'on a affaire ou bien & un
romancier de talent ou bien & un historien véridique. M. Cha-
vannes se prononce en faveur de cette derniére opinion.

Dans la discussion, M. le pasteur Linder a soutenu que la
grande erreur de 'abbé Loisy est d’admettre, pour le qua-
trieme évangile, 'unité de composition; plus de cent signes
de grammaire et de tendance détruisent cette prétendue
unité. Cette thése, M. Linder I’a soutenue le 26 février 1906,
avec plus de détails dans une communication sur Les chiffres
ornementaux de I'évangile de Jean A. Jean A. est un des do-
cuments que M. Linder a découverts dans le quatriéme évan-
gile. Artiste de talent, 'auteur de Jean A. emploie des chif-
fres allégoriques dont le but est de faire réfléchir le lecteur.
I1 faut lire son ceuvre avec poésie et sentiment. Ces chiffres
ornementaux qui n’existent que dans une seule source sont
une des preuves que l'on peut fournir de la pluralité des ré-
dacteurs dulquatriéme évangile.

C’est encore M. Linder qui, toujours préoccupé de ce qui
se rapporte a I’évangile de Jean, nous a donné le 29 janvier
1906, un travail sur Les plus récentes conceptions de la résur-
rection de Lazare. Au milieu des études parues ces derniéres
années sur le sujet qu’il présente, M. Linder choisit deux
points de vue qu’il expose avec quelques détails, puis 1l
nous donne sa propre conviction, encore inédite. Tandis
gque M. Reville voit dans la résurrection de Lazare un fait
symbolique montrant & la maniére alexandrine que le Christ
est la vie, M. Kriyenbuhl attribue le quatriéme évangile au
mystique Ménandros. Dans la scéne de la résurrection, Jésus
représente Ménandros lui-méme avec sa conception spiri-
tuelle et mystique du christianisme, tandis que le cadavre,
Lazare, c’est U'Eglise chrétienne officielle. Nous ne pouvons



368 J. RACCAUD

songer & rappeler ici les minutieuses explications par les-
quelles auteur cherche & établir sa thése. En opposition a
ces conceptions, M. Linder voit dans la résurrection de La-
zare un récit allégorique représentant la résurrection d’Is-
raél, gradce & 'action du Seigneur spiritualisé. Lazare, c’est
Eléazar, un type de prétre, le chef de la prétrise juive. On
pourrait fort justement comparer ce récit & la vision des os-
sements desséchés que présente le prophéte Ezéchiel. Tout
en écoutant avec un vif intérét les développements de
M. Linder, on s’est demandé, au cours de la discussion, si,
aussi longtemps qu’un texte biblique permet une interpré-
tation littérale, on a le droit d’en chercher une autre sym-
bolique.

La méme question ne se pose pas, puisque l'auteur nous
transporte évidemment dans le domaine de la vision, & pro-
pos d’un autre livre biblique, souvent encore attribué 4 saint
Jean, ’Apocalypse. C'est M. Henri Chavannes qui, le 28 jan-
vier 1907, a abordé I’étude de cet écrit dans un travail inti-
tulé : Que penser de U'Apocalypse? De nos jours, pasteurs et
théologiens emploient peu I’Apocalypse ; ils sont génés: 1ls
hésitent entre les interprétations diverses qui sont proposées,
interprétations rationaliste, magique ou éthique. Ils se divi-
sent, comme le remarquait Jules Bovon, sur la question de
savoir si I’Apocalypse fut surtout écrite pour les contempo-
rains ou si elle le fut surtout en vue des générations futures.
Quant a la question d’auteur, tandis que M. Vischer croit &
une Apocalypse juive ornée d’additions chrétiennes, Bovon
croit & un ouvrage tout entier d’un auteur chrétien et Aug.
Sabatier se représente une Apocalypse chrétienne avec des
oracles juifs utilisés comme d’anciens matériaux. L'origine
johannique parait fort douteuse & M. Chavannes qui cepen-
dant ne croit pas pouvoir la nier avec certitude. En re-
sumé, conclut-il sagement, utilisons ce qui peut étre pour
nous une nourriture spirituelle, sans nous croire obligés
d’avaler toute I'ossature de ce livre avec tous ses symboles.

Est-il difficile de passer du voyant de Patmos a celui de
Stockholm ? Dans son étude : Le délire religieux, essai de psy-



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE ‘ 369

chologie & propos d’Emmanuel Swedenborg, M. Georges Gor-
gerat nous a entretenus (le 30 avril et le 25 juin 1906) de cette
étrange et puissante personnalité. M. Gorgerat a peut-étre un
peu simplifié le probléme en ne faisant de son héros qu'un
malade. Dans une étude psychologique, illustrée de faits
nombreux, M. Gorgerat a cherché & prouver que les mys-
tiques illuminés de tous les temps ont présenté d’évidentes
analogies avec Swedenborg. Les hallucinations de la vue et
de l'ouie sont fréquentes et celles de Swedenborg ne présen-
tent comme caractére extraordinaire que le fait d’une hallu-
cination combinée : le prophéte a été enté sur le savant, sans
que la vie présente de déviation. Au sujet des phénomenes
d’occultisme, vision & distance, etc., sans nier tout a fait,
M. Gorgerat demeure perplexe. Swedenborg est certainement
un malade, ce qui ne 'empéche pas d’avoir composé un sys-
teme dont la belle ordonnance et la grandeur étonnent et sé-
duisent. Il ne faut pas oublier que nombre d’ceuvres superbes
dans les lettres et les arts ont eu pour auteurs des hommes
atteints d’hallucinations visuelles et auditives.

Nous sommes certain que M. Byse ne fut pas convaincu
par les développements de M. Gorgerat, et nous en voyons la
preuve dans les travaux qu’il nous a donnés, les 4 et 18 mars
1907 . Le christianisme est-il moribond ? Réponse a la crise des
croyances religieuses, par M. Paul Stapfer (Bibliothéque uni-
verselle, juin et juillet 1905). L’auteur des articles auxquels
M. Byse s’est donné pour tiche de répondre déclare qu’il faut
nous préparer & enterrer le christianisme parce qu’on ne
peut pas rendre la religion rationnelle. M. Byse répond jus-
tement que la raison n’est infaillible qu’a I’état idéal, que les
philosophes se contredisent fort souvent et qu’ainsi on ne
saurait demander a la religion que de s’accorder avec la
raison parfaite. L’auteur montre en outre que Stapfer parle
de choses qu’il n’a pas suffisamment approfondies: il pré-
sente des objections qui atteignent le catholicisme mais ne
touchent pas le protestanlisme ; il ne distingue dans le pro-
testantisme que les deux tendances libérale et orthodoxe, né-
gligeant & tort le mouvement du christianisme social.



370 J. RACCAUD

M. Stapfer fait I’éloge du mysticisme, méthode qui donne
délibérément au coeur la prédominance sur la raison ; or le
protestantisme libéral s’est fait mystique pour rester reli-
gieux ; le symbolofidéisme définit la foi une consécration de
I’ame a Dieu. Cette psychologie est trop simpliste ; c¢’est pé-
cher contre 'exégése et le bon sens que de séparer aussi com-
plétement la crovance et la foi. Sur ce dernier point comme
sur les autres, M. Byse voit dans Swedenborg celui qui a
donné la formule vraie et définitive & laquelle il faut absolu-
ment revenir. Il dit que la foi ¢’est la reconnaissance interne
du vrai, reconnaissance a laquelle concourent I’entendement
et le coeur. Grace & Swedenborg, le christianisme echappe
aux critiques qu’'on éléve contre lui et peut espérer un prin-
temps nouveau quand il sera dégagé des formes vieillies qui
I’étouflent.

Dans la discussion qui suivit cet exposé, les orateurs, tout
en rendant hommage au charme du style de M. Byse, ont
fait leurs réserves sur le remede proposé ; ils ne croient du
reste pas le protestantisme aussi malade que le pensent
MM. Stapfer et Byse ; ils espérent beaucoup de l'avenir.

(’est encore M. Byse qui, e 29 octobre 1906, nous a pré-
senté un travail sur la Haute théosophie. M. Byse a trouvé la
matiére qu’il propose & nos réflexions dans un livre paru a
Chicago et contenant les cours d’'un Hindou, le Yogui Rama-
charaka. M. Byse s’attache surtout au cours supérieur. Le
Yogui définit la théosophie : la « connaissance philosophique
du cosmos due & une illumination dont certaines dmes ont
le privilége. » Le livre en question contient des préceptes
remplis de sagesse, il conseille de chercher le bonheur en
tuant 'ambition, le désir du luxe, du bien-étre. La théoso-
phie cherche & provoquer I'éclosion de ces facultés merveil-
leuses que nos savants commencent & peine & soupconner.
La vérité nous oblige cependant & observer que la comparai-
son entre I'Inde et les pays christianisés est toute & I'avantage
de ceux-ci. Ne perdons pourtant pas de vue le fait que cette
conception, belle et impressive en somine, exerce une in-
fluence, déja considérable, et qui ne fait que grandir. Il ne



SOCIRTE VAUDOISE DE THREOLOGIE a1

faut pas que nos penseurs se désintéressent d’une tendance
aussi importante.

Comme démonstration pratique et actuelle du mouvement
caractérisé par M. Byse, M. Pahon, membre du groupe théo-
sophique de Lausanne, nous a donné, le 4 mars, une commu-
nication sur la Réincarnation ou le retour des ames sur la
terre. Ce retour a pour but de leur donner 'occasion de gra-
vir I’échelle des étres, I'ame conquérant vie apres vie les fa-
cultés les plus élevées. Ce systéme, qui prétend étre le der-
nier mot de la philosophie religieuse, nous a paru avoir
comme vice initial le fait de ne reposer que sur des révéla-
tions accordées a des théosophes que nous ne connaissons
pas assez pour avoir en eux la confiance absolue que leur té-
moignent leurs adhérents.

Apreés cet examen trop rapide d’une série d’études qui nous
ont mis en face de problémes peu connus de la plupart de
nos membres, nous sommes heureux de redescendre sur la
terre en nous occupant de questions de 'ordre pratique. Les
discussions qui se sont élevées en France et dans les cantons
de Neuchditel et de Geneve autour de la question de la sépa-
ration de 'Eglise et de I’'Etat donnent une actualité réelle &
I'intéressante étude que M. Petavel-Olliff consacrait, le 26 fé-
vrier 1906, & la Véritable définition dune Eglise chrélienne.
I’auteur commence par jeter un coup d’ceil sur la situation
actuelle des Eglises el il constate qu’il y a encore entre elles
une évidente animosité. Or il faut reconnaitre que 'existence
simultanée de plusieurs Eglises de droit divin est un non
sens. Ou bien il n’y en a qu’une qui ait raison contre toutes
ou bien leurs divergences sont secondaires et leur premier
devoir est de se réconcilier. N’hésitons pas a admettre
qu’elles ne sont pas d’institution divine, ne disons méme pas
avec Mélanchton et Bersier que I'Eglise est une société spiri-
tuelle ol la vraie parole de Dieu est préchée et ou les sacre-
ments sont régulierement distribués, car cette notion est trop
extérieure. M. Alex. Westphal, qui veut faire de I’'Eglise une
famille spirituelle, et Fallot, qui y voit surtout un groupe-
ment de bonnes volontés pour la cause du Christ, ne donnent



372 J. RACGAUD

pas non plus de véritables définitions. Il vaut mieux dire
tout simplement, d’aprés Mat. XVIII, 20: une Eglise est un
rassemblement d’adorateurs du Dieu unique se ralliant au
nom de Jésus-Christ et en sa présence. Il y aurait en principe
autant d’Eglises que de groupes remplissant les condilions
indiquées : un groupement de deux ou trois fidéles consti-
tuant la cellule primitive et le noyau vivant de toute com-
munauté ecclésiastique. Aprés avoir rappelé les caractéres
que doivent présenter les Eglises, M. Petavel indique les ré-
sultats éventuels du principe posé, il entrevoit le sacerdoce
universel accepté dans toute sa rigueur, les chrétiens grou-
pés selon leurs affinités et dépouillés de tout virus sectaire,
le culte devenu mutuel et les Eglises séparées de 1’Etat. Nous
ne demandons pas, dit-il, l'abolition des Eglises, mais leur
transfiguration, afin qu’elles soient plus aptes & accomplir
leur tache.

Un probléme fort rapproché de celui que nous venons de
rappeler fut posé devant nous par M. de Mestral quand il
nous présenta la belle et sympathique personnalité du pas-
teur Fallot. L’évolution des idées sociales du pastewr Fallot,
un chapitre de théologie pratique, tel est le titre de son étude.
Au début de sa carriére, Fallot fut accusé de sacrifier les in-
téréts spirituels de ses paroissiens & leurs intéréts sociaux ;
vingt-cinqg ans plus tard les chrétiens sociaux lui repro-
chérent de les abandonner, de bruler ce qu’il avait adoré. Y
a-t-11 réellement eu dans les idées de Fallot une volte-face
compléte ? M. de Mestral ne le pense pas et il cherche & mon-
trer que les idées finales auxquelles arrive Fallot ne sont que
le développement, sous 'influence des expériences et de la
souffrance, de celles qu’il avait dés le début de son ministére.
Fallot a toujours cru a la légitimité d’un christianisme indi-
viduel dans ses origines, mais social dans ses applications;
le christianisme doit habituer les consciences & ne plus sup-
porter I'iniquité des institutions. Pour atteindre ce but, il
faut agir avec le Christ et les disciples du Christ. Ramener
les hommes égarés aux pieds du Christ et les former au ser-



SOCIKTE VAUDOISE DE THREOLOGIE 373

vice de 'humanité, telle fut la sainte passion de Fallot. Il a
toujours été un chercheur d’ames vivantes et un éveilleur de
consciences ; le christianisme aurait besoin de beaucoup de
travailleurs de cette taille pour accomplir tout son devoir
présent.

Nous avons en terminant & passer en revue trois travaux
de grande valeur qui se rattachent tous trois a la théologie
systématique. Celui que M. Logoz consacre & La théodicée de
saint Augustin et la contradiction fonciére de la théologie tra-
ditionnelle fut présenté a Saint-Sulpice le 27 septembre 1906.
Continuant I’examen, commencé il y a plusieurs années déja,
de la pensée de ce pere de I'Eglise, M. Logoz montre que
saint Augustin n’a voulu étre ni un philosophe chrétien ni
un théologien, il a voulu défendre la foi catholique contre
les hérésies ; mais en donnant de la vérité chrétienne une
interprétation officielle, il y a apporté un contenu nouveau;
il est ainsi le plus subjectif des écrivains de l'ancienne
Eglise. La force de saint Augustin c’est sa pénétration psy-
chologique, il veut rechristianiser le dogme ecclésiastique
en Pinterprétant moins avec son cerveau qu’avec son ceeur.
C’est & son ame elle-méme qu’il demande ce qui la fera vivre
et 'ame de I'évéque d’Hippone était un admirable champ
d’information. Il en arrive 4 une triple et méme une qua-
druple certitude, celle de son étre spirituel, de sa pensée, de
sa vie, auxquelles s'ajoute la certitude de l'amour de la vie
ou de la volonté de vivre. La raison est la plus haute fonc-
tion de l'esprit fini, elle saisit les idées pures, mais elle a
subi une déchéance par suite du péché et de 1& vient la né-
cessité de la révélation chrétienne. C’est par une expérience
interne qu’Augustin trouve la certitude de lexistence de
Dieu. Mais un abime en apparence infranchissable sépare
le Dieu inerte et impassible de la spéculation, du Dieu vi-
vant des croyants. Une ingénieuse recherche psychologique
permit & Augustin de les unir et de les confondre. Il voit
dans 'ame humaine la substance meédiane entre Dieu et le
monde des corps; 'ame porte 'empreinte de Dieu, elle est



374 J. RAGCAUD

dans toute la création ce qui se rapproche le plus de lui. Par
une question qui lui fut posée au cours de la discussion,
M. Logoz fut amené a préciser encore sa pensée. (Cest dans le
dogme trinitaire que git la contradiction signalée dans le
titre de son travail : Dieu est immobile, immuable ; le Fils
agit, 1l est créateur et Providence, c’est lui qui est tout puis-
sant. La doctrine de 'immutabilité de Dieu est impossible a
soutenir en face d’un monde plein de miséres, elle ne se
trouve pas dans le Nouveau Testament.

Un autre grand probleme fut examiné par M. Chavan dans
son travail : Une nouvelle conception du salut par la croix
(Gaston Frommel). La prédication moderne proclame tou-
jours la croix de Christ, mais cette proclamation manque
de précision. La doctrine orthodoxe de la rédemption a son
origine dans les conceptions du début du moyen age et
non pas dans I’Evangile, elle repose sur une notion juri-
dique qui ne répond plus aux besoins actuels. La conscience
religieuse et morale a évolué. De nos jours nous appelons
justice de Dieu sa volonté constante que tout soit dans
Pordre; dés lors i1l n’est plus question en Dieu de 'opposition
entre la justice et 'amour. Dans son étude : « La psychologie
du pardon dans ses rapports avec la croix de Jésus-Christ, »
Frommel s’efforce de déduire du pardon que I'homme ac-
corde & ’homme la notion du pardon que Dieu propose aux
pécheurs. Il analyse avec pénétration ce qui se passe dans le
ceeur de 'homme qui pardonne, il montre que le repentir du
coupable s’ajoute au pardon de l'offensé pour satisfaire la
justice. Transportant cela dans les relations de '’homme et de
Dieu, Frommel affirme que Dieu réclame la repentance, que
la repentance rend possible le pardon et que Dieu pardonne
en achevant de souffrir la juste expiation que notre repen-
tance laissait inachevée. Christ est mort pour nous révéler
cette souffrance divine, la croix prend ainsi une simple va-
leur déclarative; sans la croix ’homme n’etit jamais su que
Dieu expie. Il faut remarquer que Frommel ne peut analy-
ser que l'ame du pécheur; pour connaitre réellement les



[

70

Q2

SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE

sentiments du Pére, c’est dans 'ame du Fils qu’il faudrait
faire une telle analyse. Frommel aboutit en somme & renou-
veler au moyen de la psychologie I'ancienne théorie ortho-
doxe. Il faut aller plus loin. La religion est un phénoméne
d’ordre moral, le salut ne doit pas étre considéré comme ’en-
levement d’une coulpe, mais comme le changement du ceceur.
La mort du Christ nous sauve en opérant cette transforma-
tion. La croix de Jésus-Christ a donc une valeur non plus
juridique, mais dynamique; c’est dans ce sens gqu’on peut
encore parler d’expiation. « Il fallait, dit I’Ecriture, que le
Christ souffrit », il I'a fallu pour dévoiler au monde I’horreur
du péché, pour nous faire mesurer la hauteur de la divine
perfection du Christ, pour nous faire connaitre tout son
amour et provoquer en nous [’éclosion de la vie spirituelle
supérieure. La valeur de la croix est donc éternelle et iné-
branlable.

Au milieu de beaucoup d’éloges, le travail de M. Chavan a
provoqué une objection principale. Est-il légitime, a-t-on de-
mandeé, d’apprécier la valeur de la conception de Frommel
d’apres le seul fragment de son ceuvre théologique qui ait
encore été publié? Ne risque-t-on pas ainsi de ne point envi-
sager les vrais contours de sa pensée et de ne pas lui rendre
justice ?

Enfin, le 3 juin 1907, notre ancien président, M. Louis Gou-
maz, vint nous prouver que ses fonctions de directeur des
¢coles de Nyon ne 'empéchent pas de conserver 'esprit et la
vigueur du bon théologien. Il nous transporte en face de ce
que nous pouvons appeler la question des questions. Il se de-
mande en effet : Qu'est-ce que le Christ ? A propos de Uouvrage
de M. le professeur H. Bois sur lo personne et Uccuvre de Jésus.
M. Bois part de trois présuppositions qu’il déclare intan-
gibles, foi au Dieu personnel et libre, au Dieu qui transmet
surnaturellement son Esprit, au Dieu qui se révele par des
individualités religieuses. Il affirme que le caractére sui ge-
nerts du Christ ¢’est sa sainteté humaine et parfaite a la fois,
caractérisée négativement par la victoire sur le péché-coulpe



376 J. RACCAUD

et le péché-maladie et positivement par 'acceptation du
messianisme spirituel et de ses douleurs. A cette ceuvre his-
torique du Christ, M. Bois ajoute une ceuvre actuelle, infini-
ment plus importante & ses yeux : Jésus intercédant pour ses
disciples et agissant en eux par la communication de son Es-
prit de sainteté. A ces affirmnations, M. Goumaz répond que
pour connaitre le Christ il ne faut pas partir de présupposi-
tions, mais employer les seules sources historique et psycho-
logique. Il montre que '« essence » du Christ c’est non pas
son caractere moral, mais son caractere religieux, qui fait
de sa personne le Fils de Dieu et de son ceuvre une « se-
maille de filialité divine ». Parfaitement réalisée jadis, cette
ceuvre rend inutile une intercession actuelle de Christ ;
Christ a tout « accompli » dans son union compléte avec
le Pére. L’ccuvre actuelle dont parle M. Bois n’est pas autre
chose que l'action du Christ historique qui se prolonge
a travers les siecles. Rien ne nous prouve d’ailleurs qu’elle
alt un retentissement cosmique et éternel, comme le veut
ausst M. Bois. Il nous suffit de savoir que sur la terre c’est le
Christ qui ouvre & nos consciences la voie sur laquelle on
rencontre le Pére céleste. Une étude aussi personnelle devait
naturellement provoquer un entretien nourri: l'action ac-
tuelle du Christ vivant n’est-elle pas un fait d’expérience que
beaucoup ne peuvent sacrifier ? Malgré cela tous les orateurs
s'unirent pour rendre hommage & la foi vivante et person-
nelle, & la chaleur communicative qui se dégagent des pages
de M. Goumaz.

Nous arrivons ainsi au terme de notre énumération et nous
sommes heureux de pouvoir le faire au moment ou nous
avons eté conduits en face de l'admirable personnalité du
Rédempteur. A propos de tous les sujets qui nous ont occu-
pés, 1l y a des opinions variées, il y a des obscurités et des
doutes. Que celte pensée ne nous décourage jamais! Dieu
nous a confié la mission périlleuse et difficile de nous rappro-
cher toujours davantage de la vérité ; toutes nos études, quand
elles sont accomplies avec respect et foi, sont la preuve de
notre ferme volonté d’accomplir la tiche qui nous incombe.



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 77

Chercher la vérité, la chercher en employant nos dons spé-
ciaux, I'étreindre de notre mieux, la proclamer suivant les
moyens dont nous disposons, n’est-ce pas la tdche qui con-
vient aux serviteurs du Dieu de vérité ? Puisse toujours da-
vantage notre modeste Société donner aux vaillants cher-
cheurs les encouragements dont ils ont besoin et le milieu
favorable & I’éclosion parfaite de la belle plante que nous re-
cherchons.

THEOL. ET PHIL, 1907 25



	Société vaudoise de théologie : rapport sur l'exercice de 1905-1907

