Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1907)

Heft: 1

Artikel: Une triple distinction théologique : observations sur le rapport de la foi
religieuse avec la science, I'histoire et la philosophie

Autor: Ménégoz, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379810

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UNE TRIPLE DISTINCTION THEOLOGIQUE

Observations sur le rapport de la foi religieuse
avec |
la science, 1'histoire et la philosophie !

PAR

E. MENEGOZ

Il importe, dans la crise religieuse que traverse I’Eglise
chrétienne, de se garder de certaines confusions qu’ont com-
mises nos peres sans grand danger pour eux, mais qui au-
jourd’hui, avec les progrés de la culture moderne, peuvent
devenirde graves obstacles & la propagation de I’Evangile. Ces
confusions apparaissent surtout dans la notion de I'Ecriture
sainte, considérée comme parole de Dieu, et dans celle de
I’enseignement officiel de 'Eglise, considéré comme inter-
prétation authentique de la révélation divine.

Une remarque générale s’impose tout d’abord : c’est que le
croyant ne peut exprimer sa foi que dans le langage de son
temps, et que cette expression est tributaire de la conception
du monde formant atmosphére spirituelle dans laquelle il
vit. C'est [& une vérité psychologique qu'aucun observateur
sérieux ne peut mettre en doute. Dés lors il y a lieu de dis-
tinguer entre la foi elle-méme, qui constitue la substance de

1 Ce travail a été lu, le 20 novembre 1906, & la Société de théologie des pas-
teurs de Paris.



48 E. MENEGOZ

la vie religieuse, et la forme contingente et transitoire qu’a
revétue la foi, & un moment donné de ’histoire. La subs-
tance, quant & sa nature, est toujours identique a elle-méme;
la forme est variable et soumise aux lois de I’évolution.

A cela il faut ajouter que les écrivains sacrés et les auteurs
des Confessions de foi n’ont pas seulement parlé de choses
religieuses; il y a dans leurs écrits aussi des données scien=
tifiques, des renseignements historiques, des conceptions
philosophiques, c’est-a-dire des éléments d’ordre profane,
qu’il n’est pas permis d’assimiler aux éléments spécifique-
ment religieux, et dont personne n’a le droit de faire des ar-
ticles de fol.

Or, c’est précisément 14 que se produisent les confusions
signalées plus haut. On confond la science et la foi, ’histoire
et la foi, la philosophie et la foi. Et ¢’est contre cette triple
confusion que je voudrais prémunir ceux que préoccupent
ces questions a la fois religieuses et théologiques.

La science et la foi.

A I’époque des prophétes, de Jésus-Christ, des Péres de
I'Eglise, le conflit entre la science et la foi était inconnu aux
hommes de Dieu. Les croyants et les incrédules avaient la
méme conception du monde, les mémes idées justes ou faus-
ses en matiére de science, d’astronomie, de géologie; on
croyait aux démons, aux possessions, aux miracles les plus
stupéfiants, on faisait des exorcismes. Aucune question scien-
tifique ne divisait les justes et les injustes. La différence
entre eux portait uniquement sur les dispositions morales et
religieuses du cceur. Quand Jean-Baptiste vint précher la re-
pentance, il ne rencontra d’autre résistance que celle des
mauvaises passions de la nature humaine; il n’avait pas be-
soin de convaincre ses auditeurs de la vérité des récits mira-
culeux de la Geneése, car les bons et les méchants y croyaient
également. Lorsque Jésus fit allusion au miracle de Jonas,
les Juifs croyaient tous au séjour du prophéte dans le ventre
du poisson. Aucune loi scientifique ne les empéchait d’ad-



UNE TRIPLE DISTINCTION THREOLOGIQUE 49

mettre que Josué a arrété le soleil ou que l'ombre a reculé
sur le cadran d’Achaz.

Les Péres de ’Eglise se trouvaient dans les mémes condi-
tions vis-a-vis des récits miraculeux du Nouveau Testament.
Personne ne contestait la possibilité du changement de I'eau
en vin, de la multiplication des pains, de la résurrection
d’un mort. La lutte de I’Evangile contre 'incrédulité ne visait
alors que la vie intérieure, spirituelle, morale de ’homme ;
eile ne touchait en aucune facon aux questions scientifiques,
sur lesquelles tout le monde pensait de méme. Rien, de ce
coté, ne venait entraver les conversions.

Il n’en est plus de méme aujourd’hui. Notre éducation
scientifique nous met inévitablement en conflit avec certai-
taines données de la Bible. La pensée de nos contemporains,
formée & l’école primaire laique, au lycée, a 'université,
repugne & admettre la vérité de tel ou tel récit que nos an-
cétres considéraient comme parole de Dieu. De la, une ten-
sion entre I'ancienne fol et la science moderne.

A quelle époque cette opposition entre la foi religieuse el
les conceptions scientifiques s’est-elle produite dans ’Eglise ?
Nous ne saurions marquer une date précise. Les mouve-
ments de 'esprit ne viennent pas s’inscrire sur l'enregis-
treur sismique. 1ls sonl lents, cachés, ondulents. Mais il arrive
des moments ol une idée préparée par une longue incuba-
tion se manifeste subitement et frappe le public. (Uest ainsi
que le conflit entre la science et la foi éclata au commence-
ment du dix-septieme siecle, quand I’Eglise voulut forcer Ga-
lilée & reconnaltre que le soleil tourne autour de la terret.

Ici, on peut pour ainsi dire toucher du doigt 'erreur né-
faste de 'orthodoxie traditionnelle, qui veut river la foi re-
ligieuse & une conception du monde scientifiquement dé-
passée. Oui, les prophétes, Jésus-Christ, les apotres, les Péres
de 'kglise avec tous leurs contemporains ont cru que le so-
leil tourne autour de la terre; leurs paroles et leurs écrits

¥ Voir, sur ce sujet, 'intéressant exposé de 1’abbé Houtin, dans La question
biblique aw vingtieme siécle. Paris, E. Noury, 1900, p. 26 et suivantes,

THEOL. BT PHiL. 1447 4



50 E. MENLEGOZ

portent la trace manifeste de cette maniere de voir. Mais
cette croyance ne se fondait pas pour eux sur une révélation
divine, elle n’était pas une « parole de Dieu ». Elle n’était
autre chose que l'opinion empirique de tout le monde, la
science courante de ’époque. En élevant cette science pré-
caire au rang de parole de Dieu et en l'identifiant avec la re-
ligion, I’Eglise a commis une faute des plus graves, car elle
a éloigné de I’Evangile des hommes dont le coeur était re-
ligieux, mais dont Pintelligence ne pouvait se soumettre a
une conception astronomique dont ils avaient clairement
reconnu l’erreur. ‘

Ce cas est typique. Depuis lors, le méme fait n’a cessé de
se répéter, sous les formes les plus diverses, avec toutes
sortes d’atténuations et de compromissions, dans toutes les
Eglises ou l'orthodoxie traditionnelle a pu exercer son in-
fluence. Les journaux religieux surtout se sont donné libre
carriere sous ce rapport. On a fait de la croyance aux récits
miraculeux de la Bible une condition de salut, et 'on a traité
d’incrédules ceux qui osaient émettre des doutes a ce sujet.
Mais la science ne s’est pas laissé arréter par les anathémes.
Elle a continué calmement, patiemment, imperturbablement
sa route, et elle s’est imposée au monde par I'évidence
éblouissante de ses résultats.

Bon gré mal gré, 'Eglise a di suivre le mouvement. Il v a
longtemps qu’elle a renoncé & imposer aux fidéles la
croyance & l'astronomie biblique!. Mais elle ne céde jamais

I A I’époque ou je faisais, comme candidat en théologie, des études & I'Univer-
‘sité de Berlin, on se montrait, dans cette ville, comme un curiosum, un pasteur
pieux, zélé, éloquent, rigoureusement théopneuste, M. Knak, qui professait
hautement sa croyance a la rotation du soleil autour de la terre. 11 se fondait
sur la « parole de Dieu » dans le livre de Josué, ou il est dit que « le soleil s’arréta »
(chap. X, 13). C’était un théopneuste conséquent, un survivant d’une période a
jamais disparue. J’ajoute que la croyance erronée de ce digne serviteur du
Christ ne m’empéchait nullement de me sentir en parfaite communion de for avec
lui. Je me sens de méme en communion de foi avec de nombreux chrétiens, con-
nus et inconnus, dont je ne saurais partager certaines croyances orthodoxes, tout
aussi erronées, & mon avis, que celle de ’excellent pasteur de Berlin.



UNE TRIPLE DISTINGTION THEOLOGIQUE 541

qu’a son corps défendant. La science est toujours encore en
tension avec l'enseignement officiel de ’Eglise, et elle ne
réussit & lui arracher des concessions qu’a force de démons-
trations irréfutables. Aussi longtemps qu’il n'y a pas une
impossibilité absolue de soutenir 'exactitude de quelque
donnée scientifique de la Bible, 'orthodoxie ecclésiastique
s’y accroche désespérément.

Prenons un exemple. D’aprés les évangiles, Jésus a marché
sur 'eau. Le fait est-il historique? Cela n’est guére probable.
Cependant, comme on constate, chez les fakirs de I'Inde, des
cas de lévitation si extraordinaires qu’il n’est pas compléte-
ment en dehors du domaine des possibilités qu’un fait ana-
logue se soit produit pour Jésus, on continue a imposer au
chrétien, comme un devoir religieux, la croyance a ce récit.
De méme pour certaines guérisons miraculeuses et d’autres
faits surprenants que la science moderne ne saurait ni deé-
montrer ni réfuter.

Eh bien, je dis qu’on a grandement tort de s’attacher ainsi
a retenir dans la sphere des croyances religieuses des don-
nées qui relévent uniquement de la science et n’ont rien de
commun avec la révélation divine. Cela tient & une tournure
d’esprit regrettable, & une tendance facheuse, qu’une apolo-
gétique sage doit franchement combattre, dans I'intérét
méme de sa causel.

Autre chose est la science, et autre chose la religion. La
premiére reléve de la raison, la seconde de la conscience.
Nulle donnée scientifique, qu’elle se trouve dans la Bible ou
ailleurs, qu’elle soit démontrée, contestable ou erronée, ne

1 De temps en temps quelque manifestation saillante vient révéler les doutes ca-
chés et le rationalisme latent qui se trouvent inconsciemment au fond de la
pensée de maint champion de Porthodoxie. Ce fut le cas lors de la découverte
du radium, dont certaines propriétés s’accordent mal avec les lois jusqu’ici con-
nues de la nature. Immédiatement quelques journaux orthodoxes se livrérent a
une jubilation puérile et ridicule, en présentant le radium comme un argument a
l'appui des miracles de la Bible. Ils ne remarquaient pas que cette joie révélait
une pensée rationaliste, qui cherche a faire rentrer le miracle dans 'erdre naturel
et en détruit ainsi le caractére miraculeux,



02 E. MENEGOZ

)

saurait étre l'objet de notre foi religieuse. Le disciple du
Christ doit se sentir absolument libre & I’égard des idées
scientifiques que les prophetes, le Christ et les apotres ont
pu avoir. Aucune parole de Dieu ne le lie & la conception du
monde antique. Voilad un principe qu’il nous faut proclamer
hautement. 11 libére notre conscience et reconnait les droits
imprescriptibles de la raison, qui, elle aussi, est d’origine
divine.
L'histoire et la foi.

Le méme principe s’applique aux données de ['histoire.
Mais ici se présentent de plus grandes difficultés, inhérentes
& la nature des choses. D'une maniere générale, il est plus
difficile d’établir un fait historique que de constater un phé-
noméne scientifique. Mais pas plus que les données de la
science, les données de I'histoire n’appartiennent a I'ordre
des choses religieuses; elles ne sauraient constituer des ar-
ticles de foi.

Or, 1a encore, la confusion de deux éléments hétérogénes,
I'histoire et la foi, constitue une des erreurs graves de ’or-
thodoxie traditionnelle. On considére les récits bibliques
comme divinement inspirés et 'on s’efforce d’imposer au
chrétien la croyance a ces récits, alors que leur historicité
est controuvée ou du moins fort contestable.

Dans un journal religieux allemand, paru il y a quelques
mois, un pasteur orthodoxe a pris vivement & partie un pro-
fesseur de théologie qui avait parlé des «mythes» et des «1é-
gendes » de la Genése. « Pour moi, écrit-il, les récits relatifs
a la création du monde, au paradis terrestre, & la chute
d’Adam et d’Eve, au déluge, a l'alliance noachique, & I’ori-
gine des peuples, procedent de la révélation divine, aussi
bien que tout le reste de I’Ecriture sainte 1. »

Voila la thése de 'orthodoxie. A ses yeux les données his-
toriques sont des révélations divines, assimilées aux vérités
religieuses, des paroles de Dieu auxquelles le chrétien est

1 Evangelische Kirchenszeituny, 20 mai 1906, colonne 468, article de M. le
pasteur Geunsichen, de Buckow.



UNE TRIPLE DISTINCTION THEOLOGIQUE o3

tenu de croire. Celui qui les met en doute est considéré
comme un «incrédule, » et 'on ne se fait pas faute de le trai-
ter et de le décrier comme tel.

Cette identification de I’histoire et de la religion a des con-
séquences déplorables. En s’efforcant de souder indissoluble-
ment la tradition historique & la foi religieuse, 'orthodoxie
éloigne de I’Eglise des esprits cultivés qui ne demanderaient
pas mieux que de se soumettre & U'influence bénie de I’Evan-
gile du Christ, mais que leurs études historiques et critiques
ont amenés a contester résolument ’historicité de tel ou tel
récit de I’Ancien et du Nouveau Testament.

L’avenir de I'Eglise exige impérieusement que ses conduc-
teurs spirituels acceptent d’une maniére consciente et consé-
quente, sans nulle restriction, la distinction de la foi et de
Phistoire. 11 n’y a pas dans la Bible un seul récit que ’on soit
autorisé a ériger en article de foi. Les faits historiques sont
tous matiére de connaissance, qu’ils se trouvent dans I’Ecri-
ture sainte ou ailleurs; on les étudie tous avec la méme mé-
thode ; et la religion ne nous demande pas d’en admettre un
seul sans controle, les yeux fermeés?.

Nous apprenons, par exemple, par les écrits du Nouveau
Testament que Jésus-Christ a été crucifié. Je le crois, comme
je crois que Jules César a été poignardé. Mais pas plus que le
meurtre de 'empereur romain, I'assassinat juridique de Jé-
sus ne saurait étre un article de foi. Ce qui peut étre matiéere
de foi, c’est le sens que nous attachons & la mort du Christ;
mais sa mort elle-méme est un fait d’ordre purement histo-
rique.

Je dirai la méme chose de la question si controversée de la
résurrection de Jésus, — j’entends sa résurrection corporelle,
car c’est d’elle que parlent les quatre Evangiles et les épitres
de saint Paul. Cet apotre semble s’étre représenté la résur-
rection comme une métamorphose du corps matériel en une
substance éthérée, en un «corps spirituel ». Peut-étre les

Y

! Voir la monographie de Fernand Ménégoz, pasteur i Strasbourg, sur La
certitude de la fol et la certitude historique. Paris, Fischbacher, et Bile,
Finckh, 1906, 1 vol. in-8° de 79 pages.



H4 E. MENEGOZ

premiers disciples se sont-ils fait une représentation ana-
logue de la nature du Ressuscité, car il ne parait pas qu’il y
ait eu, sur ce point, aucune divergence entre Paul et les
autres apotres. 1l est & présumer que la tradition orale, mise
tardivement par écrit, a plus ou moins matérialisé le phéno-
méne des apparitions primitives. Ge qui est certain, c’est que
les disciples croyaient & la résurrection du corps du Ghrist,
et non seulement & la survie de son ame. Leurs conceptions
anthropologiques el psychologiques devaient leur faire inter-
préter les apparitions de leur Maitre dans le sens d'une ré-
surrection corporelle. (Vétait bien le cadavre de Jésus qui,
d’aprés eux, était revenu & la vie.

Il y a lieu, toutefois, de remarquer que le fail de cette ré-
surrection n’avait nullement, & leurs yeux, le caractere d’un
article de foi qu’ils auraient cherché & imposer d’autorité,
sous peine de damnation, & leurs auditeurs. Quand ils leur
préchaient la résurrection du Seigneur, ils leur deman-
daient, non une foi aveugle, mais simplement la confiance
& leur parole comme au témoignage d’hommes véridiques,
la confiance & ce que nous appelons le témoignage histo-
rique.

Cette méme confiance, Paul et les évangiles continuent a
nous la demander; et nous avons, de méme que leurs audi-
teurs, le droit de contrdler leurs affirmations. Or, il se trouve
que les divers récits des évangiles sont loin d’étre concor-
dants. Plus on cherche a les concilier, plus on est frappé de
leurs divergences. Dés lors, il est naturel qu’un doute puisse
entrer dans 'esprit de ’historien. C’est un doute absolument
légitime ; et I’erreur de 'orthodoxie est de vouloir transfor-
mer la croyance historique, qui admet la 1égitimité du con-
trole et du doute;, en une croyance religieuse, dont la nature
intime exclut et condamne le doute, comme une offense &
Dieu.

Eh bien, il faut que sur ce point aussi, — le plus délicat
de tous, — I’Eglise se décide & reconnaitre la légitimité de la
distinction entre I'histoire et la foi et que, tout en préchant
la victoire du Christ sur la mort et sa vie éternelle auprés du



UNE TRIPLE DISTINCTION THEOLOGIQUE 55

Pére, elle cesse de réclamer pour la résurrection corporelle
de Jésus la foi religieuse.

Evidemment, il ne saurait étre question d’éliminer du
christianisme les faits historiques. On n’annule pas I’his-
toire. Celle-ci joue un role considérable dans la vie sociale et
religieuse des peuples. Cicéron a dit avec raison : « Historia
testis temporum, lux veritatis, vita memorie, magistra viie,
nuntia vetustatis.» (De Oratore 11, 9.) L'histoire a sa place
marquée dans la philosophie et dans la religion. Mais elle ne
cesse pas d’étre de I’histoire ; et c’est comme histoire, et non
comme religion, que nous avons & la prendre en considéra-
tion.

Comme telle, elle exerce son influence légitime, puissante
et bénie sur les esprits et les cceurs. Elle a une action reli-
gieuse et morale dont ni 'individu ni la société ne sauraient
se passer. Sa valeur pédagogique est incontestable et de tout
premier ordre. I’ « histoire sainte » nous met en communion
spirituelle avec les grands hommes de Dieu des temps pas-
sés; elle nous place sous l'influence de 'esprit divin qui les
animait, les éclairait et rayonnait au dehors, de Jésus-Christ
en tout premier lieu. Elle est I’éducatrice religieuse du genre
humain.

Seulement il faut toujours la traiter conformément & sa
nature et ne jamais perdre de vue son caractére propre, son
originalité distincte de la religion. En l'identifiant a la foi,
on nuit aussi bien & la foi qu’a ’histoire ; on offense la nature
des choses; et cela ne se fait jamais impunément.

Par lidentification de I'histoire et de la foi, on expose
celle-ci & sombrer le jour ou, par suite de quelque constata-
tion historique, le doute se glisse dans P'esprit. Qu’on se rap-
pelle 'effarement que produisit, il y a quelques années, dans
les milieux orthodoxes, la découverte du vieux manuscrit
syriaque du Nouveau Testament, ou il est dit que « Joseph
engendra Jésus 1. » Du coup, la croyance a la conception sur-

1 Ce manuscrit a été découvert, en 1892, par Mmes Agnés Smith Lewis et Gib-
son. — Comp. Albert Houtin, La question biblique au vingliéme siécle, chap.
XIIi, p. 246.



56 E. MENEGOZ

naturelle du Christ par le Saint-Esprit et 4 sa naissance
d’une vierge recut un choc formidable. Une doctrine que
I’Eglise avait déclarée fondamentale était battue en bréche
par la découverte d’'un manuscrit, dont la haute antiquité ne
pouvait étre contestée. Les critiques, il est vrai, avaient de-
puis longtemps soupconné que les généalogies de Jésus, dans
les évangiles de Matthieu et de Luc, avaient primitivement
établi que Jésus était le fils de Joseph et le descendant, par
lui, de David. Mais on pouvait leur opposer l'absence de
preuves concrétes, et repousser leur argumentation et leur
conclusion. La découverte du manuscrit syriaque est venue
appuyer leurs hypothéses, et la doctrine de la naissance vir-
ginale de Jésus a été atteinte dans ses racines. La théologie
chrétienne sera bien forcée de s’accommoder de cet état de
choses, et il faudra nécessairement deégager la foi religieuse
de la tradition historique.

Un fait analogue ne pourrait-il pas se produire pour 'his-
toire de la résurrection de Jésus? Si l'on trouvait, dans les
archives éparses de l'antique empire romain, quelque vieux
document prouvant clairement la méprise, U'erreur, I'illusion
des disciples, tout I’Evangile s’écroulerait-il pour cela? Le
christianisme, cette vie divine dans les Ames, serait-il & la
merci d’'une découverte archéologique? Il nous est impos-
sible de 'admettre.

Supposons, un moment, que l'on découvre dans quelque
vieille bibliothéque les mémoires authentiques de Ponce Pi-
late, comme nous avons les mémoires de Xénophon ou de
Jules César, et qu’on vy lise, & propos de la mort de Jésus, ce
qui suit :

« Le soir, un homme riche d’Arimathée nommé Joseph,
un disciple de Jésus, vint me trouver pour me demander le
corps du crucifié. J'ordonnai qu’on le lui remit. Joseph dé-
tacha le corps de la croix, ’enveloppa d’un linceul blanc, et
le déposa dans un sépulcre neuf, qu’il avait fait tailler dans
le roc pour lui-méme. Puis il roula une grosse pierre a
lentrée du sépulcre et s’en alla. Le lendemain, les chefs des
Juifs vinrent me dire : « Lorsque cet imposteur était encore



UNE TRIPLE DISTINCTION THEOLOGIQUE o7

» en vie, il a dit qu’aprés trois jours il ressusciterait.
» Donne donc 'ordre que l’on s’assure de son tombeau jus-
» qu’au troisieme jour, de peur que ses disciples ne viennent
» de nuit enlever le corps et ne disent au peuple : Il est
» ressuscité des morts. Alors la derniére imposture serait
» pire que la premiére ». Je leur répondis : « Voici des
» gardes, allez, assurez-vous du tombeau, comme vous I'en-
» tendrez ». Ils allérent placer la garde au tombeau, dont ils
scellérent la pierre. Cette affaire m’avait déja causé bien des
ennuis, et elle pouvait encore susciter des troubles dans
tout le pays, tellement les esprits étaient surexcités. Je ré-
solus donc de m’en débarrasser par une ruse, et je son-
geais en méme temps & tirer vengeance de l'affront que
m’avaient fait les chefs des Juifs en me menacant, si je rela-
chais leur prisonnier, de me dénoncer & César comme un
ami des rebelles. Maintenant que je connaissais leurs in-
quiétudes au sujet des prédictions du crucifié, j’en profitai
pour arriver & mon but. Au milieu de la nuit, je fis enlever
et enfouir le cadavre par mes soldats, en leur imposant la
discrétion la plus absolue, et je fis placer dans le tombeau un
jeune homme vétu d’une éblouissante toge blanche, car
c’est ainsi que les Juifs se représentent les messagers de
leur dieu, et je lui ordonnai de dire aux visiteurs des qu’ils
se présenteraient : « I n’est point ici; il est ressuscité,
» comme il l'avait dit; venez, voyez le lieu ol il gisait, et
» allez dire & ses disciples qu’il est ressuscité des morts et
» qu’il les précéde en Galilée; qu’ils se hatent de s’y rendre,
» c’est la qu’ils le verront». Les premiéres personnes qui
arrivérent au tombeau furent des femmes. Le jeune homme
leur parla comme je lui avais ordonné. Elles coururent,
pleines de trouble et de joie, porter la nouvelle aux disciples.
Ceux-ci s’empresserent de venir vérifier les paroles des
fernmes, et quand 1ils virent le tombeau vide, ils crurent a
leur rmessage. Quant aux chefs des Juifs, ils furent saisis
d’une vive inquiétude ; ils tinrent conseil et dirent aux sol-
dats, en leur donnant de 'argent : « Dites que ses disciples
» sont venus de nuit et qu’ils 'ont enlevé ». Les soldats pri-



I5h] E. MENLGOZ

rent I'argent et firent ce qu'on leur avait suggéré, et ce bruit
se répandit immédiatement dans la foule. Quant aux dis-
ciples, ils quitterent la ville pour se rendre en Galilée. C’est
ainsi que, grace & mon expédient, je réussis a éloigner de
Jérusalem des hommes exaltés et compromettants, et a en-
rayer une agitation populaire qui aurait pu prendre une
dangereuse extension. Peu de temps apres, les disciples affir-
merent avoir eu des apparitions de leur maitre, et ils fonde-
rent une secte pour le vénérer, en attendant son prochain
retour sur les nuées du ciel. »

Nous pouvons essayer de nous représenter l'impression
que produirait, dans le monde chrétien, la découverte d’un
document pareil. Un romancier allemand, & I'imagination
vive, a donné, dans un récent écrit, une description émou-
vante de cette consternation. Des fouilles faites & Jérusalem
sont censées avoir mis au jour une inscription de Joseph
d’Arimathée, qui avoue avoir enlevé du tombeau le cadavre
de Jésus et I'avoir enterré. Toute la chrétienté est bouleversée
par cette découverte. Les vieilles croyances s’effondrent. Les
ennemis de ’Eglise triomphent. La vie sociale est ébranlee
jusque dans ses fondements. Et tout cela parce qu’on vient
de constater une erreur historique.

Certes, ces hypotheses sont tout ce qu’il v a de plus impro-
bable; mais on ne saurait dire cependant qu’elles soient ab-
solument en dehors du domaine des possibilités. Des lors, il
est bien dangereux de faire dépendre toute la foi et toute 1'es-
pérance chrétiennes de la croyance 4 un récit dont I’histori-
cité n’est pas soustraite a toutes les possibilités du doute.

Le vrai fondement de la religion est ailleurs que dans ce
que certains théologiens appellent «les grands faits chré-
tiens » 1, Il est en Dieu, et uniquement en Dieu, — en Dieu
présent dans l'ame, la conscience, le cceur de 'bomme et

1 Malgré des priéres réitérées, on n'a jamais pu obtenir de ces théologiens
une énumération des «grands faits chrétiens» et des « petits » faits chrétiens.
(’est que le catalogue n’aurait rien de fixe. Chacun élimine des « grands» faits
ceux auxquels il ne croit pas, et il les classe dans la catégorie des « petits» faits
auxquels on n’est pas tenu de croire. De 1a, I'absence d’une liste officielle,



UNE TRIPLE DISTINCTION THEOLOGIQUE by

s'affirmant par son témoignage puissant et permanent dans
le mot de chaque individu. La est le fondement de la foi reli-
gieuse, et c’est la-dessus qu’il nous faut construire la théo-
logie, si elle ne doit pas se trouver constamment sous la me-
nace de découvertes historiques comme sous une épée de
Damocles.

L’histoire, certes, aura toujours sa place importante et son
role béni dans la vie religieuse comme dans la vie sociale.
Elle sera une lecon et un stimulant, une lumiére et une
force, un instrument pédagogique indispensable, mais non
un pivot. Reconnaissez a I’histoire sainte son vral caractére,
assignez-lui son vrairole, marquez-lui sa vraie place, et vous
en aurez fait, au lieu d’une géne et d'un obstacle, un pré-
cieux auxiliaire de la foi.

La philosophie et la foi.

11 est moins difticile encore de dégager 1a religion de I’his-
toire, que de la dégager de la philosophie, car 'homme ne
peut penser sa religion qu’avec les prémisses de sa concep-
tion du monde. Les idées religieuses se mélent ainsi de la
maniére la plus intime avec les idées philosophiques. Il n’y
a, sous ce rapport, nulle différence entre la pensée d’une
personne inculte et celle du plus grand dogmaticien. On
peut répéter servilement des phrases apprises par coeur,
mais on ne peut penser qu’avec son propre cerveau, comme
on ne peut respirer qu’avec son propre poumon. Nos ré-
flexions religieuses revétent nécessairement la forme de notre
constitution mentale, de notre culture intellectuelle, quelle
qu’elle soit.

Lorsque le christanisme pénéira dans le monde grec, il y
fut accueilli comme une espece de philosophie; on espérait
y trouver la solution du grand probléme de I'existence. De-
puis lors jusqu’a nos jours, la philosophie a joué un role
capital dans les questions religieuses. La scolastique du
moyen age, 'orthodoxie protestante du xvi® et du xvire sié-
cle, le rationalisme du xviue et du xixe, fondaient leur



60 E. MENEGOZ

dogmatique sur un mélange diversement dosé de philosophie
et dereligion. C’est le mérite de la théologie moderne d’avoir
mis en lumiére la différence essentielle de ces deux éléments.

La philosophie dérive de la raison, la religion plonge ses
racines dans la conscience religieuse et morale, c’est-a-dire
dans le témoignage immeédiat de ’esprit de Dieu immanent
dans 'esprit de I’homme, ou, en d’autres termes, dans la
révélation divine. 11 y a donc lieu de faire rentrer, avec la
science et ’histoire, toutes les données de la philosophie dans
I'ordre des choses profanes, relevant uniquement des facultés
naturelles de I’homme et soumises au jugement de la raison;
tandis que la religion reléve du Dieu intérieur, de la voix de
la conscience, d’'une intuition morale immédiate, d’'un phe-
nomeéne psychologique sui generts.

Saint Paul a eu une juste appréhension de cette différence,
quand il a dit: « Ma parole et ma prédication ne reposaient
pas sur les discours persuasifs de la philosophie, mais sur
une démonstration d’esprit et de puissance, afin que votre
foi fut fondée, non sur la sagesse des hommes, mais sur la
puissance de Dieu.... Personne ne connait ce qui est en
I’homme, si ce n’est 'esprit de ’homme qui est en lui; de
méme aussl personne ne connait ce qui est en Dieu, si ce
n’est Uesprit de Dieu.... Or, Dieu nous I’a révélé par son
esprit.... L’homme naturel (&6pwro: Yuyiss) ne comprend rien
aux choses de I'esprit de Dieu; elles sont pour lui une folie,
et il ne peut les entendre, car c’est spirituellement qu’on en
juge. Mais 'nomme spirituel (&8pwros mveuparisg) juge de tout
et n’est jugé par personne» (1 Cor. II). Il importe de se
rendre clairement compte de cette distinction de la philo-
sophie et de la religion.

Tout penseur a sa philosophie. Les écrivains sacrés et les
Péres de I’Eglise ont eu la leur. Chaque écrit biblique porte
les traces des conceptions philosophiques de son auteur.
Elles sont parfois peu marquées, car les Sémites n’ont pas
eu la tournure d’esprit spéculative ; mais elles ne sont ja-
mais absentes. La pensée philosophique est le charisme des
nations indo-germaniques, des Grecs en particulier. Les dé-



UNE TRIPLE DISTINCTION THEOLOGIQUE 61

cisions des conciles cecumeéniques et les Confessions de foi
des Eglises protestanies sont saturées de métaphysique.

Malheureusement, nos ancétres ont identifié ces concep-
tions métaphysiques avec 'inspiration divine, et aujourd’hui
encore, I’orthodoxie éléve la métaphysique du Nouveau Tes-
tament et des conciles cecuméniques au rang de parole de
Dieu. On assimile ainsi les choses profanes aux choses reli-
gieuses, les élucubrations de la raison aux révélations divi-
nes, les systémes contingents et transitoires & la vérité éter-
nelle.

[llustrons notre pensée par un exemple. On trouve dans la
théosophie platonicienne I'idée un peu vague d’'une Divinité
plus ou moins personnelle, d’un Etre supérieur qui fait sortir
de son sein des entités spirituelles participant a la nature di-
vine, des logot, dont la syntheése constitue le Logos, la Parole,
le Verbe. Le Logos est 'organe de la création de 'univers, il
est le meédiateur entre Dieu et le monde, car le Dieu trans-
cendant, 'Esprit absolument pur ne saurait entrer en con-
tact avec la matiére sans se souiller. Cette conception méta-
physique a pénétré dans le judaisme; elle a été cultivée &
Alexandrie et a trouve son représentant le plus éminent en
Philon, un conlemporain de Jésus et des apotres. Philon a
appelé le Logos le « Fils de Dieu, » le « Souverain sacrifica-
teur, » le « Médiateur entre Dieu et les hommes. » Cette
théologie a penétré dans la diaspora juive et jusqu’a Jérusa-
lem, ou il y avait une école alexandrine (Actes 6, 9). Son
influence se faisait sentir puissamment dans tout 'empire
romain. Elle constituait 'atmosphére dans laquelle on vivait.
Elle subjuguait tous les esprits cultivés?.

Il n’est donc nullement surprenant que nous trouvions
des traces de cette philosophie dans les écrits du Nouveau
Testament. L’idée d’un Fils métaphysique de Dieu, que

1 Voir, dans le Programme des cours de la Section des Sciences religieuses a
I'Ecole pratique des Hautes-Etudes (année scolaire 1906-1907), la lumineuse étude
de M. le professeur Eugéne de Faye sur La christologie des Péres apologétes
grecs et la philosophie religieuse de Plutarque. Paris, Fischbacher, 1906. —
Comp. Annales de bibliographie théologique, 1907, n° 2. p. 17-21.



62 E. MENEGOZ

PAncien Testament ne connait pas et qu'on entrevoit &
peine dans les évangiles synoptiques, — ou il n’est question
d’un Fils de Dieu qu’au sens figuré, théocratique, — appa-
rait dans les épitres pauliniennes avec le Christ préexistant,
le « premier né des créatures, » dans ’épitre aux Hébreux,
qui est saturée de philonisme, et surtout dans le quatrieme
évangile, ou le Logos, incarné en Jésus-Christ, domine tout
I'écrit.

Cette métaphysique d’origine paienne est & la base de
toutes les controverses christologiques des premiers siécles.
Son orthodoxie a été proclamée par les conciles cecumeéni-
ques. Elle est le nerf des dogmes de la Trinité et de la divi-
nité essentielle du Christ. Les hérétiques 'ont professée &
leur maniére. Elle a été agréée par les Réformateurs et elle
s’est maintenue, avec des nuances, dans l'orthodoxie mo-
derne, qui n’a cessé de considérer le dogme de l'incarnation
du Logos dans le sein d’une vierge, comme une des vérités
fondamentales du christianisme.

Notre foi religieuse serait-elle solidaire de cette conception
platonicienne? Le christianisme nous imposerait-il cette
philosophie comme une révélation divine, comme une parole
de Dieu? Je ne saurais l'admettre. C’est avec raison que la
théologie moderne a entrepris de dégager la religion chré-
tienne de cette attache paienne. Notre devoir sacré est de
travailler & cette libération. Et nous n’y réussirons qu’en
combattant résolument la confusion de la philosophie et de
la foi religieuse.

Le malaise dont nous souffrons n’existerait pas pour nous,
si nous étions encore des platoniciens. De méme que la ro-
tation de la terre ne préoccupait pas nos pieux ancétres,
quand on professait encore le systéme de Ptolémée, de méme
la doctrine du Logos ne nous troublerait pas s1 nous parta-
gions encore les vues de Philon. Mais la philosophie n’est
pas restée stationnaire, pas plus que les sciences de la na-
ture. Les principes de la philosophie de Descartes ont pro-
duit, dans le monde de la pensée pure, un bouleversement
analogue & celui des principes de Copernic dans I’astronomie.



UNE TRIPLE DISTINCTION THEOLOGIOUE 63

Les systémes de Platon et de Ptolémée ont fait leur temps.
La philosophie moderne est cartésienne; et c’est surtout le
puissant génie de Kant qui lui a assuré un triomphe uni-
versel. Dans les grandes lignes, tous les penseurs sont kan-
tiens. De 14, une scission profonde entre notre théologie con-
temporaine et les spéculations théosophiques dun saint
Paul, d’un saint Jean, des Péres de I'Eglise, des Réforma-
teurs, des anciennes Confessions de foi catholiques et protes-
tantes composées sous l'influence de prémisses platonicien-
nes et plus ou moins gnostiques.

Le kantisme, certes, n’est pas non plus la vérité absolue.
Je ne le crois pas éternel, pas plus que la philosophie plato-
nicienne. Mais aujourd’hui qu’il nous entoure de son atmos-
phére, notre théologie ne peut 8’y soustraire. Elle est forcée
de s’y adapter, comme nos ancétres ont adapté leurs idées
religieuses aux principes du platonisme.

(C’est une grave erreur de I'orthodoxie contemporaine de
rester empétrée dans une vieille philosophie, manifestement
périmée, et de vouloir asservir les générations nouvelles &
des conceptions théosophiques qui leur sont devenues tout
a fait étrangeres. Les défaites successives et de plus en plus
frappantes de 'orthodoxie sont dues en grande partie & cette
obstination inintelligente. Si elle n’est pas en pleine déroute,
ce n’est que grice aux puissances vraiment religieuses qu’elle
renferme dans son sein. Mais au point de vue théologique,
ses jours sont comptés.

A la philosophie de Kant, continuée par les néo-kantiens,
est venu se méler le puissant courant des principes évolu-
tionnistes de Darwin. Son influence sur la théologie est ma-
nifeste. L'idée de I'évolution se trouve a la base de toute la
conception moderne de I’histoire. Nous voyons ici la science,
Phistoire et la philosophie se rejoindre et unir leurs forces
pour renverser le vieux systéme de la théologie orthodoxe.
Comment résisterait-il & ce choc formidable? Nous I'enten-
dons craquer dans toutes ses jointures, et il menace d’entrai-
ner la religion elle-méme dans son effondrement.



04 E. MENEGOZ

Les champions de 'orthodoxie voient parfaitement le dan-
ger; ils en sont effrayés, ils poussent des gémissements, ils
font des efforts inouis pour étayer I'édifice 1ézardé qui me-
nace ruine. Ils sacrifient un pignon apres lautre, espérant
pouvoir faire la part du feu. Mais c’est en vain. La science,
I'histoire et la philosophie redoublent leurs coups. Rien ne
les arrétera dans leur marche victorieuse. Ce n’est pas avec
des frondes qu’on repousse la mitraille des canons rayés. La
défaite de la théologie traditionnelle est certaine. Si la reli-
gion ne doit pas périr avec elle, il faut qu’une théologie nou-
velle entre en ligne de combat.

La théologie nouvelle et le vieil évangile.

Cette théologie nouvelle, nous ’avons, nous la professons.
A Texemple des prophétes et des apotres, des Péres de
I’Eglise et des Réformateurs, nous adaptons résolument notre
science religieuse a la conception du monde de nos contem-
porains.

(Vest ainsi que notre théologie s’est frayé une voie enire le
rationalisme, qui tend & transformer la religion en une phi-
losophie, et 'orthodoxie, qui méconnait les droits de la rai-
son en présence de I'enseignement traditionnel de I’Eglise.

On nous a reproché d’étre des rationalistes; c’est & tort,
car nous fondons la religion, non sur les prémisses de la
raison, mais sur l'action immeédiate de I’esprit de Dieu pré-
sent dans I'esprit de ’homme, sur la conscience religieuse et
morale qui est un effet de cette action divine interne. Voila
le roc inébranlable sur lequel nous nous appliquons & édifier
notre vie, nos croyances, notre théologie.

Ce témoignage interne de l'esprit de Dieu nous conduit
auprés du Christ, qui nous attire par une affinité spirituelle,
comme 'aimant attire le fer. De 14, 'autorité de la parole du
Christ sur nos ames. Notre « oreille intérieure, » comme dit
saint Augustin, entend la voix du Christ et la reconnait pour
la voix de Dieu, car elle est en pleine harmonie avec la voix
divine dans notre conscience. Ainsi se forment nos convic-



UNE TRIPLE DISTINCTION THEOLOGIQUE 65

tions religieuses et se constitue la certitude de notre foi,
qu’aucun doute relatif aux choses de la science, de I’histoire
et de la philosophie ne saurait ébranler, puisqu’elle est élevée
au-dessus de toutes les controverses scientifiques, historiques
et philosophiques. C’est Dieu lui-méme qui I'a engendrée en
nous et ne cesse de la confirmer & la fois par son témoignage
interne et immeédiat et par le témoignage des hommes de
Dieu qui ont fait & travers les siécles et continuent a faire
encore aujourd’hui cette méme expérience personnelle.

Mais ce témoignage externe, nous avons le droit et le de-
voir de le controler. Nous n’acceptons aucune croyance les
yeux fermés. Nous repoussons les pretentions de 'orthodoxie
qui veut nous imposer d’autorité ses dogmes, avec leur atti-
rail historique, scientifique et philosophique. Il n’y a point
de place dans notre théologie pour une soumission aveugle a
une autorité externe quelle qu’elle soit : pape, Eglise, Bible,
docteurs en théologie. Nous revendiquons pour tout homme
le droit de juger par lui-méme et de controler les doctrines
guw’on lui présente au nom de Dieu.

Et quel est notre critéere dans cet examen? Je réponds :
nous jugeons avec les lumiéres qu’il a plu & Dieu de nous
donner. Avec notre conscience religieuse, d’une part, nous
discernons les choses d’ordre religieux ; et avec notre raison
naturelle, d’autre part, nous discernons les choses d’ordre
profane. Le sens des affinités spirituelles dont le Créateur a
doué notre esprit trouve 14 son emploi naturel, son exercice
légitime. Notre conscience religieuse sent ce qui est reli-
gieux, et notre raison naturelle sent ce qui rentre dans 'ordre
des choses scientifiques, historiques et philosophiques. La
distinction des choses religieuses et profanes n’est pas aussi
difficile a faire que cela pourrait paraitre étant donnée la
confusion séculaire de ces élements dans le systéme doctrinal
de lorthodoxie. En tout cas, le principe est juste, et nos
efforts doivent tendre a l'appliquer.

On ne saurait méconnaitre sans injustice les résultats qu’a
obtenus, sous ce rapport, la théologie dite symbolo-fidéiste.
THEOL. ET PHIL. 1907 5



66 E. MENEGOZ

Ceux méme qui la critiquent avec le plus d’animosité n’ont
pas été les derniers & en profiter. Je pourrais citer bien des
preuves & 'appui de cette assertion. Et 'on sait que le catho-
licisme lui-méme a subi, plus ou moins, soit directement
soit indirectement, 'influence de ces principes!.

Pour ce qui me concerne, Je suis plus persuadé que jamais
que la doctrine du salut par la foi seule, c’est-a-dire par
la repentance et le don du coeur 4 Dieu, est le véritable
Evangile de notre Seigneur Jésus-Christ, la religion par ex-
cellence, et que, de méme que nos croyances correctes n’ont
aucune vertu méritoire aux yeux de Dieu, de méme nos
erreurs doctrinales ne sont pas une cause de réprobation de
sa part; en un mot que nous sommes sauvés par la foi, indé-
pendamment de nos croyances.

Cette conviction libére notre conscience vis-a-vis des
données scientifiques, historiques et philosophiques que
I'orthodoxie voudrait nous présenter comme des éléments
constitutifs de la foi chrétienne. Et en nous rendant indépen-
dants a I'égard de ces facteurs d’ordre profane, elle nous
affermit dans notre foi religieuse et nous donne une paix et
une joie qui contrastent singulierement avec le trouble an-
goissant que produit le doute dans une conscience dominée
par les principes de 'orthodoxie.

Quand je fais ces affirmations, je parle d’expérience,car j’ai
passé par ce trouble et je connais cette joie, Je voudrais com-
muniquer mon bonheur a tous ceux qui, comme je le fus au-
trefois, sont tourmentés par ces doutes, et faire pénétrer dans
leur ame la certitude que, selon ’Evangile éternel, il n’y a
pas d’autres conditions du salut que I’éloignement intérieur
du péché et le mouvement de notre mot vers Dieu, et que,
selon l'esprit de cet Evangile, nous sommes absolument
libres & I’égard des données scientifiques, historiques et phi-
losophiques de la Bible et de la théologie traditionnelle.

Lorsque les hommes a la fois religieux et cultivés se seront

1 Voir « Le symbolo-fidéisme de Fogazzaro dans le Saint. » (Revue chrétienne,
1907, ne 1, p. 1-5.)



UNE TRIPLE DISTINCTION THEOLOGIQUE 67

pénétrés de ces vérités, la voie qui méne & I’Evangile sera
efficacement déblayée et I’'Eglise du Christ, ayant récupéré sa
place & la téte du mouvement des esprits, pourra reprendre
sa marche conquérante dans le monde et lutter plus victo-
rieusement que jamais contre son seul et éternel ennemi : le
péché. Alors le conflit entre la foi religieuse et la pensée pro-
fane sera apaisé, et les organes essentiels de notre vie spiri-
tuelle auront retrouvé leur harmonie interne et pourront se
préter un appui mutuel, pour la santé morale des individus
et la prospérité de tous les groupements sociaux et natio-
naux.




	Une triple distinction théologique : observations sur le rapport de la foi religieuse avec la science, l'histoire et la philosophie

