
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1907)

Heft: 1

Artikel: Une triple distinction théologique : observations sur le rapport de la foi
religieuse avec la science, l'histoire et la philosophie

Autor: Ménégoz, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379810

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNE TRIPLE DISTINCTION THÉOLOGIQUE

Observations sur le rapport de la foi religieuse
avec

la science, l'histoire et la philosophie 1

E. MENEGOZ

Il importe, dans la crise religieuse que traverse l'Eglise
chrétienne, de se garder de certaines confusions qu'ont
commises nos pères sans grand danger pour eux, mais qui
aujourd'hui, avec les progrès de la culture moderne, peuvent
devenir de graves obstacles à la propagation de l'Evangile. Ces

confusions apparaissent surtout dans la notion de l'Ecriture
sainte, considérée comme parole de Dieu, et dans celle de

l'enseignement officiel de l'Eglise, considéré comme
interprétation authentique de la révélation divine.

Une remarque générale s'impose tout d'abord : c'est que le

croyant ne peut exprimer sa foi que dans le langage de son

temps, et que cette expression est tributaire de la conception
du monde formant l'atmosphère spirituelle dans laquelle il
vit. C'est là une vérité psychologique qu'aucun observateur
sérieux ne peut mettre en doute. Dès lors il y a lieu de

distinguer entre la foi elle-même, qui constitue la substance de

1 Ce travail a été lu, le 20 novembre 1906, à la Société de théologie des

pasteurs de Paris.



48 E. MÉNÉGOZ

la vie religieuse, et la forme contingente et transitoire qu'a
revêtue la foi, à un moment donné de l'histoire. La
substance, quant à sa nature, est toujours identique à elle-même;
la forme est variable et soumise aux lois de l'évolution.

A cela il faut ajouter que les écrivains sacrés et les auteurs
des Confessions de foi n'ont pas seulement parlé de choses

religieuses; il y a dans leurs écrits aussi des données
scientifiques, des renseignements historiques, des conceptions
philosophiques, c'est-à-dire des éléments d'ordre profane,
qu'il n'est pas permis d'assimiler aux éléments spécifiquement

religieux, et dont personne n'a le droit de faire des
articles de foi.

Or, c'est précisément là que se produisent les confusions
signalées plus haut. On confond la science et la foi, l'histoire
et la foi, la philosophie et la foi. Et c'est contre cette triple
confusion que je voudrais prémunir ceux que préoccupent
ces questions à la fois religieuses et théologiques.

La science et la foi.

A l'époque des prophètes, de Jésus-Christ, des Pères de

l'Eglise, le conflit entre la science et la foi était inconnu aux
hommes de Dieu. Les croyants et les incrédules avaient la
même conception du monde, les mêmes idées justes ou fausses

en matière de science, d'astronomie, de géologie ; on
croyait aux démons, aux possessions, aux miracles les plus
stupéfiants, on faisait des exorcismes. Aucune question
scientifique ne divisait les justes et les injustes. La différence
entre eux portait uniquement sur les dispositions morales et

religieuses du cœur. Quand Jean-Baptiste vint prêcher la
repentance, il ne rencontra d'autre résistance que celle des

mauvaises passions de la nature humaine; il n'avait pas
besoin de convaincre ses auditeurs de la vérité des récits
miraculeux de la Genèse, car les bons et les méchants y croyaient
également. Lorsque Jésus fit allusion au miracle de Jonas,
les Juifs croyaient tous au séjour du prophète dans le ventre
du poisson. Aucune loi scientifique ne les empêchait d'ad-



UNE TRIPLE DISTINCTION THÉOLOGIQUE 49

mettre que Josué a arrêté le soleil ou que l'ombre a reculé
sur le cadran d'Achaz.

Les Pères de l'Eglise se trouvaient dans les mêmes conditions

vis-à-vis des récits miraculeux du Nouveau Testament.
Personne ne contestait la possibilité du changement de l'eau

en vin, de la multiplication des pains, de la résurrection
d'un mort. La lutte de l'Evangile contre l'incrédulité ne visait
alors que la vie intérieure, spirituelle, morale de l'homme ;

elle ne touchait en aucune façon aux questions scientifiques,
sur lesquelles tout le monde pensait de même. Bien, de ce

côté, ne venait entraver les conversions.
Il n'en est plus de même aujourd'hui. Notre éducation

scientifique nous met inévitablement en conflit avec certai-
taines données de la Bible. La pensée de nos contemporains,
formée à l'école primaire laïque, au lycée, à l'université,
répugne à admettre la vérité de tel ou tel récit que nos
ancêtres considéraient comme parole de Dieu. De là, une
tension entre l'ancienne foi et la science moderne.

A quelle époque cette opposition entre la foi religieuse et
les conceptions scientifiques s'est-elle produite dans l'Eglise?
Nous ne saurions marquer une date précise. Les mouvements

de l'esprit ne viennent pas s'inscrire sur l'enregistreur

sismique. Ils sont lents, cachés, ondulents. Mais il arrive
des moments où une idée préparée par une longue incubation

se manifeste subitement et frappe le public. C'est ainsi
que le conflit entre la science et la foi éclata au commencement

du dix-septième siècle, quand l'Eglise voulut forcer
Galilée à reconnaître que le soleil tourne autour de la terre1.

Ici, on peut pour ainsi dire toucher du doigt l'erreur
néfaste de l'orthodoxie traditionnelle, qui veut river la foi
religieuse à une conception du monde scientifiquement
dépassée. Oui, les prophètes, Jésus-Christ, les apôtres, les Pères
de l'Eglise avec tous leurs contemporains ont cru que le
soleil tourne autour de la terre; leurs paroles et leurs écrits

1 Voir, sur ce sujet, l'intéressant exposé de l'abbé Houtin, dans La question

biblique au vingtième siècle. Paris, E. Noury, 1906, p. 26 et suivantes.

THEO!.. El PHI!.. 1907 A



50 E. MÉNÉGOZ

portent la trace manifeste de cette manière de voir. Mais
cette croyance ne se fondait pas pour eux sur une révélation
divine, elle n'était pas une «. parole de Dieu ». Elle n'était
autre chose que l'opinion empirique de tout le monde, la
science courante de l'époque. En élevant cette science
précaire au rang de parole de Dieu et en l'identifiant avec la

religion, l'Eglise a commis une faute des plus graves, car elle
a éloigné de l'Evangile des hommes dont le cœur était
religieux, mais dont l'intelligence ne pouvait se soumettre à

une conception astronomique dont ils avaient clairement
reconnu l'erreur.

Ce cas est typique. Depuis lors, le même fait n'a cessé de

se répéter, sous les formes les plus diverses, avec toutes
sortes d'atténuations et de compromissions, dans toutes les

Eglises où l'orthodoxie traditionnelle a pu exercer son
influence. Les journaux religieux surtout se sont donné libre
carrière sous ce rapport. On a fait de la croyance aux récits
miraculeux de la Bible une condition de salut, et l'on a traité
d'incrédules ceux qui osaient émettre des doutes à ce sujet.
Mais la science ne s'est pas laissé arrêter par les anathèmes.
Elle a continué calmement, patiemment, imperturbablement
sa route, et elle s'est imposée au monde par l'évidence
éblouissante de ses résultats.

Bon gré mal gré, l'Eglise a dû suivre le mouvement. Il y a

longtemps qu'elle a renoncé à imposer aux fidèles la

croyance à l'astronomie biblique1. Mais elle ne cède jamais

1 A l'époque où je faisais, comme candidat en théologie, des études à l'Université

de Berlin, on se montrait, dans cette ville, comme un curiosum, un pasteur
pieux, zélé, éloquent, rigoureusement théopneuste, M. Knak, qui professait
hautement sa croyance à la rotation du soleil autour de la terre. Il se fondait

sur la « parole de Dieu » dans le livre de Josué, où il est dit que « le soleil s'arrêta »

(chap. X, 13). C'était un théopneuste conséquent, un survivant d'une période à

jamais disparue. J'ajoute que la croyance erronée de ce digne serviteur du

Christ ne m'empêchait nullement de me sentir en parfaite communion de foi avec

lui. Je me sens de même en communion de foi avec de nombreux chrétiens, connus

et inconnus, dont je ne saurais partager certaines croyances orthodoxes, tout
aussi erronées, à mon avis, que celle de l'excellent pasteur de Berlin.



UNE TRIPLE DISTINCTION THÉOLOGIOUE 51

qu'à son corps défendant. La science est toujours encore en
tension avec l'enseignement officiel de l'Eglise, et elle ne
réussit à lui arracher des concessions qu'à force de démonstrations

irréfutables. Aussi longtemps qu'il n'y a pas une
impossibilité absolue de soutenir l'exactitude de quelque
donnée scientifique de la Bible, l'orthodoxie ecclésiastique
s'y accroche désespérément.

Prenons un exemple. D'après les évangiles, Jésus a marché

sur l'eau. Le fait est-il historique? Cela n'est guère probable.
Cependant, comme on constate, chez les fakirs de l'Inde, des

cas de lévitation si extraordinaires qu'il n'est pas complètement

en dehors du domaine des possibilités qu'un fait
analogue se soit produit pour Jésus, on continue à imposer au

chrétien, comme un devoir religieux, la croyance à ce récit.
De même pour certaines guérisons miraculeuses et d'autres
faits surprenants que la science moderne ne saurait ni
démontrer ni réfuter.

Eh bien, je dis qu'on a grandement tort de s'attacher ainsi
à retenir dans la sphère des croyances religieuses des données

qui relèvent uniquement de la science et n'ont rien de

commun avec la révélation divine. Cela tient à une tournure
d'esprit regrettable, à une tendance fâcheuse, qu'une
apologétique sage doit franchement combattre, dans l'intérêt
même de sa cause L

Autre chose est la science, et autre chose la religion. La

première relève de la raison, la seconde de la conscience.
Nulle donnée scientifique, qu'elle se trouve dans la Bible ou

ailleurs, qu'elle soit démontrée, contestable ou erronée, ne

1 De temps en temps quelque manifestation saillante vient révéler les doutes

cachés et le rationalisme latent qui se trouvent inconsciemment au fond de la

pensée de maint champion de l'orthodoxie. Ce fut le cas lors de la découverte

du radium, dont certaines propriétés s'accordent mal avec les lois jusqu'ici
connues de la nature. Immédiatement quelques journaux orthodoxes se livrèrent à

une jubilation puérile et ridicule, en présentant le radium comme un argument à

l'appui des miracles de la Bible. Ils ne remarquaient pas que cette joie révélait

une pensée rationaliste, qui cherche à faire rentrer le miracle dans l'ordre naturel

et en détruit ainsi le caractère miraculeux.



o2 E. MÉNÉGOZ

saurait être l'objet de notre foi religieuse. Le disciple du
Christ doit se sentir absolument libre à l'égard des idées

scientifiques que les prophètes, le Christ et les apôtres ont
pu avoir. Aucune parole de Dieu ne le lie à la conception du
monde antique. Voilà un principe qu'il nous faut proclamer
hautement. Il libère notre conscience et reconnaît les droits
imprescriptibles de la raison, qui, elle aussi, est d'origine
divine.

L'histoire et la foi.

Le même principe s'applique aux données de l'histoire.
Mais ici se présentent de plus grandes difficultés, inhérentes
à la nature des choses. D'une manière générale, il est plus
difficile d'établir un fait historique que de constater un
phénomène scientifique. Mais pas plus que les données de la

science, les données de l'histoire n'appartiennent à l'ordre
des choses religieuses ; elles ne sauraient constituer des

articles de foi.
Or, là encore, la confusion de deux éléments hétérogènes,

l'histoire et la foi, constitue une des erreurs graves de

l'orthodoxie traditionnelle. On considère les récits bibliques
comme divinement inspirés et l'on s'efforce d'imposer au
chrétien la croyance à ces récits, alors que leur historicité
est controuvée ou du moins fort contestable.

Dans un journal religieux allemand, paru il y a quelques
mois, un pasteur orthodoxe a pris vivement à partie un
professeur de théologie qui avait parlé des « mythes » et des «

légendes » de la Genèse. «Pour moi, écrit-il, les récits relatifs
à la création du monde, au paradis terrestre, à la chute
d'Adam et d'Eve, au déluge, à l'alliance noachique, à l'origine

des peuples, procèdent de la révélation divine, aussi
bien que tout le reste de l'Ecriture sainte '. »

Voilà la thèse de l'orthodoxie. A ses yeux les données

historiques sont des révélations divines, assimilées aux vérités
religieuses, des paroles de Dieu auxquelles le chrétien est

1 Evangelische Kirchenaeitung, 20 mai 1906, colonne 168, article de M. le

pasteur Gensichen, de Buckow.



UNE TRIPLE DISTINCTION THÉOLOGIQUE Od

tenu de croire. Celui qui les met en doute est considéré

comme un «incrédule, » et l'on ne se fait pas faute de le traiter

et de le décrier comme tel.
Cette identification de l'histoire et de la religion a des

conséquences déplorables. En s'efforçantde souder indissolublement

la tradition historique à la foi religieuse, l'orthodoxie
éloigne de l'Eglise des esprits cultivés qui ne demanderaient

pas mieux que de se soumettre à l'influence bénie de l'Evangile

du Christ, mais que leurs études historiques et critiques
ont amenés à contester résolument l'historicité de tel ou tel
récit de l'Ancien et du Nouveau Testament.

L'avenir de l'Eglise exige impérieusement que ses conducteurs

spirituels acceptent d'une manière consciente et

conséquente, sans nulle restriction, la distinction de la foi et de

l'histoire. U n'y a pas dans la Bible un seul récit que l'on soit
autorisé à ériger en article de foi. Les faits historiques sont
tous matière de connaissance, qu'ils se trouvent dans l'Ecriture

sainte ou ailleurs; on les étudie tous avec la même
méthode ; et la religion ne nous demande pas d'en admettre un
seul sans contrôle, les yeux fermés1.

Nous apprenons, par exemple, par les écrits du Nouveau
Testament que Jésus-Christ a été crucifié. Je le crois, comme
je crois que Jules César a été poignardé. Mais pas plus que le

meurtre de l'empereur romain, l'assassinat juridique de

Jésus ne saurait être un article de foi. Ce qui peut être matière
de foi, c'est le sens que nous attachons à la mort du Christ ;

mais sa mort elle-même est un fait d'ordre purement historique.

Je dirai la même chose de la question si controversée de la
résurrection de Jésus, —j'entends sa résurrection corporelle,
car c'est d'elle que parlent les quatre Evangiles et les épîtres
de saint Paul. Cet apôtre semble s'être représenté la
résurrection comme une métamorphose du corps matériel en une
substance éthérée, en un « corps spirituel ». Peut-être les

1 Voir la monographie de Fernand Ménégoz, pasteur à Strasbourg, sur La

certitude de la foi et la certitude historique. Paris, Fischbacher, et Bàie,

Finckh, 1906, 1 vol. in-8» de 79 pages.



54 E. MÉNÉGOZ

premiers disciples se sont-ils fait une représentation
analogue de la nature du Bessuscité, car il ne paraît pas qu'il y
ait eu, sur ce point, aucune divergence entre Paul et les

autres apôtres. II est à présumer que la tradition orale, mise
tardivement par écrit, a plus ou moins matérialisé le phénomène

des apparitions primitives. Ce qui est certain, c'est que
les disciples croyaient à la résurrection du corps du Christ,
et non seulement à la survie de son âme. Leurs conceptions
anthropologiques et psychologiques devaient leur faire
interpréter les apparitions de leur Maître dans le sens d'une
résurrection corporelle. C'était bien le cadavre de Jésus qui,
d'après eux, était revenu à la vie.

11 y a lieu, toutefois, de remarquer que le fait de cette
résurrection n'avait nullement, à leurs yeux, le caractère d'un
article de foi qu'ils auraient cherché à imposer d'autorité,
sous peine de damnation, à leurs auditeurs. Quand ils leur
prêchaient la résurrection du Seigneur, ils leur demandaient,

non une foi aveugle, mais simplement la confiance
à leur parole comme au témoignage d'hommes véridiques,
la confiance à ce que nous appelons le témoignage
historique.

Cette même confiance, Paul et les évangiles continuent à

nous la demander; et nous avons, de même que leurs
auditeurs, le droit de contrôler leurs affirmations. Or, il se trouve

que les divers récits des évangiles sont loin d'être concordants.

Plus on cherche à les concilier, plus on est frappé de

leurs divergences. Dès lors, il est naturel qu'un doute puisse
entrer dans l'esprit de l'historien. C'est un doute absolument
légitime ; et l'erreur de l'orthodoxie est de vouloir transformer

la croyance historique, qui admet la légitimité du
contrôle et du doute; en une croyance religieuse, dont la nature
intime exclut et condamne le doute, comme une offense à

Dieu.
Eh bien, il faut que sur ce point aussi, — le plus délicat

de tous, — l'Eglise se décide à reconnaître la légitimité de la
distinction entre l'histoire et la foi et que, tout en prêchant
la victoire du Christ sur la mort et sa vie éternelle auprès du



UNE TRIPLE DISTINCTION THÉOLOGIQUE 55

Père, elle cesse de réclamer pour la résurrection corporelle
de Jésus la foi religieuse.

Evidemment, il ne saurait être question d'éliminer du

christianisme les faits historiques. On n'annule pas
l'histoire. Celle-ci joue un rôle considérable dans la vie sociale et

religieuse des peuples. Cicéron a dit avec raison : « Historia
testis temporum, lux veritatis, vita memorile, magistra vitse,
nuntia vetustatis.» (De Oratore II, 9.) L'histoire a sa place
marquée dans la philosophie et dans la religion. Mais elle ne
cesse pas d'être de l'histoire ; et c'est comme histoire, et non
comme religion, que nous avons à la prendre en considération.

Comme telle, elle exerce son influence légitime, puissante
et bénie sur les esprits et les cœurs. Elle a une action
religieuse et morale dont ni l'individu ni la société ne sauraient
se passer. Sa valeur pédagogique est incontestable et de tout
premier ordre. L' « histoire sainte » nous met en communion
spirituelle avec les grands hommes de Dieu des temps passés;

elle nous place sous l'influence de l'esprit divin qui les

animait, les éclairait et rayonnait au dehors, de Jésus-Christ
en tout premier lieu. Elle est l'educatrice religieuse du genre
humain.

Seulement il faut toujours la traiter conformément à sa

nature et ne jamais perdre de vue son caractère propre, son

originalité distincte de la religion. En l'identifiant à la foi,
on nuit aussi bien à la foi qu'à l'histoire ; on offense la nature
des choses; et cela ne se fait jamais impunément.

Par l'identification de l'histoire et de la foi, on expose
celle-ci à sombrer le jour où, par suite de quelque constatation

historique, le doute se glisse dans l'esprit. Qu'on se

rappelle l'effarement que produisit, il y a quelques années, dans

les milieux orthodoxes, la découverte du vieux manuscrit
syriaque du Nouveau Testament, où il est dit que « Joseph

engendra Jésus1. » Du coup, la croyance à la conception sur-
1 Ce manuscrit a été découvert, en 1892, par Mm«s Agnès Smith Lewis et Gibson.

— Comp. Albert Houtin, La question biblique au vingtième siècle, chap.

XIII, p. 246.



56 E. MÉNÉGOZ

naturelle du Christ par le Saint-Esprit et à sa naissance
d'une vierge reçut un choc formidable. Une doctrine que
l'Eglise avait déclarée fondamentale était battue en brèche

par la découverte d'un manuscrit, dont la haute antiquité ne

pouvait être contestée. Les critiques, il est vrai, avaient
depuis longtemps soupçonné que les généalogies de Jésus, dans
les évangiles de Matthieu et de Luc, avaient primitivement
établi que Jésus était le fils de Joseph et le descendant, par
lui, de David. Mais on pouvait leur opposer l'absence de

preuves concrètes, et repousser leur argumentation et leur
conclusion. La découverte du manuscrit syriaque est venue

appuyer leurs hypothèses, et la doctrine de la naissance

virginale de Jésus a été atteinte dans ses racines. La théologie
chrétienne sera bien forcée de s'accommoder de cet état de

choses, et il faudra nécessairement dégager la foi religieuse
de la tradition historique.

Un fait analogue ne pourrait-il pas se produire pour l'histoire

de la résurrection de Jésus? Si l'on trouvait, dans les

archives éparses de l'antique empire romain, quelque vieux
document prouvant clairement la méprise, l'erreur, l'illusion
des disciples, tout l'Evangile s'écroulerait-il pour cela? Le

christianisme, cette vie divine dans les âmes, serait-il à la
merci d'une découverte archéologique? Il nous est impossible

de l'admettre.
Supposons, un moment, que l'on découvre dans quelque

vieille bibliothèque les mémoires authentiques de Ponce
Pilate, comme nous avons les mémoires de Xénophon ou de

Jules César, et qu'on y lise, à propos de la mort de Jésus, ce

qui suit :

ce Le soir, un homme riche d'Arimathée nommé Joseph,
un disciple de Jésus, vint me trouver pour me demander le

corps du crucifié. J'ordonnai qu'on le lui remît. Joseph
détacha le corps de la croix, l'enveloppa d'un linceul blanc, et
le déposa dans un sépulcre neuf, qu'il avait fait tailler dans
le roc pour lui-même. Puis il roula une grosse pierre à

l'entrée du sépulcre et s'en alla. Le lendemain, les chefs des

Juifs vinrent me dire : « Lorsque cet imposteur était encore



UNE TRIPLE DISTINCTION THÉOLOGIQUE 57

» en vie, il a dit qu'après trois jours il ressusciterait.
» Donne donc l'ordre que l'on s'assure de son tombeau jus-
¦» qu'au troisième jour, de peur que ses disciples ne viennent
» de nuit enlever le corps et ne disent au peuple : Il est

» ressuscité des morts. Alors la dernière imposture serait
» pire que la première ». Je leur répondis : « Voici des

s gardes, allez, assurez-vous du tombeau, comme vous l'en-
» tendrez ». Us allèrent placer la garde au tombeau, dont ils
scellèrent la pierre. Cette affaire m'avait déjà causé bien des

ennuis, et elle pouvait encore susciter des troubles dans

tout le pays, tellement les esprits étaient surexcités. Je

résolus donc de m'en débarrasser par une ruse, et je
songeais en même temps à tirer vengeance de l'affront que
m'avaient fait les chefs des Juifs en me menaçant, si je
relâchais leur prisonnier, de me dénoncer à César comme un
ami des rebelles. Maintenant que je connaissais leurs
inquiétudes au sujet des prédictions du crucifié, j'en profitai
pour arriver à mon but. Au milieu de la nuit, je fis enlever
et enfouir le cadavre par mes soldats, en leur imposant la
discrétion la plus absolue, et je fis placer dans le tombeau un
jeune homme vêtu d'une éblouissante toge blanche, car
c'est ainsi que les Juifs se représentent les messagers de

leur dieu, et je lui ordonnai de dire aux visiteurs dès qu'ils
se présenteraient : « Il n'est point ici ; il est ressuscité,
» comme il l'avait dit ; venez, voyez le lieu où il gisait, et
» allez dire à ses disciples qu'il est ressuscité des morts et

» qu'il les précède en Galilée ; qu'ils se hâtent de s'y rendre,
» c'est là qu'ils le verront». Les premières personnes qui
arrivèrent au tombeau furent des femmes. Le jeune homme
leur parla comme je lui avais ordonné. Elles coururent,
pleines de trouble et de joie, porter la nouvelle aux disciples.
Ceux-ci s'empressèrent de venir vérifier les paroles des

femmes, et quand ils virent le tombeau vide, ils crurent à

leur message. Quant aux chefs des Juifs, ils furent saisis
d'une vive inquiétude ; ils tinrent conseil et dirent aux
soldats, en leur donnant de l'argent : « Dites que ses disciples
» sont venus de nuit et qu'ils l'ont enlevé». Les soldats pri-



05 E. MENEGOZ

rent l'argent et firent ce qu'on leur avait suggéré, et ce bruit
se répandit immédiatement dans la foule. Quant aux
disciples, ils quittèrent la ville pour se rendre en Galilée. C'est

ainsi que, grâce à mon expédient, je réussis à éloigner de

Jérusalem des hommes exaltés et compromettants, et à

enrayer une agitation populaire qui aurait pu prendre une
dangereuse extension. Peu de temps après, les disciples
affirmèrent avoir eu des apparitions de leur maître, et ils fondèrent

une secte pour le vénérer, en attendant son prochain
retour sur les nuées du ciel. »

Nous pouvons essayer de nous représenter l'impression
que produirait, dans le monde chrétien, la découverte d'un
document pareil. Un romancier allemand, à l'imagination
vive, a donné, dans un récent écrit, une description émouvante

de cette consternation. Des fouilles faites à Jérusalem
sont censées avoir mis au jour une inscription de Joseph

d'Arimathée, qui avoue avoir enlevé du tombeau le cadavre
de Jésus et l'avoir enterré. Toute la chrétienté est bouleversée

par cette découverte. Les vieilles croyances s'effondrent. Les

ennemis de l'Eglise triomphent. La vie sociale est ébranlée

jusque dans ses fondements. Et tout cela parce qu'on vient
de constater une erreur historique.

Certes, ces hypothèses sont tout ce qu'il y a de plus improbable

; mais on ne saurait dire cependant qu'elles soient
absolument en dehors du domaine des possibilités. Dès lors, il
est bien dangereux de faire dépendre toute la foi et toute
l'espérance chrétiennes de la croyance à un récit dont l'historicité

n'est pas soustraite à toutes les possibilités du doute.
Le vrai fondement de la religion est ailleurs que dans ce

que certains théologiens appellent « les grands faits chrétiens

» L U est en Dieu, et uniquement en Dieu, — en Dieu

présent dans l'âme, la conscience, le cœur de l'homme et

1 Malgré des prières réitérées, on n'a jamais pu obtenir de ces théologiens

une enumeration des « grands faits chrétiens » et des « petits » faits chrétiens.

C'est que le catalogue n'aurait rien de fixe. Chacun élimine des « grands » faits

ceux auxquels il ne croit pas, et il les classe dans la catégorie des « petits » faits

auxquels on n'est pas tenu de croire. Ds là, l'absence d'une liste officielle.



UNE TRIPLE DISTINCTION THÉOLOGIQUE 59

s'affirmant par son témoignage puissant et permanent dans
le moi de chaque individu. Là est le fondement de la foi
religieuse, et c'est là-dessus qu'il nous faut construire la
théologie, si elle ne doit pas se trouver constamment sous la
menace de découvertes historiques comme sous une épée de

Damoclès.

L'histoire, certes, aura toujours sa place importante et son
rôle béni dans la vie religieuse comme dans la vie sociale.
Elle sera une leçon et un stimulant, une lumière et une
force, un instrument pédagogique indispensable, mais non
un pivot. Beconnaissez à l'histoire sainte son vrai caractère,
assignez-lui son vrai rôle, marquez-lui sa vraie place, et vous
en aurez fait, au lieu d'une gêne et d'un obstacle, un
précieux auxiliaire de la foi.

La philosophie et la foi.

Il est moins difficile encore de dégager la religion de

l'histoire, que de la dégager de la philosophie, car l'homme ne

peut penser sa religion qu'avec les prémisses de sa conception

du monde. Les idées religieuses se mêlent ainsi de la
manière la plus intime avec les idées philosophiques. Il n'y
a, sous ce rapport, nulle différence entre la pensée d'une

personne inculte et celle du plus grand dogmaticien. On

peut répéter servilement des phrases apprises par cœur,
mais on ne peut penser qu'avec son propre cerveau, comme
on ne peut respirer qu'avec son propre poumon. Nos

réflexions religieuses revêtent nécessairement la forme de notre
constitution mentale, de notre culture intellectuelle, quelle
qu'elle soit.

Lorsque le christanisme pénétra dans le monde grec, il y
fut accueilli comme une espèce de philosophie ; on espérait

y trouver la solution du grand problème de l'existence.
Depuis lors jusqu'à nos jours, la philosophie a joué un rôle
capital dans les questions religieuses. La scolastique du

moyen âge, l'orthodoxie protestante du xvie et du xviie
siècle, le rationalisme du xvmc et du xix°, fondaient leur



60 E. MENEGOZ

dogmatique sur un mélange diversement dosé de philosophie
et de religion. C'est le mérite de la théologie moderne d'avoir
mis en lumière la différence essentielle de ces deux éléments.

La philosophie dérive de la raison, la religion plonge ses

racines dans la conscience religieuse et morale, c'est-à-dire
dans le témoignage immédiat de l'esprit de Dieu immanent
dans l'esprit de l'homme, ou, en d'autres termes, dans la
révélation divine. II y a donc lieu de faire rentrer, avec la
science et l'histoire, toutes les données de la philosophie dans

l'ordre des choses profanes, relevant uniquement des facultés
naturelles de l'homme et soumises au jugement de la raison ;

tandis que la religion relève du Dieu intérieur, de la voix de

la conscience, d'une intuition morale immédiate, d'un
phénomène psychologique siti generis.

Saint Paul a eu une juste appréhension de cette différence,
quand il a dit : « Ma parole et ma prédication ne reposaient
pas sur les discours persuasifs de la philosophie, mais sur
une démonstration d'esprit et de puissance, afin que votre
foi fût fondée, non sur la sagesse des hommes, mais sur la

puissance de Dieu.... Personne ne connaît ce qui est en

l'homme, si ce n'est l'esprit de l'homme qui est en lui; de

même aussi personne ne connaît ce qui est en Dieu, si ce

n'est l'esprit de Dieu.... Or, Dieu nous l'a révélé par son

esprit.... L'homme naturel (SvQpwnoç ^yjxòì) ne comprend rien
aux choses de l'esprit de Dieu ; elles sont pour lui une folie,
et il ne peut les entendre, car c'est spirituellement qu'on en

juge. Mais l'homme spirituel (ôivQpomoç 7rvsufMfraós) juge de tout
et n'est jugé par personne » (1 Cor. II). Il importe de se

rendre clairement compte de cette distinction de la
philosophie et de la religion.

Tout penseur a sa philosophie. Les écrivains sacrés et les

Pères de l'Eglise ont eu la leur. Chaque écrit biblique porte
les traces des conceptions philosophiques de son auteur.
Elles sont parfois peu marquées, car les Sémites n'ont pas
eu la tournure d'esprit spéculative ; mais elles ne sont
jamais absentes. La pensée philosophique est le charisme des

nations indo-germaniques, des Grecs en particulier. Les dé-



UNE TRIPLE DISTINCTION THÉOLOGIQUE 61

cisions des conciles œcuméniques et les Confessions de foi
des Eglises protestantes sont saturées de métaphysique.

Malheureusement, nos ancêtres ont identifié ces conceptions

métaphysiques avec l'inspiration divine, et aujourd'hui
encore, l'orthodoxie élève la métaphysique du Nouveau
Testament et des conciles œcuméniques au rang de parole de

Dieu. On assimile ainsi les choses profanes aux choses

religieuses, les élucubrations de la raison aux révélations divines,

les systèmes contingents et transitoires à la vérité
éternelle.

Illustrons notre pensée par un exemple. On trouve dans la

théosophie platonicienne l'idée un peu vague d'une Divinité
plus ou moins personnelle, d'un Etre supérieur qui fait sortir
de son sein des entités spirituelles participant à la nature
divine, des logoi, dont la synthèse constitue le Logos, la Parole,
le Verbe. Le Logos est l'organe de la création de l'univers, il
est le médiateur entre Dieu et le monde, car le Dieu
transcendant, l'Esprit absolument pur ne saurait entrer en contact

avec la matière sans se souiller. Cette conception
métaphysique a pénétré dans le judaïsme; elle a été cultivée à

Alexandrie et a trouvé son représentant le plus eminent en

Philon, un contemporain de Jésus et des apôtres. Philon a

appelé le Logos le « Fils de Dieu, » le « Souverain sacrificateur,

» le « Médiateur entre Dieu et les hommes. » Cette

théologie a pénétré dans la diaspora juive et jusqu'à Jérusalem,

où il y avait une école alexandrine (Actes 6, 9). Son
influence se faisait sentir puissamment dans tout l'empire
romain. Elle constituait l'atmosphère dans laquelle on vivait.
Elle subjuguait tous les esprits cultivés1.

Il n'est donc nullement surprenant que nous trouvions
des traces de cette philosophie dans les écrits du Nouveau
Testament. L'idée d'un Fils métaphysique de Dieu, que

1 Voir, dans le Programme des cours de la Section des Sciences religieuses à

l'Ecole pratique des Hautes-Etudes (année scolaire 1906-1907), la lumineuse étude

de M. le professeur Eugène de Faye sur La christologie des Pères apologètes

grecs et la philosophie religieuse de Plutarque. Paris, Fischbacher, 1906. —
Comp. Annales de bibliographie théologique, 1907, n° 2. p. 17-21.



62 E. MÉNÉGOZ

l'Ancien Testament ne connaît pas et qu'on entrevoit à

peine dans les évangiles synoptiques, — où il n'est question
d'un Fils de Dieu qu'au sens figuré, théocratique, — apparaît

dans les épitres pauliniennes avec le Christ préexistant,
le « premier né des créatures, » clans l'épître aux Hébreux,
qui est saturée de philonisme, et surtout dans le quatrième
évangile, où le Logos, incarné en Jésus-Christ, domine tout
l'écrit.

Cette métaphysique d'origine païenne est à la base de

toutes les controverses christologiques des premiers siècles.
Son orthodoxie a été proclamée par les conciles œcuméniques.

Elle est le nerf des dogmes de la Trinité et de la divinité

essentielle du Christ. Les hérétiques l'ont professée à

leur manière. Elle a été agréée par les Béformateurs et elle
s'est maintenue, avec des nuances, dans l'orthodoxie
moderne, qui n'a cessé de considérer le dogme de l'incarnation
du Logos dans le sein d'une vierge, comme une des vérités
fondamentales du christianisme.

Notre foi religieuse serait-elle solidaire de cette conception
platonicienne? Le christianisme nous imposerait-il cette

philosophie comme une révélation divine, comme une parole
de Dieu? Je ne saurais l'admettre. C'est avec raison que la

théologie moderne a entrepris de dégager la religion
chrétienne de cette attache païenne. Notre devoir sacré est de

travailler à cette libération. Et nous n'y réussirons qu'en
combattant résolument la confusion de la philosophie et de

la foi religieuse.
Le malaise dont nous souffrons n'existerait pas pour nous,

si nous étions encore des platoniciens. De même que la
rotation de la terre ne préoccupait pas nos pieux ancêtres,
quand on professait encore le système de Ptolémée, de même
la doctrine du Logos ne nous troublerait pas si nous partagions

encore les vues de Philon. Mais la philosophie n'est

pas restée stationnaire, pas plus que les sciences de la
nature. Les principes de la philosophie de Descartes ont
produit, dans le monde de la pensée pure, un bouleversement
analogue à celui des principes de Copernic dans l'astronomie.



UNE TRIPLE DISTINCTION THÉOLOGIOUE 63

Les systèmes de Platon et de Ptolémée ont fait leur temps.
La philosophie moderne est cartésienne ; et c'est surtout le

puissant génie de Kant qui lui a assuré un triomphe
universel. Dans les grandes lignes, tous les penseurs sont
kantiens. De là, une scission profonde entre notre théologie
contemporaine et les spéculations théosophiques d'un saint
Paul, d'un saint Jean, des Pères de l'Eglise, des Béformateurs,

des anciennes Confessions de foi catholiques et protestantes

composées sous l'influence de prémisses platoniciennes

et plus ou moins gnostiques.
Le kantisme, certes, n'est pas non plus la vérité absolue.

Je ne le crois pas éternel, pas plus que la philosophie
platonicienne. Mais aujourd'hui qu'il nous entoure de son atmosphère,

notre théologie ne peut s'y soustraire. Elle est forcée
de s'y adapter, comme nos ancêtres ont adapté leurs idées

religieuses aux principes du platonisme.
C'est une grave erreur de l'orthodoxie contemporaine de

rester empêtrée dans une vieille philosophie, manifestement
périmée, et de vouloir asservir les générations nouvelles à

des conceptions théosophiques qui leur sont devenues tout
à fait étrangères. Les défaites successives et de plus en plus
frappantes de l'orthodoxie sont dues en grande partie à cette
obstination inintelligente. Si elle n'est pas en pleine déroute,
ce n'est que grâce aux puissances vraiment religieuses qu'elle
renferme dans son sein. Mais au point de vue théologique,
ses jours sont comptés.

A la philosophie de Kant, continuée par les néo-kantiens,
est venu se mêler le puissant courant des principes
évolutionnistes de Darwin. Son influence sur la théologie est
manifeste. L'idée de l'évolution se trouve à la base de toute la

conception moderne de l'histoire. Nous voyons ici la science,
l'histoire et la philosophie se rejoindre et unir leurs forces

pour renverser le vieux système de la théologie orthodoxe.
Comment résisterait-il à ce choc formidable? Nous l'entendons

craquer dans toutes ses jointures, et il menace d'entraîner

la religion elle-même dans son effondrement.



64 E. MÉNÉGOZ

Les champions de l'orthodoxie voient parfaitement le danger;

ils en sont effrayés, ils poussent des gémissements, ils
font des efforts inouis pour étayer l'édifice lézardé qui
menace ruine. Ils sacrifient un pignon après l'autre, espérant

pouvoir faire la part du feu. Mais c'est en vain. La science,
l'histoire et la philosophie redoublent leurs coups. Bien ne
les arrêtera dans leur marche victorieuse. Ce n'est pas avec
des frondes qu'on repousse la mitraille des canons rayés. La

défaite de la théologie traditionnelle est certaine. Si la
religion ne doit pas périr avec elle, il faut qu'une théologie
nouvelle entre en ligne de combat.

La théologie nouvelle et le vieil évangile.

Cette théologie nouvelle, nous l'avons, nous la professons.
A l'exemple des prophètes et des apôtres, des Pères de

l'Eglise et des Béformateurs, nous adaptons résolument notre
science religieuse à la conception du monde de nos contemporains.

C'est ainsi que notre théologie s'est frayé une voie entre le

rationalisme, qui tend à transformer la religion en une
philosophie, et l'orthodoxie, qui méconnaît les droits de la raison

en présence de l'enseignement traditionnel de l'Eglise.
On nous a reproché d'être des rationalistes ; c'est à tort,

car nous fondons la religion, non sur les prémisses de la

raison, mais sur l'action immédiate de l'esprit de Dieu
présent dans l'esprit de l'homme, sur la conscience religieuse et

morale qui est un effet de cette action divine interne. Voilà
le roc inébranlable sur lequel nous nous appliquons à édifier
notre vie, nos croyances, notre théologie.

Ce témoignage interne de l'esprit de Dieu nous conduit
auprès du Christ, qui nous attire par une affinité spirituelle,
comme l'aimant attire le fer. De là, l'autorité de la parole du
Christ sur nos âmes. Notre « oreille intérieure, i> comme dit
saint Augustin, entend la voix du Christ et la reconnaît pour
la voix de Dieu, car elle est en pleine harmonie avec la voix
divine dans notre conscience. Ainsi se forment nos convie-



UNE TRIPLE DISTINCTION THÉOLOGIQUE 65

tions religieuses et se constitue la certitude de notre foi,
qu'aucun doute relatif aux choses de la science, de l'histoire
et de la philosophie ne saurait ébranler, puisqu'elle est élevée

au-dessus de toutes les controverses scientifiques, historiques
et philosophiques. C'est Dieu lui-même qui l'a engendrée en

nous et ne cesse de la confirmer à la fois par son témoignage
interne et immédiat et par le témoignage des hommes de

Dieu qui ont fait à travers les siècles et continuent à faire
encore aujourd'hui cette même expérience personnelle.

Mais ce témoignage externe, nous avons le droit et le
devoir de le contrôler. Nous n'acceptons aucune croyance les

yeux fermés. Nous repoussons les prétentions de l'orthodoxie
qui veut nous imposer d'autorité ses dogmes, avec leur attirail

historique, scientifique et philosophique. Il n'y a point
de place dans notre théologie pour une soumission aveugle à

une autorité externe quelle qu'elle soit : pape, Eglise, Bible,
docteurs en théologie. Nous revendiquons pour tout homme
le droit de juger par lui-même et de contrôler les doctrines
qu'on lui présente au nom de Dieu.

Et quel est notre critère dans cet examen Je réponds :

nous jugeons avec les lumières qu'il a plu à Dieu de nous
donner. Avec notre conscience religieuse, d'une part, nous
discernons les choses d'ordre religieux ; et avec notre raison

naturelle, d'autre part, nous discernons les choses d'ordre
profane. Le sens des affinités spirituelles dont le Créateur a

doué notre esprit trouve là son emploi naturel, son exercice

légitime. Notre conscience religieuse sent ce qui est

religieux, et notre raison naturelle sent ce qui rentre dans l'ordre
des choses scientifiques, historiques et philosophiques. La

distinction des choses religieuses et profanes n'est pas aussi
difficile à faire que cela pourrait paraître étant donnée la
confusion séculaire de ces éléments dans le système doctrinal
de l'orthodoxie. En tout cas, le principe est juste, et nos
efforts doivent tendre à l'appliquer.

On ne saurait méconnaître sans injustice les résultats qu'a
obtenus, sous ce rapport, la théologie dite symbolo-fidéiste.

THÉOL. ET PHI!.. 1907 5



t>b E. MENEGOZ

Ceux même qui la critiquent avec le plus d'animosité n'ont
pas été les derniers à en profiter. Je pourrais citer bien des

preuves à l'appui de cette assertion. Et l'on sait que le
catholicisme lui-même a subi, plus ou moins, soit directement
soit indirectement, l'influence de ces principes1.

Pour ce qui me concerne, je suis plus persuadé que jamais
que la doctrine du salut par la foi seule, c'est-à-dire par
la repentance et le don du cœur à Dieu, est le véritable
Evangile de notre Seigneur Jésus-Christ, la religion par
excellence, et que, de même que nos croyances correctes n'ont
aucune vertu méritoire aux yeux de Dieu, de même nos
erreurs doctrinales ne sont pas une cause de réprobation de

sa part; en un mot que nous sommes sauvés par la foi,
indépendamment de nos croyances.

Cette conviction libère notre conscience vis-à-vis des

données scientifiques, historiques et philosophiques que
l'orthodoxie voudrait nous présenter comme des éléments
constitutifs de la foi chrétienne. Et en nous rendant indépendants

à l'égard de ces facteurs d'ordre profane, elle nous
affermit dans notre foi religieuse et nous donne une paix et

une joie qui contrastent singulièrement avec le trouble
angoissant que produit le doute dans une conscience dominée

par les principes de l'orthodoxie.
Quand je fais ces affirmations, je parle d'expérience, car j'ai

passé par ce trouble et je connais cette joie. Je voudrais
communiquer mon bonheur à tous ceux qui, comme je le fus
autrefois, sont tourmentés par ces doutes, et faire pénétrer dans
leur âme la certitude que, selon l'Evangile éternel, il n'y a

pas d'autres conditions du salut que l'éloignement intérieur
du péché et le mouvement de notre moi vers Dieu, et que,
selon l'esprit de cet Evangile, nous sommes absolument
libres à l'égard des données scientifiques, historiques et

philosophiques de la Bible et de la théologie traditionnelle.
Lorsque les hommes à la fois religieux et cultivés se seront

1 Voir «. Le symbolo-fidéisme de Fogazzaro dans le Saint. » (Revue chrétienne,

1907, n» 1, p. 1-5.)



UNE TRIPLE DISTINCTION THÉOLOGIQUE 67

pénétrés de ces vérités, la voie qui mène à l'Evangile sera
efficacement déblayée et l'Eglise du Christ, ayant récupéré sa

place à la tête du mouvement des esprits, pourra reprendre
sa marche conquérante dans le monde et lutter plus
victorieusement que jamais contre son seul et éternel ennemi : le

péché. Alors le conflit entre la foi religieuse et la pensée
profane sera apaisé, et les organes essentiels de notre vie
spirituelle auront retrouvé leur harmonie interne et pourront se

prêter un appui mutuel, pour la santé morale des individus
et la prospérité de tous les groupements sociaux et nationaux.


	Une triple distinction théologique : observations sur le rapport de la foi religieuse avec la science, l'histoire et la philosophie

