
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1907)

Heft: 2-3

Artikel: Les idées morales chez les grands prosateurs français du premier
Empire et de la Restauration [suite]

Autor: Cart, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379814

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LSS

IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS

du premier Empire et de la Restauration

J. CART

CHAPITRE SECOND

Etablir un parallèle entre les idées morales de Joseph de
Maistre et celles de son contemporain et ami de Bonald était
chose relativement facile, naturelle même, comme j'ai essayé
de le montrer dans le premier chapitre de ces Etudes1. A
plusieurs égards, il serait encore possible de rapprocher Bal-
lanche des publicistes dont je viens de rappeler les noms.
Toutefois, Ballanche est loin d'appartenir à l'école des
autoritaires dont J. de Maistre peut être envisagé comme ayant
été, dans son temps, le représentant le plus authentique. Ce

serait donc aller à rencontre des faits que de supposer entre
eux un lien très étroit.

Un moment j'ai cru possible de mettre en parallèle Senan-

cour, l'auteur d'Obermann, avec Ballanche, — mais je n'ai
pas tardé à me convaincre que ce parallèle serait presque
tout de contraste et qu'il fallait en abandonner l'idée pour
consacrer à chacun de ces auteurs un chapitre spécial.

1 Revue de théologie et de philosophie, juillet 1906.



LES idées morales chez les grands prosateurs français 155

Pierre-Simon Ballanche (1776-1847).

I
Les œuvres littéraires de Ballanche.

Avant d'exposer, dans un ordre aussi rationnel que
possible, les idées de Ballanche sur la société en général, sur
les rapports de cette dernière avec la religion et spécialement
avec le christianisme, sur le principe d'évolution continue
et de développement graduel des peuples qui composent
l'humanité, il est indispensable de dresser la liste des

ouvrages dans lesquels cet auteur a exposé le système particulier

auquel il a été conduit par ses études sur les questions
sociales.

** *
En 1830 paraissaient à Paris quatre volumes in-4° renfermant

la plus grande partie des œuvres de Ballanche. C'est

l'édition dont je me suis servi. En 1831, c'était un opuscule
intitulé : la Vision d'Hébal, et, en 1832, une mince brochure :

la Ville des expiations. Divers morceaux, destinés à compléter

ce dernier ouvrage, furent insérés plus tard dans des

périodiques, la Revue de Paris, la France littéraire, etc. En
1801 déjà, et c'était là son début dans la carrière des lettres,
Ballanche avait livré à l'impression un petit volume intitulé:
Du sentiment considéré dans ses rapports avec la littérature et

les arts. Mais l'auteur n'ayant pas jugé à propos de le
comprendre dans le recueil de ses œuvres complètes, il n'y a

pas lieu d'en tenir compte ici.
C'est en 1808 que parurent les premiers des Fragments

dont le dernier porte la date du 31 mars 1830. J'aurai, dans
la suite, à revenir sur ces pages bien propres à jeter du jour
sur la physionomie morale de Ballanche et sur certains côtés
de son caractère.

** *

Le poème en prose intitulé Antigone fut, sinon composé,
du moins achevé à Borne en 1813 ou 1814. D'un style élevé,



156 j. cart

pur, d'un récit grave, semé de pensées dénotant l'influence
indirecte mais réelle du christianisme, il se divise en six
livres. Le divin Tirésias, à la cour de Priam, raconte l'histoire
du malheureux Œdipe, roi de Thèbes, maudit, aveugle, conduit

par sa fille Antigone. C'est encore l'histoire des sept
chefs devant Thèbes, d'Etéocle et Polynice, les fils d'Œdipe,
de la mort d'Antigone et des signes avant-coureurs de la

guerre des Epigones et de celle de Troie.
Entre la fable d'Œdipe, telle que la tradition l'a conservée,

et la manière dont Ballanche l'a interprétée, il y a de grandes
différences. L'auteur moderne a renouvelé et élevé le récit
mythologique tout en tenant compte de la simplicité primitive

de ce récit. Chez lui, domine un sentiment moral très
compréhensible de sa part. De grands problèmes sont abordés

sous la forme d'allégories spiritualisées par le sentiment
chrétien.

Lorsque Ballanche composait son Antigone, de graves
événements venaient de bouleverser l'Europe et continuaient à

l'agiter. Nombreuses sont les allusions aux malheurs de la
famille des Bourbons, aux scènes atroces de la Révolution,
au régime tyrannique de l'Empire, à la Restauration saluée

avec joie. En toutes occasions, apparaissent les sympathies
de l'auteur pour la légitimité. Les circonstances de l'époque
ont ainsi manifestement influé sur l'interprétation de la fable

antique. Le malheureux Œdipe pouvait être considéré
comme un type de la famille royale victime, elle aussi, de la

fatalité, et expiant les erreurs et les fautes de ses représentants

dans le passé. Œdipe était innocent des crimes que la
fatalité lui avait fait commettre, ses souffrances et ses

malheurs n'en revêtaient pas moins le caractère d'une expiation.
— N'était-ce pas là la lugubre histoire de la famille royale

C'est en 1818 que Ballanche publia son Essai sur les

institutions sociales dans leur rapport avec les idées nouvelles.
Dans cet exposé du problème social, il prend la France pour
champ d'application de ses théories sociales. La tâche qu'il



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS ERANÇA IS 157

s'est imposée lui apparaît comme la tâche d'un « historien
sans affection et sans haine, » c'est-à-dire absolument impartial.

Il n'oublie pas cependant qu'il est royaliste, légitimiste.
La Révolution, l'Empire ont été des accidents néfastes,
déplorables. Il proteste contre les Cent-Jours. Il faut, dit-il,
« éviter de faire entrer ce fatal interrègne dans notre chronologie

morale et politique1. » Néanmoins, il ne veut pas tenir
pour nul et non avenu tout ce qui s'est fait et il ne songe pas
à revenir purement et simplement à l'époque qui a précédé
la Révolution. «Le siècle se refuse à une doctrine imposée;
les croyances sociales non seulement sont toutes ébranlées,
mais ont péri ; il ne reste plus d'autre tradition que celle des

mœurs2. » A la date de la première Restauration, Ballanche
estime donc que la France a besoin d'institutions nouvelles.
La preuve lui en est fournie par les changements survenus
dans la manière d'apprécier et de juger, même la littérature
nationale; les idées anciennes sont devenues inintelligibles.

L'Essai sur les institutions sociales est, au point de vue de

la morale sociale, un objet d'étude très précis et qui prête à

des rapprochements intéressants avec la théorie du pouvoir
telle que Bonald l'a formulée dans sa Législation primitive et

de Maistre dans ses Soirées de Saint-Pétersbourg. Ballanche
tentait ainsi d'opérer une fusion entre l'école des autoritaires
et les partisans du progrès. Mais ses espérances, au moins en

ce qui concernait J. de Maistre, devaient être déçues. En

effet, le noble comte, après avoir pris connaissance de l'Essai,
écrivit à l'auteur une lettre où il s'appliquait à réfuter ses

théories. Il trouvait Ballanche animé d'un esprit révolutionnaire

et il l'invitait à modifier sa pensée dans le sens de la
sienne. On comprendra que Ballanche ne se soit pas laissé

convaincre.
L'Essai a-t-il pleinement réalisé le dessein que l'auteur

s'était proposé? A en juger d'après une page des Prolégo-
1 Essai sur les institutions sociales, p. 40.
2 Préface générale.



158 J. CART

mènes à la Ville des expiations, c'est par l'affirmative qu'il
faudrait répondre à cette question :

« J'ai eu, dit Ballanche, pour but dans cet ouvrage, de

peindre l'âge actuel de la société, la lutte des idées anciennes
contre les idées nouvelles, la différence des mœurs et des

opinions ; d'établir que, si toutes nos traditions sociales finissent,

il ne faut pas néanmoins méconnaître l'esprit de ces
traditions ni les bienfaits qu'elles ont répandus parmi nous ;

je cherche ensuite à prouver que l'homme naît de la société,
qu'il ne peut rien sans elle ; qu'il n'est créature morale, libre,
intelligente que par elle ; que les lois de l'organisation
sociale reposent sur l'expérience et sur les faits, et non sur des

théories et sur des hypothèses ; puis, abordant le problème si

souvent débattu de l'origine du langage, je parviens, de

conséquences en conséquences, à trouver que nous sommes dans
l'âge de l'émancipation de la pensée, mais que cette émancipation

n'a pu avoir lieu avant que les facultés de l'homme,
créées en quelque sorte par la parole, n'eussent reçu le degré
de perfection qu'elle devait leur donner; enfin, j'essaie de

démontrer que le problème de l'origine de la société étant
intimement lié à celui de l'origine du langage, ces deux
problèmes doivent se résoudre de la même manière1.»

Le but que Ballanche a cherché à atteindre est très clairement

indiqué ici, mais il serait peut-être téméraire d'affirmer
que l'exécution du plan a répondu de tout point à l'attente
de l'auteur.

*

Le morceau intitulé Le vieillard et le jeune homme est, sous
la forme de sept entretiens, un exposé du système social tel
que Ballanche le concevait à cette époque, soit en 1818.

Préoccupé, comme il l'était, des conditions normales de la
société, il s'applique à considérer ce sujet sous ses divers
aspects. Le jeune homme qu'il met ici en scène porte dans
son sein une secrète inquiétude qui le dévore. Le vieillard
s'efforce de guérir cette triste maladie qui intervertit l'ordre

i Tome III, p. 239-240.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 159

des saisons de la vie.. « L'homme peut faire sa destinée, mais
il ne peut rien sur les destinées du genre humain1. » Et ici,
comme ailleurs, on aperçoit quelle influence les circonstances

de l'époque ont exercée sur la direction de la pensée
chez Ballanche. Il estime cependant que « les idées variant
selon les temps, il est juste de juger les hommes d'après les
idées répandues dans le temps où ils vivent et les idées

qu'eux-mêmes attachent aux choses 2. » Le jeune homme
auquel le vieillard voudrait apporter la délivrance ne devra pas
chercher dans la société, telle qu'elle est constituée, un
soulagement à ses maux, un remède à sa tristesse, puisque la
société n'a pas pour mission de conduire l'homme au
bonheur3. La notion du bonheur étant relative, ce n'est pas de

cela qu'il faut se préoccuper avant tout, et Ballanche peut
clore les entretiens du vieillard et du jeune homme par ces

lignes significatives : « Ce qui a toujours troublé la raison de

tous les fabricateurs de systèmes, c'est qu'ils ont toujours
voulu faire tendre l'espèce humaine au bonheur, comme si

l'homme était sans avenir, comme si tout finissait avec la vie,
comme si, enfin, on pouvait être d'accord sur les appréciations

du bonheur. »

Ballanche avait conçu l'idée d'une trilogie comprenant
l'Homme sans nom, la Ville des Expiations et l'Elégie,
compositions offrant un tout complet dans leur unité poétique et
dont la moralité intérieure serait une doctrine philosophique,
« la doctrine des Epreuves ».

Comment Ballanche se représentait-il cette Ville des Expiations

« Elle n'est pas seulement, dit-il, une ville fondée sur
l'antique droit d'asile ; son horizon doit s'étendre bien au
delà du monde civil actuel, et même du monde civil tel que
pourrait le créer une haute spéculation philosophique4. »

L'idée première aurait été celle-ci : « Mettre une sauvegarde
à la liberté de l'homme lorsqu'il l'a compromise, venir à son

secours par une nouvelle épreuve, le soustraire au mauvais

1 1« Entretien. — 2 5e Entretien. — 3 7e Entretien. — i Tome III, p. 220.



160 J. CART

destin qui a entravé le développement de ses facultés, pour
son amélioration, son perfectionnement qui est le but
suprême. » Ou, mieux encore : « la pensée généreuse,
chrétienne de substituer, dans la société actuelle, l'épreuve au

châtiment, la charité à la solidarité1 ». N'y a-t-il pas là comme
un souvenir assez net de l'institution des villes de refuge
sous la législation mosaïque

Ballanche a-t-il été fidèle au plan qu'il avait conçu? J'ai
déjà mentionné la brochure parue en 1832 sous ce même

titre : La Ville des Expiations, qui renferme trois épisodes
destinés sans doute à rendre, sous une forme concrète, plus
compréhensible, l'idée de l'Expiation.

Dans le premier de ces épisodes, l'auteur suppose qu'il a

rencontré dans le monde un homme distingué, « mais esclave
de l'opinion, du qu'en dira-t-on ». Ballanche s'applique à lui
faire entendre que le « sentiment moral devait être substitué
à l'honneur et qu'il fallait que la conscience fût, dans tous
les cas, l'arbitre de toute notre conduite. »

Le personnage mis en scène est Charles de Solange. Sa

femme est morte en donnant le jour à un petit garçon auquel
le père fait donner une brillante éducation. Mais leur vie à

tous deux est factice ; elle n'a pas de but. Le fils a, avec un
de ses amis, un différend bientôt arrangé. Mais le père,
uniquement sensible à la question d'honneur, estime un duel
inévitable. Son fils est tué. Désolé, Solange raconte les
souffrances qu'il endure pour avoir cédé à son respect pour l'opinion.

Il s'accuse de la mort de son fils et il serait devenu fou
s'il ne s'était réfugié dans la Ville des Expiations.

Le second épisode est l'histoire d'un certain Oscar, enfant

trouvé, recueilli par un homme bienfaisant qui ne tarde pas
à mourir. Néanmoins, Oscar reçoit une bonne éducation, il
devient avocat, et sa vie serait normale s'il n'était tourmenté

par le mystère et l'opprobre de sa naissance. Il n'ose pas se

marier et il voyage pour se distraire. A Toulon, il visite le

bagne, qui lui apparaît comme le résultat le plus apparent

1 Tornelli, p. 213-214.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 161

d'une odieuse fatalité. L'un des forçats, après l'avoir regardé
avec une singulière attention, lui demande s'il a connu son

père Troublé, Oscar répond qu'il sort des Enfants trouvés
et le forçat se révèle à lui comme son propre père. Après un
moment bien naturel d'émotion et d'égarement, Oscar veut
embrasser son père, qui le repousse en lui avouant que ce qui
l'a conduit là où il est, c'est l'odieuse passion du jeu. En
définitive, grâce aux démarches du fils, ils sont admis tous deux
dans la Ville des Expiations.

Le troisième épisode retrace la courte biographie de Jules
Sozomène (un nom symbolique, semble-t-il). Ignorant de

quels parents il est né, tourmenté dans son âme, il cherche
dans l'étude et dans les voyages un soulagement à ses maux.
Il s'imagine que la vie actuelle est l'expiation d'une vie
antérieure, dans laquelle il aurait commis un grand crime. Dans

ses pérégrinations, il arrive à Jérusalem, et, comme Hermias
Sozomène, solitaire du cinquième siècle, dont il porte le

nom, et dans les mêmes lieux, il se livre à la vie contemplative.

Toutefois, cette vie est interrompue par de nouveaux
voyages. A Venise, Jules est saisi par la magie de la contrée.
Il se fixe dans cette ville, achète un palais et passe ses journées

en gondole. Il fait la rencontre d'une jeune fille; il
l'aime ; il en est aimé. Un jour, il apprend qu'elle aussi a un
mystère au fond de sa destinée. Son père, quoique innocent
du crime commis précisément par le père de Sozomène, a

péri sur l'échafaud et elle est décidée à ne pas se marier. Il
ne reste à ces infortunés, que la fatalité sépare, d'autre
ressource que « d'aller consulter les hiérophantes dans la Ville
des Expiations. »

Les fragments qui devaient compléter la description de la
Ville des Expiations ont permis à l'auteur de donner carrière
à sa riche imagination, mais aussi de se complaire dans des

tableaux pleins de fantaisie et sans réelle valeur pour le but
principal qu'il poursuivait dans ses études.

THÉOL. ET PHIL. 1907 11



162

En 1831, — je l'ai déjà dit, — paraissait le petit volume
intitulé : La vision d'Hébal, épisode tiré de la Ville des Expiations.

Cet Hébal, chef d'un clan écossais, est un adolescent
maladif, — nous dirions un neurasthénique, — sujet à des

hallucinations. Il vit dans le passé aussi bien que dans le

présent et l'avenir. Ses temps sont, comme ceux du genre
humain, cosmogoniques, mythiques, historiques, apocalyptiques.

Il comprend que : « tout est contemporain pour celui
qui conçoit la notion de l'éternité ». A vingt ans, Hébal, que
nous pourrions aussi bien confondre avec Ballanche lui-même,
est plus fort, tout en étant toujours très sensitif. C'est à ce

moment qu'il a une vision, exposée ici sous une forme
poétique, dans des strophes, des antistrophes et des épodes. Dans
la suite de ces études, cette vision contribuera à faire
ressortir le caractère particulier de la philosophie de l'histoire
telle que Ballanche la concevait.

Dans l'Homme sans nom, Ballanche a raconté l'histoire
fictive de l'un de ces conventionnels qui ont voté la mort de

Louis XVI. Victime de la faiblesse de son caractère et poussé

par une espèce de fatalité, il a agi contre sa conscience. Le

remords le saisit. Il s'enfuit, se retire dans une solitude des

Alpes et s'y consume en se repaissant de ses tourments. C'est

là son expiation. Si, par le moyen de la religion, il parvient
à la paix, il ne tarde cependant pas à mourir parce que
l'expiation est achevée.

Ce petit ouvrage porte fortement l'empreinte de l'époque
où il a été composé, soit l'année 1820, époque de discussions

passionnées, le vent des révolutions soufflant partout et
ébranlant l'Europe ; date également de l'assassinat du duc de

Berry. Au point de vue politique, l'Homme sans nom est l'apologie

de Louis XVI et des Bourbons. L'épigraphe inscrite à la
tête de l'ouvrage pourrait faire croire que l'auteur ne voit,



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 163

dans la suite des événements, que la preuve d'une fatalité
inexorable : Fata viam invenient (Virgile) 1

Le régicide prétend que la nation française est devenue par
lui régicide ; qu'elle participe à l'affreuse solidarité de son

parricide. Cependant, il a « racheté un grand crime par un
long repentir ». Or « l'homme qui se repent a le mérite du

repentir qu'on ne peut lui ôter». On comprend ce point de

vue chez Ballanche, soumis à la doctrine de l'Eglise à laquelle
il appartenait. Mais des questions de cette nature se représenteront

dans la suite.

L'Elégie, dont l'épigraphe est, comme celle de l'Homme
sans nom, empruntée à Virgile : quxsivit cœlo lucem, inge-
muitque reperto, est l'expression d'une amère douleur, un
poème en prose sur l'assassinat du duc de Berry, une plainte
et une lamentation sur ce que la France a perdu. Ce sont des

vœux pour que l'enfant posthume du duc soit un fils qui
régnera un jour sur la France. Tout cela est d'un royalisme
quelque peu fanatique. A entendre l'auteur, les Bourbons
seraient des demi-dieux, mais le portrait qu'il trace du duc de

Berry, en particulier, n'a point été confirmé par l'histoire.
C'est de la rhétorique 1 Et cependant, quoique légitimiste
décidé, Ballanche semble demander que la dynastie représente
réellement la France. Il émet même sur la royauté, son

essence, et sur les devoirs de la dynastie régnante quelques
vues empreintes d'un certain libéralisme.

Il ne semble pas que cette Elégie renferme tout ce que
Ballanche se proposait d'y faire entrer. Les Prolégomènes

pourraient, dans une certaine mesure, combler cette lacune.

L'Elégie était, paraît-il, « destinée à représenter le moment
de transition, moment si cruel pour l'homme qui sent toute
sa nature ébranlée, » moment où les anciennes croyances
s'éteignent pour être remplacées par de nouvelles croyances.

** *

L'ouvrage capital de Ballanche, celui que les précédents
ont préparé et où se condense la pensée originale de l'au-



164 J. CART

teur, est certainement celui qui a pour titre : Essais de

palingénésie sociale et dont la première édition provisoire fut
imprimée en 1827.

Le philosophe genevois Charles Bonnet avait, dans le cours
du dix-huitième siècle, publié sa Palingénésie philosophique.
Ici, il s'agissait de la renaissance de l'homme individuel.
Ballanche a eu en vue l'homme collectif (la société), la
glorieuse évolution, la grande métamorphose de cet homme.
Dans une Dédicace insérée en tête des Prolégomènes, il
marque en ces termes le but qu'il se propose d'atteindre :

« Je veux exprimer la grande pensée de mon siècle. Cette

pensée dominante, profondément sympathique et religieuse,
qui a reçu de Dieu même la mission auguste d'organiser le

nouveau monde social, je veux la chercher dans toutes les

sphères des diverses facultés humaines, dans tous les ordres
de sentiments et d'idées; je veux, si je puis, en signaler
toutes les métamorphoses successives1. »

Dans quelle mesure Ballanche a réussi dans ses entreprises,
c'est ce qui se verra dans la suite. Pour le moment, il suffit
de constater la nature de la tâche qu'il s'était imposée. Ce

que l'on doit reconnaître, c'est que ce livre des .Essais de

palingénésie sociale, est un livre étrange, souvent difficile à lire
et parfois à comprendre, à raison même de ce qu'il y a de

mystique ou de symbolique dans la pensée ou dans l'expression,

mais un livre qui ouvre devant l'esprit de magnifiques
horizons. L'idée fondamentale en est l'initiation successive
des peuples et des individus par un renouvellement graduel,
par des évolutions renouvelées jusqu'à la dernière qui sera la
réhabilitation finale de l'humanité. Cette idée apparaîtra plus
tard plus clairement.

** *

Dans son poème d'Orphée, Ballanche a voulu, comme il le
dit dans la seconde partie des Prolégomènes, « essayer de

peindre les transformations des traditions égyptiennes en tra-

1 Essais de palingénésie, p. 6.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 165

ditions grecques, devenues à leur tour traditions romaines, »

sans, du reste, s'asservir aux données de l'histoire.
L'Orphée est divisé en neuf livres placés chacun sous

l'invocation d'une des muses. Le lieu où la scène se passe est

indiqué à la suite du nom des muses; ainsi le Latium, la

Samothrace, la Thrace, l'Egypte, etc. Les arguments qui précèdent

chaque livre en exposent l'idée et expliquent les mots

latins employés par l'auteur, etc.
Ballanche met en scène un poète divin, Thamyris, (encore

un nom symbolique?) chargé de répandre les lumières de

l'initiation et de les distribuer selon les besoins des sociétés

naissantes1. D'autre part, Orphée, l'homme à la lyre
enchantée, est tenu d'enseigner à l'homme une manière de

vivre qui doit changer sa condition sur la terre, et c'est sous

l'invocation d'Euterpe que se déroule l'histoire merveilleuse
d'Orphée et d'Eurydice. Le poète y développe cette pensée :

« L'homme est un être incomplet, destiné à se compléter
successivement par sa propre intelligence, par sa propre
volonté ; il ne peut rien pour l'avancement et la perfection de

sa nature, tant qu'il est dépourvu du sentiment religieux ou
du sentiment social, c'est-à-dire du sentiment qui le met en

rapport avec Dieu et de celui qui le met en sympathie avec

ses semblables2. »

Sous l'invocation de Terpsichore apparaît Erigone (celle qui
engendre la discorde), jeune et belle Mènade qui veut conquérir

pour elle et ses compagnes la capacité du bien et du mal
et dont la fin lamentable est causée par un amour sans égal.
Mais, et c'est là peut-être l'idée que Ballanche a exprimée

par un symbole, « l'avancement des destinées humaines est

au prix d'initiations lentes, successives, mesurées. »

Il serait sans intérêt de donner ici une analyse suivie et

complète des divers livres qui composent l'Orphée. Ce serait
se condamner à de nombreuses répétitions. Ce qui importe
maintenant, c'est de chercher, par des citations appropriées,
quelle a été la pensée génératrice du système de Ballanche
et ses conséquences pratiques.

1 Essais de palingénésie, p. 83. — 2 Ibid., p. 156.



166 J. CART

II
La société humaine et la position de l'être individuel

au sein de cette société.

Contrairement aux théories de J.-J. Rousseau, la société
n'est pas pour Ballanche le résultat d'un contrat, et, par
conséquent, d'une libre détermination de l'individu. La
société a été imposée à l'homme1. L'homme naît dans la
société ; la société telle qu'il la trouve et non telle qu'il l'a
faite, est toujours une des conditions de son existence. Le

prétendu état de nature, antérieur à toute société, ne peut se

prouver ni historiquement, ni spéculativement2. » Ainsi
pour Ballanche, comme pour Joseph de Maistre, «l'état qu'on
appelle état de nature est une chimère. L'état sauvage n'est
ni un état naturel, ni un état primitif3. » L'homme sauvage
n'est point l'homme primitif, mais l'homme dégénéré.

Dans le chapitre IX de l'Essai, Ballanche aborde la grande
question qui a, également et à un si haut degré, préoccupé
des hommes tels que J. de Maistre et de Bonald, savoir l'origine

de la parole. Entre ces différents auteurs, les rapprochements

sont donc naturels et faciles. Pour le premier, c'est-à-
dire Ballanche, l'origine de la parole et l'origine de la société
sont absolument simultanées. « L'homme étant nécessairement

un être social, il en résulte qu'il a été, dès l'origine,
doué du sens social, de la parole ; car la parole est nécessaire

pour la société et l'homme n'a jamais été hors de la
société 4. »

De même que Maistre et Bonald, qui ont pu être ses
modèles sur ce point, Ballanche admet donc la révélation de la
parole. « La parole est une révélation qui n'a jamais quitté le

genre humain et qui ne le quittera jamais. Les langues sont

une révélation continue, toujours subsistante au milieu des

1 Essai sur les institutions sociales, p. 243.
2 Le vieillard et le jeune homme, 4* Entretien.
:i Essai sur les institutions sociales, p. 297.
'• Ibid., p. 199



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 167

sociétés humaines et par laquelle les sociétés humaines sont
régies, car la parole est le lien des êtres intelligents. » « Les

langues sont filles les unes des autres, et l'homme ne peut
inventer ni sa langue ni ses institutions.» Bien plus, «une
émanation de la parole divine a été communiquée à l'homme.
Aussi Dieu ne cesse-t-il de parler à l'homme parce qu'il ne

cesse de veiller sur lui.» La transmission du langage sera
donc une «révélation sans cesse existante1.» Telle est la
condition même de la liberté de pensée en l'homme, de
l'émancipation de sa pensée, — comme s'exprime Ballanche. Si,
comme il le prétend, la parole est «l'homme tout entier,» cet
homme n'est libre que dans la mesure où sa pensée est libre.
Mais, à ce propos, on pourrait se demander quel est exactement,

pour Ballanche, le sens du mot parole? Est-ce autre
chose que l'expression abstraite des penchants, des volontés,
des pensées? On souhaiterait sur ce point un peu plus de

clarté. Ballanche ajoute : « Si le christianisme est une
première émancipation du genre humain dans l'ordre moral,
l'extension des limites de la liberté morale par l'affranchissement

des liens de la parole est une seconde émancipation
dans l'ordre intellectuel -. »

L'homme est-il absolument libre? Non, répond Ballanche,
car «il est enfermé par la Providence entre deux limites qui
sont les bornes de sa liberté. Ces deux limites sont la parole
et la société3. » Il n'a donc naturellement de droit qu'en tant
que la société lui en donne i.

** *

Tout en constatant les limites apportées à la liberté de

l'homme, Ballanche insiste sur la réalité du fait. « Dieu, qui
a fait l'homme, a su qu'il faisait une volonté libre et indépendante.

En conséquence, l'homme ayant été créé libre et

Dieu lui ayant donné dans la conscience un guide, le mal qui
résulte de la liberté, et qui est un mal nécessaire, ne peut
être attribué à Dieu5. »

1 Essai sur les institutions sociales, p. 269-271. —• "2 Ibid., p. 303. — 3 Ibid.,

p. 243. — 4 Le vieillard et le jeune homme. 4e Entretien. — 5 Orphée, p. 110.



168 J. CART

Ballanche divise tous les hommes qui méditent en deux

sectes, les hommes du destin et les hommes de la Providence,
ce qui implique deux points de vue différents pour considérer
les choses humaines. Les hommes du destin ne voient que le
mal répandu sur la terre. Ils accusent Dieu ou le nient. A
leurs yeux, la société est une chose mauvaise. C'est la
philosophie du découragement ou du désespoir. Les hommes de

la Providence voient le mal, mais ils croient à l'action
continue de la Providence et à la liberté de l'être intelligent. Ils
estiment que l'institution sociale est une institution divine1.
Seulement, pour justifier la Providence, il faut rehausser la
destinée humaine ; sans liberté point d'imputabïlité Il est

vrai que l'homme est une créature intelligente, morale et

libre, mais « c'est le sentiment moral qui est le véritable
gardien de la liberté2. » Une créature intelligente, par sa nature
même de créature intelligente, est une puissance libre et

indépendante, une puissance dans l'ordre général. Le danger
ici serait que le développement de l'être libre devînt de

l'individualisme (que Ballanche appelle à tort l'individualité).
Aussi « c'est dans le sentiment moral qu'est le remède tenu
en réserve par la Providence pour obvier aux dogmes de

l'individualité, pour faire que l'individualité ne soit réellement

pas, que le genre humain ne cesse pas d'être3. »

C'est à propos de la liberté de l'homme que Ballanche, tout
en estimant beaucoup J. de Maistre, le prend vivement à

partie en l'appelant « l'apôtre du passé », et en critiquant ses

théories anti-libérales. « L'autorité, dans le système de

l'absolu, tend à placer la conscience hors de l'homme et il faut
toujours qu'il la trouve en luii. »

Si l'homme n'était pas un être libre, pourrait-il se

perfectionner lui-même? Non, sans doute, car il serait semblable

aux animaux, dont l'instinct est immodifiable5. Sans la néces-

1 Essais de palingénésie, p. 30. — 2 L'Elégie, p. 296. — 3 Prolégomènes de

VElègie, p. 300. — i Ibid., p. 299. — 5 Ibid., p. 295.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 169

site de se développer, sans la liberté, sans la conscience,
l'être intelligent ne serait qu'un animal plus parfait, une
manifestation passive de Dieu, une brute admirable1.

Cependant l'homme, précisément parce qu'il est un être

intelligent, ne peut se développer progressivement que si,
d'abord, il se connaît lui-même. Cette connaissance est une
condition imposée à l'homme individuel, à l'homme marqué

pour représenter un état de la société et à la société qui a sa

vie propre et ses destinées à accomplir.
La perfectibilité est un attribut humain ; c'est le développement,

c'est-à-dire l'homme considéré comme se détachant
de la cause générale, de l'infini, pour arriver à son existence

propre, à la conscience2. Il est appelé à vaincre constamment
les lois de la nécessité, à se perfectionner malgré le destin.
Sa nature requiert une autre destination que celle des

animaux, puisque seul il a conscience de lui-même. Aussi « la
donnée panthéistique ne résout pas pour l'homme le problème
du progrès au prix de la souffrance3. » C'est dans l'état social

que l'homme peut se perfectionner, mais il faut que les
progrès de l'intelligence aident au progrès moral : l'homme, en
raison même de sa liberté, doit parvenir à la perfection. De

là l'impossibilité que tout finisse pour lui avec cette vie, qui
est une préparation de la vie future. Celle-ci est « toujours
nécessaire soit pour expliquer l'homme individuel, soit pour
expliquer l'homme collectif dans ses sympathies avec ses

semblables4. » En sortant de la vie actuelle, nous n'entrons
pas dans un état définitif. « L'homme, au sortir de cette vie
et de cette planète, sera pourvu de facultés plus étendues, se

trouvera placé dans un autre milieu et verra changer les

proportions de ses nouveaux organes avec les objets nouveaux
qui se manifesteront à lui, qui seront les occasions de ses

pensées5. »

Ballanche croit fermement à la marche progressive de l'esprit

humain. « Il marche, dit-il, dans une route obscure et

mystérieuse où il ne lui est jamais permis d'être station-
1 Orphée, p. 175. — 2 Md., p. 175. — 3 Ibid., p. 439. — * Ibid., p. 471. —

4 Ibid., p. 123.



170 J. GART

naire1. » Cependant Ballanche ne s'approprie pas absolument
le système de la perfectibilité tel qu'on le concevait de son

temps, c'est-à-dire à un point de vue matériel (les Economistes)

ou littéraire (M1110 de Staël), tandis qu'il considère
cette perfectibilité surtout à un point de vue moral et comme
devant aboutir à une réhabilitation. On envisageait encore
la perfectibilité comme indéfinie et sans transformation, sans
limites. Ballanche, au contraire, montre que les limites de la

liberté de l'homme sont les limites mêmes de la perfectibilité.
Seulement, les générations humaines sont toutes solidaires
les unes des autres et notre auteur envisage cette solidarité
comme « la base de toutes les religions perfectionnées par le

christianisme2. » Il insiste sur ce point et particulièrement
sur la solidarité entre les peuples. « Une fois pour toutes
déclarons-nous solidaires pour nos contemporains et croyons
aussi que nos ancêtres furent solidaires entre eux3. »

III
La base morale de la société humaine et le christianisme.

La société est sujette à d'inévitables transformations parce
qu'elle a été imposée à l'homme non comme un moyen de

parvenir au bonheur, mais comme un moyen de développer
ses facultés. Aussi, dans un chapitre spécial de l'Essai sur les

institutions sociales, Ballanche, en constatant ce qu'il appelle
le trouble des esprits au sujet du sentiment religieux,
prétend-il que les questions relatives à l'existence de la société

sont religieuses avant d'être politiques4. Cela est vrai, car,
dans les sociétés primitives, la forme religieuse se confond
avec la forme politique, les prêtres étant les chefs ou les
conseillers des chefs de la nation.

La société ne saurait subsister sans une base morale. Mais

cette base, quelle sera-t-elle et qui la fournira? Ce sera le

1 Essai sur les institutions sociales, p. 41.
2 Ibid., p. 44.
3 Le vieillard et le jeune homme. Premier entretien.
4 Ibid., p. 107.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 171

christianisme qui a mis dans le monde des idées morales qui
ne peuvent plus en être exclues. En conséquence, et à propos
des transformations que la société a subies et doit encore
subir, Ballanche fait jouer au christianisme un rôle
prépondérant. Les changements nécessaires ne sauraient
s'accomplir que dans l'esprit du christianisme. Toute loi qui
n'est pas puisée dans cet esprit « n'est et ne peut être qu'une
loi anti-sociale, ce qui implique contradiction1. » Jetant
ensuite un regard sur l'état des sociétés anciennes, l'auteur de

l'Essai estime « qu'elles n'auraient pu subsister sans l'esclavage,

parce que les idées morales, qui n'existent que depuis
le christianisme, peuvent seules contenir une multitude
chez qui est la force par le nombre, et en qui le besoin

d'égalité Lend toujours à développer tous les instincts
antisociaux2. »

Cest à bon droit que Ballanche signale la puissante
influence que le christianisme a eue sur les mœurs. Aussi ne

sommes-nous pas surpris de lire, quelques lignes plus bas, ces

mots caractéristiques : « Le christianisme et les idées que le

christianisme a mises dans le monde sont encore à présent
notre seul salut. La chute du christianisme entraînerait
inévitablement l'esclavage des peuples, l'abrutissement des

nations3. » C'est par de semblables affirmations que se révèlent
l'âme de Ballanche et la réalité, la profondeur de ses

sentiments chrétiens. Mais, prenant peut-être ses désirs pour la

réalité, il estime que le christianisme ayant maintenant
pénétré dans les éléments les plus intimes de la société, celle-ci
continue d'exister par la force même du principe religieux
qui est en elle. Il ne peut plus y avoir d'autre morale que la
morale chrétienne. Morale publique et morale religieuse sont

une seule et même chose. On ne pourrait concevoir à présent
une morale qui ne fût pas la morale chrétienne; toute autre
serait incomplète et, par conséquent, ne serait pas. Et, à

propos de l'opinion : « les hommes ont beau n'être pas
disposés toujours à toute justice, il se forme une conscience gé-

1 Essai sur les institutions sociales, p. 72. — '2 Ibid., p. 157. —3 Ibid., p. 158.



172 J. CART

nérale et une morale publique qui ont besoin d'être consultées

à chaque instant et dont les arrêts sont sûrs1. »

Ballanche s'applique à démontrer que c'est « l'entier
développement de la loi évangélique qui est l'unique loi morale
du genre humain, loi parfaitement indépendante et désintéressée

de toute forme politique2. » C'est en se fondant sur
cette loi elle-même, qu'il faut « puiser la raison et la récompense

d'une bonne conduite, non dans l'espérance de la santé

ou d'une longue vie, mais dans le sentiment moral de notre
perfectionnement3. »

Pour Ballanche donc, aussi bien que pour J. de Maistre et de

Bonald, la morale est un produit direct de la religion. D'une
manière spéciale «la religion chrétienne nous a enseigné
toutes les vérités morales4. » Comment en effet « séparer les
destinées humaines de ce qui en fait l'âme et la vie, la
religion?» Si J. de Maistre attendait une nouvelle révélation,
Ballanche lui répond que « le christianisme a tout dit. »

Mais, et ceci aidera à saisir ce qu'il y a d'original et d'essentiel

dans son système, il croit à un christianisme antérieur,
cosmogonique, comme il l'appelle. «Quelque chose existe,
quelque chose a existé, un fait primitif, la loi du monde, des

êtres, des intelligences, la raison de ce qui est, de ce qui a

été, de ce qui doit être, une cause. » Aussi l'homme est-il
tenu d'adorer les «traces du christianisme antérieur, qui a

fait le monde ancien, la lumière du christianisme réalisé, qui
fait les destinées du monde nouveau, de l'humanité5. » « Le
platonisme fut, sous quelques rapports, une heureuse préparation

à la religion de Jésus-Christ. » (Pensées, p. 53.)

Avant d'aborder l'étude des vues particulières de Ballanche
et de sa philosophie de l'histoire, il ne sera pas sans intérêt

1 Essai sur les institutions sociales, p. 389.
5 Prolégomènes de la Ville des Expiations, p. 206.
3 Ibid., p. 191.
4 L'Elégie, p. 303.
6 Orphée, p. 533-534.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 173

de signaler ici ses idées sur quelques sujets relevant de la
morale sociale.

Tenant pour démontré que la société a été imprégnée de

christianisme, Ballanche pense qu'elle fera d'elle-même ce

que la religion faisait autrefois en dehors du christianisme,
par exemple en ce qui concerne les êtres déclassés, les
détenus1. Sur ces divers sujets, ses opinions étaient certainement
en avance sur celles de ses contemporains. Le socialisme
moderne ne saurait y contredire. Ballanche attribuait à la

société une vertu educatrice qui, de nos jours, rencontre la
faveur de beaucoup. «Les hommes, dit-il, doivent tout
apprendre de la société, » et il entrevoit le jour où « le bien-être
social descendra graduellement à toutes les classes de la
société2. » Il a comme le pressentiment des futures revendications

sociales et une quasi-certitude que ces revendications
se réaliseront.

S'agit-il du gouvernement1? Il ne s'institue point, «il sort
du sein des choses3. » Le droit divin est expliqué par la
Providence, le haut domaine de Dieu sur les sociétés humaines.
Insensé est le dogme de la souveraineté du peuple, parce que
« la souveraineté faite pour dominer ne peut partir de bas.
Le souverain doit être au-dessus du peuple, mais il faut qu'il
soit dans l'esprit du peuple. » Malgré cette restriction,
Ballanche ne songe nullement à se rapprocher en quoi que ce

soit de J.-J. Rousseau.

Il était naturel que, par suite de ses études sur les questions

sociales, Ballanche fût amené à envisager les rapports
réciproques des institutions religieuses et des institutions
politiques. Du moment que le christianisme était la perfection

même des institutions religieuses, ce principe devait
être mis à la base des institutions civiles et transformer la
société en une véritable théocratie, ce qui, on en conviendra,
aurait répondu à la notion catholique de l'Eglise. Cependant,

chose curieuse! déjà en 1802, Ballanche écrivait : « J'ai

1 Le vieillard et le jeune homme, 5e Entretien.
ä Essai sur les institutions sociales, p. 355.
3 Le vieillard et le jeune homme, 2J Entretien.



174 J. CART

vu avec bonheur la restauration de l'Eglise, mais j'ai été

frappé pour elle de la voir renaître pompeuse comme jadis et
liée à l'Etat par reconnaissance. Je l'aurais mieux aimée libre
de se relever sans appui et d'elle-même avec ses croix de

bois. » Et, dans l'Essai, il réclame nettement l'indépendance
réciproque des institutions religieuses et des institutions
politiques. « Ne demandons point pour elle (la religion) l'appui
des institutions politiques; ce serait avoir des doutes impies
sur sa stabilité. N'exigeons pas non plus qu'elle vienne au
secours de ces institutions, parce que nous pourrions l'accuser

de leur chute lorsque le moment de la caducité serait
venu1. » A la vérité, dans la pensée de l'auteur, cette
indépendance réciproque devra être toute au profit de l'Eglise
romaine. Il estime même que « les libertés de l'Eglise gallicane

sont, pour lors, devenues sans objet, » et qu'il faut laisser

le pape « saisir dans toute son étendue le gouvernement
spirituel de la chrétienté2. » Joseph de Maistre n'en demandait

pas davantage. Toutefois, Ballanche estime que, par suite
du développement de l'individualité, le culte public, une
religion d'Etat sera moins nécessaire. Il est persuadé que
« l'abus du principe de l'autorité va directement à l'abolition
de la liberté, à l'abolition du sentiment moral3. » Il a même

un mot sévère à l'égard de la Société de Jésus: «Je considère
les jésuites comme un instrument irrationnel, puisqu'ils
n'ont ni traditions, ni corps de doctrine; cet instrument
formerait de nous des automates chinois4. »

Dans la conviction de Ballanche, le duel se retirera peu à

peu devant l'institution du jury, et surtout « lorsque le
sentiment moral aura pénétré plus avant dans la société ; alors,
ce que nous appelons l'honneur disparaîtra entièrement, car
l'honneur n'est, dans l'homme collectif, qu'un simulacre de

1 Essai sur les institutions sociales, p. 318.
2 Ibid., p. 318.
3 Prolégomènes de la Ville des Expiations, p. 259.
* Réflexions diverses, p. 393.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 175

ce qu'est le sentiment moral pour l'homme individuel. On a

beau se débattre contre cette nécessité, le cruel empire du
duel ne peut finir qu'avec l'empire factice de l'honneur1.»
L'histoire de Solange, dans la Ville des Expiations était sans
doute destinée à illustrer cette manière d'envisager le duel.

S'agit-il de la peine capitale? Ballanche estime qu'elle doit
être abolie parce que «Dieu a retiré à la société le droit de

vie et de mort2. » A ce sujet, aussi bien qu'à celui de l'esclavage

et de la traile des noirs, il écrit : «Il y a un état de
barbarie qui n'est point un état primitif, mais au contraire un
état de dégradation d'où il faut que les peuples se

relèvent3. »

S'agit-il de la guerre? « Les dieux ont voulu que la guerre
fût aussi un moyen de civilisation et de sympathie, car tout
est souffrance dans la condition humaine.... Le monde est
civilisé également par l'agriculture et par la guerre4. »

Affirmation bien étrange sous la plume de Ballanche et à laquelle
J. de Maistre aurait applaudi. Seulement Ballanche veut
qu'on « laisse à la guerre ou de nobles causes ou, du moins,
de généreux prétextes. »

Voici, d'autre part, une pensée qui, lorsqu'on se reporte à

l'époque oit elle a été exprimée, a le droit de surprendre :

«Le sentiment exclusif de la nationalité doit disparaître. Le

patriotisme a quelque chose d'injuste et de factice; outre
qu'il est intolérant, terrible et trop souvent cruel5. » N'est-ce

pas là quelque chose comme de l'internationalisme avant la
lettre?

Enfin, les conséquences de l'émancipation de la pensée se

produisent également dans la sphère de la littérature et des

arts. Dans le domaine de la critique littéraire, « il s'agit de

pénétrer le sens intime de tant de belles et de nobles concep-

1 Prolégomènes de l'Elégie, p. 292.
2 Essai sur les institutions sociales, p. 354. Le vieillard et le jeune homme,

o' Entretien.
3 Prolégomènes de l'Elégie, p. 280.

4 Orphée, p. 246.
6 Essai sur les institutions sociales, p. 354.



176 J. CART

tions de l'esprit humain. C'est la pensée elle-même qu'il faut
atteindre1. » On sait combien la critique littéraire s'est dès

lors inspirée d'un conseil si judicieux. Tout ce chapitre est

d'un grand intérêt. Entre autres choses, l'auteur y affirme

que « la littérature du siècle de Louis XIV a cessé d'être
l'expression de la société2,» que le genre classique est usé; il
annonce même le triomphe du romantisme.

IV

La philosophie de l'histoire chez Ballanche
et sa théorie de l'initiation.

Les idées de Ballanche, telles qu'elles sont exposées dans
les pages qui précèdent, ne sauraient, — même prises dans

leur ensemble, — être envisagées comme constituant le
système particulier auquel cet auteur s'est arrêté et dont il a

cherché à rendre compte en particulier dans Antigone, la

Palingénésie sociale, la Ville des Expiations, l'Orphée. Il lui
importait de découvrir ce qu'il appelait la Formule générale
de l'histoire de tous les peuples. C'est bien là ce qui constitue
le caractère original de son œuvre et le but même de ses

longues et laborieuses études sur la société ou l'homme collectif,

cosmogonique, comme il s'exprime3.
Dans Antigone, l'histoire du malheureux Œdipe est

destinée à faire ressortir le triple spectacle du malheur, du
dévouement et de l'expiation. Dans la préface, Ballanche disait
se rattacher à l'idée qu'Œdipe, le roi de l'énigme, comme il
l'appelle, était plutôt un type des misères humaines qu'une
personnification de l'empire de la fatalité. Son histoire serait
l'histoire même de l'homme, l'histoire de ses misères, de ses

1 Essai sur les institutions sociales, p. 329.
a Ibid., p. 100.
3 En 1823, Ballanche était à Rome avec M"" Récamier et J.-J. Ampère. Ce dernier

écrit au sujet de leur ami commun : « Rome, dont les ruines et l'horizon
formaient le cadre magnifique de sa Formule générale du genre humain. » Mais cet

ouvrage est en grande partie resté inédit. On en trouve des fragments dans la

Revue de Paris. 1829-1830.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 177

faiblesses, de ses courtes et trompeuses félicités, de ses

longues douleurs, de ses chagrins amers, de ses tristesses
infinies. Ce poème, tel qu'il est sorti de la plume de Ballanche,
est comme une transformation du dogme antique de la fatalité.

Par suite d'une évolution graduelle, ce dogme serait
devenu l'expression de la Providence chrétienne. Antigone
serait l'image du secours divin que Dieu place aux côtés de

l'homme qui, sans cela, serait écrasé par le malheur de sa

destinée. Ballanche voit « le destin passant par nombre de

transformations avant de devenir une loi générale de l'humanité,

avant d'être la Providence gouvernant le monde dans

l'accord de la prescience divine et de la liberté des êtres
intelligents. » En effet, « nous ne sommes point isolés sur cette
terre de deuil. Dieu jamais n'abandonne sa noble créature ; à

côté des erreurs, de l'infortune, même de l'opprobre, il plaça
l'innocence, la vertu, le dévouement, et l'homme, ce roi
détrôné, traverse son exil toujours accompagné de l'Antigone
que Dieu lui envoya. » On discerne facilement, dans la
manière dont Ballanche interprète l'histoire de l'infortuné roi
de Thèbes, l'influence des idées chrétiennes, bien que ces

idées, sous la plume de notre auteur, portent l'empreinte
dont le catholicisme romain marque la doctrine évangélique.

Ballanche est pénétré de l'idée qu'un progrès continu, un
perfectionnement général résulte des épreuves successives
« qui sont une partie si considérable des destinées humaines
ici-bas et au delà1. » Et même si la société a été imposée à

l'homme, c'est comme une épreuve aussi bien que comme un
appui. Une loi absolue préside à tout : « Epreuves, expiation,
liberté, voilà toute la destinée humaine, voilà tout le
problème de nos grandeurs et de nos abaissements, de nos gloires
et de nos misères dans tout le cours des âges, au travers de

toutes les vicissitudes du temps2. » Cependant, malgré les

lois invariables qui régissent éternellement le monde moral
comme le monde physique, civil et politique, partout se montrent

le perfectionnement successif, l'épreuve selon les temps
1 La Ville des Expiations, p. 325.
2 L'homme sans nom. Préface.

THÉOL. ET PHIL. 1907 12



178 J. CART

et les lieux et toujours l'expiation. C'est ainsi que l'homme
(l'homme collectif, cosmogonique et individuel) se fait lui-
même, — selon l'expression de Ballanche, — dans son activité
sociale comme dans son activité individuelle. L'épreuve de

la manifestation actuelle de l'homme sur la terre depuis qu'il
l'habite, cette épreuve s'explique par le dogme de la faute ou
de la déchéance et de la réhabilitation, dogme que l'on
rencontre à chaque pas, mais qu'on ne peut bien apprécier qu'en
se le représentant comme la conquête de la conscience et de

la responsabilité humaine1. C'est ainsi que Ballanche a été
amené à concevoir et à formuler sa théorie de l'initiation,
telle qu'elle apparaît dans ses Essais de palingénésie sociale.

Le mot de palingénésie renferme à la fois l'idée de mort et
l'idée de résurrection ou de restitution de l'être. Le terme
auquel elle doit aboutir, et le vrai but de cette renaissance, est
d'amener l'humanité au christianisme, qui est « la religion du

genre humain ». — « Le christianisme est non seulement le
but auquel doit tendre l'humanité, mais encore ses mystères,
contenus déjà dans toutes les traditions du monde primitif,
n'ont jamais cessé d'être l'arôme incorruptible dont furent
toujours, intimement et dans leur essence propre, imprégnées
les traditions secondaires, et même les religions successives2.

» Aussi la pleine émancipation cachée au fond de tant
de croyances générales, le christianisme seul peut nous la

procurer. « C'est le christianisme qui a fondé la société des

temps modernes. Cette société veut à son tour son émancipation,

et l'émancipation est contenue dans la loi chrétienne3. »

Cette loi elle-même est la loi du devoir auquel il faut obéir.
« Le don de la capacité du bien et du mal, en d'autres termes
le don de la conscience ou de la responsabilité, est le feu
dérobé au ciel par Prométhée, et c'est ce feu du ciel qui
sépare l'espèce humaine de l'essence animale 4. »

1 Essais de palingénésie sociale, p. 74. — 2 Essais de palingénésie, p. 75, 240.

— 3 Réflexions diverses, tome III, p. 399. — 4 Orphée, p. 516.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 179

« Le genre humain prend donc en lui-même la loi continue
et palingénésique de son développement. Il est donc à

présent ce qu'il fut à l'origine, c'est-à-dire au moment qui suit
le moment mystérieux où nous commençons à l'apercevoir
sortant de l'origine du dogme, au delà de l'horizon du mystère.

» — « Les siècles antérieurs à l'humanité actuelle sont
condensés dans une formule algébrique merveilleuse ; c'est
le dogme de la déchéance et de la réhabilitation. L'ombre
auguste de ce dogme est projetée sur toutes les traditions
générales du genre humain1. »

Ballanche s'est efforcé de s'identifier avec la pensée primitive.

Il a suivi ce qu'il appelle « la chaîne magnétique des

traditions » ; il la suivra dans la série des événements
extérieurs du genre humain, dans la série des événements secrets
de l'esprit humain. « Ces deux séries, dit-il, sont toujours
parallèles l'une à l'autre. Partout l'humanité se présente à

nous comme ayant subi, dans son essence même, une grande
altération. Cette altération immense et intime fut considérée

par la croyance unanime des peuples comme une maladie qui
devait avoir un terme et pour laquelle ils n'ont jamais cessé

d'invoquer des guérisseurs2. »

La théorie de l'initiation trouve son application dans le

poème d'Orphée. Orphée est un de ces guérisseurs, et, tel

que Ballanche le conçoit, il n'est ni un personnage mythologique,

ni un personnage historique ; c'est le nom donné à

une tradition3. Pour Ballanche, l'histoire n'est que le cadre
de l'enseignement philosophique et moral; un prétexte. Aussi,
au point de vue historique, sa méthode n'a-t-elle rien de la

rigueur scientifique. « Je me suis, dit-il, confié à cet instinct
que j'ai cru trouver en moi, et qui, au jugement de plusieurs,
m'a fait rencontrer quelquefois l'expression juste des
sentiments de l'antiquité. » Il est facile d'entrevoir la part qui,
dans une telle méthode, est laissée à l'arbitraire.

1 Orphée, p. 517-518. — 2 Ibid., p. 524-626. — 3 Ibid., p. 90.



180 J. CART

Dans ce poème, Ballanche a voulu condenser l'histoire de

quinze siècles du genre humain. Il partage ce dernier en ini-
tiables et initiés : idée dérivée du dogme caché dans toutes
les cosmogonies, le dogme identique de la déchéance et de la
réhabilitation1.

Orphée est un initiateur possédant une grande puissance
d'action sur les hommes et sur la nature, mais, d'après une
loi immuable et sacrée, l'initié est tenu de tuer l'initiateur;
sans cela l'initiation reste incomplète. Cruel emblème C'est

la mort qui produit la vie. La mort est une initiation douloureuse

; la vie également. Orphée a enseigné les hautes
doctrines sociales, les fondements des lois sur lesquelles reposent
les institutions humaines. Aussi Orphée est-il un civilisateur2.

Mais c'est dans la Vision d'Hébal que Ballanche a exposé
de la manière la plus vivante, ce qu'on peut envisager comme
sa philosophie de l'histoire. La grande épopée se déroule
devant l'esprit d'Hébal. En toutes choses, il voit d'une vue
intellectuelle et tout n'est que la pensée de Dieu. Il embrasse
à la fois les temps, les lieux, les hommes et les choses. Avant
la création, il contemple les choses et les êtres reposant dans
cette même pensée de Dieu. Il comprend l'être déchu et l'être
réhabilité. Et c'est « de cet événement cosmogonique, la
déchéance et la réhabilitation, dogme si profondément enfoui
dans le mystère des origines, que résultent la séparation des

sexes, les attributions des castes et des classes, les caractères
distincts des races.3 »

Mais quelles conditions l'individu devra-t-il remplir pour
répondre aux exigences de l'initiation? Ou, comme s'exprime
Ballanche, qu'est-ce qui constitue le fondement de l'initiation?

C'est à propos de l'Egypte, dont la vie, dit-il, ne semble

s'appuyer sur rien, ce qui fait que les hommes y cherchent à

donner de la durée à la mort, que Ballanche pose ces trois

1 Première addition aux Prolégomènes, tome IV, p. 11. — 2 Orphée, p. 221.

— 3 Vision d'Hébal, p. 36.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 181

conditions : « 1° Nul n'est digne de la Vérité s'il ne la
découvre pas lui-même. 2° Nul ne peut parvenir à la Vérité, s'il
ne parvient pas à la découvrir lui-même. 3° Nul n'est en état
de comprendre la Vérité, s'il n'a pas été en état d'y parvenir
de lui-même1. » Et plus loin, dans la « Loi du silence », « ce

qu'il faut que l'homme connaisse de la Vérité selon les temps
et les lieux se révèle toujours selon les temps et les lieux.2 »

Cela impliquerait, semble-t-il, un état d'esprit très particulier

et supposerait une inspiration individuelle.
La Vision d'Hébal est la vision de l'histoire universelle

contemplée de haut. Hébal suit les phases de cet antagonisme
du principe stationnaire et du principe progressif; antagonisme

qui est une loi du genre humain déchu et réhabilité,
qui est le ressort caché de l'histoire romaine et de toute
l'histoire4. Mais les époques palingénésiques sont les successions

des événements dans l'histoire des peuples. Ainsi le
monde vieilli se renouvelle sous le nom de monde chrétien.

Ici, tout naturellement, apparaît la figure du Rédempteur.
A la mort de l'Homme-Dieu, « le mystère insondable de

l'expiation est accompli. Toute la destinée humaine, dans le

passé et l'avenir, dans le temps et hors du temps, se résume
et se transfigure dans la vie de Celui qui a voulu être le péché

pour être le salut, être la faute pour être le pardon, de Celui
qui s'est fait notre image pour que nous devinssions la
sienne3. » C'est ainsi que Ballanche montre le christianisme
achevant son évolution. Il règne sur le monde ; il accomplit
ses promesses dans toutes ses traditions qui sont les traditions
générales du genre humain. Jésus, transfiguré sur le Thabor,
tel est l'homme cosmogonique, tel est l'homme à la fin des

temps. « Toute vie humaine est le résumé de toute la destinée
humaine et cette vie humaine ne se résume elle-même qu'au
moment palingénésique de la mort4. »

1 Orphée, p. 315. — 2 Ibid., p. 419. — 3 Vision d'Hébal, p. 60. — i Ibid.,
p. 78. - s Ibid., p. 113.



182 J. CART

V

Conclusion.

Je me suis appliqué à grouper, sous quelques rubriques
spéciales, les idées que Ballanche a répandues à profusion et
sans ordre bien arrêté dans ses différents ouvrages. C'était
une manière de rendre sensible la part que, dans son temps,
cet écrivain a prise au mouvement des esprits. De bonne
heure, les questions sociales avaient attiré son attention. Il
en vint bientôt à admettre que la société est, au même titre
que le langage, une émanation de la pensée de Dieu. Mais si
la société, envisagée dans son ensemble, est un fait considérable,

l'être individuel n'a pas une importance moindre. Sans

doute, il n'est qu'un microcosme, mais les lois qui régissent
le monde le gouvernent lui aussi. Partie intégrante de la
société, être libre, mais d'une liberté essentiellement morale, il
est placé sous la loi de la solidarité vis-à-vis de ses semblables.

— condition sur laquelle Ballanche insiste fortement. On sait
combien ce mot, — sinon la chose, — a fait fortune de nos

jours, mais ce qu'il y a de remarquable, au moins chez

Ballanche, c'est que, déjà à cette époque, la solidarité, considérée

sous son vrai jour et au point de vue chrétien, devait se

confondre avec la charité. C'est bien cette dernière, en effet, qui
apparaît, sous forme d'activité pratique, comme le principe
dirigeant dans les rapports de l'individu avec le prochain.

** *
La loi de l'humanité, c'est le progrès, le perfectionnement,

et le travail social n'a pas d'autre but, pas d'autre fin que ce
perfectionnement même. Ce dernier ne s'accomplit que par
l'épreuve d'abord, par la souffrance, conséquence inévitable
de la déchéance. Mais, à son tour, la souffrance constitue
une sorte d'expiation suivie d'un relèvement, d'une réhabilitation.

Cela est vrai de l'individu, parce que cela est vrai de

la société humaine.
Mais la réhabilitation suppose et même exige l'existence

d'une loi générale, celle d'une évolution graduelle, d'une ini-



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 183

tiation, et c'est ce que Ballanche s'efforce d'établir par l'histoire

et en invoquant le fait, pour lui évident, d'une succession

graduelle et progressive des peuples, succession dont le

terme ne serait autre que l'établissement du christianisme,
couronnement d'une évolution séculaire et religion définitive
d'une humanité renouvelée. Au point de vue moral, ce serait
là le triomphe d'une morale pure, seule digne de ce nom.

Il est évident que si l'initiation est la loi de l'humanité,
elle est, au même titre, la loi de l'individu. Pour renaître,
celui-ci doit donc mourir, car la condition même de l'initiation

est une suite nécessaire de morts et de vies. L'individu,
aussi bien que la société, passe par les phases successives de

la déchéance, de l'épreuve, de l'expiation, pour parvenir enfin

au relèvement, à la réhabilitation. Telle est la loi palin-
génésique, qui « remédie à tout, » prétend Ballanche, car, si
elle ne déploie pas tous ses effets dans la vie présente, elle a

pour elle la vie future. C'est alors que le dernier stade sera

franchi, la vie actuelle n'en étant que la condition et la

préparation.

Telle est, si je ne fais erreur, l'ensemble des idées de

Ballanche, de son système, si l'on peut donner ce nom à ce

monde de notions générales peu liées entre elles, à ces
pensées, à ces aspirations formulées dans un langage mystique,
prophétique et parfois très abstrait. Ce qu'on ne saurait
méconnaître, c'est l'influence très positive du christianisme
dans la conception philosophique de ce qui est, pour
Ballanche, le dogme de la déchéance, de l'expiation, de l'initiation.

Il a reconnu et déclaré lui-même que son système
historique était fondé sur le dogme chrétien. Chez lui donc,
malgré le mélange d'éléments fabuleux, mythologiques,
païens renfermés dans ses écrits, on discerne facilement le

penseur et le moraliste chrétien. A certains égards, il a

devancé son temps, sans jamais perdre de vue ce qui constitue
la condition morale essentielle de tout progrès véritable, de

tout perfectionnement digne de ce nom, soit dans la société,
soit chez l'individu.



184 J. CART

Il ne semble pas que Ballanche ait, de bonne heure, exercé
une influence appréciable sur la manière d'envisager les-

questions sociales et la philosophie de l'histoire. Les événements

politiques qui ont si fortement agité la société
européenne durant les trente premières années du siècle passé
ont pu contribuer à affaiblir l'écho de sa voix. D'autre part,
ce qu'il y avait de caractéristique dans sa nature individuelle
lui rendait difficile une action directe et sensible sur ses

contemporains. Il avait eu une enfance et une jeunesse
maladives. A Lyon, sa ville natale, et à l'époque la plus violente
de la Révolution, il avait traversé des jours dont le lugubre
souvenir était bien fait pour entretenir chez lui une mélancolie

naturelle. Plus tard, il avait vu s'évanouir des perspectives

de bonheur domestique. Telles ont été les cause»
diverses de son pessimisme dont l'expression la plus douloureuse

se rencontre dans les Fragments publiés en 1808. Ces

Fragments ne seraient que « des souvenirs fort tristes point
faits pour ce genre de publicité. » Dès lors, assure Ballanche,
«sa destinée avait été incomplète.s II témoigne d'un doute
profond à l'égard du bonheur dont un homme s'attendait à

jouir ici-bas. «J'ai reconnu que le bonheur était une plante
étrangère, qui croît dans les champs du ciel et qui ne peut
s'acclimater sur la terre1. » Des accents de cette nature sont

fréquents dans ce court opuscule. « Il y a sur la terre comme
un long gémissement qui se traîne de génération en génération,

depuis les premiers mortels jusqu'à nous2.» Cependant,

par intervalles, résonne une note moins lugubre. « Si
nous manquons de mesure pour apprécier la somme de
bonheur ou de malheur qui est réservée à chaque homme,... »

« si l'homme, sujet à l'erreur, ne sait jamais ce qu'il veut ni
ce qu'il désire,... » «Dieu sait mieux ce qu'il faut à l'homme

que l'homme ne le sait lui-même3.» Et ici, le sentiment

1 1er Fragment. — 2 6e Fragment. — 3 Ie', 2e, 3e et 4e Fragments.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 185

chrétien qui anime Ballanche se fait jour dans cette parole de

soumission et de foi : « Puisque tout enchantement est

détruit, que me reste-t-il à faire sur ce grain de sable qu'on
appelle la terre? Il me reste à me confier doucement aux
promesses immortelles qui sont faites à l'homme et qui doivent
s'accomplir au delà du tombeau '. »

Malgré la modestie de sa position sociale, Ballanche ne
devait pas tarder à entrer en relations avec des hommes tels

que Chateaubriand, par exemple. Au lendemain de l'apparition

du Génie du christianisme, désirant faire la connaissance
de l'auteur, il se rendit tout exprès à Paris. Il n'eut pas à se

plaindre de l'accueil qui lui fut fait, car, dès ce moment, il
entra avec Chateaubriand dans des rapports qui, sans être
très intimes, ne furent jamais interrompus. En 1812, il fut
présenté à Mme Récamier, la belle amie de Mme de Staël, qui,
sur l'ordre de Napoléon, vivait alors en exil à Lyon. A partir
de ce jour, il devint un des plus fidèles amis de cette femme
célèbre. En 1817, après avoir remis en d'autres mains l'im-
primerie-librairie qu'il tenait de son père, Ballanche, quittant

Lyon, s'établit définitivement à Paris, dans le voisinage
immédiat de Mme Récamier dont il devait être le commensal

journalier à l'Abbaye-aux-Bois. On sait quel fut l'éclat, —
tout intime, — de ce petit salon où trônait Chateaubriand et
où se réunissait une élite de penseurs et d'écrivains.

Ballanche, préoccupé du passé, mais surtout de l'avenir de

la société, avait l'ambition d'éclairer ses concitoyens en
dégageant, si possible, du passé de l'humanité, la vraie formule
de ses destinées. Il aspirait à déchiffrer l'énigme sociale en

révélant la pensée secrète des temps antiques. En un mot,
il visait à dégager de 3000 ans d'histoire la loi fondamentale

qui préside au développement de l'humanité.

1 7e Fragment.



186 J. CART

Pour remplir un programme aussi compliqué, il aurait
fallu, tout d'abord, se faire du sujet lui-même une idée
très nette, très complète et l'exposer ensuite avec une simplicité

d'expression qui n'aurait pas exclu la profondeur de la
pensée. Or Ballanche, doué d'une vive imagination poétique,
se laisse facilement entraîner par elle dans des régions un peu
nébuleuses. Il a le goût des symboles et il y donne plein
essor, non seulement dans des compositions ayant un caractère

poétique bien marqué, mais encore à propos de questions
essentiellement positives et pratiques.

Sociologue touché de bonne heure des misères de l'humanité,

Ballanche n'échappe pas toujours au danger auquel
sont exposés les hommes qui ont cette tendance, le danger
de confondre leurs désirs avec la réalité, le danger de se

bercer d'utopies.
** *

Il ne faudrait cependant pas conclure de ce qui précède,

que l'influence de Ballanche ait été absolument nulle. A

l'époque de la Restauration, par exemple, le poème d'Antigone

ne passa point inaperçu. Le public l'accueillit même

avec une certaine faveur. Plus tard, à l'apparition de la
Vision d'Hébal, Chateaubriand écrivait à l'auteur : «Jamais vous
n'avez dévoilé votre système avec plus de clarté et de grandeur.

» Et cela était vrai 1 Un jour, quoique trop tardivement,
l'Académie française comprit qu'elle avait contracté une
dette vis-à-vis de l'auteur de la Palingénésie sociale et elle
l'admit au nombre de ses membres.

Sainte-Beuve assure1 que «c'est à partir de 1830 que les

doctrines de Ballanche ont fait le plus de chemin dans le

monde, et qu'elles ont remué le plus d'esprits religieux. »

Et plus loin : « L'influence des écrits de Ballanche a été

lente, mais réelle, croissante et très active même dans une
certaine classe d'esprits distingués.»

Il était, en effet, impossible que la manière dont Ballanche

1 Portraits contemporains, I.



LES IDÉES MORALES CHEZ LES GRANDS PROSATEURS FRANÇAIS 187

envisageait les questions sociales et l'esprit dans lequel ces

questions étaient traitées par lui, demeurassent sans action.
Il donnait du relief à des aspirations pleines de spiritualité
et fournissait ainsi une large contribution aux idées morales
de son temps, et surtout à celles d'un avenir qui est devenu
le présent1.

1 De son vivant, Ballanche avait pu lire, dans des périodiques comme la
Revue des Deux-Mondes, des articles le concernant, mais c'est après sa mort

que divers auteurs tels que J.-J. Ampère, de Barante, de Loménie, etc., et ces

dernières années encore Huit, Frainnet, etc., lui ont consacré des Etudes importantes

et sympathiques.


	Les idées morales chez les grands prosateurs français du premier Empire et de la Restauration [suite]

