
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1907)

Heft: 2-3

Artikel: L'actualité de Vinet

Autor: Chavan, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ACTUALITÉ DE YINET *

A. CHAVAN
pasteur,

chargé de cours à la Faculté de théologie de l'Université de Lausanne.

Mesdames, Messieurs,

On dit parfois, en parlant de certaines idées, qu'elles sont
dans l'air; elles forment comme une atmosphère spirituelle
que tout le monde respire, et dont on est lentement imprégné
sans même s'en apercevoir. Qu'un nerf olfactif plus affiné, je
veux dire : qu'un esprit plus attentif en perçoive le parfum
et le signale à son entourage, il est certain de rencontrer un
écho enthousiaste, en révélant à d'autres âmes les richesses
à demi conscientes qu'elles portaient en elles-mêmes.

Je m'empresse de dire que ce ministère de révélation, qui
pourrait bien être tout simplement celui du génie, n'a rien
de commun avec le modeste rôle joué par celui qui a l'honneur

de vous parler, dans une circonstance qui ne mériterait
guère d'être signalée à un public sérieux, si elle ne m'avait
pas fourni à la fois l'entrée en matière et le sujet de cet
entretien.

Le samedi 3 novembre dernier, dans la magnifique salle de

l'hôtel Beau-Rivage, se déroulait l'un des actes essentiels
d'une manifestation à la fois gastronomique et universitaire;

1 Conférence académique donnée à Lausanne le 5 février 1907.

THÉOL. ET PHIL. 1007 8



114 A. CHAVAN

car vous savez que ces deux derniers termes ne représentent
point une antinomie irréductible, et qu'il est des circonstances
où l'on s'entend fort bien à en faire la synthèse. J'avais l'honneur

d'y figurer à côté de M. Philippe Bridel, le distingué
professeur de la Faculté de l'Eglise libre. Au dessert, un
peu à brûle pourpoint, je lui demandai si l'heure ne serait

pas venue de songer à l'élaboration d'une édition nouvelle des

œuvres de Vinet. Je n'eus pas de peine à constater que cette

parole, qui ne prétend point avoir été une semence, tombait
dans une terre bien préparée, ou plutôt sur un sol où montait

une abondante moisson. En effet, M. Bridel y avait déjà
très sérieusement songé ; d'autres s'étaient adressés à lui pour
lui poser une question analogue ; M. Bridel me citait parmi
ces derniers le célèbre professeur hollandais Chantepie de la
Saussaye. Et il semblait bien qu'une idée qui surgissait à la
fois de tant de points différents, devait rentrer dans la
catégorie de celles dont je disais tout à l'heure qu'elles sont dans

l'air. Aussi je crois pouvoir révéler sans indiscrétion qu'elle
va être très sérieusement examinée ; nous savons d'avance

que ces projets seront accueillis avec joie par tous ceux (et
ils sont nombreux) qui saluent en Vinet un trésor de vie et
de pensée, auquel on ne saurait trop largement puiser à

l'heure actuelle. J'ai pris la liberté de soulever un coin du

voile; je n'en dirai pas davantage pour le moment, me
bornant à faire appel aux indications et aux conseils de tous

ceux que l'idée intéresse, et dont nous serons trop heureux
de recevoir et d'utiliser les avis.

L'entreprise dont nous venons de parler n'est point entrée

encore dans la voie des réalisations pratiques ; il s'en faut de

beaucoup. Mais le seul fait que la pensée ait surgi de préparer
une édition nouvelle de Vinet, soulève toute une série de

questions d'une importance assez considérable. Mon intention
n'est pas de les étudier devant vous. Cette assemblée n'a

point été convoquée dans un tel but.
Et je pourrai d'autant plus facilement m'en dispenser, que

toutes ces questions préliminaires me paraissent dépendre en

première ligne d'une autre question à la fois plus large et



l'actualité de vinet 115

plus profonde, et que j'ai désiré examiner ici ce soir en me
plaçant sur le seul terrain des faits et de l'histoire. Pour
savoir dans quelle mesure il convient de rééditer Vinet, il faut
commencer par se rendre compte de la part d'actualité que
nous pouvons encore attribuer à son œuvre. Certainement,
Vinet est. le plus actuel des hommes du passé, en ce sens que
ie grand principe de la séparation, dont il fut le premier
champion et que son nom incarne, est aujourd'hui au centre
même de nos préoccupations les plus ardentes ; mais ce n'est

point sous cet angle que je voudrais envisager le problème ;

songeant plutôt au projet de réédition dont nous avons parlé,
qu'aux luttes politico-ecclésiastiques dont le premier acte

vient de se clore, je voudrais rechercher par quelle face de

son activité Vinet nous paraît rivé aux circonstances de son

époque, et par quelle autre face il nous semble au contraire
en pleine harmonie avec les aspirations et les préoccupations
contemporaines. Ici, Mesdames et Messieurs, je n'étonnerai

personne en déclarant que je me trouve en présence d'un
véritable monde. Au cours des quelques minutes pendant
lesquelles j'ose espérer que vous voudrez bien m'accorder votre
attention, vous ne me demanderez pas d'en explorer en détail
les cinq continents. Car ce sont bien cinq continents d'un
monde, que les grandes subdivisions de la tâche colossale,

accomplie par celui qui sut être à la fois et d'une façon si

remarquable, un moraliste, un apologiste, un ecclésiologue,
un critique littéraire, et un penseur chrétien.

Il serait intéressant, et peut-être même amusant quelquefois,

d'aborder par le détail l'étude des œuvres de Vinet pour
en dégager le degré d'actualité. Il y aurait à glaner une foule
d'affirmations curieuses, que l'on croirait tombées d'une
plume contemporaine. Ne nous semble-t-il pas entendre un
spectateur des hauts faits de la libre-pensée actuelle, quand
nous lisons ceci, dans le Mémoire en faveur de la liberté des

cultes, à la date de 1826 :

« N'oublions pas que ceux qui font profession de ne pas
croire ont montré que, pour se rendre coupables d'attentats



116 A. CHAVAN

à la liberté religieuse, ce n'est que le pouvoir qui leur manque
Des philosophes ont paru croire que l'incrédulité est
tolérante de sa nature, et qu'elle est portée à respecter la liberté
religieuse comme la liberté de pensée en général. Je lui
crois, au contraire, un grand penchant à l'intolérance. Les
adversaires des religions positives peuvent bien, dans le

temps où leur liberté de pensée est menacée, élever la voix
avec les défenseurs de l'indépendance religieuse ; il y a entre
ces deux partis non pas communauté de principes, mais
société de périls ; et la plupart des déistes et des indifférents
défendent alors non l'intérêt de la société, mais leur intérêt
particulier. Leur impatience contre les manifestations d'une

croyance positive, leurs clameurs contre les œuvres où la
charité se joint à la piété, leur amertume contre tous les
hommes religieux d'une manière prononcée, pouvaient faire
pressentir quels seraient leurs actes si, par un jour de

malheur, le pouvoir leur tombait en partage....1 »

Il est piquant de rapprocher ces paroles d'un mot du Vinet
des premières années, qui n'est pas le Vinet que nous vénérons,

écrivant à son ami Leresche, le 7 septembre 1817, en

parlant des dissidents et des piétistes : « Si jamais j'avais un
pouvoir quelconque, moral ou extérieur, je n'épargnerais
rien pour dissiper cette secte....2 »

Et pour prendre un détail plus rapproché de la vie
ordinaire, qui donc parmi nous ne souscrirait pas à ce mot cueilli
dans une lettre de Vinet à Samson Vuilleumier, en 1837 :

« Ce qui est vieux à Lausanne m'attriste ; ce qui est neuf
[m'attristel encore davantage; je voudrais que rien ne fût
changé, ou que tout eût disparu. Je hais ces nouvelles
constructions qui partout autour de Lausanne interceptent la vue
et engloutissent la campagne. Cette sauvagerie tout joignant
la ville, cet admirable contraste n'est plus ; il faut aller loin
pour être en tête à tête avec la nature3. »

Et si Vinet, en 1838, se plaint de manquer moins de loisirs

1 La liberté des cultes. Paris, 1852, p. 65, 66.
2 E. Rambert, Alexandre Vinet, 3e édit., p. 43.
3 Lettres inédites publiées par H. Vuilleumier (1897), p. 15.



l'actualité de vinet 117

que de tranquillité, disant : « Le bruit de la rue ne permet
pas du matin au soir le recueillement dont ma pauvre tête a

besoin », si bien « qu'un entretien de cœur est une de ces

choses qui ne sont guère possibles au milieu de ce tumulte *, »

je me demande ce qu'il dirait aujourd'hui, jeté dans le
tourbillon de notre agitation fébrile, qui nous brise plus encore
qu'elle ne nous grise, et qui certainement nous use plus
qu'elle ne nous amuse!

Mais, Mesdames et Messieurs, je ne suis pas venu ici pour
vous entretenir de choses plus ou moins frivoles. Nous n'allons

pas nous attarder davantage à des détails d'observation
tombés de la plume de notre illustre compatriote. C'est sur
l'actualité des grands principes de Vinet que nous désirons
concentrer votre bienveillante attention, et j'arrive maintenant

à la partie sérieuse de mon sujet.

L'œuvre de Vinet dérive tout entière de deux grands
principes, qui se laisseraient facilement ramener à l'unité, le
premier étant au fond une application particulière du second,
mais que pour plus de clarté nous envisagerons séparément.
D'une part, c'est l'individualisme ; d'autre part, c'est l'identité
essentielle entre la vraie humanité et la divinité. Nous n'avons

pas à examiner ici la valeur de ces deux grandes conceptions.
Je ne me placerai point sur le terrain de la polémique; je me
bornerai à examiner jusqu'à quel degré ces deux principes
sont encore ceux de notre époque. En d'autres termes,
j'étudierai non point leur part de vérité absolue, mais leur part
d'actualité. J'espère que vous pourrez me rendre le témoignage

d'avoir été aussi impartial et objectif qu'il est possible
de l'être quand on a son opinion, et que le sujet dont on parle
est l'un des plus passionnément discutés à l'heure présente.

Nous partons de l'extérieur, et nous commençons par
examiner Y individualisme et ses applications pratiques.

1 Op. cit., p. 16.



118 A. CHAVAN

Vinet fut individualiste dans l'âme. Tout le monde le sait ;

il suffit de lire au hasard dix pages consécutives dans son

œuvre pour en être pleinement convaincu ; et je ne m'attarde

pas à l'établir. « Vinet, disait Paul Chapuis, est individualiste
de nature1. » Pour Vinet, l'individu est l'atome social indivisible.

Seul il constitue un être vivant ; seul il se sent être, il
veut être, et il doit être. C'est uniquement pour mieux
réaliser son être qu'il s'associe à d'autres individus. Une telle
association n'est ni un être en soi, ni une personne ; elle est

un simple moyen en vue du développement intégral de la

personnalité individuelle. Forger et enrichir son individualité,

tel est le premier de tous les devoirs ; et ce devoir ne peut
être accompli que dans la pleine et libre possession de soi-
même. C'est pourquoi Vinet fut toujours le grand champion
de la liberté.

Or, peut-on dire du Vinet individualiste, qu'il soit
véritablement actuel? N'est-il pas plus juste de dire que nous
sommes emportés par des courants diamétralement opposés?
Le sens social n'a-t-il pas fait dans ce dernier demi-siècle des

progrès considérables? Faut-il rappeler ici le développement
immense du socialisme, même sous sa forme la moins
individualiste, le collectivisme Faut-il rappeler le beau mouvement

du socialisme chrétien ou du christianisme social, par
lequel l'Eglise, entraînée dans le mouvement du jour,
s'efforce de ne point laisser à d'autres le monopole d'une
attitude profondément chrétienne dans son principe? On ne
saurait le nier, l'individualisme « asolidariste » de Vinet,
(l'adjectif est de Paul Chapuis), nous paraît représenter une
époque disparue. Vinet envisage l'individu et la société

comme deux termes opposés entre lesquels il faut choisir, et
il résoud l'antithèse par la prédominance exclusive de
l'élément individuel. Aujourd'hui tout un parti s'efforce de

renverser les termes de la même antithèse, sacrifiant la liberté
personnelle à l'intérêt de l'ensemble. Mais à l'heure présente,
la plupart des penseurs dépréoccupés des passions sociales

1 Cours manuscrit sur Vinet.



l'actualité de vinet 119

et politiques, cherchent plutôt à faire la synthèse du fait
individuel et du phénomène social.

Tandis que Vinet appauvrit une des notions pour enrichir
l'autre de ses dépouilles, nous pensons aujourd'hui que
l'enrichissement de l'une comporte l'enrichissement de l'autre.
Notre idéal est à égale distance de l'individualisme et du
collectivisme; il est dans le beau principe de la solidarité, qui
comporte à la fois des personnalités librement épanouies, et

une société organisée, avec ses droits et ses obligations. Il y
a des devoirs sociaux comme il y a des devoirs individuels,
et nous ne voyons nullement qu'ils soient en opposition les

uns avec les autres. L'idéal solidariste actuel nous paraît
plus rapproché de l'Evangile, que l'individualisme pur
proclamé par Vinet au nom même du devoir chrétien.

Je ne m'arrête pas davantage au principe, et je passe à

l'examen de sa réalisation pratique la plus connue, et par
laquelle surtout Vinet est actuel dans les préoccupations de

l'heure présente, vous avez nommé la séparation de l'Eglise
et de l'Etat. Ici plus que jamais, je tiens à le dire encore, il
s'agit non pas de juger le principe, mais d'en mesurer
l'actualité.

Je ne pousserai pas l'amour du paradoxe jusqu'à dire que
l'idée de la séparation ne soit pas actuelle. Mais j'ai la
conviction que la façon dont Vinet pose et résoud le problème
manque d'actualité dans une mesure plus grande qu'on ne le

suppose en général. Je vais essayer de le montrer à l'aide de

quelques citations, prises dans la masse des documents que
j'aurais voulu pouvoir (le temps seul m'en empêche) apporter

ici à l'appui de cette affirmation.
Je note tout d'abord, qu'il y a dans les origines historiques

du système de Vinet une forte présomption en faveur de sa

non-actualité. Son éclosion est intimement liée aux circonstances

très spéciales, qui donnent à la première moitié du

dix-neuvième siècle une physionomie qui a complètement
disparu.

L'idée de la séparation ne date point, dans la pensée de



120 A. CHAVAN

Vinet, d'une conversation qu'il aurait eue en 1816 avecForel.
Cette explication, qui est surtout celle de Forel, repose sur
une illusion. D'autre part, nous devons écarter une autre
illusion encore, celle de Vinet lui-même, qui s'exprime ainsi
dans l'une des dernières pages de son Essai sur la manifestation

des convictions religieuses : « Je veux que mon principe
soit cru pour lui-même, et indépendamment de ce qu'on
appelle les faits.... Et si je pouvais croire qu'il soit donné à

quelqu'un de connaître parfaitement la généalogie de ses

propres idées, je dirais que celle-ci est née en moi de la
simple considération de la nature humaine et de l'étude de

l'Evangile. » (Essai, p. 482.)
Souffrez que je le répète, Forel et Vinet se font illusion

l'un et l'autre. Il nous reste en effet de l'éclosion de cette
idée un témoin irrécusable, un document de première
importance, une lettre de Vinet lui-même à son ami Leresche,
qui nous montre la théorie de Vinet, comme une nouvelle
Athéné, jaillissant de son cerveau, armée de pied en cap, par
un phénomène d'illumination subite et immédiate, provoqué
par le spectacle des déplorables événements qui se déroulaient

alors dans notre pays. Cette lettre, en effet, contient
déjà tout l'Essai sur la Manifestation, avec ses qualités et ses

défauts, en particulier sa fameuse confusion entre l'Eglise
et le Royaume de Dieu. Elle fut écrite en 1824, au moment
où le gouvernement conservateur préparait la triste loi du
20 mai, c'est-à-dire à l'heure où la persécution religieuse
dirigée par l'Etat contre les dissidents qualifiés de sectaires,
atteignait son point culminant. L'excès du mal va faire surgir

dans l'esprit de Vinet le plus radical de tous les remèdes.
Voici cette lettre :

« Je te dirai, à tout hasard, et sauf meilleur avis, que les

mesures du gouvernement m'alarment plus qu'elles ne me
rassurent. Le gouvernement agit... dans la sphère de ses

droits positifs. Et cependant, les mesures qu'il vient de

prendre ne me paraissent point propres à éteindre ou à diminuer

l'esprit de secte et les divisions qui travaillent notre
Eglise... Il me semble que nous voilà placés dans un cercle



l'actualité de vinet 121

vicieux, et rien n'est capable de nous en faire sortir tant que
nous nous tiendrons au principe spécieux, je l'avoue, mais
faux d'une religion de l'Etat. »

« Les relations qu'on a établies entre l'Etat et la religion,
entre la société politique et le royaume des cieux, me paraissent,

je l'avoue, adultères et funestes. Où en est le fondement

dans la nature des choses? Rien d'aussi spirituel, rien
d'aussi individuel que la religion ; elle ne peut point s'appliquer

aux masses sans froisser violemment une foule d'individus.

Où en est l'utilité pour l'Eglise? Je n'en vois résulter

que du mal pour elle. Le gouvernement, dit-on, protège; sa

protection est un joug, et ce joug ne tardera pas à se

faire sentir ; l'Etat gêne la conscience en protégeant comme
en opprimant. — Où en est l'avantage pour le corps social?
Là où une religion est reconnue, il y a des sectes ; là où

l'Etat ne reconnaît aucune religion pour dominante, il n'y a

que des opinions et point de déchirements. — Où en est

l'heureuse influence sur l'esprit religieux La liberté est

l'âme de toute ferveur religieuse, en même temps que le

gage de la tolérance. Dans un Etat où le gouvernement ne

fait dominer aucune religion, n'en protège aucune et les
tolère toutes, il y a sans doute des hommes irréligieux et des

esprits forts, et ils ne se déguisent pas; mais il y a peu
d'hypocrites et de tièdes. Quiconque a soif de vérité et de justice
se joint à une communauté travaillée du même besoin... Les

ministres, de leur côté,... n'exercent pas un métier, ils obéissent

à une vocation. On réclame pour l'Evangile la protection

des grands de la terre ; Christ ne l'a pas voulu ; la vérité
doit avoir une marche indépendante et des triomphes purs.
Elle n'est jamais si forte que quand on l'abandonne à ses

propres forces.»
J'ai cité tout ce passage, pour rappeler sous une forme

condensée le système de Vinet, car il est là dans ses lignes
essentielles. Mais voici, dans ia même lettre, le trait
caractéristique, qui ne confirme guère ce que j'ai appelé la double
illusion de Forel et de Vinet :

« Jamais ces idées ne s'étaient présentées à mon esprit...



122 A. CHAVAN

Les événements dont notre pays est le témoin m'ont conduit
à ces réflexions qui m'ont frappé tout d'un coup comme un
trait de lumière, et dont j'ai été entraîné par la forte
préoccupation où je suis à te tracer une rapide et imparfaite
esquisse. Je soumets à ton excellent jugement ces idées encore
toutes chaudes. Dis-moi quels sont tes sentiments, tes vœux,
tes espérances1. »

C'est bien là, ce que Frédéric Chavannes appelle « le rare
et frappant phénomène de cette illumination soudaine et

complète2. » C'est bien là la vraie origine de l'individualisme
ecclésiastique de Vinet. Sa théorie a jailli sous la pression
des circonstances du temps.

Et j'ajoute que nous ne saurions être surpris de voir une
telle solution s'imposer à lui avec l'impérieux caractère d'un
devoir. Ce qui nous paraît étrange, c'est que dans une période
où l'oppression religieuse était érigée en système, Vinet
presque seul ait réclamé la séparation. Ce qu'il y a de

surprenant, c'est de constater que même les démissionnaires de

1845 n'ont été amenés que par la force des faits, acceptés à

regret dans leurs conséquences théoriques, à admettre enfin
le principe séparatiste3. Il fallait que le sens national fût
bien tenace, pour avoir survécu à un pareil déploiement
d'intolérance. Faut-il rappeler ici quelques faits? On oublie
si vite le chemin qu'on vient de parcourir 1 On voit si peu
combien les événements expliquent et légitiment l'apparition
du système de Vinet, auquel ils donnaient alors une raison
d'être qui depuis longtemps a disparu 1

Voici tout d'abord, en 1824, sous le gouvernement conservateur,

la fameuse loi du 20 mai, qu'aucun régime n'a jamais
dépassée. Les assemblées du culte dissident y étaient
rigoureusement interdites; elles devaient être immédiatement
dissoutes; ceux qui les présideraient seraient punis d'amende,

1 Lettres, I, p. 46 sq.
2 Alexandre Vinet, apologiste et moraliste chrétien, p. 204.
3 Lettres, II, p. 296, 297, 311, 329, 361, 364. — De Pressensé, A. Vinet d'après

ses lettres à Lutteroth, p. 155-157, 160, 163, 169, 173, 181. — Lettres à 8.

Vuilleumier, p. 39, 40, 46.



l'actualité DE VINET 123

de confination dans leur commune, puis d'exil et enfin
d'emprisonnement. L'idée de la tolérance était encore si étrangère

à l'esprit du temps, que seuls 26 pasteurs et ministres
protestèrent contre ces odieuses mesures, et que l'apparition
du Mémoire de Vinet en faveur de la liberté des cultes
n'éveilla que fort peu d'écho.

L'avènement du parti libéral sembla modifier cet état de

choses. La loi de 1824 fut abrogée; mais la constituaute
refusa de proclamer le principe de la liberté des cultes. Cette

liberté toutefois s'établissait graduellement en fait ; elle eût

fini, j'en suis convaincu, par triompher en droit, si la
révolution radicale de 45 n'avait indirectement provoqué la
démission fameuse des pasteurs qui lui est si intimement liée.
Cette démission causa dans tout le pays une irritation si

profonde, qu'elle a retardé pour longtemps l'avènement
normal de la liberté religieuse, et fait renaître une période
de violente intolérance. Le peuple sentit se réveiller sa

vieille hostilité contre l'esprit de dissidence ; et le gouvernement

populaire de 1845 se fit l'organe de ce sentiment
profondément regrettable. Plusieurs réunions dissidentes ayant
été assaillies et l'ordre public troublé, le Conseil d'Etat
prononça l'interdiction de toute assemblée religieuse en dehors
de l'Eglise nationale, partout où des désordres lui furent
signalés; il repoussa une pétition de pasteurs nationaux
demandant la liberté religieuse, et reçut du Grand Conseil des

pouvoirs illimités dans les questions de cet ordre. L'interdiction

de tout autre culte que celui de l'Eglise nationale fut
renouvelée le 24 novembre 1847, puis promulguée encore le

7 juin 1849, dans des termes qui rappellent fort la loi si

intolérante de 1824; ces mesures oppressives, d'ailleurs mal

observées, ne furent officiellement abolies que le 19 mai 1859.

Vinet était mort le 4 mai 1847. Le 3 décembre 1846, il avait
été destitué de son poste de professeur de littérature française

à l'Académie, pour avoir pris part à d'autres cultes

que ceux de l'Eglise nationale1! On comprend sans peine

que dans ces circonstances, rien n'ait pu lui faire entre-
1 De Pressensé, op. cit., p. 189,190.



124 A. CHAVAN

voir un état de choses meilleur; les événements l'ont de

plus en plus confirmé dans la conviction inébralable que
ces abus étaient inséparables du système national, et que
le seul remède était la séparation complète des deux sociétés1.

Or, à l'heure où nous sommes, les faits qui ont provoqué
et légitimé le système de Vinet, n'existent plus. La liberté
religieuse qu'il revendique avec tant de force, est un principe
acquis et passé dans les mœurs ; l'Etat protège également
les cultes de toutes les Eglises, et sa protection n'équivaut
nullement à une persécution ; chacun est libre de manifester
ses convictions, et les pouvoirs publics répriment toute
atteinte portée à cette liberté.

Dès lors, tous les postulats essentiels au nom desquels
Vinet demandait la séparation, sont devenus des réalités,
aussi bien dans les Eglises nationales que dans les Eglises
indépendantes, ou en dehors des Eglises. Voilà pourquoi la
question se présente aujourd'hui sous un angle tout à fait
différent. Si la séparation est réclamée encore et avec plus de

force que jamais, c'est pour de tout autres raisons, et en

vertu de tout autres principes.
Vinet demandait la séparation par piété.
Le radicalisme français l'a faite par impiété. Il a voulu

d'un geste magnifique éteindre dans le ciel des lumières
qu'on ne rallumerait plus.

Chez nous, comme à Neuchâtel, ce n'est pas la question
de principe qui domine le débat ; c'est la question d'argent,
à laquelle Vinet ne consacre guère qu'une note dans son
volumineux Essai sur la manifestation. La remarquable bro-

1 De Pressensé, p. 8, s'exprime ainsi : « Il est bien de son époque ; il en a

traversé les orages. » Plus loin, p. 84 : « Ces explications étaient nécessaires pour
nous faire comprendre d'une part l'état des choses dans le pays de Vinet, et de

l'autre l'évolution même de sa pensée sur les questions ecclésiastiques sous

l'influence des crises politiques et religieuses dont il a été le témoin et auxquelles
il a pris part.» En 1839, au lendemain de sa démission, Vinet écrit à Lutteroth
(de Pressensé, p. 95) : « Les circonstances de notre Eglise ont fortifié ma conviction,

éclairé mes idées, ranimé mon zèle, quant à la doctrine de la séparation de

l'Eglise et de l'Etat. »



l'actualité de vinet 125

chure de M. Georges Godet, prend pour base d'argumentation

la question financière. «. On n'a pas répondu, dit-il, et

on ne répondra pas à l'argument tiré de l'injustice qu'il y a à

faire entretenir par les libres-penseurs un culte dont ils ne

veulent pas.... » Quant aux membres des Eglises indépendantes,

M. Godet note avec soin que ce n'est pas d'eux qu'est
partie l'initiative séparatiste (je me demande ce qu'en eût
pensé Vinet), mais il ajoute que l'état actuel des choses n'en
constitue pas moins à leurs yeux une injustice1.... » C'est

aussi d'injustice que parle M. Pierre Bovet; il trouve anormal

« qu'un citoyen libre-penseur et athée militant, soit de

par la loi obligé de verser de son argent pour faire vivre des

hommes qui, dans des édifices communaux, annoncent
publiquement à la foule des doctrines qu'il estime néfastes2. »

C'est également au même point de vue que se place la
brochure fort intéressante de M. Paul Perret : « C'est d'une
question d'argent, dit-il, que le mouvement est issu. » Et si

le budget des cultes a été désigné comme victime, c'est à la
suite des progrès considérables et de l'influence croissante
du socialisme et de la libre-pensée. (Ici encore qu'en
penserait Vinet, qui confondait socialisme et nationalisme, et

qui voyait dans tout socialiste un adversaire irréductible de

la séparation?) «Il s'agit de simple justice, s'écrie à plusieurs
reprises, M. le pasteur Perret3; seul le budget des cultes
est menacé; lajustice et rien que la justice est en cause;
c'est le souffle de la justice qui passe sur le pays. Une parole
de justice est aujourd'hui sur les lèvres des socialistes, des

libres-penseurs, et des athées.... » Je ne dis pas qu'aux yeux
des séparatistes actuels la question de principe n'existe plus ;

j'affirme seulement que ce n'est plus en combattant sur ce

terrain que la séparation est revendiquée aujourd'hui. Ce

qui me permet de conclure que, dans la façon dont il pose
cette question si actuelle, Vinet manque d'actualité.

Je dirai plus ; c'est avant tout dans la méthode qu'il em-

1 L'Eglise et la confession de foi, p. 5-8.
2 La séparation et l'Eglise nationale, p. 17.
-1 La séparation et l'Ecjlise indépendante, p. 3-11, 13, 16, etc.



126 A. CHAVAN

ploie pour la résoudre, que la non-actualité de Vinet me
semble le plus apparente.

Amené à la séparation par le spectacle des persécutions
dirigées contre la dissidence, il s'est emparé de l'idée, il l'a
érigée en principe, d'un seul coup d'aile il l'a élevée au
niveau de l'absolu, il l'a détachée des faits, il l'a déracinée
du sol naturel où elle avait germé, il l'a isolée de sa base, il
a cru la rendre plus forte en l'envisageant en soi, en ne la
défendant qu'en théorie, indépendamment de toute
contingence1. Et voici, sa théorie, agencée avec une logique
admirable, se révèle d'une fragilité extrême ; elle ne s'appuie
que sur elle-même ; elle plane dans la sphère éthérée des

principes ; elle élance sa pointe jusque vers le ciel, portée
sur les ailes de la plus impeccable des déductions, ailes

d'Icare, hélas! qui vont la précipiter dans l'abîme... car elle
ne touche le ciel qu'en perdant contact avec les terrestres
réalités; sa base elle-même est montée à la hauteur des nuages;

quejle vent de la science passe et emporte la nue, et le

voile désormais déchiré laissera voir une construction d'une
fort belle architecture, mais suspendue dans le vide. La
méthode de Vinet, à l'heure actuelle, est abandonnée. Aujourd'hui

ce n'est plus l'idée, c'est le fait qui règne en maître. La
fière déduction est descendue de son trône ; l'induction y est
modestement montée ; et rien ne nous fait prévoir encore la
révolution qui l'en chassera. Si Vinet eût pratiqué dans ce

domaine, comme il l'a fait ailleurs, la méthode expérimentale,

il eût beaucoup moins souffert de cet isolement dont il
dit quelque part que c'est payer bien cher son individualité,
il eût été mieux compris, à la fois de son temps, et de notre
temps.

Et je me permettrai d'ajouter qu'il eût été plus équitable,
dans certains jugements dont l'exagération paraîtrait un
fruit de la passion la plus aveugle, s'ils étaient formulés par
d'autres que par le grand et charitable sincère que fut
Alexandre Vinet. Il n'eût point fait de la séparation un dog-

1 « Je veux que mon principe soit cru pour lui-même et indépendamment de ce

qu'on appelle les faits. » Essai manif., p. 482.



l'actualité de vinet 127

me, une question de foi, de fidélité chrétienne. Mais surtout,
il n'eût point affirmé que l'union de l'Eglise et de l'Etat est

une fiction, un mensonge, une hérésie, une carie, une
trahison, un outrage, un adultère, un sacrilège, un retour au

paganisme, l'avortement de la Réforme, un trait de génie du

diable, enfin, un crime1. Je n'invente rien ; je cite. Il n'eût
point dénié toute piété au peuple de nos campagnes2,
coupable de n'avoir pas suivi les démissionnaires de 1845. De

telles appréciations se rencontrent souvent sous la plume de

purs théoriciens ; il n'est pas aujourd'hui un seul séparatiste
qui reprendrait à son actif ce triste chapelet d'épithètes. Des

exagérations si notoires sont la condamnation d'une méthode

depuis longtemps abandonnée par notre génération.

Et si la logique la plus impeccable a conduit de force ce

grand chrétien à des jugements qui nous semblent aussi

injustes que peu charitables, c'est que le point de départ de

son raisonnement devait être déjà quelque peu en dehors de

la réalité, et je serais fort disposé à croire que nous tenons ici
le vrai coupable. Il y aurait beaucoup à dire à cet égard; mais

encore une fois, je ne jugerai point les notions fondamentales

qui ont servi de base au système ecclésiastique de Vinet. Je

m'efforcerai seulement d'en dégager le degré d'actualité.
Vinet a pris son point de départ dans deux définitions

théoriques: celle de l'Eglise et celle de l'Etat. Recherchons
si ces définitions sont celles que l'on admet généralement
aujourd'hui.

Je commence par l'Etat. La notion de l'Etat, chez Vinet,
est celle du libéralisme. C'est : «l'Etat gendarme». L'Etat, aux

yeux de Vinet, est le protecteur officiel de la liberté; il
repose sur la contrainte ; il n'est pas une personne ; ii n'est

pas un individu; il n'est pas l'homme; il ne saurait
représenter que l'homme sans la conscience, l'homme dans ce

qu'il a d'inférieur, en un mot la chair. Ici, l'un des plus

i Assai manif, 202, 227, 228, 232, 276, 286, 306, 307, 318, 330, 342, 363.
2 Lettres, II, p. 361. Lettres à S. Vuilleumier, p. 46.



128 a. chavan

grands admirateurs de Vinet, Edmond de Pressensé, a
protesté au nom de l'équité.

« Vinet, dit-il, n'a dépassé la juste mesure que sur un
point, c'est dans sa conception de l'Etat; c'est à tort qu'il le
définit comme le représentant de l'homme naturel. En réalité,

il représente le droit, protecteur armé de la liberté1. »

Cette notion de l'Etat est-elle actuelle La question mérite
d'être examinée d'une part en droit, d'autre part en fait.

En droit.... Mesdames et Messieurs, ce mot me laisse et

peut-être vous laisse un peu perplexes. Je ne suis pas juriste.
Mais avec l'obligeant concours de deux des professeurs de

notre faculté de droit, que je remercie encore, j'ai essayé de

m'orienter un peu dans un monde qui m'était totalement
étranger. Et voici ce que j'ai recueilli2. Le grand juriste
allemand, Bluntschli, originaire de Zurich, une autorité de
premier ordre, déclare dans sa Théorie générale de l'Etat :

« L'Etat n'est pas une machine morte, mais un être vivant et

par suite organique. L'Etat est un ensemble d'hommes
composant une personne organique et morale sur un territoire
donné.« LeDr Lorenz Stein affirme que l'Etat, c'est «la
communauté élevée à la personnalité autodéterminée, c'est-à-dire
à l'individualité externe et interne. » L'Etat est donc, au dire
de ce juriste, une personnalité. Otto Gierke, une autre autorité,

ajoute ceci : « L'Etat nous apparaît comme un organisme
qui est une unité vivante, un tout nouveau, différent de la

somme des parties qui le composent. Au demeurant, l'Etat
est une unité aussi réelle et aussi naturelle que l'individu. »

Et l'Allemagne n'est pas seule à soutenir ce point de vue.
M. René Worms, un publiciste français, s'exprime de la
manière suivante : « Un contrat se trouve en principe rompu

1 De Pressensé, p. 94.
2 Les citations qui suivent sont tirées d'un fort intéressant ouvrage de M. X.-S.

Combothécra, avocat à Genève : La conception juridique de l'Etat. Paris, 1899.

Voir p. 36 sq. Comp. Bluntschli, Théorie générale de l'Etat, p. 91, 17. Dr Lorenz

Stein, Die Verwaltungslehre, 1er vol., Ill, p. 5, 9, 21. René Worms, Revue de droit
public, 1896, p. 66, 67. Ferri, La sociologie criminelle, p. 337. Robert von Moni,
Geschichte und Literatur der Staatswissenschaften, etc.



l'actualité de vinet 129

par la mort d'un seul des co-contractants; puisque l'Etat
survit au contraire à la disparition d'un ou même d'un grand
nombre de ses membres, c'est qu'il n'est ni une machine, ni
le résultat d'un contrat. Qu'est-il donc? Un organisme. »

Telle est également la pensée fondamentale du bel ouvrage
de M. Izoulet, La Cité moderne, qui soutient que l'Etat est

un organisme distinct, séparé des individus. Et M. Combo-

thecra, qui refuse d'assimiler l'Etat à un organisme, en fait
pourtant une personne, non seulement une personne
juridique, mais une personne humaine et morale. Le simple
énoncé de ces conceptions, fortement influencées par le

courant social si puissant à l'heure présente, me permet
de conclure que la notion de l'Etat défendue par Vinet
manque aujourd'hui d'actualité. M. le professeur Ernest
Roguin m'écrivait tout dernièrement à ce sujet : « De nos jours
a eu lieu un progrès immense des idées réclamant une
intervention croissante de l'Etat. L'individualisme, le libéralisme
sont battus et en discrédit. Il n'y a encore aucune réaction
visible à l'horizon1. »

Mais quittons le terrain du droit, sur lequel je me sens
très vaguement à mon aise, et passons au domaine des faits.
Il est facile de constater que la notion de l'Etat qui préside à

tout le mouvement de la politique contemporaine n'est pas
celle de l'Etat-gendarme, simple protecteur de la liberté.
L'idéal du libéralisme n'est guère en ces matières celui de

notre génération. Vinet n'eût pas vu sans tristesse ie domaine
des institutions obligatoires s'élargir chaque année davan-

1 Lettre datée du 29 décembre 1906. Le dernier document paru à cet égard est

un travail de M. Delwaide, procureur général à la Cour d'appel de Liège, et dont

la Cour a ordonné l'impression sous ce titre : La personnalité de l'Etat. Bruxelles,
fin 1906. L'auteur conclut ainsi : « L'Etat gendarme est un mythe. Ceux qui ont

cherché à le préconiser se sont placés à côté et en dehors des faits les plus évidents

et les plus constants. L'Etat qui se bornerait à assurer l'ordre et la justice serait un

étranger dans son propre pays. L'Etat est, au contraire, un organisme vivant qui

ne peut se borner au laisser-faire et voir-faire. Il doit agir et contribuer de tout

son pouvoir à la vie et au développement matériel et moral de la nation qu'il
personnifie, tout en ménageant et secondant l'action de toutes les initiatives
individuelles, » p. 42, 43.

THÉOL. ET PHIL. 1907 9



130 A. CHAVAN

tage. A mesure que la vie sociale s'est développée, les
attributions de l'Etat n'ont cessé de grandir. C'est l'Etat que l'on
a chargé du soin de pourvoir à l'instruction publique, et
même au développement de l'activité scientifique et artistique

; c'est à l'Etat que l'on a remis non seulement la surveillance,

mais la création et l'exploitation des grandes entreprises

de transport ; c'est à l'Etat ou aux communes que l'on
attribue l'obligation de secourir les déshérités de tout genre ;

on l'appelle à soutenir de ses deniers toutes les œuvres qui
servent à satisfaire un besoin plus ou moins général ; éducateur

et philanthrope, l'Etat est aujourd'hui commerçant et
industriel ; et le gendarme de Vinet est devenu le père
nourricier de l'étatisme contemporain. Je ne discute pas la valeur
de cette tendance ; je crois que nous glissons à cet égard sur
une pente dangereuse; je crains cette socialisation à outrance,
ce vaste anonymat qui supprime la responsabilité personnelle,
cette exploitation collective, routinière et onéreuse, qui
décourage et détruit l'initiative privée. Mais, encore une fois,
je ne suis pas ici pour juger. Je me borne à constater que
l'Etat ne limite nullement aujourd'hui son rôle à celui d'un
gendarme, et qu'au point de vue des réalités pratiques comme
au point de vue des théories régnantes, Vinet par sa définition

de l'Etat n'est point actuel.
Et rien n'est plus curieux que de comparer à la route

suivie par l'évolution moderne celle que prévoyait Vinet au
nom même de sa notion de l'Etat. Nous marchons à une
absorption grandissante de la vie individuelle par l'activité
collective ; et Vinet, par une illusion d'optique des plus
étranges, voyait le progrès s'accomplir précisément en sens
inverse. Dans son Essai sur la manifestationi, parlant « de

l'esprit qui de plus en plus domine le monde », Vinet disait :

« Tout tend à resserrer la sphère d'action du pouvoir, et à

réduire le nombre de ses attributions exclusives. Le gouvernement

est censé n'avoir à sa charge que ce que les particuliers

ne peuvent pas faire. Il est dans l'esprit moderne des

1 Essai manif., p. 264, 265.



l'actualité de vinet 131

sociétés d'être gouvernées, je ne dis pas le plus faiblement
possible, mais le moins possible.... » Et Vinet s'écrie : « A voir
comme sa carrière devient de plus en plus étroite, ne dirait-
on pas que l'Etat doit finir par n'être que le gérant responsable

ou le surveillant officiel d'une grande exploitation. »

Serait-il exagéré de dire que pour donner une définition
exacte de notre époque, il suffirait de prendre le contrepied
de chacune de ces affirmations? Et si Vinet reparaissait à

l'heure actuelle, ne joindrait-il pas sa voix à celle des mécontents

pour s'écrier avec amertume que l'Etat ne surveille pas

une exploitation, mais qu'il exploite!...
Disons enfin que c'est en vertu de la même conception

générale que Vinet voit dans la séparation de l'Eglise et de

l'Etat le simple prélude d'une série de séparations successives,
rendant progressivement à l'initiative individuelle toutes les

attributions du corps social qui dépassent la simple garantie
de la liberté. Après l'Eglise, déclare Vinet, c'est l'Ecole qui
se séparera de l'Etat. « La première séparation, écrit-il dans

l'Essai sur la manifestation, est le prélude d'une seconde. Si

l'école ne peut se passer de la religion, ni la religion de

l'école, et si l'institution politique actuelle les sépare, il est

nécessaire ou que la religion rentre au giron de l'Etat, ce

que personne ne croit possible, ou que l'école se détache de

l'Etat pour aller où esf l'Eglise. Il n'était pas naturel que
l'école fût la première à se séparer de l'Etat ; mais on se

demande si, la séparation de l'Eglise étant consommée, celle de

l'Ecole ne doit pas suivre, si l'Ecole, appelée à choisir entre

l'Eglise et l'Etat, ne choisira pas l'Eglise, ou si, tout au moins
sans s'inféoder à l'Eglise, elle ne cessera pas pour jamais
d'être inféodée à l'Etat. Nous réservons tout entière à l'avenir
la réponse à cette question L » — Je ne sais s'il existe aujourd'hui

des séparatistes en matière scolaire2; mais je suis bien
certain de ne pas trop m'avancer en refusant à Vinet dans

un pareil domaine même une ombre d'actualité.

1 Essai manif., p. 465.
2 M. Joseph Autier a eu l'obligeance de me communiquer à ce propos le passage

suivant d'une lettre que lui écrivait en 1904 Gaston Frommel (il s'agit de l'ensei-



132 a. chavan

Nous passons maintenant à la notion d'Eglise. Ici, la question

d'actualité sera plus difficile à résoudre. En effet, la
définition de l'Eglise chez Vinet est beaucoup moins claire que
sa définition de l'Etat. Dans l'Essai sur la manifestation,
Vinet oscille constamment entre deux conceptions assez
différentes. D'après certains passages, l'Eglise est une société
fondée sur l'unité de doctrines, avec une confession de foi

obligatoire; l'incompétence de l'Etat en matière de doctrines
postule dès lors la nécessité de la séparation. C'est dans ce

sens que Vinet dira : unir l'Eglise à l'Etat, c'est « privilégier
une croyance, ranger les citoyens en catégories d'après leurs
opinions spéculatives1 ». Curieuse affirmation de la part d'un
penseur, qui, dans ses œuvres religieuses, n'a cessé de
protester avec énergie contre l'identification de la religion avec

un système de croyances. « Pour nous, écrit Vinet, la vérité
c'est telle ou telle croyance, dans laquelle notre esprit s'est

ou croit s'être irrévocablement arrêté. » En s'unissant à

l'Eglise, l'Etat « prétend au gouvernement des idées2 ». Je ne
dirai pas seulement qu'une telle manière de voir est repoussée

par tous les partis protestants à l'heure présente ; je dirai
surtout que c'est là chez Vinet la notion la plus étrangère à

Vinet qu'il soit possible de concevoir!
Mais la définition la plus fréquente sous la plume de Vinet

est celle qui envisage l'Eglise comme la société des croyants.
Au dire de la critique contemporaine, c'est là le vice
fondamental de tout le système. Vinet a identifié l'Eglise et le

Royaume de Dieu. U a préparé de la sorte une confusion tout

gnement religieux à l'école) : « Pour ma part, je considère la situation comme

inextricable parce que fausse en principe. Le vrai idéal serait des écoles libres

relevant des Eglises comme à l'origine. L'Etat a tout faussé en mettant la main sur
l'école. Il est devenu pédagogue, ce qui n'est pas de sa compétence. Il ne devrait
être qu'examinateur. Seulement cette solution ne serait possible que dans les centres

urbains ; elle ne l'est pas à la campagne. Que faire La société est loin de son
idéal »

1 Essai manif, p. 381. Cf. p. 198. A comparer avec le Mémoire en faveur de la
liberté des cultes. Essai manif., p. 218. 220. « L'Eglise est une école d'enseignement

mutuel, etc. »

2 Essai manif., p. 230, 231, 265.



l'actualité de vinet 133

aussi pernicieuse que celle que l'on fait parfois entre le

citoyen et le chrétien, je veux dire la confusion entre le
membre d'une Eglise séparée et le chrétien. La distinction si

sage établie par les réformateurs entre l'Eglise visible et

l'Eglise invisible s'efface ici totalement. Vinet déclare que
l'Eglise « est cette société invisible qui appartient uniquement

au monde des esprits1 ». Ainsi envisagée, il est bien
évident que l'Eglise ne saurait avoir aucun contact avec la
société civile. L'Eglise, c'est déjà le ciel; l'Etat, c'est encore
le monde ; l'Eglise, c'est la vie spirituelle, l'Etat c'est la vie
matérielle ; c'est l'Esprit en face de la Chair; c'est l'incarnation

des deux adversaires qui, depuis tant de siècles, se

disputent les âmes; il ne saurait y avoir entre eux aucune relation

quelconque sans sacrilège et lâche abdication.
Je ne chercherai pas si la définition de Vinet correspond à

la réalité ; je me borne à la comparer aux définitions
contemporaines les plus autorisées, dans le monde protestant français.

Trois écrivains connus, que nous pouvons considérer
comme les porte-parole des trois tendances qui se partagent
aujourd'hui les fils de la Pvéforme, ont traité la question qui
nous occupe ici.

A droite, c'est l'orthodoxie; c'est Montauban, la citadelle
sainte, d'où s'élève la voix, toujours fort écoutée, de M. le

professeur Westphal. Dans son intéressant petit volume intitulé

: Qu'est-ce qu'une Eglise le représentant de la droite
s'exprime de la manière suivante : « L'Eglise est la société

des croyants, dont l'origine remonte à Jésus-Christ et à la
Pentecôte. Constituée par l'ensemble du peuple chrétien

partout répandu sur la terre, elle représente au milieu des

hommes la famille de Dieu. Une Eglise est à l'Eglise ce que
la partie est au tout; elle est une branche de la famille de

Dieu 2. » L'Eglise est donc une société de croyants. Or, il n'y
a pas de croyants sans croyances ; il existe un ensemble de

vérités par lesquelles on est chrétien, hors desquelles on ne

l'est pas. Et il n'y a pas de croyance sans profession de foi.
1 Liberté des cultes, p. 192.
~2 Qu'est-ce qu'une Eglise, p. 1, 67, 70.



134 a. chavan

Vinet l'avait déjà dit, et. M. Doumergue l'a répété au Synode
d'Anduze : « Une Eglise qui ne confesse pas sa foi n'en a

point. » M. Westphal rapproche et identifie ici les deux
notions d'Eglise que je crois séparées et disparates chez Vinet.
La conclusion qu'on en tire au point de vue ecclésiastique
découle logiquement de cette double notion de l'Eglise et de

la foi ; de même que les synodes orthodoxes à partir de 1872,
M. Westphal appelle de ses vœux (c'était en 1896) la séparation

de l'Eglise et de l'Etat.
Vinet est donc actuel, par sa notion d'Eglise, dans la fraction

orthodoxe du protestantisme français. Est-ce à dire
qu'il soit actuel? J'avoue qu'à mon sens, la première de ces

deux affirmations n'emporte pas nécessairement la seconde.
Le protestantisme contemporain est entraîné dans son
ensemble par tout un courant de pensée issu en Allemagne de

Frédéric Schleiermacher, et dans les pays de langue
française, d'Alexandre Vinet lui-même. Pour un nombre croissant

de publicistes religieux, la foi est une vie, et non une
doctrine à formuler; l'Eglise est l'organe social de cette vie ;

elle cherche à réunir toutes les forces protestantes non plus
sur le terrain de la pensée dogmatique, mais sur celui de

l'activité pratique, de l'action bonne. Mais, comme tout
mouvement quelconque, celui-ci a ses retardataires, qui ne
suivent le courant qu'à leur corps défendant; malgré le Vinet
moraliste et penseur chrétien, ils se rattachent avec la
dernière énergie au Vinet théoricien de l'Eglise. Ils se cramponnent

à un îlot immobile au milieu du torrent qui ne s'arrête
jamais; rivé au sol qui demeure, l'îlot n'est point le courant
du jour. Et le Vinet dont nous parlons ici est actuel dans la
fraction du protestantisme qui manque le plus d'actualité.

D'Alexandre Westphal à Jean Réville le saut vous paraîtra
périlleux. En effet, M. Réville représente assez exactement la
forme la plus actuelle du protestantisme libéral ; ce n'est point
le rationalisme de jadis; ce n'est plus le libéralisme négatif
d'hier; c'est le libéralisme d'aujourd'hui, plus fortement
imprégné de sève religieuse, et sur lequel l'influence de Sabatier

se fait sentir tous les jours davantage. Dans ses confé-



l'actualité de vinet 135

rences données à Genève et publiées en 1903, sur Le
protestantisme libéral, M. Réville substitue à la notion dogmatique
de l'Eglise une notion toute morale. «Une Eglise chrétienne,
dit-il, est une communauté religieuse de nature exclusivement

religieuse et morale, et la seule condition pour en faire
partie est de reconnaître l'excellence des principes de l'Evangile

tels que Jésus les a enseignés, et d'être disposé à en

poursuivre la réalisation dans la mesure de ses forces en

soi-même et autour de soi. » « L'un des caractères distinctifs
de la conception protestante de l'Eglise, dit-il, c'est qu'elle
supprime les redoutables conflits entre l'Eglise et l'Etat...
Avec elle, il n'y a plus la terrible antithèse du domaine de

Dieu et du domaine de la société civile pécheresse; l'Eglise,
institution destinée à réaliser et à propager des principes de

vie morale, n'a plus rien d'antithétique au rôle de l'Etat. Elle
peut être unie à l'Etat ou séparée de lui, la question est sans

grande importance. Dans nos pays d'Europe, il semble que la

majorité des protestants libéraux demeurent attachés à

l'union des Eglises et de l'Etat pour des raisons d'opportunité,
et au type des Eglises nationales conformément aux traditions
laïques du protestantisme1. »

Nous voilà déjà bien loin du « dogme » de Vinet.
Mais, à mou sens, nous n'avons point touché encore à la

forme la plus moderne du protestantisme. Il est un troisième

courant, issu d'Alexandre Vinet et incarné en Sabatier, qui
longtemps a coulé dans les cadres anciens de l'orthodoxie et

du libéralisme, et qui tend maintenant à unir la droite de la

gauche et la gauche de la droite en une Eglise du Centre, à

laquelle déjà, quelques mois après l'assemblée de Jarnac, se

rattachent une centaine de paroisses. Ce courant pratique et
vivant d'où est jailli l'admirable et généreux mouvement du
christianisme social, me paraît constituer la vraie actualité
protestante française ; c'est là non le passé, mais le présent
et l'avenir.

Or, sur le sujet qui nous occupe, l'un des champions les

1 Le protestantisme libéral, p. 111 à 144. spécialement, p. 133 à 135.



136 a. chavan

plus en vue de « l'action bonne » a parlé. C'est le regretté
Tomy Fallot, dans son petit volume intitulé : Qu'est-ce qu'une
Eglise?

Qu'est-ce qu'une Eglise? Prenant son point de départ dans

l'Eglise locale, et lui appliquant la définition de Paul, Fallot
déclare qu'une Eglise est un corps, le corps de Christ, où

règne et se réalise la solidarité. Par une extension toute
naturelle, cette même solidarité tend à unir les Eglises locales.
Mais cette solidarité va plus loin encore. Je cite : ce La
volonté rédemptrice... met à profit les organismes naturels qui
servent de cadre à l'existence et à l'activité de l'homme. La
famille constitue le premier de ces organismes, le rapprochement

d'un certain nombre de familles crée ia cité, et le

groupement des cités forme l'Etat. La famille, la cité, l'Etat,
sont appelés dans la pensée de Dieu à devenir des Ecoles de

solidarité. Il n'y a donc en principe aucune opposition entre
la famille, la cité, l'Etat d'un côté, et l'Eglise de l'autre. Us

ont de part et d'autre pour mission de hâter la reconstitution
de la famille humaine par le triomphe de la solidarité.
L'antagonisme de la société civile et de la société religieuse n'a
donc rien de fatal. La séparation n'est pas la panacée que
plusieurs s'imaginent; elle est un pis aller, un remède

héroïque, mais non pas une solution définitive. » Et Fallot
déclare préférable, dans l'intérêt de l'Eglise comme dans l'intérêt

de l'Etat « qu'une alliance soit conclue sur la base de

l'indépendance des deux pouvoirs. » « Ni la séparation de

l'Etat, ni l'union avec celui-ci, ne forment au reste un
élément constitutif de l'Eglise. Ce dont elle ne peut se passer,
c'est de cette portion de liberté sans laquelle elle ne saurait
accomplir son œuvre. Mais pour être libre de la sorte, il lui
suffit de vivre et d'agir dans une obéissance croissante à la

personne de Jésus-Christ. » « Qu'on traverse l'Atlantique, dit
en terminant Fallot, qu'on visite ces Eglises où la richesse
commande et où chacun lui obéit, et lorsqu'on aura savouré
l'amertume de toute cette ignominie dorée, on comprendra
que l'indépendance de l'Eglise ne peut être garantie par
aucune constitution, mais qu'elle demeure le fruit d'une piété



l'actualité de vinet 137

vivante toujours en éveil. De tous les despotes qui rêvent
d'asservir l'Eglise, le pire en effet, ce n'est pas l'Etat, c'est le

monde ; et il est bien peu de chrétiens dont il ne parvienne,
le cas échéant, à s'assurer la complicitél »

Nous ne pousserons pas plus loin cette enquête. Les
documents que nous avons cités suffisent pour nous permettre de

juger, non pas de la valeur du principe de Vinet, mais de

son actualité. Les grandes notions au nom desquelles Vinet
réclamait la séparation, le devoir de manifester ses convictions

religieuses et la liberté religieuse individuelle qui en
est l'indispensable corollaire, la liberté de l'Eglise en tout ce

qui concerne sa vie et son œuvre chrétiennes, la distinction
du temporel et du spirituel, de l'Eglise et de l'Etat, toutes
ces notions sont aujourd'hui devenues des réalités, pour une
large part grâce au courageux effort de Vinet, dans les

Eglises unies à l'Etat aussi bien que dans les Eglises
séparées de l'Etat. La séparation n'est plus à l'heure présente
un postulat de la liberté religieuse. Les intérêts supérieurs
de la religion elle-même ne sont plus en jeu, car l'Etat ne les

met point en péril. La question se présente aujourd'hui sous

un angle avant tout pratique. Nous souscririons volontiers à

ce mot de Vinet lui-même, trop isolé dans un ouvrage qui
réalise précisément le programme inverse : « Il ne faut pas
s'arrêter à l'idée abstraite des choses. Il faut prendre
l'homme et le chrétien tels qu'ils sont. Les conséquences
d'un principe ne sont irrésistibles qu'en logique...2» Et
nous recueillons avec plus de sympathie encore, et pour les

faire nôtres, ces mots par lesquels Vinet termine une lettre à

Guttinger, en 1837 : « Systèmes, questions d'Eglise, tout cela

a son prix, son importance; mais tout cela en a moins que la
vie, et n'en a que par elle. Ayons d'abord la vie; elle est la

suprême raison3. » Nous sommes de ceux, dont le nombre va
croissant à l'heure actuelle, qui sont convaincus que dans

1 Qu'est-ce qu'une Eglise, p. 156 à 163.
2 Essai manif., p. 9.
3 Lettres, II, p. 43.



138 a. chavan

n'importe quelle organisation ecclésiastique, la piété vivante
suffit à elle seule pour réaliser l'idéal de Cavour : « L'Eglise
libre, dans l'Etat libre! »

Nous avons parlé jusqu'ici du premier grand principe de

Vinet, l'individualisme.
Voici maintenant le second, plus fondamental encore,

plus profond et plus riche, un principe qui fait de Vinet
une force religieuse d'une frappante actualité ; je veux parler
de l'identité entre la vraie humanité et la vie divine. Vinet
l'a remarquablement exprimée dans une forte page de ses

Etudes sur Biaise Pascal.
« La gloire de l'Evangile, dit-il, n'est pas seulement d'avoir

donné la vérité, mais de l'avoir humanisée. Jésus-Christ est

un Dieu et un homme. Il en est de même de sa doctrine.
Elle est puisée à la fois dans la profondeur de Dieu et dans

la profondeur de l'homme. Elle touche par ses deux extrémités

aux mystères de l'essence divine et au mystère de la
nature humaine, un seul et même mystère à vrai dire. Les

deux éléments, humain et divin, ne sont pas les deux termes
d'une antinomie, mais les deux hémisphères ou, si vous
aimez mieux, les deux pôles de la vérité. La vérité révélée
n'est humaine que parce qu'elle est divine. U est certain que
l'homme porte en soi le double besoin d'être tout en Dieu et
d'être entièrement homme. La religion suppose Dieu dans la
plénitude de sa divinité et l'homme dans la plénitude de son
humanité1... »

Cette conception est d'une richesse et d'une fécondité
étonnantes. U y avait là le germe d'une révolution religieuse
analogue à celle que Schleiermacher avait accomplie en

Allemagne, et d'où allait sortir la phase la plus actuelle de

l'évolution du protestantisme de langue française. Nous
touchons ici au cœur même de ce qu'il y eut en Vinet de plus
grand, de plus original, de plus nouveau et de plus puis-

1 Biaise Pascal, p. 189,190.



l'actualité de vinet 139

sant. Lui-même a eu le sentiment très net que c'était là sa

pensée fondamentale. Le 30 septembre 1836, il écrivait à

Lutteroth : « Rien n'est plus nouveau, dans le siècle où nous
vivons, que la morale évangélique à la prendre à sa base et
dans ses caractères propres ; rien n'est plus curieux que ses

profondes convenances avec la nature et la vie, qu'elle
semble au premier coup d'œil contrarier. Vous le savez,
c'est cette convenance intime et cachée que je m'applique à

mettre en lumière. Je serais trop heureux si je réussissais.
Cette idée s'est rendue maîtresse de ma vie intellectuelle.
C'est, si l'on veut, mon idée fixe. Reçue d'abord comme idée,
elle peut par les soins de Dieu devenir un sentiment, une
vie. C'est une forme dans laquelle il peut souffler une âme
vivante1. »

Le rêve de Vinet à cet égard s'est réalisé au delà de toute
espérance. « Par les soins de Dieu », cette idée est devenue

une vie. Et cette vie a été de plus en plus sa vie; c'est elle

qui a créé le grand et le vrai Vinet, celui que nous saluons
du titre de moraliste chrétien.

Le premier fruit de cette conception centrale, fut une
transformation complète de la notion de religion. La religion
ne sera plus désormais un système de doctrines, mais la
fusion, la synthèse dans une seule et même personnalité, de la
vie humaine dans sa plus haute réalisation, et de la vie
divine qui lui est parfaitement homogène. La religion, c'est

Dieu, incarné clans sa créature terrestre; c'est la vie du
Père circulant dans l'organisme de l'enfant.

La religion est donc à ses yeux un phénomène de l'ordre
moral. C'est sous l'angle moral qu'il a envisagé tout le
christianisme. Et comme le christianisme est la source même de

son activité, c'est par leur face morale qu'il a abordé toutes
les tâches auxquelles il a consacré son effort. Le temps dont
je dispose ne me permet pas de développer cette affirmation
dans toute son ampleur; j'ai déjà suffisamment abusé de

1 De Pressensé, p. 245.



140 A. CHAVAN

votre patience; vous me saurez gré de me borner à quelques

indications générales.

C'est en moraliste que Vinet aborde le vaste champ de la

critique littéraire. C'est à la lumière de sa conscience qu'il
examine et qu'il apprécie l'œuvre d'un écrivain. Dominé par
une préoccupation morale, il juge avant tout la valeur des

idées exprimées. On le lui a reproché comme une faiblesse,
nous déclarons bien haut qu'à notre avis c'est là sa force.
La beauté de la forme n'est qu'un jeu tout frivole si elle
n'est pas le reflet pur et spontané de la beauté intérieure.
La vraie beauté consiste dans la synthèse du beau et du

bien; ici les principes de la morale et ceux de l'esthétique
coïncident. La théorie de l'art pour l'art eût profondément
affligé Vinet. Il fallait qu'un écrit fût beau et bon pour qu'il
le trouvât bien :

« Rien n'est beau que le vrai; le vrai seul est aimable. »

Je ne sais si, à ce point de vue, Vinet est actuel; mais je
ne suis pas seul à souhaiter ardemment qu'il le soit de

plus en plus; et j'ai assez de foi en l'avenir moral de notre

race, pour saluer ici en Vinet un prophète et un précurseur.
Et nous applaudissons de grand cœur à la lettre suivante,
écrite par Victor Hugo le 7 mai 1837.

« Monsieur, — Je ne remercierai pas le Semeur pour les
deux articles qu'il a publiés sur moi ; ce n'est pas un
remerciement qu'a cherché l'auteur de cette critique si grave, si

loyale, si désintéressée et si consciencieuse.... Je lui dirai
seulement... que j'ai lu ses deux articles avec intérêt et avec
fruit. Bien des choses sont écrites là qui méritent d'être
pesées. La critique contemporaine sortirait peut-être de

l'abjection profonde où elle est tombée, si de pareils articles
paraissaient plus souvent. Ce serait, pour qui voudrait les

suivre, des exemples de critique haute, digne et austère. II
serait à souhaiter que celle-là aussi fît école1. »

1 Lettres, II, p. 20,21.



l'actualité de vinet 141

Et c'est encore sur l'harmonie essentielle entre le divin et

l'humain, que repose toute l'œuvre de Vinet comme apologiste

de la religion chrétienne. C'est ici peut-être qu'il a le

mieux réalisé tout ce que renfermait en germe son idée
fondamentale. Au début de sa carrière, en particulier dans

ces premiers Discours, que Paul Chapuis appelait: l'œuvre
de Vinet la plus étrangère à Vinet, il démontrait encore par
des arguments extérieurs la vérité de la foi évangélique. Mais
bientôt nous le voyons monter sur un roc plus solide. La
vérité de l'Evangile ne dépend pas d'un échafaudage de preuves

logiques ou historiques; elle n'est pas à la merci d'un
vice de raisonnement quelconque. « La vérité, écrit Vinet, a

ses preuves en elle-même; et quand nous nous munissons
de preuves extérieures pour croire cette vérité, c'est comme
si nous allumions une chandelle pour voir le soleil1! »

L'Evangile est vrai non parce que telle Eglise ou tel Livre
nous en garantit l'authenticité; il est vrai... parce qu'il est

vrai! parceque nous le sentons vrai; parce qu'il répond
admirablement aux aspirations les plus élevées de notre âme ;

parce qu'il existe entre lui et nous une intime et profonde
harmonie. C'est à l'école de sa propre expérience autant que
sous l'inspiration de Pascal et de Thomas Erskine, que Vinet
a senti éciore et se confirmer en lui cette méthode apologétique

admirable, universellement employée aujourd'hui en
face de l'assaut de l'incrédulité contemporaine. Puisque le

christianisme est une puissance de vie, et les paroles de

Jésus de vraies semences de vie, toute l'apologétique actuelle
consiste à établir que la vie qui se communique à nous par
l'Evangile, la vie réalisée dans sa plénitude par le Crucifié,
est bien la vie au sens absolu du terme, la vraie vie, à la
fois vie de Dieu en l'homme et vie de l'homme en Dieu.
Notre méthode de démonstration descend en ligne directe
d'Alexandre Vinet. Le premier il l'a mise en œuvre avec
puissance dans ses publications. Et j'ajoute (et c'est à mes

1 Etudes évangéliques, p. 138.



142 ; A. CHAVAN

yeux son plus beau titre de gloire) qu'il l'a surtout mise en

œuvre par toute sa vie. « Un vrai chrétien, a dit Vinet, est

une apologie complète du christianisme. » «La gloire la plus
pure de ce pieux génie, ajoute M. Philippe Bridel, n'est-ce

pas d'avoir été un puissant apologiste de l'Evangile par sa

personne mieux encore que par ses écrits1? »

Enfin, Mesdames et Messieurs, il est un dernier point, le

plus délicat de tous, que je désire toucher en terminant. Je

veux parler de la théologie de Vinet. Je la crois très fortement
influencée, elle aussi, par le grand principe d'identité dont
nous avons parlé tout à l'heure; et je la crois plus actuelle
qu'on ne le pense en général ; je salue en Vinet le fondateur
de la théologie de la conscience2. Peut-être cette affirmation
n'est-elle pas accueillie sans surprise par quelques-uns de

ceux qui sont ici. Qu'il me soit permis de dire en quelques
mots sur quelles bases j'estime pouvoir l'appuyer.

C'est une tâche fort malaisée que celle de dégager les

vrais éléments de la pensée religieuse de Vinet. Les auteurs
qui l'ont essayé, ont abouti à des résultats souvent
contradictoires; entre le Vinet orthodoxe de M. Georges Godet, et
le Vinet libéral de Frédéric Chavannes, se creuse un véritable

abîme, sur lequel M. Astié a entrepris, sans y réussir
tout à fait, de jeter un pont dont l'arche me semble d'une
portée par trop considérable. Je n'ai pas la prétention de

donner ici, en quelques minutes, une solution satisfaisante
du problème. C'est précisément pour faciliter une telle

œuvre, et permettre de déterminer enfin les vrais contours
de l'évolution théologique de Vinet, que je souhaiterais fort
la publication d'une édition scientifiquement établie. Je me
bornerai donc à esquisser brièvement le résultat des quelques

recherches que j'ai pu faire dans ce domaine.

Vinet, chacun le sait, avait commencé, sous l'influence de

son père, par adopter docilement l'orthodoxie supranatura-

1 Ph. Bridel, L'apologétique de Vinet, 1899, p. 35.
2 De Pressensé, op. cit., p. 231, 232.



l'actualité de vinet 143

liste officiellement enseignée dans le canton de Vaud. Je

rappelle à cet égard la lettre bien connue que Marc Vinet,
secrétaire en chef au Département de l'Intérieur, écrivait à son
fils le 4 avril 1819:

« Je me fais un devoir de père de t'avertir bien sérieusement

de ne pas te constituer toi-même en théologien; de ne

point, candidat au saint ministère dans le canton de Vaud,
substituer tes opinions particulières à la doctrine reçue et

enseignée dans l'Eglise de ce canton. Souviens-toi bien et
toujours que c'est cette foi ou doctrine que tu seras appelé à

prêcher, et non ta manière de voir individuelle. Où en
serions-nous en pareille matière, si chaque ministre, chaque
étudiant voulait faire le réformateur1 » Vinet adopta
docilement alors cette manière de voir, dont il ne s'est d'ailleurs
jamais entièrement dépouillé. Longtemps encore il a considéré

comme son devoir d'admettre la théologie officielle de

son Eglise. C'est en raison de cette attitude qu'il accueillit
si froidement le piétisme du Réveil, au sujet duquel il s'est

exprimé d'une manière fort sévère, qualifiant ses prédicateurs

de fous religieux, et caractérisant le mouvement, dans

une phrase restée fameuse, comme « un curieux mélange
d'orgueil et d'humilité. »

Mais lentement un travail à demi conscient s'opérait dans
l'âme de Vinet. Son père était mort en 1822. Dégagé de cette

influence, Vinet sentait s'épanouir sa vraie nature; le devoir
d'être avant tout lui-même l'emporta bientôt sur le devoir
d'accepter les doctrines officielles; il ne se contente plus
d'une religion passivement reçue des mains de la tradition ;

il veut maintenant une foi personnelle, une vraie relation
de son âme avec son Dieu. Et plus il pratique une telle foi,
plus il la sent normale, conforme aux aspirations profondes
de son être, et c'est alors qu'éclate en lui la grande et
sublime idée de l'identité de la vraie vie humaine avec la
vie même de Dieu.

En même temps, par une dispensation mystérieuse, la ma-

1 E. Rambert, Alexandre Vinet, I, p. 51-53.



144 a. chavan

ladie le frappe ; il entre dans ce chemin de croix tout semé

de calvaires, qu'il devra suivre sans répit jusqu'à son dernier
jour, et dont les étapes les plus douloureuses seront la
maladie de son fils, épileptique, et la mort de sa fille, poitrinaire;

lutte constante, qui finit par l'épuiser et l'emporter à

l'âge de cinquante ans; mais lutte qui fut pour lui d'une
singulière fécondité spirituelle, qui affina et mûrit d'une façon

remarquable sa vie religieuse, et le jeta aux pieds du Crucifié

avec toute l'ardeur d'une consécration sans réserve.
Et c'est à l'heure où la souffrance amenait sa vie religieuse

à un tel degré de richesse, que Vinet, se dédoublant en

quelque sorte pour faire de son expérience un objet d'observation

et d'étude, s'est penché sur sa propre vie, s'est analysé
lui-même, et a cherché la vérité vécue dans le fond de son
âme en contact intime et personnel avec Dieu

Et je m'arrête ici, Mesdames et Messieurs, pour saluer au

passage cette admirable méthode qui est celle de toute la
théologie contemporaine, cette méthode qui s'est à la fois
généralisée et élargie, permettant à Schleiermacher et à Vinet
de fouiller les riches profondeurs de leur expérience personnelle,

puis à Auguste Sabatier comme à Gaston Frommel de

joindre à ces recherches intimes l'étude de l'expérience
chrétienne au cours des siècles de l'histoire, pour aboutir enfin,
dans son plein épanouissement, à l'analyse psychologique du
phénomène religieux universel, tout récemment inaugurée
par les Murisier, les Flournoy, les William James, et tous
ceux qui s'élancent dans les voies que ces initiateurs viennent

d'ouvrir.
Et cette méthode a porté dans l'œuvre de Vinet, des fruits

qu'aujourd'hui plus que jamais nous savourons avec joie. Ce

sont les Discours, et surtout les Nouveaux discours, les Etudes
et les Nouvelles études, puis les Méditations évangéliques, et

enfin toute une moisson de pages débordantes de sève

religieuse et d'expérience chrétienne, qu'il faudrait aller recueillir
dans les trésors encore inédits déposés à la Faculté de théologie

de l'Eglise libre, dans la collection encore trop peu
explorée du Semeur, ou dans ses autres ouvrages de morale et



l'actualité de vinet 145

de critique littéraire, où de vraies perles restent encore
ensevelies. Le Vinet analyste religieux, voilà le Vinet actuel par
excellence, le Vinet que nous aimerions voir rééditer en
première ligne, le Vinet que tout le monde aujourd'hui voudrait
lire dans une édition soigneusement préparée, le maître enfin
et le modèle de la prédication contemporaine la plus intéressante

et la plus efficace Ses publications religieuses sont un
trésor d'énergies, un accumulateur de force chrétienne,
auquel les âmes altérées de vie ne se lasseront jamais de revenir.

Mais l'application de cette méthode féconde a porté chez

Vinet des fruits d'une tout autre nature, et dont la saveur
doit avoir été pour lui bien amère. L'analyse de son
expérience intime l'a conduit à des idées religieuses nouvelles,
auxquelles il a vainement essayé de se soustraire, mais qu'il
n'a jamais pu se résoudre à livrer au public.

Vinet, nous l'avons déjà dit, s'était placé dès l'origne sous

l'égide de l'orthodoxie officielle, dont le respect lui avait été

inculqué par son père et par le doyen Curtat. 11 ne cessa
jamais d'être profondément respectueux en face de ce vieil
édifice, sur lequel il refusera toujours de porter une main
sacrilège. Il ne renoncera pas à s'en couvrir, lorsqu'il sera

gagné par la piété vivante du Réveil ; et jusqu'à son dernier
jour, il croira devoir se placer sous cet abri vénérable ; si

bien qu'un regard superficiel pourrait faire penser qu'il est

resté orthodoxe jusqu'à la fin.
Mais une évolution troublante s'accomplissait en lui;

d'année en année, il se sentait moins à l'aise dans son manteau

d'orthodoxie ; il voyait se produire en lui l'irrésistible
éclosion d'une pensée nouvelle, incompatible avec la vieille
enveloppe dont pourtant il ne se dépouillait pas ; et Vinet
savourait la torture du papillon, grandissant entre les parois
d'une chrysalide qui l'étouffé, mais que tous ses efforts ne

parviennent pas à briser
Et je ne sais rien de plus poignant que de recueillir pas à

pas, dans sa correspondance intime, les accents douloureux
qui lui sont arrachés par cette lutte angoissée.

THÉOL. ET PHIL. 1907 10



146 a. chavan

En 1823, Vinet écrit à Leresche : «J'ai besoin de te voir;
j'ai besoin d'avoir avec toi des entretiens sérieux, tels que je
n'en puis avoir ici avec personne ; car à personne je ne puis
m'ouvrir comme à toi. Il y a des pensées de derrière la tête,
comme dit Pascal, que sans être ni dissimulé ni faux, on
n'aime pas à dire à tout le monde... Je ne sais où m'arrêter...
En attendant, je souffre, parce qu'il est dur de ne pouvoir
découvrir à quelqu'un le fond de son cœur et de sa
pensée... d »

En 1832, parlant à Forel, qui l'avait remercié de ses

Discours, Vinet disait : « L'encouragement que vous m'avez

accordé, et ceux qui me sont venus de quelques autres
parts, m'étaient jusqu'à un certain point nécessaires, car
avant que mes sermons vissent le jour, j'en étais profondément

dégoûté, et mon esprit les refaisait déjà. C'est bien plus
profond qu'il faut aller; le besoin du siècle demande davantage

; et si les tourments intellectuels d'autrui égalent ceux

par lesquels je passe, je n'ai fait qu'effleurer le grand
problème. J'essaierai de redescendre dans mon Tartare; j'y
chercherai encore quelques-uns de ces doutes insolents, et
jusqu'à ces effroyables visions de la raison contre lesquels je ne
sais qu'un asile....2»

En 1834, c'est à Bost que Vinet écrit : « Tout nous pousse
hors de l'orthodoxie traditionnelle, vers la foi personnelle et

vivante... J'ai lu avec un intérêt particulier, je puis dire avec
un vif plaisir, les pages les plus contraires à certaines
opinions que j'ai soutenues. J'applaudissais, et je remerciais ce-
lui qui réparait mes erreurs et mes exagérations3. »

En 1840, Vinet écrit à Scholl, une admirable lettre, que
j'aurais voulu avoir le temps de citer tout entière, et dont
voici quelques lignes seulement : « Dans la route de la pensée

religieuse, on ne recule pas; et il faut boire jusqu'au fond la
coupe où l'on a posé les lèvres... J'aimerais presque mieux
qu'il n'y eût pas de théologie... Mais dès qu'on se met à faire
de la théologie, il faut la faire franchement, il faut la faire

1 Lettres, I, p. 35. — 2 Lettres, I, p. 294. — 3 Lettres, I, p. 392.



l'actualité DE VINET 147

bonne... Je ne puis souffrir les recherches qui ne recherchent

point, la théologie qui s'arrête à mi-chemin... Vous me
retrouvez là, cher ami, et je vous mets sur la trace de mes
tourments de ces derniers jours1. »

En 1841, Vinet envoie à Erskine les Nouveaux discours, et
lui dit ceci : «Je n'ose pas désirer que vous les lisiez... parce
que ces discours, écrits en vue d'un certain auditoire, ne
renferment pas toute ma pensée. Ce caractère demi-officiel,
imprimé à des effusions de la pensée et du cœur, est une
chose pénible, et si je ne parviens pas à secouer ce joug, si

je ne sais pas recouvrer cette solitude dans laquelle seule je
puis trouver des inspirations parfaitement sincères (je veux
dire entièrement libres), je n'écrirai plus...2»

En 1845, Vinet écrit au sujet de Verny, qui était tourmenté
de doutes dogmatiques : « Ah qu'il prie pour moi Notre
sort est moins différent que notre tempérament... il n'y a

personne qui puisse le comprendre comme je le
comprends3 »

C'est également en grande partie à cause de sa crise
théologique, que Vinet avait quitté le professorat en 1844. Et il
écrivait à Erskine, le 25 novembre : «... Moins d'une année

après mon entrée en charge, j'avais conçu des doutes
pénibles sur ma vocation au professorat de théologie. Quoique
nous n'ayons plus de confession de foi écrite, ni obligatoire,
il y en a une tacite et convenue entre les ministres de notre
Eglise, entre ces ministres et cette Eglise. On s'attend à ce

que les étudiants seront enseignés selon cette confession de

foi. C'est une attente à laquelle il m'est impossible de

répondre. Sur plusieurs points qui sont tenus pour importants,
qui le sont peut-être, je ne puis parler comme l'Eglise4. » Et
cette démission fut l'un des grands déchirements de sa
carrière 1

Je citerai enfin la célèbre lettre de Vinet à Erskine, du
29 août 1846. Il parle de la « disruption » qui vient d'aboutir
à la fondation d'une Eglise libre ; il déclare que cette réforme

1 Lettres, II, p. 126 sq. — 2 Lettres, II, p. 160. — 3 0e Pressensé, p. 260. —
* Lettres, II, p. 251.



148 A. CHAVAN

devrait en provoquer plusieurs autres. « Il faudrait, écrit-il,
revoir notre théologie; mais au milieu d'un ordre de faits
tout nouveaux, je n'aperçois pas une idée nouvelle, ou pour
mieux dire, pas une idée. Je ne saurais vous dire combien
l'uniformité qui règne dans nos prédications me semble
factice, superficielle, et combien elle est fatigante. Je crois qu'on
répondrait à un désir assez général en prêchant un christianisme

plus intérieur.... Le christianisme n'est pour moi ni
exclusivement, ni par excellence, celui qu'on nous prêche
depuis vingt-cinq ans. Je crois cette formule impuissante et
usée.... C'est un réchauffé très refroidi du seizième siècle....
Nous parlons au siècle une langue mortei »

Je n'ai pas besoin d'en dire davantage; ces documents
suffisent pour vous montrer que Vinet sentait s'accomplir en
lui une évolution dogmatique des plus caractérisées. Quant
à dire ici quelles sont les conceptions auxquelles il était
irrésistiblement amené, je ne puis y songer, parce que la question

est délicate, et que le temps me manque pour la discuter
sur la base des documents eux-mêmes. Je me bornerai donc
à quelques indications.

Vinet me paraît avoir commencé, Mesdames et Messieurs,

par rétrécir dans une forte mesure, ce qui ne signifie point
appauvrir, le cercle des croyances auxquelles il se rattachait
effectivement. La religion devenant pour lui une vie, et
passant par conséquent de l'ordre intellectuel dans l'ordre
moral, il a peu à peu concentré sa conviction sur les trois
dogmes essentiels qui lui paraissaient indissolublement unis
à l'expérience morale du croyant. Ces trois dogmes sont la
Chute, l'Incarnation et la Rédemption. Puis, continuant sa

marche dans la même direction, il a envisagé ces trois notions
centrales sous l'angle non plus historique ou dogmatique,
mais religieux et moral. La chute, dès lors, devient en
première ligne l'affirmation de la tragique réalité du mal ; la
croix, à son tour, devient la manifestation suprême de l'amour
de Christ et de l'amour de Dieu. Vinet écrit en 1844 : « Je ne

1 Lettres, II, p. 362, 366.



L'ACTUALITÉ DE VINET 149

puis croire à la substitutioni » ; et dans le sermon intitulé
Le fidèle achevant les souffrances de Christ, qui est une pure
hérésie, il dira : « Ce n'est pas seulement par les souffrances

comprises entre Gethsémané et le Calvaire, ou par la passion
proprement dite, que Jésus-Christ nous sauve, mais par toutes
les souffrances de sa vie, qui fut tout entière une passion ;

car il fut livré pour nos offenses dès qu'il ouvrit les yeux à

la pâle lumière de notre soleil ; et longtemps avant d'être en
butte à la contradiction, en portant notre chair de péché, il
portait sa croix. Ce n'est pas même par les souffrances de

toute sa vie, c'est par toute sa vie il n'a pas accompli cette

œuvre par ses seules souffrances et par sa mort ; il l'a accomplie

par tout ce qu'il a été, par tout ce qu'il a opéré.... par
ses actions et par ses paroles.... par sa vie comme par sa

mort2. » La théologie la plus moderne ne parle pas un autre
langage.

Bientôt, et par une pente toute naturelle, de ces trois
réalités fondamentales de l'ordre moral, l'Incarnation prend la
place essentielle et centrale. Oh non pas l'Incarnation de la
deuxième personne d'une Trinité à laquelle Vinet ne croit
plus, mais la présence et l'action dans le cœur d'un homme
de toute la plénitude de Dieu. Le 20 février 1845, Vinet écrit :

« L'incarnation est le point essentiel. Dieu manifesté en

chair, Dieu avec nous (Emmanuel), Dieu uni à la nature
humaine, Dieu se donnant lui-même après nous avoir donné ce

qui n'est pas lui ; c'est le résumé de l'Evangile, c'est la
lumière de la vie, c'est l'unique consolation et l'unique
espérance3. » Je n'ai pas besoin de montrer avec quelle puissance
ce dogme des dogmes pour Vinet rejoint sa pensée fondamentale

de l'identité du divin et de l'humain. Ce qui forme le

cœur de sa nouvelle théologie, c'est tout simplement la
traduction en langue dogmatique de cette grande idée, maîtresse
et inspiratrice de sa pensée religieuse. L'incarnation, c'est la

religion tout entière, c'est la réalisation par l'homme de la

1 Lettres, II, p. 252.
2 Etudes évangéliques, 1861, p. 81.

3 Lettres, II, p. 278.



150 A. CHAVAN

vie divine elle-même ; cette fusion organique et spirituelle
entre l'homme et Dieu s'est pleinement accomplie en la
personne de Jésus-Christ, que Vinet appelle dès lors, avec
prédilection, du beau nom d'Homme-Dieu. Ici encore, la théologie
la plus moderne ne tient pas un autre langage.

Et voilà pourquoi notre théologie, comme celle qui
transparaît dans les écrits du grand penseur vaudois, met au cœur
de tout son système la personne de Jésus-Christ. Le mot
d'ordre de la théologie moderne est ce mot si beau de Vinet :

« La religion, c'est Christ1. » Comme celle de Vinet, la théologie

actuelle se déclare (le vocable est bien peu académique,
mais consacré par l'usage) christocentrique. Elle fait sienne

cette parole de Vinet : « Ce n'est pas au christianisme, c'est
à Jésus-Christ que nous devons aller. Ne mettons donc pas,
comme on le fait trop souvent, le christianisme à la place de

Jésus-Christ. Jésus est le soleil du monde des esprits 2. »

La théologie contemporaine, héritière de la méthode
inconsciemment pratiquée par Vinet, ne fait guère autre chose que
recueillir les fruits du labeur douloureux et souterrain,
accompli dans les larmes et dans l'angoisse par notre illustre
compatriote. Sainte-Beuve le disait déjà : « S'il vivait encore,
devant les opinions d'aujourd'hui, il n'aurait qu'à monter
une marche3.... »

Et pourtant, Vinet eût accueilli avec tristesse l'hommage
que je viens de lui décerner. Le drame en lui fut poignant ;

cette éclosion intérieure d'une pensée nouvelle qui devait
logiquement faire sauter le vieux cadre orthodoxe, Vinet l'a
refoulée en lui-même. Il a tremblé, il a souffert.... et il
s'est tu

Pourquoi cela? Affaire de tempérament physique et moral,
dira Wilfred Monod. Timidité coupable, dira Frédéric
Chavannes, comme si l'ardent défenseur de la liberté religieuse
pouvait passer pour un timide Manque de culture théolo-

1 Nouvelles études évangéliques, 1862, p. 343.
2 Astié, Esprit de Vinet, p. 33, 35 sq.
3 Cité par Fréd. Chavannes. Alex. Vinet, apologiste et moraliste chrétien, p. 192.



l'actualité de vinet 151

gique, lacune d'un esprit analytique mais peu synthétique,
crainte de scandaliser les âmes et de troubler la foi des faibles,

manque de maturité et de certitude dans sa pensée, influence
du milieu pietiste ambiant, dont il n'a jamais réussi à

secouer complètement le joug (cette dernière explication est

celle de Paul Chapuis)??
Mesdames et Messieurs, je vous laisse le choix. Je ne

prétends pas expliquer la mentalité fort complexe d'un homme
•qui, sans jamais cesser d'être sincère, a proclamé bien haut
le devoir de manifester ses convictions religieuses, d'un
homme qui a tout sacrifié dans le domaine ecclésiastique à

l'accomplissement intégral de ce devoir, et qui, sur le terrain
dogmatique, a reculé devant la même obligation. La théologie
contemporaine, parla courageuse proclamation de sa pensée,
s'efforce d'être ici plus fidèle à Vinet que Vinet lui-même.
« Ce silence était une des tristesses de sa vie ', » a dit un
de ses amis ; nous le croyons sans peine, car cette lutte a

dû singulièrement tourmenter une âme si pure. Mais si

Vinet a souffert de ces réticences, on en a souffert également

autour de lui. Charles Secrétan, son ami, écrivait
le 22 décembre 1890 dans la Gazette de Lausanne : « A
mesure que Vinet approfondit lui-même les questions
religieuses, il s'affermit dans ses propres vues, et du laborieux
édifice de ce qu'on nommait l'orthodoxie, il ne conserva d'autres

dogmes que ceux auxquels il croyait pouvoir assigner
une portée morale. S'il s'est contenté de prêcher sa foi, sans

attaquer directement les thèses de la théologie alors
dominante, il faut attribuer cette réserve à la charité, qui le
détournait de froisser les chrétiens sincères, et à la crainte
d'ouvrir une porte à l'incrédulité par la publicité de ses

divergences. Cent fois je l'ai pressé, dans le tête à tête, de

déclarer ouvertement ce qu'il trouvait faux et dangereux dans

l'enseignement doctrinal du Réveil ; constamment il a décliné
mes instances. Autant il repoussait les restrictions mentales,
autant certaines réticences lui semblaient commandées par

1 Astié, Le Vinet de la légende, p. 69.



152 A. CHAVAN

le devoir. Je ne sais à quelle occasion il me dit un jour :

« Nous sommes, je crois, francs l'un et l'autre, mais nous
» n'entendons pas la franchise de même façon. Vous la faites
» consister à dire tout ce que vous pensez ; il me suffit de ne
» dire que ce que je pense. » C'était bien un reproche amical
qu'il m'adressait ; et ce qu'on vient de lire pourrait bien faire
penser à quelques-uns qu'il n'avait pas tort. Mais la

répugnance de Vinet à manifester des dissidences dont les textes
accumulés.... font mesurer la profondeur, fait dire que Vinet
n'en a pas moins desservi l'Eglise, et quelle que fût la source
de tels scrupules, il est permis de les déplorer » « Comme,
dans son siècle, il ne trouvait de piété vivante que chez les

partisans de cette mauvaise théologie, il craignit de nuire à

la propagation de l'Evangile en se séparant d'une Ecole qui
se gardait si bien de rompre avec lui. Il s'en tint donc à des

réfutations indirectes, d'une médiocre efficacité. Ainsi
suspendu entre deux devoirs, il passa ses dernières années dans
une souffrance dont celui qui écrit ces lignes fut le témoin
anxieux, plutôt que le vrai confident1. »

Plus facilement peut-être que Charles Secrétan, nous nous
sommes consolés de tant de «réticences». Vinet nous a légué
des trésors suffisamment riches pour qu'à l'aide de sa
méthode et en prolongeant les lignes qu'il a commencées, nous
puissions recueillir le fruit de son labeur angoissé. Actuel
dans sa critique, son apologétique, sa méthode, sa morale et
sa prédication, Vinet est plus actuel encore peut-être par sa

théologie.

D'ailleurs, il nous sera permis de le dire en terminant, ce
n'est pas là pour nous le point essentiel. Charles Secrétan l'a
dit, dans un article de la Revue chrétienne : Vinet est à la fois
ce plus et moins qu'un théologien, il est surtout beaucoup
plus ; c'est une force religieuse2 ».

A cet égard, Mesdames et Messieurs, Vinet ne vieillira
jamais.

1 Revue chrétienne, 1883, p. 342.
» Ibid., 1883, p. 284.



l'actualité de vinet 153

J'ajoute qu'à ce dernier point de vue, qui est à mes yeux le

plus haut et le plus grand, il n'y a pas deux Vinet, malgré le

double courant divergent que nous avons signalé en lui; il
n'y a qu'un Vinet, le Vinet chrétien, le Vinet qu'on a si
admirablement défini dans ce mot sublime qui nous donne à la
fois la synthèse et la clef de toute son œuvre : une conscience.
C'est par conscience qu'il a défendu la séparation ; c'est par
conscience qu'il a laissé dans l'ombre ce qu'il appelle lui-
même ses hérésies1.

Je m'incline avec un profond respect devant cette incarnation

si pure de l'impératif catégorique. La grande gloire de

Vinet, ce sera d'avoir été une conscience.

Puisse-t-il, à cet égard, être toujours plus actuel dans la
génération contemporaine.

1 « La profession de mes hérésies ne serait point en soi-même un mal, ce serait

même un devoir, si j'étais en mesure de bâtir sur mes démolitions, et si je n'étais

pas sûr de troubler et d'angoisser de jeunes esprits en pure perte; j'ai la conviction,

mais je n'ai ni la science ni la force morale et physique qu'il faudrait pour
entrer dans cette lice » Lettre à Scholl, citée par V. Rivet, Etude sur les

origines de la pensée religieuse de Vinet, p. 126. (Lettre du 4 mai 1838.)


	L'actualité de Vinet

