
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1907)

Heft: 1

Artikel: Études philosophiques : de quelques caractères de la recherche
philosophique [suite et fin]

Autor: Miéville, Henri-L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379812

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES PHILOSOPHIQUES

III. De quelques caractères de la recherche philosophique.

(Suite et fin1.)

PAR

HENEI-L. MIÉVILLE

11 est une question que nous avons laissée dans l'ombre
jusqu'ici et dont nous devons marquer la place en terminant.
C'est celle qui concerne le rapport du moi individuel avec

l'esprit absolu. Elle est d'un intérêt spécial, car elle nous
conduira, croyons-nous, à relever et à interpréter une
nouvelle fonction du moi, la fonction religieuse.

Nous ne connaissons la vie de l'esprit que pour autant
qu'elle s'est déployée en des consciences individuelles et là
nous la voyons se scinder en des activités diverses : activité
intellectuelle, morale, esthétique. Ces fonctions ne sont pas
indépendantes les unes des autres. Mais leur solidarité
réciproque n'empêche pas les conflits de se produire. Alors
l'unité n'apparaît plus comme un fait, elle devient l'objet
d'une tendance, d'une volonté plus ou moins consciente qui
aspire à réaliser l'harmonie de la vie intérieure. Idéal chimérique

et tendance incompréhensible, s'il n'existe pas un principe

d'unité à la base de cette diversité de fonctions qui constitue

notre moi.

1 Voir la livraison de novembre 1906, pag. 509 et suiv.



100 H.-L. MIÉVILLE

On serait tenté, au premier abord, d'identifier ce principe
avec le moi lui-même. Mais à tort; nous avons développé au
cours de cette étude des considérations qui tendent à prouver

le contraire : dans aucune de ses fonctions essentielles, le
moi ne se suffit à lui-même. Quelle que soit, en effet, la

part de l'élément subjectif dans nos jugements, nous
attribuons à la vérité, au bien, à la beauté, une valeur qui n'est

pas seulement individuelle. Par conséquent le principe
d'unité qui relie les différentes activités du moi dépasse en
même temps le moi individuel. D'un côté il fonde la relation
du moi avec l'objet, et, de l'autre, sa relation avec les autres
sujets. En ce sens nous pouvons lui appliquer la désignation
d'esprit universel et absolu. Nous l'appelons universel, parceque,

sans lui, les esprits individuels ne pourraient pas se

constituer comme tels ; ils resteraient sans communication
entre eux et sans relation avec l'objet, autrement dit, ils
s'évanouiraient dans le néant. Nous l'appelons absolu, parce
que rien n'existe pour nous qui ne soit relatif à l'esprit; il
intervient dans toute perception et dans toute définition d'une
réalité quelconque, dans toute affirmation d'une loi ou d'une
fin. On ne peut pas lui chercher une cause hors de lui-
même, car une relation de cause à effet n'est concevable que
grâce à lui et pour autant qu'il existe.

Ainsi nous arrivons à cette conclusion que le moi ne réalise

sa propre unité qu'en réalisant son rapport avec l'esprit
absolu: d'où il suit que la parfaite harmonie intérieure
implique la parfaite harmonie du sujet individuel avec

l'esprit absolu, et, par son intermédiaire, avec le monde
donné et avec les autres sujets. C'est là un idéal qui n'est

jamais définitivement réalisé dans le cours de notre vie où

il rencontre de formidables obstacles. Mais un idéal dont
on pourrait dire à un moment donné qu'il est tout entier
réalisé, ne saurait être notre fin suprême, puisque à partir
du moment où cette fin serait atteinte, nous perdrions toute
raison de vouloir et toute raison d'être, n'ayant plus aucun
but à nous proposer. L'idéal dont nous parlons apparaît, de

par sa nature même, comme le principe directeur d'un déve-



ÉTUDES PHILOSOPHIQUES 101

loppement auquel il n'est pas nécessaire de fixer un terme.
Cela étant, nous appelons fonction religieuse les actes par

lesquels le moi prend conscience de son rapport avec l'esprit
universel et absolu. Ce rapport qui est à la base de tout acte
de connaissance, de toute volonté du bien, de toute création
de beauté, détermine notre effort vers l'idéal et fonde notre
unité personnelle. Ce qu'il y a de spécifique dans l'acte
religieux, c'est une concentration de tout l'être, un mouvement
intérieur qui porte le moi à se rattacher à son principe. Par
l'acte religieux, il se dépasse en quelque sorte lui-même, il
franchit les bornes de l'existence purement subjective pour
vivre d'une vie plus large, il s'élève au-dessus des égoïsmes
qui appauvrissent et qui tuent, au-dessus des contingences
qui font paraître notre vie fugitive et vaine, et il trouve dans

son rapport avec l'esprit absolu la loi suprême de son être.
La religion, ainsi comprise, ne se confond pas avec un

système de vérités imposées, ni avec un ensemble de préceptes
obligatoires ou avec des émotions d'un genre particulier. La

question religieuse ne se formule pas comme suit : « Croyez-

vous à la vérité de tel dogme? Pensez-vous que tel fait soit
réellement arrivé? Possédez-vous tel ou tel sentiment et vous
pliez-vous à telle ou telle règle consacrée par la tradition
religieuse? » Mais: «Voulez-vous vous associer à l'œuvre de

l'esprit? Voulez-vous que l'esprit soit? » Bépondre à cette

question affirmativement ou négativement et y répondre par
l'action, c'est se décider pour ou contre Dieu. Dans la
religion de l'esprit, il ne saurait être question, on le voit, ni de

rites salutaires, ni de privilèges nationaux, ni de soumission
aveugle. Elle prend possession du plus profond de l'être, elle

vit dans ce qu'il y a en nous de plus personnel. Il faut s'y

engager ou bien renoncer à la vie de l'esprit, arrêter la pensée

et s'anéantir moralement, à moins de rester suspendu
entre les deux pôles, dans le vague et la perpétuelle contradiction

de soi-même.
Nous n'avons pas à caractériser ici les formes spéciales que

peut prendre le rapport religieux et leur évolution
historique. Nous voulions simplement marquer ia place du pro-



102 H.-L. MIÉVILLE

blême religieux et le définir en termes généraux. Si notre
manière de voir est exacte, la métaphysique trouve son
couronnement dans une philosophie de la religion et
réciproquement, la philosophie de la religion, comme la théorie de

la connaissance, comme la morale et comme l'esthétique, ne
s'achève que dans une métaphysique1.

Peut-être nous fera-t-on le reproche d'avoir développé une
métaphysique sous prétexte de définir la métaphysique.
Pouvions-nous l'éviter? Formuler avec quelque précision les
problèmes de ce genre, n'est-ce pas dans une certaine mesure
en préjuger forcément la solution? Peut-être aurions-nous dû
remplacer plus souvent la forme catégorique de nos thèses

par une forme moins affirmative, puisqu'il s'agissait surtout
de poser et de définir les questions et non pas de fournir une
doctrine complète.

Bemarquons d'ailleurs que la théorie qui vient d'être
esquissée à grands traits fait comprendre l'évolution philosophique.

Avant de se prêter à l'analyse et à la synthèse
intellectuelles, la vie de l'esprit a dû se réaliser pratiquement et

se déployer dans l'histoire. Cela ne s'est pas fait d'un coup,
mais lentement et laborieusement à travers une suite de

progrès et de reculs partiels. A certaines époques, par le

génie d'une race ou d'un homme, elle s'est enrichie
d'éléments nouveaux. Ainsi la Grèce apporta la révélation de la
beauté et fut l'educatrice de la pensée ; avec le christianisme,
un idéal de justice et de fraternité se leva dans la conscience
humaine comme une aurore nouvelle, l'au-delà s'ouvrit aux
vastes espérances qui soulèvent l'âme au-dessus des tristesses

présentes ; la science moderne enfin agrandit les horizons
terrestres et vint soumettre les esprits à sa discipline
sévère.

Une autre conséquence de la conception à laquelle nous
sommes arrivés, c'est que le philosophe, sous peine de

faillir à sa mission, doit être humain dans le sens le plus
large possible. Moins il sera complet, plus il y aura pour lui

1 Voir la note à la fin de l'article.



ÉTUDES PHILOSOPHIQUES 103

de chances d'erreur. Mais où est l'homme, où est le philosophe

qui puisse se flatter d'embrasser toutes les activités
humaines dans une égale compréhension L'un aura un
sentiment plus vif des exigences de la pensée scientifique,
un autre aura l'esprit tourné vers les problèmes pratiques,
un troisième comprendra mieux les aspirations religieuses;
bref, l'un aura besoin d'être complété par l'autre. Mais

compléter, ce n'est pas simplement placer côte à côte, c'est
mettre en communication intime, c'est relier par un principe
commun. Et voilà précisément la tâche à la fois théorique et

pratique qui incombe à la philosophie.

Nous sommes maintenant en mesure de préciser le caractère

et les conditions de la certitude philosophique : il n'y a

pas de vérité sans accord des intelligences, tel est le postulat
dont on se sert parfois pour opposer une fin de non recevoir
à toute doctrine philosophique qui ne serait pas universellement

reçue. Sous une apparence de rigueur, il y a dans ce

procédé beaucoup de superficialité. L'accord de toutes les

intelligences est parfaitement invérifiable, car nous ne
connaissons jamais qu'un nombre d'hommes relativement
restreint. A ce taux-là nous ne serions pas même sûrs des vérités
mathématiques. Et puis, ne faudrait-il pas tenir compte de

la qualité des intelligences et de bien autre chose encore, s'il
s'agit de problèmes aussi complexes que ceux de la philosophie?

Qui donc prétendrait que la majorité fait loi pour
décider de la vérité — Pourtant il y a dans ce critère de
l'accord des esprits une idée juste et profonde : la vérité n'est

pas à bien plaire, elle n'a pas pour mesure les désirs et les

volontés individuelles, elle n'est pas diverse et contradictoire,
elle est une. Mais cette unité ne consiste pas dans l'accord
empirique des intelligences, accord toujours plus ou moins
précaire et jamais absolument verifiable. Ce qui est postulé
par l'idée de vérité, c'est l'accord en principe. Lorsqu'un
esprit individuel est en désaccord avec d'autres ou avec le
sentiment commun, ce fait ne prouve pas qu'il soit dans

l'erreur, tnais s'il est dans la vérité, cette vérité est valable



104 H.-L. MIÉVILLE

en principe pour tous et il faudra qu'elle établisse son bon

droit, en se montrant capable de conquérir d'autres intelligences

et d'autres consciences.
De quelle nature sera donc le critère de la vérité? Il ne

réside exclusivement ni dans la certitude subjective, ni dans
ie consentement des esprits, mais plutôt dans le rapport de

l'un et de l'autre facteur, car on devra tenir compte de tous
deux. Ce rapport n'est pas une quantité fixe, arrêtée et
définissable une fois pour toutes. La certitude individuelle aspire
à se communiquer et à devenir une certitude collective ; c'est
là une épreuve dont elle sort diminuée ou fortifiée et à

laquelle elle ne peut pas se soustraire. Ainsi les conditions
mêmes de la certitude attestent l'unité essentielle du monde
de l'esprit et nous montrent que cette unité doit être conçue
à la fois comme un fait et comme un devenir : elle tend à

être, elle se fait parce qu'elle est ; elle est, parce qu'elle
aspire à se réaliser dans le monde de l'histoire, à travers les

divisions et les luttes. C'est le problème que nous avons déjà
rencontré sur notre chemin et dont la discussion incombe à

la métaphysique.
De ces considérations sur la certitude découle une

conséquence pratique importante au point de vue de la méthode :

c'est l'obligation, pour le philosophe, d'exercer un contrôle
sévère sur sa pensée. Puisque le sentiment individuel n'est

pas par lui-même une garantie suffisante de la vérité entrevue,
il s'agit de soumettre celle-ci à une double épreuve : il faudra
la faire combattre loyalement contre les objections qui
surgissent dans notre propre pensée et contre celles qu'on nous
suggérera du dehors. La loyauté, en cette matière délicate,
consistera dans une attitude intérieure qui nous fera consentir

à l'avance au sacrifice même douloureux d'une idée ou
d'une croyance dont le bon droit nous paraîtra problématique.

L'esprit philosophique n'est donc pas un esprit
d'orgueil qui permettrait à l'individu de se retrancher dans un
isolement superbe, et de rendre des oracles infaillibles au
nom de la « raison pure ». Il est également éloigné du
scepticisme qui désespère de la vérité et de l'autoritarisme qui



ÉTUDES PHILOSOPHIQUES 105

prétend l'imposer du dehors. Scepticisme et dogmatisme se

rencontrent en un point : ils se font de la vérité la même

idée, car ils la conçoivent comme une sorte d'entité sans lien
nécessaire avec l'esprit, formule abstraite et immuable
planant au-dessus des choses et non pas processus vivant de la

pensée qui réalise son être. Voilà pourquoi le scepticisme
considère comme une défaite l'impossibilité où se trouve
l'esprit humain d'enclore la réalité en des formules définitives,

et voilà pourquoi le dogmatisme philosophique et
religieux demande ces formules à une mystérieuse faculté
d'intuition métaphysique ou bien à une révélation surnaturelle.

Mais ce n'est pas impunément que l'on méconnaît ainsi la
nature de la vérité. Le sceptique qui se sert de la pensée

pour détruire systématiquement l'œuvre de la pensée,
contredit sa théorie en cherchant à l'établir; l'autoritaire qui
prêche la déchéance de la raison humaine ne s'aperçoit pas

que ses dogmes portent tous l'empreinte de cette raison.
Enfin la parenté d'esprit qui existe entre le scepticisme et le

dogmatisme fait comprendre pourquoi l'on passe si facilement

de l'un à l'autre : pour l'un et pour l'autre, la vérité a

sa garantie dans une circonstance extrinsèque, qui est tantôt
une tradition sacrée, tantôt l'accord empirique des

intelligences. Aussi les deux méthodes soulèvent-elles la même

objection : en choisissant un critère de la vérité soi-disant
indépendant de nous, n'avons-nous pas affirmé par un acte

positif de pensée que l'autorité décisive réside en nous? En

effet, qui nous garantit que le critère choisi sera le bon
Et qui tranchera entre les autorités rivales et contradictoires?
Ce ne peut être l'autorité. Donc il n'existe pas, pour nous,
de vérité qui ne soit notre œuvre, — c'est ce que méconnaît
le dogmatisme, — mais pas de vérité non plus qui ne soit
l'œuvre de Dieu, puisque en cherchant la vérité valable pour
tous, l'individu réalise son rapport avec l'esprit universel, —
c'est ce que méconnaît le sceptique, lorsqu'il professe un

subjectivisme absolu.



106 H.-L. MIÉVILLE

Quelques mots encore à propos du problème religieux dont nous
avons parlé au cours de cette étude. On se demandera sans doute
si notre définition du rapport religieux s'accorde avec les résultats
d'une étude empirique des phénomènes de cet ordre. L'examen de

cette question appartient plus spécialement à la philosophie de la
religion. Nous nous bornerons à quelques remarques.

La loi la plus générale qui semble présider à l'évolution
religieuse, c'est la tendance de la religion à devenir de plus en plus
intérieure et spirituelle. Les représentations primitives et
grossières font place à des symboles épurés qui proposent à l'homme
un idéal plus élevé. A l'origine de nos civilisations, selon toute
probabilité, le caractère religieux appartenait à une quantité
d'actes et d'objets qui avaient un intérêt pour la communauté ou

pour les individus. L'évolution religieuse produira d'abord une
séparation plus nette du sacré et du profane; ce sera l'âge du
légalisme et de la théocratie, qui donne à la religion plus de dignité et
des formes plus précises. Mais le dualisme impliqué dans cette

conception aboutit à des conséquences funestes; il finit par
produire le formalisme vide et l'anarchie morale. Une nouvelle
synthèse devient nécessaire, mais cette synthèse n'est possible que si
la religion cesse d'être une institution politique réglant les diverses
activités humaines du dehors et à coups d'autorité, car l'unité
obtenue par des procédés pareils est factice et précaire. Pour
rendre possible une unité réelle, il faut que la religion s'établisse
au centre même de la personnalité, en d'autres termes, il faut
qu'elle achève de s'intérioriser. Historiquement cette révolution
religieuse se rattache à la personne de Jésus. Il ouvre une ère

nouvelle, mais les anciennes formes de religion ne disparaissent
pas avec lui ; une lutte s'engage entre elles et l'esprit nouveau et
cette lutte se poursuit encore aujourd'hui.

De nos jours la culture et la civilisation modernes, le développement

des sciences et des arts, l'immense essor de l'industrie
et les problèmes économiques souvent douloureux qui en sont
résultés, imposent à la religion de l'esprit des tâches inconnues à

l'époque de Jésus. Il s'en faut qu'elle ait pénétré et lié en un tout
harmonieux ces formes nouvelles de l'activité humaine et pourtant,
plus que jamais, l'homme a besoin d'un principe d'unité pour



ÉTUDES PHILOSOPHIQUES 107

échapper à l'anarchie mortelle. La religion peut-elle remplir ce

rôle et à quelles conditions? Ce ne sera pas, certes, en se cantonnant

dans quelque tradition intangible ou dans quelque spécialité
pieuse pour ignorer et dédaigner le reste.

Les rapports de la religion et de la science nous serviront
d'exemple. On connaît leur antagonisme séculaire. Il s'explique
en partie par le fait que les sciences sont nées à une époque où
la tradition chrétienne s'était dès longtemps consolidée en un
système de dogmes réputés immuables. Le travail scientifique fut
tout d'abord suspecté, puis toléré parmi les activités profanes et

avec de nombreuses restrictions. La Réforme abolit en principe
la distinction du sacré et du profane, conformément à l'esprit du
Christ dont elle se réclamait. Mais le travail scientifique n'en
continua pas moins à être considéré comme une sorte de hors
d'oeuvre sans lien essentiel avec la fonction religieuse. On ne cessa

pas de s'en défier, de prendre à son égard une attitude défensive,
bref le dualisme subsista sous clés apparences de conciliation. Il
ne sera surmonté que le jour où l'on ne songera plus à opposer
l'une à l'autre une vérité « révélée » et une vérité « purement
humaine ». Il n'y a pas de vérité « purement humaine » dans le

sens où ces mots sont employés ici. Toute recherche de la vérité,
— quels qu'en soient les résultats, — est une affirmation implicite

et une réalisation partielle de notre rapport avec Dieu, c'est-
à-dire avec l'esprit absolu. Ainsi la religion peut s'accorder avec
la science, mais à la condition de s'incorporer son principe, et

de lui servir ainsi de fondement ultime, sans prétendre exercer
un contrôle sur ses résultats. Elle donnera à la vie moderne
l'unité qui lui manque, mais seulement si elle achève partout son

évolution vers l'intériorité pure, si elle devient et si elle reste la

religion de l'esprit.
Une objection se présente ici : le progrès vers l'intériorité ne

risque-t-il pas d'aboutir à une forme de religion qui n'a plus rien
de commun avec les formes historiques? Pourquoi les réunir sous

un même vocable, pourquoi parler encore de religion Nous n'en

aurions pas le droit, en effet, si la religion changeait absolument
de nature en évoluant dans la direction indiquée.

Mais il ne nous semble pas que cela soit le cas. Pour nous en

convaincre passons en revue quelques-uns des caractères principaux

qui se retrouvent dans la plupart des religions historiques.
Toute religion crée un lien de solidarité entre un moi et un



108 H.-L. MIÉVILLE

non-moi et fait sortir l'individu de son isolement. La religion
de l'esprit affirme la solidarité essentielle de tous les êtres qui
participent à la vie de l'esprit. Les traditions religieuses se

présentent avec un caractère d'autorité qui exclut toute discussion

aux yeux de leurs adeptes, elles réclament la soumission de

l'intelligence et de la volonté. La religion de l'esprit ne supprime
pas l'autorité, mais elle en modifie le caractère. Elle exige la
soumission aux autorités intérieures, seules universelles et sacrées,
seules capables de produire des convictions sincères et fortes.
Loin de prôner un individualisme et un subjectivisme sans frein,
elle voit dans l'existence de ces autorités intérieures la condition
de toute vie personnelle, de toute vérité et la preuve de l'essentielle

unité du monde de l'esprit. Mais cette unité est de telle
nature que si, à certains égards, elle parait un fait, à d'autres,
elle se présente comme un but à poursuivre, comme un idéal.
Il en découle deux conséquences importantes : la religion de l'esprit

nous fournit un principe d'action, une morale, enfin elle est,

par sa nature même, soumise à un développement historique.
N'essayez pas de la déduire de quelques vérités générales, comme
le rationalisme l'a tenté. Ce ne sont pas des raisonnements
abstraits, mais des personnalités vivantes qui marquent les étapes
de son évolution : avant de se traduire en idées, la religion est un
événement de la vie intérieure.

Ce n'est pas tout ; puisqu'au-dessus des individus il y a l'esprit
absolu, la religion de l'esprit proclame une dépendance, mais
cette dépendance est le fondement de notre autonomie, parce que,
sans elle, la vie de l'esprit, dépouillée de ses normes universelles,
s'évanouit dans la subjectivité pure. L'homme qui cherche la
vérité et qui s'incline devant elle, lorsqu'il pense l'avoir trouvée,
n'abdique pas sa personnalité, il la conquiert au contraire. Il en
est ainsi du rapport religieux : dépendance et liberté sont ici les
termes d'une synthèse indissoluble. Dans l'histoire des religions,
nous les voyons revêtir des formes diverses et s'exprimer en des

symboles variés. Ils se combattent souvent et ne peuvent s'unir
que dans la religion de l'esprit. Toute définition de Dieu qui ne
le met pas en rapport intime avec la vie de l'esprit en nous,
risque de faire de nous des esclaves courbés devant un maître
dont on ne parvient pas à comprendre les droits, — et de la
religion quelque chose de surajouté et de secondaire qui ne fait pas
corps avec notre être véritable.



ÉTUDES PHILOSOPHIOUES 109

Un trait caractéristique de beaucoup de religions, c'est leur
amour du surnaturel. Ce phénomène est si frappant qu'un
philosophe contemporain (M. Gourd dans Les trois dialectiques) a

pu désigner le « hors la loi » comme l'objet même de la religion.
La définition, cependant, ne nous parait pas complète : si l'on
considère les religions historiques, on trouve que le hors la loi
n'est l'objet exclusif que des religions inférieures, les autres
reconnaissent un caractère religieux à la loi, à l'ordre du cosmos et
à la règle morale. Il nous semble qu'ici encore la religion de

l'esprit opère la synthèse. Elle s'attache à un hors la loi, mais

non pas, croyons-nous, à un hors la loi qui serait l'élément incoor-
donnable des phénomènes, ni à un hors la loi qui concernerait
leur mode de production, comme le statue le supranaturalisme
traditionnel. Nous ne constatons jamais que des hors la loi
provisoires et fuyants, à moins de rentrer en nous-mêmes, alors nous
trouvons que l'idée de loi est elle-même relative à notre esprit et

nous prenons conscience d'un hors la loi dont nous sommes
immédiatement certains. Mais l'esprit individuel ne se suffit pas à

lui-même, il ne se constitue comme tel qu'en réalisant son
rapport avec l'esprit universel et absolu, sans lequel il n'y a pas de

vérité. Et voilà le hors la loi religieux. Il n'est pas le contraire
de la loi, il en est la condition. Au lieu d'opérer une disjonction
radicale, nous obtenons une synthèse où l'un des termes est
subordonné à l'autre. Dés lors, sans heurter l'esprit scientifique, le

hors la loi religieux nous délivre de l'effrayante et trompeuse
vision d'un monde sans âme, d'une réalité absolument étrangère
à l'esprit, sans raison, sans ordre et sans progrès. Enfin il fonde
notre autonomie morale, car dans la mesure où nous vivons de

la vie de l'esprit, nous sommes créateurs avec Dieu. Quant aux
miracles des traditions populaires, — à ceux du moins qui ont un
intérêt religieux, — ils sont l'expression symbolique et naïve de

la croyance à la souveraineté de l'esprit. Ainsi la religion de

l'esprit, telle que nous l'avons conçue, ne nie pas le surnaturel, mais

il nous semble qu'elle doit en élargir le sens, de manière à éviter
l'écueil du supranaturalisme traditionnel : le surnaturel c'est l'esprit

et tout ce qui, dans le monde, apparaît comme une œuvre de

l'esprit.
Il nous reste à dire un mot de la prière, qui joue un si grand

rôle dans les religions supérieures. Conserve-t-elle une signification

au point de vue où nous nous sommes placé Et quelle est



110 H.-L. MIÉVILLE

cette signification? La prière est-elle le moyen d'obtenir que Dieu
conforme sa volonté à la nôtre? Nous permet-elle d'agir à distance

sur les hommes et sur les choses par l'intermédiaire de la toute-

puissance divine N'est-elle pas plutôt le moyen de conformer
notre volonté à celle de Dieu? Cette conception s'accorde mieux
avec notre définition du rapport religieux. Dira-t-on qu'elle n'a

plus d'analogie avec la pratique qu'on désigne ordinairement sous
le nom de prière? Nous ne le pensons pas, car il nous semble que
toute prière vraiment religieuse, quelque forme qu'elle prenne,
est un acte solennel par lequel le moi se recueille et, selon les

lumières qu'il possède, prend conscience de son rapport avec
Dieu et s'associe à l'œuvre de l'esprit dans le monde. Acte de
confiance et d'obéissance, mais aussi acte de souveraine liberté
impliquant un engagement intérieur, la prière retrempe et

multiplie les énergies de l'âme; elle intensifie son rayonnement
spirituel.

Ces remarques suffiront-elles pour montrer qu'une philosophie
de la religion comme celle dont nous avons esquissé plus haut
les grandes lignes, s'accorde avec les faits de l'histoire religieuse
et nous permet de les interpréter sans leur faire violence? Nous
n'avons pas la naïveté de l'affirmer. Des essais de ce genre sont

toujours soumis à de nombreuses chances d'erreur. Celui-là les

jugera avec indulgence qui pensera comme nous qu'il faut oser
courir le risque de l'erreur, si l'on veut chercher la vérité.


	Études philosophiques : de quelques caractères de la recherche philosophique [suite et fin]

