Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1907)

Heft: 1

Artikel: Etudes philosophiques : de quelques caractéres de la recherche
philosophique [suite et fin]

Autor: Miéville, Henri-L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379812

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES PHILOSOPHIQUES

III. De quelques caractéres de la recherche philosophique.
(Suite et fin'.)

PAR

HENRI-L. MIEVILLE

1l est une question que nous avons laissée dans 'ombre
jusqu’ici et dont nous devons marquer la place en terminant.
(C’est celle qui concerne le rapport du moi individuel avec
I’esprit absolu. Elle est d’un intérét spécial, car elle nous
conduira, croyons-nous, & relever et & interpréter une nou-
velle fonction du moi, la fonction religieuse.

Nous ne connaissons la vie de 'esprit que pour autant
qu’elle s’est déployée en des consciences individuelles et la
nous la voyons se scinder en des activités diverses : activité
intellectuelle, morale, esthétique. Ces fonctions ne sont pas
indépendantes les unes des autres. Mais leur solidarité réci-
proque n’empéche pas les conflits de se produire. Alors
Punité n’apparait plus comme un fait, elle devient I'objet
d’une tendance, d’une volonté plus ou moins consciente qui
aspire a réaliser ’harmonie de la vie intérieure. Idéal chimé-
rique et tendance incompréhensible, s’il n’existe pas un prin-
cipe d’unité a la base de cette diversité de fonctions qui cons-
titue notre moi,

! Yoir la livraison de novembre 1906, pag. 509 et suiv,



100 H.-L. MIEVILLE

On serait tenté, au premier abord, d’identifier ce principe
avec le moi lui-méme. Mais & tort; nous avons développé au
cours de cette étude des considérations qui tendent & prou-
ver le contraire : dans aucune de ses fonctions essentielles, le
mol ne se suffit & lui-méme. Quelle que soit, en effet, la
part de I'élément subjectif dans nos jugements, nous attri-
buons & la vérité, au bien, & la beauté, une valeur qui n’est
pas seulement individuelle. Par conséquent le principe
d’unité qui relie les différentes activités du moi dépasse en
méme temps le moi individuel. D’un cété il fonde la relation
du moi avec l'objet, et, de I'autre, sa relation avec les autres
sujets. En ce sens nous pouvons lui appliquer la désignation
d’esprit universel et absolu. Nous 'appelons universel, parce-
que, sans lui, les esprits individuels ne pourraient pas se
constituer comme tels; ils resteraient sans communication
entre eux et sans relation avec l'objet, autrement dit, ils
s’évanouiraient dans le néant. Nous l'appelons absolu, parce
que rien n’existe pour nous qui ne soit relatif & 'esprit; il in-
tervient dans toute perception et dans toute définition d’une
réalité quelconque, dans toute affirmation d’une loi ou d’une
fin. On ne peut pas lui chercher une cause hors de lui-
méme, car une relation de cause & effet n’est concevable que
grace & lui et pour autant qu’il existe.

Ainsi nous arrivons a cette conclusion que le moi ne réa-
lise sa propre unité qu’en réalisant son rapport avec l'esprit
absolu: d’ou il suit que la parfaite harmonie intérieure
implique la parfaite harmonie du sujet individuel avec
Pesprit absolu, et, par son intermédiaire, avec le monde
donné et avec les autres sujets. Gest 14 un idéal qui n’est
jamais définitivement réalisé dans le cours de notre vie ou
il rencontre de formidables obstacles. Mais un idéal dont
on pourrait dire & un moment donné qu’il est tout entier
réalisé, ne saurait étre notre fin supréme, puisque & partir
du moment ol cette fin serait atteinte, nous perdrions toute
raison de vouloir et toute raison d’étre, n’ayant plus aucun
but & nous proposer. L’idéal dont nous parlons apparait, de
par sa nature méme, comme le principe directeur d’un déve-



LTUDES PHILOSOPHIQUES 101

loppement auquel 1l n’est pas nécessaire de fixer un terme.

Cela étant, nous appelons fonction religieuse les actes par
lesquels le moi prend conscience de son rapport avec ’esprit
universel et absolu. Ce rapport qui est a la base de tout acte
de connaissance, de toute volonté du bien, de toute création
de beauté, détermine notre effort vers I'idéal et fonde notre
unité personnelle. Ce qu’il y a de spécifique dans Pacte reli-
gieux, c’est une concentration de tout I’6tre, un mouvement
intérieur qui porte le moi & se rattacher & son principe. Par
I'acte religieux, il se dépasse en quelque sorte lui-méme, il
franchit les bornes de I'existence purement subjective pour
vivre d’'une vie plus large, il s’éléve au-dessus des égoismes
qui appauvrissent et qui tuent, au-dessus des contingences
qui font paraitre notre vie fugitive et vaine, et il trouve dans
son rapport avec I'esprit absolu la loi supréme de son étre.

La religion, ainsi comprise, ne se confond pas avec un sys-
téme de vérités imposées, ni avec un ensemble de préceptes
obligatoires ou avec des émotions d’un genre particulier. La
question religieuse ne se formule pas comme suit: « Croyez-
vous 4 la vérité de tel dogme? Pensez-vous que tel fait soit
réellement arrivé? Possédez-vous tel ou tel sentiment et vous
pliez-vous & telle ou telle regle consacrée par la tradition re-
ligieuse? » Mais: « Voulez-vous vous associer a l'ceuvre de
I'esprit? Voulez-vous que esprit soit? » Répondre & cette
question affirmativement ou négativement et y répondre par
Uaction, c’est se décider pour ou contre Dieu. Dans la reli-
gion de U'esprit, il ne saurait étre question, on le voit, ni de
rites salutaires, ni de priviléges nationaux, ni de soumission
aveugle. Elle prend possession du plus profond de !’étre, elle
vit dans ce qu’il y a en nous de plus personnel. Il faut s’y
engager ou bien renoncer a la vie de I'esprit, arréter la pen-
sée et s’anéantir moralement, & moins de rester suspendu
entre les deux poles, dans le vague et la perpétuelle contra-
diction de soi-méme.

Nous n’avons pas & caractériser iciles formes spéciales que
peut prendre le rapport religieux et leur évolution histo-
rique. Nous voulions simplement marquer la place du pro-



102 H.-L. MIEVILLE

bléme religieux et le définir en termes généraux. Si notre
maniére de voir est exacte, la métaphysique trouve son cou-
ronnement dans une philosophie de lo religion et récipro-
quement, la philosophie de la religion, comme la théorie de
la connaissance, comme la morale et comme I’esthétique, ne
s’acheve que dans une métaphysique?.

Peut-étre nous fera-t-on le reproche d’avoir développé une
metaphysique sous prétexte de définir la métaphysique. Pou-
vions-nous I’éviter ? Formuler avec quelque précision les pro-
blémes de ce genre, n’est-ce pas dans une certaine mesure
en préjuger forcément la solution ? Peut-étre aurions-nous di
remplacer plus souvent la forme catégorique de nos théses
par une forme moins affirmative, puisqu’il s’agissait surtout
de poser et de définir les questions et non pas de fournir une
doctrine compléte.

Remarquons d’ailleurs que la théorie qui vient d’étre es-
quissée a grands traits fait comprendre I'évolution philoso-
phique. Avant de se préter & 'analyse et & la synthese intel-
lectuelles, la vie de l'esprit a dii se réaliser pratiquement et
se déployer dans I’histoire. Cela ne s’est pas fait d’un coup,
mais lentement et laborieusement & travers une suite de
progres et de reculs partiels. A certaines époques, par le
génie d’une race ou d'un homme, elle s’est enrichie d’élé-
ments nouveaux. Ainsi la Grece apporta la révélation de la
beauté et fut I’éducatrice de la pensée; avec le christianisme,
un idéal de justice et de fraternité se leva dans la conscience
humaine comme une aurore nouvelle, 'au-deld s’ouvrit aux
vastes espérances qui soulevent 'ame au-dessus des tristesses
présentes; la science moderne enfin agrandit les horizons
terrestres et vint soumettre les esprits & sa discipline sé-
vere.

Une autre conséquence de la conception 4 laquelle nous
sommes arrivés, c’est que le philosophe, sous peine de
faillir a sa mission, doit étre humain dans le sens le plus
large possible. Moins il sera complet, plus il v aura pour lui

1 Yoir la note a la fin de l'article.



ETUDES PHILOSOPHIQUES 103

de chances d’erreur. Mais ou est ’homme, ou est le philo-
sophe qui puisse se flatter d’embrasser toutes les activités
hnmaines dans une égale compréhension? [’un aura un
sentiment plus vif des exigences de la pensée scientifique,
un autre aura l’esprit tourné vers les problémes pratiques,
un troisiéme comprendra mieux les aspirations religieuses;
bref, 'un aura besoin d’étre complété par 'autre. Mais com-
pléter, ce n’est pas simplement placer cote a cote, cest
mettre en communication intime, c’est relier par un principe
commun. Et voila précisément la tache a la fois théorique et
pratique qui incombe a la philosophie.

Nous sommes maintenant en mesure de préciser le carac-
tere et les conditions de la certitude philosophique: il n’y a
pas de vérité sans accord des intelligences, tel est le postulat
dont on se sert parfois pour opposer une fin de non recevoir
a toute doctrine philosophique qui ne serait pas universelle-
ment recue. Sous une apparence de rigueur, il y a dans ce
procédé beaucoup de superficialité. I’accord de toutes les
intelligences est parfaitement invérifiable, car nous ne con-
naissons jamais qu’un nombre d’hommes relativement res-
treint. A ce taux-1a nous ne serions pas méme surs des vérités
mathématiques. Et puis, ne faudrait-il pas tenir compte de
la qualité des intelligences et de bien aulre chose encore, s’il
s'agit de problémes aussi complexes que ceux de la philoso-
phie? Qui donc prétendrait que la majorité fait loi pour dé-
cider de la vérité ? — Pourtant il y a dans ce critére de 'ac-
cord des esprits une idée juste et profonde : la vérité n’est
pas & bien plaire, elle n’a pas pour mesure les désirs et les
volontés individuelles, elle n’est pas diverse et contradictoire,
elle est une. Mais cette unité ne consiste pas dans l'accord
empirique des intelligences, accord toujours plus ou moins
précaire el jamais absolument vérifiable. Ce qui est postulé
par l'idée de vérité, c’est 'accord en principe. Lorsqu'un
esprit individuel est en désaccord avec d’autres ou avec le
sentiment commun, ce fait ne prouve pas qu’il soit dans
I’erreur, mais s’il est dans la vérité, cette vérité est valable



104 H.-T.. MIEVILLE

en principe pour tous et il faudra qu'elle établisse son bon
droit, en se montrant capable de conquérir d’autres intelli-
gences et d’autres consciences.

De quelle nature sera donc le critére de la vérité? Il ne
réside exclusivement ni dans la certitude subjective, ni dans
le consentement des esprits, mais plutét dans le rapport de
I'un et de l'autre facteur, car on devra tenir compte de tous
deux. Ce rapport n’est pas une quantité fixe, arrétée et defi-
nissable une fois pour toutes. La certitude individuelle aspire
a se communiquer et & devenir une certitude collective; c’est
14 une épreuve dont elle sort diminuée ou fortifiée et & la-
quelle elle ne peut pas se soustraire. Ainsi les conditions
mémes de la certitude attestent U'unité essentielle du monde
de Uesprit et nous montrent que cette unité doit éire concue
a la fois comme un fait et comme un devenir: elle tend &
étre, elle se fait parce qu’elle est: elle est, parce qu’elle
aspire a se réaliser dans le monde de I’histoire, a travers les
divisions et les luttes. C’est le probleme que nous avons deja
rencontré sur notre chemin et dont la discussion incombe a
la métaphysique.

De ces considérations sur la certitude découle une conseé-
quence pratique importante au point de vue de la méthode :
c’est Pobligation, pour le philosophe, d’exercer un controle
severe sur sa pensée. Puisque le sentiment individuel n’est
pas par lui-méme une garantie suffisante de la vérité entrevue,
il s’agit de soumettre celle-ci & une double épreuve : il faudra
la faire combattre loyalement contre les objections qui sur-
gissent dans notre propre pensée et contre celles quon nous
suggérera du dehors. La loyauté, en cette matiere délicate,
consistera dans une attitude intérieure qui nous fera consen-
tir & 'avance au sacrifice méme douloureux d’une idée ou
d’une croyance dont le bon droit nous paraitra probléma-
tique. L’esprit philosophique n’est donc pas un esprit d’or-
gueil qui permettrait 4 I'individu de se retrancher dans un
isolement superbe, et de rendre des oracles infaillibles au
nom de la « raison pure». Il est également éloigné du scep-
ticisme qui désespére de la vérité et de Pautoritarisme qui



ETUDES PHILOSOPHIQUES 105

prétend 'imposer du dehors. Scepticisme et dogmatisme se
rencontrent en un point: ils se font de la vérité la méme
idée, car ils la concoivent comme une sorte d’entité sans lien
nécessaire avec 'esprit, formule abstraite et immuable pla-
nant au-dessus des choses et non pas processus vivant de la
pensée qui réalise son étre. Voild pourquoi le scepticisme
considére comme une défaite 'impossibilité o1 se trouve
Pesprit humain d’enclore la réalité en des formules défini-
tives, et voila pourquoi le dogmatisme philosophique et reli-
gieux demande ces formules & une mystérieuse faculté d’in-
tuition métaphysique ou bien & une révélation surnaturelle.

Mais ce n’est pas impunement que 'on meconnait ainsi la
nature de la vérité. Le sceptique qui se sert de la pensée
pour détruire systématiquement 'oceuvre de la pensée, con-
tredit sa théorie en cherchant a D’établir; Vautoritaire qui
préche la déchéance de la raison humaine ne s’apercoil pas
que ses dogmes portent tous 'empreinte de cette raison.
Enfin la parenté d’esprit qui existe entre le scepticisme et le
dogmatisme fait comprendre pourquoi l'on passe si facile-
ment de I'un & 'autre : pour 'un et pour 'autre, la vérité a
sa garantie dans une circonstance extrinseque, qui est tantot
une tradition sacrée, tantot 'accord empirique des intelli-
gences. Aussi les deux méthodes soulevent-elles la méme
objection : en choisissant un critére de la vérité soi-disant
indépendant de nous, n’avons-nous pas affirmé par un acte
positif de pensée que 'autorité décisive réside en nous? En
effet, qui nous garantit que le critére choisi sera le bon?
Et qui tranchera entre les autorités rivales et contradictoires?
Ce ne peut étre l'autorité. Donc il n’existe pas, pour nous,
de vérité qui ne soit notre ceuvre, — c’est ce que meconnait
le dogmatisme, — mais pas de vérité non plus qui ne soit
I’ceuvre de Dieu, puisque en cherchant la vérité valable pour
tous, 'individu réalise son rapport avec I’esprit universel, —
c’est ce que méconnait le sceptique, lorsqu’il professe un
subjectivisme absolu.



106 H.-L. MIEVILLE

NOTE

Quelques mots encore a propos du probléme religieux dont nous
avons parlé au cours de cette étude. On se demandera sans doute
si notre définition du rapport religieux s’accorde avec les résultats
d’une étude empirique des phénomeénes de cet ordre. ’examen de
cette question appartient plus spécialement a la philosophie de la
religion. Nous nous bornerons a quelques remargques.

La loi la plus générale qui semble présider a I'évolution reli-
gieuse, c’est la tendance de la religion a devenir de plus en plus
intérieure et spirituelle. Les représentations primitives et gros-
siéres font place a des symboles épurés qui proposent 4 I'homme
un idéal plus élevé. A l'origine de nos civilisations, selon toute
probabilité, le caractére religieux appartenait & une quantité
d’actes et d’objets qui avaient un intérét pour la communauté ou
pour les individus. L’évolution religieuse produira d’abord une
séparation plus nette du sacré et du profane; ce sera 'age du léga-
lisme et de la théocratie, qui donne ala religion plus de dignité et
des formes plus précises. Mais le dualisme impliqué dans cette
conception aboutit & des conséquences funestes; il finit par pro-
duire le formalisme vide et 'anarchie morale. Une nouvelle syn-
thése devient nécessaire, mais cette synthese n’est possible que si
la religion cesse d’étre une institution politique réglant les diverses
activités humaines du dehors et a coups d'autorité, car I'unité
obtenue par des procédés pareils est factice et précaire. Pour
rendre possible une unité réelle, il faut que la religion s’établisse
au centre méme de la personnalité, en d’autres termes, il faut
qu’elle acheéve de s’intérioriser. Historiquement cette révolution
religieuse se rattache a la personne de Jésus. Il ouvre une ére
nouvelle, mais les anciennes formes de religion ne disparaissent
pas avec lui; une lutte s’engage entre elles et I'esprit nouveau et
cette lutle se poursuit encore aujourd’hui.

De nos jours la culture et la civilisation modernes, le dévelop-
pement des sciences et des arts, 'immense essor de l'industrie
et les problémes économiques souvent douloureux qui en sont
résultés, imposent a la religion de I'esprit des taches inconnues a
I'époque de Jésus. Il s’en faut qu’elle ait pénéiré et lié en un tout
harmonieux ces formes nouvelles de ’activité humaine et pourtant,
plus que jamais, 'nomme a besoin d'un principe d'unité pour



ETUDES PHILOSOPHIQUES 107

échapper a 'anarchie mortelle. La religion peut-elle remplir ce
role et a quelles conditions? Ce ne sera pas, certes, en se canton-
nant dans quelque tradition intangible ou dans quelque spécialité
pieuse pour ignorer et dédaigner le reste.

Les rapports de la religion et de la science nous serviront
d’exemple. On connait leur antagonisme séculaire. Il s’explique
en partie par le fait que les sciences sont nées & une époque ou
la tradition chrétienne s’était dés longtemps consolidée en un
systéme de dogmes réputés immuables. Le travail scientifique fut
tout d’abord suspecté, puis toléré parmi les activités profanes et
avec de nombreuses restrictions. La Réforme abolit en principe
la distinction du sacré et du profane, conformément a lesprit du
Christ dont elle se réclamait. Mais le travail scienlifique n’en
continua pas moins & étre considéré comme une sorte de hors
d’ceuvre sans lien essentiel avec la fonction religieuse. On ne cessa
pas de s’en défier, de prendre & son égard une attitude défensive,
bref le dualisme subsista sous des apparences de conciliation, 1l
ne sera surmonté que le jour ou l'on ne songera plus a opposer
Pune & lautre une vérité « révélée » et une vérité « purement
humaine ». Il n’y a pas de vérité « purement humaine » dans le
sens ol ces mots sont employés ici, Toute recherche de la vérité,
— quels qu’en soient les résultats, — est une affirmation impli-
cite et une réalisation partielle de notre rapport avec Dieu, c’est-
a-dire avec 'esprit absolu. Ainsi la religion peut s’accorder avec
la science, mais a la condition de s’incorporer son principe, et
de lui servir ainsi de fondement ultime, sans prétendre exercer
un controle sur ses résultats. Elle donnera a la vie moderne
Punité qui lui manque, mais seulement si elle achéve partout son
évolution vers l'intériorité pure, si elle devient et si elle reste la
religion de I'esprit.

Une objection se présente ici: le progrés vers lintériorité ne
risque-t-il pas d’aboutir a une forme de religion qui n’a plus rien
de commun avee les formes historiques? Pourquoi les réunir sous
un méme vocable, pourquoi parler encore de religion ? Nous n’en
aurions pas le droit, en effet, si la religion changeail absolument
de nature en évoluant dans la direction indiquée.

Mais il ne nous semble pas que cela soit le cas. Pour nous en
convaincre passons en revue quelques-uns des caractéres princi-
paux qui se retrouvent dans la plupart des religions historiques.
Toute religion crée un lien de solidarité entre un moi et un



108 H.-L. MIEVILLE

non-moi et fait sortir P’individu de son isolement. La religion
de l'esprit affirme la solidarité essentielle de tous les étres qui
participent a la vie de l'esprit. Les traditions religieuses se pre-
sentent avec un caractére d’awtorité qui exclut toute discussion
aux yeux de leurs adeptes, elles réclament la soumission de I'in-
telligence et de la volonté. La religion de P’esprit ne supprime
pas ’autorité, mais elle en modifie le caractére. Elle exige la sou-
mission aux autorités interieures, seules universelles et sacrées,
seules capables de produire des convictions sinceres et fortes.
Loin de préner un individualisme et un subjectivisme sans frein,
elle voit dans l'existence de ces autorités intérieures la condition
de toute vie personnelle, de toute vérité et la preuve de l’essen-
tielle unité du monde de V'esprit. Mais cette unité est de telle
nature que si, a certains égards, elle parait un fait, & d’autres,
elle se présente comme un but & poursuivre, comme un idéal.
Il en découle deux conséquences importantes : la religion de l'es-
prit nous fournit un principe d’action, une morale, enfin elle est,
par sa nature méme, soumise a un développement historique.
N’essayez pas de la déduire de quelques vérités générales, comme
le rationalisme 1'a tenté. Ce ne sont pas des raisonnements ab-
straits, mais des personnalités vivantes qui marquent les étapes
de son évolution - avant de se traduire en idées, la religion est un
événement de la vie intérieure.

Ce n'est pas tout; puisqu’au-dessus des individus il y a lesprit
absolu, la religion de lesprit proclame une dépendance, mais
cette dépendance est le fondement de notre autonomie, parce que,
sans elle, la vie de I'esprit, dépouillée de ses normes universelles,
s'évanouit dans la subjectivité pure. L’homme qui cherche la
vérité et qui s’incline devant elle, lorsqu’il pense 'avoir trouvée,
n’abdique pas sa personnalité, il la conquiert au contraire. Il en
est ainsi du rapport religieux : dépendance et liberté sont ici les
termes d’une synthése indissoluble. Dans 'histoire des religions,
nous les voyons revétir des formes diverses et s’exprimer en des
symboles variés. Ils se combattent souvent et ne peuvent s’unir
que dans la religion de l'esprit. Toute définition de Dieu qui ne
le met pas en rapport intime avec la vie de l’esprit en nous,
risque de faire de nous des esclaves courbés devant un maitre
dont on ne parvient pas a comprendre les droits, — et de la reli-
gion quelque chose de surajouté et de secondaire qui ne fait pas
corps avec notre étre véritable.



ETUDES PHILOSOPHIQUES 109

Un trait caractéristique de beaucoup de religions, c’est leur
amour du surnaturel. Ce phénomeéne est si frappant qu’un phi-
losophe contemporain (M. Gourp dans Les (rois dialectiques) a
pu désigner le « hors la loi » comme l’objet méme de la religion.
La définition, cependant, ne nous parait pas complete: si l'on
consideére les religions historiques, on trouve que le hors la loi
n’est 'objet exclusif que des religions inférieures, les autres re-
connaissent un caractére religieux a la loi, a I'ordre du cosmos et
a la régle morale. 11 nous semble qu’ici encore la religion de
lesprit opére la synthése. Elle s’attache & un hors la loi, mais
non pas, croyons-nous, & un hors la loi qui serait ’élément incoor-
donnable des phénomeénes, ni a un hors la loi qui concernerait
leur mode de production, comme le statue le supranaturalisme
traditionnel. Nous ne constatons jamais que des hors la loi pro-
visoires et fuyants, 4 moins de rentrer en nous-mémes, alors nous
trouvons que l'idée de loi est elle-méme relative a notre esprit et
nous prenons conscience d’'un hors la loi dont nous sommes im-
médiatement certains. Mais 'esprit individuel ne se suffit pas a
lui-méme, il ne se constitue comme tel qu’en réalisant son rap-
port avec esprit universel et absolu, sans lequel il n'y a pas de
vérité. It voila le hors la loi religieux. Il n’est pas le contraire
de la loi, il en est la condition. Au lieu d’opérer une disjonction
radicale, nous obtenong une synthése ol 'un des termes est su-
bordonné a l'autre. Dés lors, sans heurter I'esprit scientifique, le
hors la loi religieux nous délivre ‘de leffrayante et trompeuse
vision d’un monde sans ame, d’une réalité absolument étrangére
a l'esprit, sans raison, sans ordre et sans progres. Enfin il fonde
notre autonomie morale, car dans la mesure ol nous vivons de
la vie de DPesprit, nous sommes créateurs avec Dieu. Quant aux
miracles des traditions populaires, — a ceux du moins qui ont un
intérét religieux, — ils sont ’expression symbolique et naive de
la ecroyance & la souveraineté de 'esprit. Ainsi la religion de l’es-
prit, telle que nous ’'avons concue, ne nie pas le surnaturel, mais
il nous semble qu’elle doit en élargir le sens, de maniére a éviter
Pécueil du supranaturalisme traditionnel : le surnaturel c’est I'es-
prit et tout ce qui, dans le monde, apparait comme une ceuvre de
I'esprit.

I1 nous reste a dire un mot de la priere, qui joue un si grand
role dans les religions supérieures. Conserve-t-elle une significa-
tion au point de vue ol nous nous sommes placé? Et quelle est




110 H.-L. MIEVILLE

cette signification? La priére est-elle le moyen d’obtenir que Dieu
conforme sa volonté a la notre? Nous permet-elle d’agir a distance
sur les hommes et sur les choses par lintermédiaire de la toute-
puissance divine? N’est-elle pas plutét le moyen de conformer
notre volonté a celle de Dieu? Cette conception s’accorde mieux
avec notre définition du rapport religieux. Dira-t-on qu’elle n'a
plus d’analogie avec la pratique qu'on désigne ordinairement sous
le nom de priére? Nous ne le pensons pas, car il nous semble que
toute priére vraiment religieuse, quelque forme qu’elle prenne,
est un acte solennel par lequel le moi se recueille et, selon les
lumiéres qu’il posséde, prend conscience de son rapport avec
Dieu et s’associe a I'ccuvre de l'esprit dans le monde. Acte de
confiance et d’obéissance, mais aussi acte de souveraine liberté
impliquant un engagement intérieur, la priére retrempe et mul-
tiplie les énergies de ’ame; elle intensifie son rayonnement spi-
rituel.

Ces remarques suffiront-elles pour montrer qu’'une philosophie
de la religion comme celle dont nous avons esquissé plus haut
les grandes lignes, s’accorde avec les faits de I’histoire religieuse
et nous permet de les interpréter sans leur faire violence? Nous
n’avons pas la naiveté de l'affirmer. Des essais de ce genre sont
toujours soumis a de nombreuses chances d’erreur. Celui-la les
jugera avec indulgence qui pensera comme nous qu’il faut oser
courir le risque de I'erreur, si ’on veut chercher la vérité.




	Études philosophiques : de quelques caractères de la recherche philosophique [suite et fin]

