Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1906)

Heft: 6

Artikel: La théosophie hindoue : ou la philosophie des yoguis
Autor: Byse, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379805

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA THEOSOPHIE HINDOUE

ou

LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS
PAR

CHARLES BYSE!

La théosophie des Indes, plus ou moins accommodée au
gout des Occidentaux, se livre, non sans succes, a4 une active
propagande. Chicago, dans I'Illinois, en est un des centres
principaux. Des auditoires favorables & cette doctrine ont été
réunis & Lausanne par quelques conférenciers venus de Paris
ou de Genéve (le Dr Pascal, M. Rosetti secondé par la com-
tesse Wachtmister et par le comte Prosor, enfin M. L. Revel,
ingénieur parisien), sans que les sentinelles préposées a la
garde de nos Eglises aient paru y faire attention.

Des ouvrages récents, publiés & Chicago, me sont tombés
entre les mains : ce sont deux « cours » consécutifs destinés a
faire connaitre ce qu’on appelle aujourd’hui la Théosophie.
Le Cours supérieur m’a plus vivement intéressé que les Qua-
torze lecons qui forment le cours élémentaire. 11 a provoqué
chez moi quelques observations que je suis heureux de vous
communiquer, en les rattachant & un résumé trés sommaire

des idées exprimées dans ce volume par le Yogui Ramacha-
raka?2.

t Travail lu 4 la Société vaudoise de Théologie le 29 octobre 1906,

2 Advanced Course in Yogi Philosophy and Oriental Occultism, by Yogi Ra-
macharaka. Masonic Temple, Chicago (Ill}. 1905.

THEOL, ET PHIL. 1906 30.



458 CHARLES BYSE

Les théosophes de la Suisse romande ont un systéme qui
différe a certains égards de cette philosophie, et qui, a ce
qu’il parait, peut se concilier avec le christianisme. Le groupe
qu’ils ont formé a Lausanne se rattache & la Société théoso-
phique dont Mme Besant est le chef. Ainsi, ce que je dirai
d’'une des écoles ne sera pas nécessairement vrai de l'autre.

La théosophie, — que ses adeptes eux-mémes ont la plus
grande peine & définir, — est une connaissance philosophique
du cosmos due & une illumination dont certaines dmes ont
le privilege. Remontant a l'antiquité la plus reculée?, elle
était enseignée dans les mystéres de ’Egypte et de la Gréce
au milieu de cérémonies imposantes. Les disciples, passant,
selon qu’ils en étaient jugés dignes, par des initiations pro-
gressives, pénétraient par les yeux de l'esprit Pessence et le
fond des choses, s’unissaient toujours plus intimement avec
Dieu et devenaient, sous des noms divers, — prophétes,
époptes, mahatmas, hiérophantes, etc., — les guides et les
rois de ’humanité.

Aujourd’hui ce grand appareil, ces brillants foyers de lu-
miére et cette puissance collective des initiés ont cessé
d’exister. Il reste, & ce qu’on dit, quelques centres d’initia-
tion, bien modestes sans doute. Mais les traditions ésotéri-
ques de I'Inde et du Thibet ont été mises, en partie du
moins, 4 la portée du public lettré des pays d’occident par
Mme Blavatski, la duchesse de Pomar, les colonels Olcott et
de Rochas, Mme Annie Besant, et d’autres théosophes et occul-
tistes modernes. J'ignore si Ramacharaka est un des hauts
dignitaires de 'occultisme ou méme un des six grands réin-
carnés qui travaillent 4 'amélioration de la famille humaine;
c’est en tout cas un maitre distingué, un esprit clair et dé-
11é, qui se meut avec une rare facilité dans les questions les
plus abstruses.

Les théosophes appellent couramment the Path of Attain-
ment, ou simplement the Path, «le Sentier », 'ensemble des
moyens ou la méthode qui doit les conduire de I'état d’ame

1 Elle existait, dit-on, 50 000 ans avant Jésus-Christ,



LA THEOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIs 4H9

ou ils se trouvent & la perfection, but de leurs efforts. L’im-
possibilité de rendre exactement en francais cette locution :
the Path of Attainment, me rappelle que nous avons affaire a
des points de vue orientaux, & toute une maniére de penser
et de sentir qui nous est étrangere. Le mot anglais attain-
ment désigne toute espéce d’acquisition ou de possession; je
le traduis par connaissance, — l'un de ses sens particuliers,
— parce que la théosophie nous apporte une connaissance
avant tout, connaissance qui doit d’ailleurs se changer en vie
et en pouvoir. The Path of Attainment sera donc pour nous
le Sentier de la Connaissance.

Dans les premieres lecons de son Cours supérieur, notre
professeur cite et commente un petit livre, justement célébre,
intitulé : La Lumiére sur le Sentier (Light on the Path) et d
a4 la plume d'une Anglaise, Mabel Collins. Ce manuel est
composé d’ordres ou de conseils adressés par le maitre au
disciple; comme le Cours supérieur lui-méme, il a une ten-
dance pratique. 1l s’agit toujours de ce qu’il faut faire pour
avancer, a la suite des conducteurs spirituels, dans le che-
min qu’ils ont tracé. Les préceptes de la Lumiére sur le
Sentier sont certainement remplis de sagesse et visent un
haut idéal; quant a la forme ils aiment 'antithése et le pa-
radoxe, comme on le verra par quelques exemples:

1. Tuez ambition. 4. Travaillez comme travail-
lent les ambitieux.

2. Tuez le désir de la vie. Respectez la vie comme ceux
qui Ja désirent.

3. Tuez le désir du bien-étre. Soyeux heureux comme ceux
qui vivent pour le bonheur.

L’apparente contradiction entre les trois premiers com-
mandements et le quatriéme demande & peine une explica-
tion. I1 y a une bonne et une mauvaise ambition, un amour
de la vie qui est légitime et un autre qui est le produit de
I’égoisme, une recherche directe et passionnée du bonheur
et une indirecte, subordonnée & la pratique du bien. L’au-
teur se place d’abord au point de vue « relatif », ensuite au



460 CHARILES BYSE

point de vue « absolu»; il parle tantot des sentiments natu-
rels et mondains, tantdt des sentiments élevés et spirituels.
De pareilles distinctions sont profitables et leur tour para-
doxal sert & les rendre plus incisives.

Les aphorismes suivants relévent, sous une forme ana-
logue, le caractére spirituel de la vérité et la sublimité du
but que nous devons nous proposer.

9. Ne désirez que ce qui est au-dedans de vous.

10. Ne désirez que ce qui est au dela de vous.

11. Ne désirez que 'inaccessible.

12. Car au dedans de vous est la lumiére du monde, la seule
qui puisse briller sur le Sentier. Si vous ne savez pas la perce-
voir en vous, il est inutile que vous la cherchiez ailleurs. Elle est
au dela de vous, car, lorsque vous y parvenez, vous vous étes
perdus vous-mémes. Elle est inaccessible, car elle recule toujours.
Vous entrerez dans la lumiére, mais vous ne toucherez jamais la
flamme.

La plupart de ces conseils indiquent ce que nous devons
« désirer». On nous enseigne ce qu’il faut étre plutot que ce
qu’il faut faire. Je le dis comme un éloge, car il importe
avant tout de diriger nos impulsions intérieures, nos mo-
biles, nos fins; nos actes en découleront.

Il est 1égitime que nous aimions & posséder, mais les seules
richesses capables de nous contenter sont celles de I’Ame. Or
qu’est-ce que ’dme peut posséder ? Uniquement la connais-
sance, seul bien réel et permanent, réservé a I’homme qui la
met au-dessus de tout et qui veut bien la partager avec tous
les autres.

Ce qui précede peut sembler un peu trop intellectualiste.
Notons pourtant qu’il est question d’une connaissance spiri-
tuelle, qui implique un culte et une morale. La théosophie
attire sans doute beaucoup d’intellecluels qui y cherchent la
solution de probléemes attachants, le mot des redoutables
énigmes de l'univers, la satisfaction de leur besoin de lu-
miére, de certitude ou du moins d’espérance, sans trop s’in-
quiéter de mettre en pratique ce qu’ils ont trouvé de vérité.
Je ne pense pas qu’elle soit tout & fait innocente de cet abus.



LA THEOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES 10GUIS 461

Ne veut-elle pas savoir trop de choses? Ne fait-elle pas trop
de distinctions subtiles, trop d’affirmations hasardées? N’as-
pire-t-elle pas 4 morigéner et & gouverner les sciences de la
nature au nom d’une inspiration qui lui communique des
lumiéres surnaturelles ? N’est-elle pas avant tout une science
philosophique ou une philosophie scientifique, et & ce titre-
14 n’en appelle-t-elle pas 4 l'intelligence et & la raison?

Oui sans doute. Cependant, — reconnaissons-le pour étre
juste, — elle se place sur un autre terrain que la science et
la philosophie ordinaires, en s’adressant chez ’homme a
quelque chose de plus intime que les facultés intellectuelles
et rationnelles. Elle parle 4 notre mental tout entier, elle a
I’ambition de le développer dans tous les sens; de provoquer
en lui I’éclosion de virtualités merveilleuses que les savants
occidentaux commencent & peine i soupconner; de 1’élever
ainsi de degré en degré i la perfection humaine, et méme
au-dessus de I’humanité. Elle n’a donc pas l'intention de
faire de nous des intellectualistes, quoiqu’elle nous fournisse
I’occasion de le devenir. Elle nous engage & passer de l'in-
telligence de ses doctrines & leur application ; elle nous
pousse & amender et fortifier notre caractére, & pratiquer
toujours mieux la religion de l'esprit et la morale du dé-
vouement.

Avec cela, quelle que soit la hauteur du but, elle ne nous
décourage jamais, convaincus que nous pouvons faire tous
les progrés, remporter toutes les victoires, si seulement nous
le voulons. On peut lui objecter que c’est bon pour les forts,
mais non pour les faibles. Elle répond que les plus faibles
doivent et peuvent devenir forts, qu’ils le deviendront in-
failliblement té6t ou tard, qu’ainsi la méthode convient a
tous.

Les théosophes seront cependant préts a reconnaitre que,
si leur enseignement peut réveiller les plus nobles énergies
de ’homme, il laisse de coté ou relégue a l'arriére-plan la
grace de Dieu; que surtout, s’il nous stimule puissamment a
nous sauver nous-mémes, il ne nous donne pas l'idée que
nous ayons besoin d’'un Sauveur. Nous rencontrons ici une



462 CHARLES BYSE

maniére de voir qui, sur deux points fondamentaux, contre-
dit positivement I’Evangile.

Si les hommes sont capables de se réformer et sanctifier
par leurs propres efforts, c’est qu’ils ne sont pas mauvais au
fond. Ce qu’'on nomme « le mal » est simplement le résultat
d’une phase d’enfance et d’ignorance, la marque d’un déve-
loppement peu avancé. Ce qui nous est demandé, c’est une
constante évolution. Nous n’avons pas, comme le réclame la
Bible, & nous repentir, & rompre avec le péché, & mourir a
nous-mémes et & vivre d’'une vie nouvelle, mais seulement 3
croitre en sagesse, & monter pas & pas sur I’échelle immense
qui va de I'animalité & I’Esprit souverain.

Cette conception optimiste de la nature humaine se mani-
feste par des phrases comme celle-ci: « Tous essaient réelle-
ment de faire du mieux qu’ils peuvent, quoique les appa-
rences soient souvent trés fortes contre eux.» Je reviendrai
sur cette assertion capitale, que 'auteur se plait & répéter.

%
* *

Le troisiéme chapitre traite d’un état mystérieux appelé la
Conscience spirituelle, dont la premiére phase est la Con-
science de 'Ego ou du Je suis, et la phase supérieure la CGon-
naissance cosmique.

Cette derniére expérience, plus ineffable encore que la pré-
cédente, est une «réalisation actuelle de I'unité du tout et du
rapport de I'individu avec cet Un ». L’atome de lumiére en-
trant dans la composition du rayon réalise pour un instant
son union avec le soleil central; la goutte d’eau de la mer
réalise pour un moment sa relation avec ’'Océan de I’Esprit.

Arrivé a ce faite, le Yogui éprouve une « joie absolue » et
posséde une «absolue connaissance » ou la « connaissance de
toutes choses. » 1l sent qu'il a en lui-méme la réponse &
tous les comment? et tous les pourquoi? de 'univers. « Cette
sensation ne peut étre décrite méme faiblement. (Je le crois
bien!)... Toute chose parait expliquée. Ce n’est pas le senti-
ment d’'une augmentation de la faculté de raisonner, de dé-
duire, de classer ou de définir; I’ame sait ! Tout est 1a. »



LA THEOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIs 463

L’ame sait notamment que la vie pénétre toutes choses,
elle aime alors tout ce qui vit, et les termes « éternel » et
« infini » prennent pour elle un sens tout nouveau. En outre
elle a perdu la «conscience du péché, » qui se trouve rem-
placée par 'idée de la «bonté, » de la « bonté absolue » du
monde entier.

Voila bien de I'absolu dans 'homme et jusqu’aux confins
de l'univers! Cet optimisme se concilie-t-il avec le triste
spectacle que nous présentent les divers fléaux qui accablent
encore ’humanité, les rapports actuels de peuple a peuple et
les conditions internes des groupes sociaux?

Il y a de trés belles paroles dans la quatriéme lecon, inti-
tulée La voix du Silence. Sadressant au disciple qui a en-
tendu cette voix, le maitre lui dit d’entrer dans le Vestibule
de U Etude, — the Hall of Learning, — et d’y lire ce qui est
€crit & son intention :

1. Tiens-toi de c6té dans la prochaine bataille, et, tout en com-
battant, ne sois pas le guerrier.

2. Regarde au guerrier et laisse-le combattre en toi.

3. Recois ses ordres pour la bataille et obéis-leur.

4. Obéis-lui non comme & un général, mais comme a toi-méme,
et comme si les mots qu’il prononce étaient ’expression de tes
secrets désirs ; car il est toi-méme, et pourtant infiniment plus
fort et plus sage que toi.

Ces préceptes sont relatifs au « Moi réel, » & I’ « Esprit, »
que toute ame doit sentir en elle et qui lutte contre le moi
inférieur jusqu’a la victoire compléte. Cette victoire sera
I'union définitive avec le divin, dont nous sommes des frag-
ments. « Nous passerons des royaumes du relatif dans les ré-
gions de 'absolu. »

%*
%* %k

Les lecons V & IX font connaitre les trois chemins qui
conduisent au méme but, mais entre lesquels chaque homme
peut choisir selon son tempérament. Ce sont:1. Le Radja
Yoga; 2. le Karma Yoga ; 3. le Gnani Yoga.

1. Le Radja Yoga enseigne a développer les pouvoirs la-



464 CHARLES BYSE

tents de I’ame, & soumettre les facultés mentales & la volonté;
il vise une transformation physiologique, une sublimation
de I’étre. Notre auteur se dispense de itraiter ce sujet, sans
nous dire la cause de cette omission. Ce serait probablement
la portion la plus intéressante des doctrines théosophiques ;
mais c’est ici qu’il y aurait & révéler des procédés théurgi-
ques, des secrets puissants et dangereux, aussi trouvons-
nous naturel que les initiés ne puissent pas les faire connai-
tre dans des livres accessibles & tous.

*
* *

2. Le Karma Yoga est le chemin de 'action ou de la mo-
rale. Formé d’un verbe sanscrit signifiant faire ou agir, le
mot Karma désigne le « résultat des actions » ou la «loi spiri-
tuelle de cause et d’effet. » Ce que nous sommes aujourd’hui,
— notre personnalité aussi bien que nos circonstances, — dé-
pend directement de ce que nous avons fait ou négligé de
faire dans nos vies précédentes. Les souffrances que nous
avons a supporter sont la conséquence de nos fautes; elles
nous sont envoyées ou plutdt nous les avons choisies non
pas comme une punition, mais comme un moyen de progres.
Ce point de vue conserve une grande part de vérité quand
on le sépare de la théorie des « réincarnations » ou de la
« pluralité des existences, » qui occupe une place d’honneur
dans les préoccupations des théosophes.

Cette croyance a l'avantage d’expliquer les inégalités hu-
maines et de justifier la Providence, qui semble arbitraire
dans la distribution de ses dons. Mais elle est et demeure
une simple hypothése. C’est une assertion qui repose sans
doute sur des témoignages fort anciens, mais non sur des
faits controlés par des gens impartiaux. Si ce point de vue
a du charme pour certains esprits, je suis du nombre de
ceux auxquels il répugne, et qui pensent trouver mieux
dans la révélation évangélique. Je ne veux du reste pas plus
que notre auteur entrer dans la discussion de ce grand sujet.



LA THEOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 465

* * *

3. Le Gnani Yoga cherche & expliquer le sens de la vie et
du monde ; c’est le chemin suivi par les intellectuels qu’at-
tirent les spéculations profondes ou subtiles, les problemes
de la science et de la métaphysique. C’est le Yoga de la phi-
losophie ou de la sagesse, le culte de la pensée.

« Le Gnani Yogui voit de la vérité dans toutes les formes
religieuses et dans tous les systémes philosophiques, mais il
se rend compte que cette vérité n’est qu'une petite partie de
la vérité compléte. 11 ne combat aucune Eglise ni aucune
école, il ne discute avec aucune; il se contente de dire de
toutes: ce n’est pas 1a toute la vérité. »

Les théosophes se figurent-ils donc posséder « toute la vé-
rité ? » Ils ne le disent pas expressément, ils avouent méme —
a l’occasion, pas toujours — qu’il y a des bornes 4 leur connais-
sance ; pourtant ils pensent avoir le monopole de la méthode
qui leur permettra tot ou tard d’embrasser la vérité totale.
Ils se sentent & cet égard supérieurs a tous les autres, aux
chrétiens, par exemple, limités suivant eux par un credo
spécial qui n’est qu’une partie de la vérité.

~La théosophie est ici encore en conflit avec ’Evangile, avec
cette royale parole du Christ : « Je suis le chemin, la vérité,
la vie. » Cela est vrai ou faux. Si c’est, je ne dirai pas un
mensonge, mais une exagération bien naturelle, I'illusion
d’un saint enthousiasme, en un mot si c’est faux, Jésus peut
n’avoir été qu'un grand initié, le «septiéme » des « Fils de
Dieu, » mais le moyen par excellence de parvenir & la vérité
peut étre la théosophie. Si c’est vrai, la théosophie doit éire
accusée de nous éclairer d’'une facon fragmentaire, insuffi-
sante et parfois trompeuse, tandis que I’Esprit du Sauveur
nous dévoile progressivement « toute la verité. »

Je ne me dissimule point I'importance de ce conflit. Beau-
coup de personnes sérieuses, intelligentes et droites en arri-
vent & se demander si c’est le christianisme ou la théosophie
qui a raison. Nous ne saurions traiter en quelques minutes.



466 CHARLES BYSE

une question aussi considérable. Qu'on nous permette une
simple constatation.

Si nous comparons, en connaissance de cause, ’état géné-
ral de I'Inde, d’o1 nous est venue la théosophie des Yoguis,
avec l'état des pays ol régne la religion du Christ, nous
sommes frappés par un contraste indiscutable. Dans les
Indes, que les Yoguis ont pu instruire et faconner pendant
des milliers d’années, nous rencontrons des religions mortes,
pétrifiées en pratiques puériles ou cruelles, une décadence si
profonde, une corruption si effrayante, — songez par exemple
au traitement barbare infligé aux veuves et aux petites filles,
— par suite une telle accumulation de souffrances de toute
espéce que la conquéte anglaise a été saluée comme 'unique
espoir pour ces immenses populations. Dans les contrées
protestantes au contraire, malgré bien des ombres au ta-
bleau, nous voyons des milliers d’églises ot1 se manifeste la
vie religieuse la plus intense et la plus pure; d’innombrables
ceuvres de solidarité et de compassion ; des institutions poli-
tiques qui assurent & tous, mieux qu’on ne I'a jamais fait, la
justice et la liberté; nous admirons la civilisation la plus
brillante et la plus égalitaire; enfin un développement inoui
des sciences, des arts, du commerce, de I'industrie et de la
richesse publique. Quel abime entre ces deux sociétés dont
I'une est le produit de ’éducation théosophique, dont I'autre
est animée par 'esprit de la Réformation du seiziéeme siécle,
bien que cette incompléte réforme ait été dévovée par le fa-
natisme sectaire, la froide orthodoxie et le rationalisme! Cet
abime serait encore plus profond si nous pouvions opposer &
la situation de I'Inde, du Thibet ou méme de 'Egypte non
pas des pays entiers comme I’Angleterre, 'Ecosse, les Etats-
Unis ou la Suisse romande, ol1 les masses sont loin d’étre
chrétiennes, mais de petits groupes de véritables chrétiens
vivant d’une maniére conforme & leurs principes. Quoi qu’il
en soit, en nous appuyant sur l'expérience la plus large,
nous sommes obligés de conclure que I’Evangile a, plus
que 'occultisme hindou, le droit de prétendre & la possession
de «la vérité. »



LA THEOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 467

La théosophie, que ’on confond & tort ou & raison avec le
bouddhisme moderne, a été accusée d’étre une forme du
panthéisme. Notre auteur la défend contre cette accusation.
« Les panthéistes, écrit-il, enseignent que Dieu est la somme
de toutes les choses que nous percevons par nos sens, en
d’autres termes que 1'univers tel que nous le connaissons est
Dieu. Le Gnani Yoga ne voit dans cette doctrine qu'une demi-
vérité. Selon lui, I'’ensemble des choses dont nous avons con-
naissance n’est qu'une partie infinitésimale de I'univers réel,
et dire que cela est Dieu serait aussi absurde que de dire
que la rognure d’un de nos ongles est un homme. Nous n’en-
seignons pas que 'univers soit Dieu, mais que Dieu se mani-
feste dans tout ce qui compose notre univers, et ailleurs
encore d’un million de maniéres. Nous croyons que Dieu
dépasse toute conception humaine, et que les étres les plus
avancés sur ’échelle de la vie, les 8tres aussi supérieurs a
homme que ’homme est supérieur au ver de terre, ne
peuvent se former qu’une faible idée de sa nature. »

Ce que nous savons de Dieu, c’est qu’il est « présent dans
toute vie, » c’est-a-dire dans tous les étres créés ou non créés,
visibles ou invisibles, connus ou inconnus. Du reste, & pro-
prement parler, il n’y a ni « créations » ni « créatures, »
mais seulement des manifestations de Dieu ou du divin.

Le Gnani Yoga regarde I'anthropomorphisme comme un
point de vue dépassé. Craignant les fausses notions qui s’at-
tachent d’ordinaire au nom de « Dieu, » il aime & désigner
la divinité par le terme de I’Absolu; il voit en elle un prin-
cipe plutdét qu'une « personne. »

« I’Absolu est, » voila ce que la théosophie affirme avec
force. Quant & savoir pourquot il est et comment il peut étre,
elle ne s’en inquiéte pas. Persuadée qu’il est au-dessus de la
loi de cause et d’effet qui s’impose & nos esprits bornés, elle
Vappelle la cause sans cause. 11 me paraitrait plus philoso-
phique de le nommer causa sui, « la cause de soi ».

Nécessairement unique, ’Absolu produit les étres de toute
catégorie non par création, mais par émanation, c’est-a-dire
qu’il les tire de lui-méme, les forme de sa substance. Tout



468 CHARLES BYSE

ce qui existe est dés lors enfermé dans I’Absolu. Dieu est tout
en tous; je suis une partie de Dieu.

L’Absolu a trois attributs, qu’il est impossible & notre es-
prit de lui refuser : Vomniprésence, 'omnipotence et I'omni-
science. Il y a, en outre, trois manifestations de I’Absolu, que
nous sommes accoutumeés 4 nommer : 10 substance ou matiére ;
20 énergie ou force; 3¢ intelligence ou dme, — en anglais mind,
qu’on pourrait traduire aussi par mental. — Ces « manifesta-
tions » ou « émanations » sont distinctes des « attributs »,
mais elles s’y rattachent de la facon la plus intime comme
Ieffet & la cause. 1° L’omniprésence est manifestée par la
matiere ; 2° 'omnipotence 'est par la force; 3° 'omniscience
s’exprime par I’ame.

Certains théosophes, exaltés par I'idée de « I'unité du tout »
et par ce qu’on leur a enseigné de la dignité humaine, s’ima-
ginent étre égaux 4 Dieu et vont jusqu’a s’écrier: « Je suis
Dieul» Notre ouvrage réprouve cette aberration, dont se sont
rendus coupables plusieurs cultes récemment fondés en An-
gleterre et aux Etats-Unis. « L'homme est de Dieu, il n’est
pas Dieu; il est une émanation de I’Absolu, non I’Absolu lui-
meéme. »

C’est parfait; mais les lignes suivantes vous montreront
que la théosophie la plus modérée attribue a I'individu hu-
main une valeur exagérée. « L’univers est une chose vivante
et vous en faites partie. Vous n’étes pas I’Absolu, mais vous
étes un atome renfermant un de ses rayons; sa [orce vive
vous pénetre. Vous étes en contact avec le Centre, et le
Centre est conscient de votre existence et de ses rapports
avec vous. Simple atome, vous étes cependant nécessaire a
I’Ensemble auquel vous appartenez. Rien n’est capable de
vous détruire ni de vous faire du mal. Et vous arriverez par
un continuel développement a la conscience de votre union
avec Dieu, — non & une simple compréhension intellectuelle,
mais a une véritable connaissance, actuelle et vivante. »

*
% ®

Nous venons de voir les trois sentiers que le Yoguli peut
suivre pour arriver au but proposé & tous : 1°¢ le culte du



LA THEOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 469

caractére ou de la volonté, Radja Yoga; 2° le culte des ceuvres,
Karma Yoga,; et 3° le culte de la pensée ou de la philoso-
phie, Grnami Yoga. 1l est naturel que I'une ou l'autre de ces
facons de servir Dieu prédomine en chacun de nous, toute-
fois elles sont loin de s’exclure et il est bon de les associer
autant que possible.

*
* *

Il est encore un autre culte, qui ne doit pas devenir une
spécialité, mais se méler aux précédents en leur servant en
quelque sorte d’Ame ou d’inspiration. C’est le Bhakti Yoga,
le culte proprement dit, ou la science des relations du cceur
avec I’Absolu, les régles de la dévotion.

Le chapitre VII, consacré au Bhakti Yoga, nous instruit
plus exactement sur la maniére donl la haute théosophie
envisage la personnalité divine. Nous y voyons que le
culte des Yoguis se divise en deux stages ou degrés, dont le
premier, le plus bas, le Gauni Bhakti, se représente Dieu
comme personnel, et dont le second, plus élevé, le Para
Bhakti, consiste dans I’adoration de 1’Absolu, principe im-
personnel. Ainsi le monothéisme est accepté ou plutot toléré
comme une phase inférieure et préliminaire de la vraie reli-
gion ; les fideles sont appelés & s’affranchir de toute notion
« personnelle » de la divinité, pour arriver au Para Bhakti
ou a la connaissance de Dieu dans le sens le plus parfait de
ce nom.

« Ce n’est pas que Dieu soit dépourvu de personnalité ; il
n’est pas contraire & la personnalité, il va au dela. L’Absolu
peut étre aimé comme un pére ou une meére, comme un en-
fant, un ami ou un fiancé. Il embrasse dans son sein tous les
attributs qui réclament ces différentes affections, et il répond
& toutes nos demandes; ou plutét 'homme n’a jamais besoin
de demander & Dieu de 'aimer en retour. »

Ces belles paroles peuvent nous rassurer dans une cer-
taine mesure. L’écrivain que nous étudions croit en un Dieu
qui est au-dessus de la personnalité et non pas au-dessous.
Mais alors, la personnalité étant le caractére le plus éminent
des étres qui tombent sous notre observation, ne serait-il pas



470 CHARLES BYSE

naturel de I'attribuer a I’Etre supréme, en expliquant qu’elle
ne saurait avoir chez lui les limitations qu’elle a chez nous ?
Dénier a Dieu la personnalité tout en affirmant qu’il est intel-
ligence, sagesse, amour, c’est préler gratuitement au plus
grave des malentendus, se donner’apparence du panthéisme,
pousser méme au panthéisme les esprits inattentifs déja por-
tés vers cette doctrine funeste entre toutes. Le péril est d’au-
tant plus grand que tout le svstéme des Yoguis est certaine-
ment orienté du coté du panthéisme, si puissant dans les
Indes, et que le bouddhisme, qui se confond chez nous avec
la théosophie, est panthéiste au premier chef. D’aprés le
Catéchisme bouddhique de Soubhadra Bhikshou, il n’y pas de
Dieu créateur et personnel, et I’état le plus parfait auquel
nous puissions aspirer, le Parinirvana, est « ’'anéantissement
complet, 'entiére dissolution de I'individualité; car rien ne
s’y maintient qui corresponde en quelque maniére a 'idée
humaine de Pexistence. »

La largeur de notre théosophe & I’égard des diverses facons
de comprendre le divin pourrait étre proposée en exemple,
si elle ne dépassait la mesure. En vertu de son adage favori
que « chacun fait du mieux qu’il peut, » il regarde avec une
sereine indulgence les pratiques les plus voluptueuses et les
plus cruelles des religions de la nature. Il va jusqu’a dire :
« L'homme plein de 'amour de Dieu est un optimiste.... Se
sentant frére du pécheur comme du saint, il les aime 'un et
Pautre, car il sait que chacun deux fait aussi bien qu’il
peut. » J’aime mieux la franche indignation de Jésus-Christ
contre les profanateurs du temple et I’hypocrisie des dévots,
son fouet de cordelettes et ses: « Malheur & vous! »

(C’est exagérer dans l'autre sens que de dire : « Le Dieu de
PAncien Testament est un étre différent du Dieu du Nou-
veau, » et d’assimiler Jéhova aux Baal, aux Moloch et aux
Nébo : « Chacun de ces dieux est un ardent patriote de la
contrée a laquelle il est attaché; chacun hait et méprise les
autres peuples et les autres pays. » Citons encore, sans nous
y arréter, une phrase digne de Voltaire ou de Diderot, que j’ai
rencontrée avec étonnement sous la plume d’un Yogui : « Les



LA THEOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 471

cieux et 'enfer ont été inventés par les prétres, les cieux
pour decider le peuple & suivre la loi de ses chefs religieux,
Penfer pour l'effrayer si I'appat de la récompense ne faisait
pas son effet. »

Reproduisons enfin une légende hindoue qui vaut mieux
que l’assertion ci-dessus, dés longtemps refutée :

« Un étudiant vint un jour auprés d'un Gourou (docteur),
le priant de lui enseigner les plus hautes vérités du Para
Bhakti. Sachant déja aimer Dieu, il n’avait, disait-il, pas be-
soin des degrés préliminaires. Le Yogui se contenta de sou-
rire. Le jeune homme revint plusieurs fois 4 la charge sans
avoir un meilleur snceés; il finit par s’impatienter, insistant
pour que le docteur lui expliquat son étrange conduite.

» Le Yogui le conduisit alors vers une grande riviére, I'y
plongea tout entier, le maintenant de force dans cette angois-
sante situation, tandis que le disciple faisait naturellement
des efforts désespérés, mais vains, pour élever sa téte au-des-
sus du courant. Au bout d’'un moment, le docteur le retira
de I'eau et lui adressa cette question: Mon fils, quel était ton
désir le plus vif lorsque tu étais sous I'eau? — Un souffle
d’air, répondit ’adolescent encore tout essoufflé. — Eh bien!
répliqua le Gourou, quand tu désireras Dieu aussi ardem-
ment que tu désirais tout 4 I’heure un souffle d’air, alors
seulement tu seras prét pour le degré le plus élevé du Bhakti,
— alors véritablement tu aimeras Dieu. »

*
* ¥

De la philosophie et de la dévotion des Yoguis venons-en &
leur morale; elle est développée dans deux lecons (VIII et 1X)
consacrées au Dharma. Ce mot sanscrit signifie « Paction
bonne, » plus exactement « la régle de vie qui s’adapte le
mieux aux besoins immeédiats de I'dme individuelle, qui fa-
cilite le plus & chacun la phase prochaine de son développe-
ment. »

Le point de vue auquel se placent les Yoguis pour juger
la conduite humaine est exclusivement celui de I’ Evolution.
L’humanité a commencé tout en bas et finira tout en haut;



472 CHARLES BYSE

son histoire est une constante et lente élévation de la chair a
Pesprit. Il n’y a donc pas eu de chute. La Bible, il est vrai,
en raconte une, et des philosophes comme Renouvier et
Charles Secrétan en ont admis une également pour expli-
quer, dans notre monde, le régne de la souffrance et de la
mort et l'universalité du péché. Si la théosophie se passe
aisément de ce postulat, si elle n’est pas embarrassée par le
probléme du mal, ¢’est qu’a ses yeux il n’y a pas opposition
entre le « mal » et le « bien.» Ces deux notions n’étant que
relatives, il n'y a pas lieu de les prendre au tragique. Le mal
n'est jamais qu’'un moindre bien, une phase inférieure de
I’évolution. Le « péché » n’existe pas; le terme en est ignoré
comme 'idée. Donc il n’est pas question non plus de « par-
don, » ni de « justification par la foi, » ni méme, sauf erreur,
de « repentance. » Nous voila bien loin de la morale biblique.

%
* *

Notre conducteur examine les trois systémes qui, chez les
nations occidentales, régissent aujourd’hui I'éthique ou la
« science de la conduite. » Ce sont les théories rivales de la
Révélation, de I'Intuition et de I’ Utilité. Essentiellement éclec-
tique, il cherche & les réunir dans une synthése et les désigne
comme « les trois colonnes du Dharma. »

1. Théorie de la Révélation. Le premier systéme place 1'u-
nique fondement de la moralité dans la Révélation divine
communiqueée, puis expliquée, par les prophetes, les prétres
et les docteurs autorisés. Chacun des recueils sacrés qui la
renferment est un code plus ou moins complet de devoirs
auxquels le peuple est tenu de se soumettre, sans qu’il soit
permis & 'individu de faire usage de sa faculté critique et de
Sa raison.

Juste pour la plupart des religions soi-disant révélées, et
malheureusement pour la plupart des Eglises chrétiennes,
cette 1dée de la Révélation ne s’applique pas au vrai chris-
tianisme, qui n’est certes ni autoritaire, ni clérical, ni con-
traire au libre examen, et qui d’ailleurs, loin de faire tout



LA THEOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 473

reposer sur la révélation extérieure a nous, fonde cette révé-
lation sur notre conscience. |

La théorie de la Révélation est accusée a bon droit de s’étre
discréditée par sa simultanéité de révélations qui sur certains
points se contredisent, et qui méme ont provoqué des guerres
acharnées, ainsi que par I'impossibilité ou ces religions se
trouvent de fournir la preuve de leur divinité. Mais il con-
vient ici encore de faire une réserve pour I’Evangile, qui,
entendu dans sa spiritualité et personnellement assimilé, dé-
montre sa divine origine aux ames disposées a le mettre en
pratique a leur tour.

Les théosophes acceptent cependant une Révélation, mais
cette Révélation est faillible, toujours incompléte et relative,
n’ayant d’autre but que de permettre & la race particuliére
qui la recoit de faire « quelques pas en avant. »

Pas plus que ce qui précéde, cette derniére observation
n’est fondée & I’égard de la religion du Christ. Les principes
de conduite dont I’Evangile a le monopole ne sont pas exclu-
sivement appropriés a4 une race ou a une nation, au nord ou
au midi, & Porient ou a 'occident; ils conviennent & toute
I’humanité. D’autre part ils ne se contentent point d’une ré-
forme partielle, d’une légére amélioration, d’'un ou deux pas,
— pour le moment, — dans la voie du bien; ils exigent une
transformation immédiate et radicale, la consécration de tout
notre étre & Dieu. Jésus dit & tous: « Soyez parfaits comme
votre Pére qui est dans les cieux est parfait. » Sa morale est
intransigeante, absolue en méme temps qu’universelle.

*
® *

2. Théorie de U'Intuition. A la Révélation les Yoguis asso-
cient 'Intuition, seconde colonne de leur Dharma. Remar-
quons dés I'abord que, faute de définitions précises, ces deux
sources de la morale théosophique se confondent un peu
dans notre esprit. Il en est de méme de 1'Intuition et de la
Conscience, deux facultés qui n’en font qu’une, mais que
notre ouvrage s’efforce de distinguer. Conscience et Intuition,
selon lui, sont deux synonymes qui ont trait & la conduite ou

THEOL. ET PHIL. 1906 31



474 CHARLES BYSE -

& la morale; mais la Conscience envisage nos actes au point
de vue du bien et du mal, tandis que I'Intuition s’en occupe
an point de vue de la sagesse mondaine, de I'intérét bien en-
tendu.

L’Intuition est due aux impulsions soit de '« Ame spiri-
:tuelle, » soit de la région subconsciente de 1’ « Intellect?.»
Le professeur recourt ici & une comparaison qu’il trouve
grossiere, mais qul n’en sert pas moins a éclaircir un sujet
délicat. « Imaginez, dit-il, une trés pelite mais forte lampe
électrique recouverte de plusieurs doubles d’étoffe. La lu-
miére elle-méme représente 'Esprit; la lampe de verre est
I’ame spirituelle, au travers de laquelle la lumiére passe en
ne rencontrant qu’un minimum de résistance. L’étoffe exté-
rieure est fort épaisse, mais en se rapprochant du centre les
couvertures deviennent plus légéres; les plus intérieures
sont les plus minces et la derniére est presque transparente.
A mesure que ces enveloppes tombent, la lumiére de I’Esprit
est percue plus distinctement jusqu’a ce qu’elle resplendisse
sans voile a travers le globe de cristal de notre Ame spiri-
tuelle. »

L’intuition a donc des degrés, ce qui est naturel; son
champ d’ailleurs ne se borne pas a la moralité.

« ’ame spirituelle est la source de I'inspiration que cer-
tains poétes, peintres, sculpteurs, écrivains, prédicateurs,
orateurs ou autres ont recue & toutes les époques et recoi-
vent de nos jours. Cest d’elle que le voyant obtient sa vision,
le prophéte sa vue de l'avenir. Plusieurs, donnant & leur
ceuvre un trés haut idéal, ont puisé & cette source des con-
naissances exceptionnelles; ils les attribuaient a des étres
d’'un monde different du notre, — & des anges, a des esprits,
4 Dieu lui-méme, — mais tout leur venait du dedans; c’était
leur Moi supérieur dont ils entendaient la voix. »

Quand elle se rapporte au domaine moral, I'intuition s’ap-
pelle la Conscience. La « tentation » ou 'impulsion & faire le
« mal » vient des régions basses du mental, de cette portion

1 Dans la psychologie des Yoguis YAme spirituelle est au-dessus de I'Intellect,
et celui-ci au-dessus de ’Ame instincttve.



LA THEOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 47D

de I’Ame instinctive qui renferme les émotions, tendances et
passions animales. Héritage du passé, celles-ci ne sont pas
« mauvaises » en elles-mémes ; mais elles appartiennent &4 une
phase de I'histoire de notre &me que nous avons laissée der-
riere nous ou dont nous sommes en train de sortir. Ces sen-
timents ont été, & un moment donné, le « bien» le plus
élevé que nous pussions concevoir, ils étaient alors néces-
saires & notre évolution. Maintenant que nous sommes par-
venus a une plus juste notion de la vérité, ces choses vieilles
nous semblent tout & fait « mauvaises, » et, lorsqu’elles ren-
trent dans le champ de notre conscience, nous frissonnons
4 la pensée qu’il y a encore tant de I’animal en nous.

Si nous sentons ainsi se réveiller en notre dme les ins-
tincts bestiaux de '’humanité primitive, — ruse du singe,
férocité du tigre, sensualité du pourceau, — cela ne doit ni
nous effrayer, ni nous faire croire que nous sommes mauvais.
« Loin d’étre une marque de faiblesse, ces tentations, dit notre
auteur, sont en réalité une preuve que volre croissance spi-
rituelle a commencé. Car, 14 ol vous reconnaissez aujour-
d’hui la brute avec une profonde humiliation, vous ne vous
rendiez précédemment pas compte de sa présence. Vous ne
sauriez la voir avant d’étre devenu « différent » d’elle. Appre-
nez & dompter les bétes sauvages, car vous renfermez toute
une ménagerie. Le lion, le tigre, la hyéne, le singe, le pore,
le paon, etc., sont 14 vous menacant, vous jouant des tours,
montrant constamment quelque trait de leur caractére. N’en
ayez pas peur, souriez-leur plutdt, car vous étes plus fort
qu’eux et pouvez les soumettre.... Elles ne sont pas VOUS,
mais quelque chose d’autre que vous, quelque chose dont vous
étes en train de vous séparer rapidement. Ne vous tourmen-
tez pas de ces bétes, car vous en étes le maitre. »

En résumé, notre moi se distingue déja du cochon, du
singe et du tigre, avec lesquels il se confondait jadis. Nous
avons monté sur 1’échelle de la Connaissance, nous y mon-
terons encore ; nous faisons ainsi la conquéte de notre « Vrai
Moi. » Tout est donc pour le mieux.

Il y a sans doute un élément de vérité dans cette théorie;



476 CHARLES BYSE

elle ne peut néanmoins pas me suftire, car elle engendre fa-
talement un certain quiétisme, auquel nous ne sommes que
trop portés. Séduits par les brillantes perspectives que l'oc-
cultisme ouvre & nos regards, les hommes déja vertueux tra-
vailleront sérieusement a leur développement intégral, a la
sublimation de leur étre, non sans courir grand risque de
faire naufrage sur I'écueil de la propre justice. Mais les hom-~
mes ordinaires, n’étant stimulés ni par la certitude que Dieu
a le péché en horreur, ni par la crainte de la destruction
finale, se donneront peu de peine pour se débarrasser de
leurs vices et pour avancer dans le sentier de ’évolution spi-
rituelle. Persuadés que, vu leurs circonstances, ils font déja
« tout le bien qu’ils peuvent, » se répétant que rien ne presse
puisqu’ils ont devant eux un nombre illimité d’existences,
ils prendront leur parti de se laisser devancer par les 4mes
ferventes, tandis qu’ils jouissent égoistement de la vie ac-
tuelle. Un peu plus tot, un peu plus tard, — « le temps ne
fait rien a4 l’affaire, » — ils arriveront, eux aussi, & la per-
fection!

3. Théorie de UUtilité. L’utilitarisme nous est présenté
comme la troisieme colonne du Dharma. Tout en avouant
que le principe de l'intérét personnel est trop faible pour
servir de base unique a la morale, les théosophes lui conce-
dent une place dans leur systéme en 'amalgamant avec la
Révélation et I'Intuition. Voild les trois piliers de 'action
bonne. Je n’objecte rien & cette idée. Seulement il convien-
drait d’ajouter que, si I'intérét a son role légitime au début
de la vie morale, il doit diminuer sans cesse jusqu’au mo-
ment ol il sera remplacé par 'amour de Dieu et du prochain.
Voila le point de vue évangélique, qui me parait encore su-
périeur a celui de la théosophie.

La législation humaine, qu’on a souvent attribuée a des
ordres divins, a pour fondement habituel I’Utilité. Les lois
d’un Etat expriment, & un moment donné, 'intelligence et la
conscience des citoyens, elles répondent 4 la moyenne des
besoins de la population. Pourtant, si la conscience indivi-
duelle devance toujours quelque peu les institutions et les



LA THEOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 477

meeurs, la loi humaine reste toujours un peu en arriére.
Quand ’homme moyen s’est assez développé pour reconnai-
tre 'imperfection des lois de son pays, il les change.

Cela est vrai — en gros. Mais que de cas ou il n’en est pas
ainsi! Que de longues périodes ol le despotisme et les mas-
sacres imposent & un peuple un gouvernement détesté,
empéchant la majorité de se donner la constitution qu’elle
désire!

*
* *

Le dixieme chapitre étudie I'Enigme de I’ Univers, ¢’est-a-
dire cherche a définir la « chose en soi » qui se cache sous
les phénoménes, et & montrer quels sont ses rapports avec
le monde, mais il ne fait que développer ce que l’auteur a
exposé plus haut dans la legcon consacrée au Gnani Yoga (VI).
Voici en effet les théses soutenues ici : « L’Absolu est. Tout
ce qui est réellement doit étre ’Absolu. I’Absolu comprend
tout ce qui est, a été ou peut étre réellement. I Absolu est
tout-présent, tout-puissant, omniscient, infini, indivisible,
immuable, etc. Ce qui n’est pas absolu doit étre relatif a
I’Absolu, sous peine de n’étre rien du tout.» Je ne reviendrai
pas la-dessus, mais je m’arréterai un instant 4 ce que Pau-
teur ajoute, dans le chapitre XI, sur les trois « Relativités »
ou « Grandes Manifestations de I’Absolu. »

*
% *

1. La Matiére ou Substance (Akasa).

Bouleversée par de récentes découvertes, — celles des
rayons X, du radium, etc., — la science occidentale s’est vue
contrainte d’abandonner I’hypothése des atomes pour celle
des électrons, centres extraordinairement petits de force élec-
trique, et de se rapprocher ainsi, lorsqu’on s’y attendait le
moins, de 'idée, admise depuis un temps immémorial par les
Yoguis, que la matiére est identique a la force ou & I'éner-
gie. Un certain nombre de penseurs et de savants croient
que la matiére est la chose en soi, le nouméne ou « 'ultime
réalité; » d’autres font cet honneur a ’énergie, dont I’dme



478 CHARLES BYSE

humaine n’est, selon eux, qu'une espéce ou une qualité;
d’aufres enfin prétendent que « I'dAme est tout, » que « tout
est &me, » que des lors I’énergie n’existe pas plus que la ma-
tiere, qu’elles sont toutes deux de pures « illusions ». La
théosophie ne combat aucun de ces points de vue, dont
chacun a été défendu par quelque école orientale; elle les
corrige et cherche a unir ce qu’ils ont de vrai dans une
théorie plus élevée. Pour notre auteur, la matiére, qui en
elle-méme n’existe pas, est en réalité une forme (inférieure)
de I'énergie, ’énergie est une forme (inférieure) de I’ame,
I’ame enfin est une manifestation de I’Absolu.

L’éther, substance délicate et imperceptible dont les
savants ont senti la nécessité « pour remplir I'espace, »
n’est autre chose que ’Akasa de I'occultisme. Cet Akasa, qui
a sept degrés de subtilité, sert entre autres a composer le
« corps » des Ames désincarnées, et méme, au dire de quel-
ques anciens sages, le « corps de Dieu ». Celte derniére ex-
pression, que notre écrivain prend d’ailleurs pour une mé-
taphore orientale, doit nous rappeler 'importance et la di-
gnité de la matiére en dépit de la place infime qui lul est
assignée dans l'échelle des étres. « Evitons la folie des
savants qui font un Dieu de la matiére; mais évitons aussi
la folie des métaphysiciens et des idéalistes, pour lesquels la
matiére est une chose vile, un diable, ou méme n’est rien. »

2. L’Energie ou la Iorce (Prana) est le « pouvoir de vain-
cre une résistance, » en d’autres termes la « cause du mou-
vement », ou le « principe qui produit le mouvement et le
changement dans la matiére. » Cette force,en sanscrit Prana,
partout présente dans les objets matériels, reste toujours la
méme dans son ensemble ou par rapport & la quantité; c’est
ce que nos savants appellent la « conservation de ’énergie. »
Néanmoins elle se meut perpétuellement et passe par les for-
mes les plus diverses; c¢’est ce que les savants appellent la
« transformation de I’énergie. » Jusqu’ici la théosophie orien-



LA THIOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 479

tale est d’accord avec la science dont nos universités sont
les foyers; mais voici ou elle s’en sépare.

D’abord elle considére le Prana (la force) comme une
forme grossiére de I’ame; elle affirme qu’il provient de I’Ab-
solu par 'intermédiaire de 'ame et qu’il peut étre retiré par
le méme moyen. Mais n’exagérons pas la différence. I’ obser-
vation physique, devenue plus rigoureuse, a démontré en
effet que ’énergie, sous plusieurs de ses formes, au lieu d’a-
gir comme une « force aveugle », ressemble étonnamment
a4 I’ cintelligence ». Ainsi la science moderne a fait certaine-
ment un pas vers 'idée que la force est une manifestation
inférieure de I’ame, qu’elle se rapproche de I'ame et tend a
se fondre avec elle. La science occidentale incline & croire
que toutes les forces sont des vies, qu’ainsi toutes les choses
matérielles, méme les plus basses, sont animées, et qu’il n’y
a qu'une vie, qu'une ame diversement manifestée a tous les
degrés de l'existence. (’est le point de vue exprimé par
M. Armand Sabatier dans sa Philosophie de UEffort.

En second lieu, tandis que les savants enseignent qu’il
n’existe « ni matiére sans force, ni force, sans matiére, » la
théosophie repousse la seconde de ces propositions. La force
ne dépend pas de la matiere, car elle 'a précédée. Le Prana
existait avant ’Akasa. (’était, il est vrai, 'énergie en tant
que « principe, » la force latente, qui ne se manifestait pas
encore par le mouvement. Notre auteur avoue que pour nos
sens 1l n’y a dans 'univers aucune force qui ne soit attachée
a la substance; aussi permel-il & ses disciples d’accepter la
théorie occidentale: « pas de force sans matiére, » & titre
d’« hypothese pratique, » sans toutefois perdre de vue ce
qu’elle a d’inexact.

L’ame étant, nous dit-on, a I’égard de la force qui anime le
corps dans la relation du « positif » au « négatif », elle a le
pouvoir de le dominer, suivant ses lumieres et sous I'im-
pulsion de la volonté, de maniere & produire des effets
qui paraissent miraculeux. Cette surprenante royauté de
Pesprit sur le corps, exercée par les Yoguis parvenus au
rang d’Adeptes ou de Mailres, a donné naissance a4 un art



480 CHARLES BYSE

spécial, le Pranayama, portion d’une science plus vaste dont
jai dit quelques mots, le Radja Yoga. Il est & regretter que
notre docteur en occultisme ne léve pas méme un coin du
voile sur ces phénomeénes si rares et si peu connus.

*
* *

3. L'ame ou la Substance mentale (Chitta) est la derniére
des trois manifestations de 1’Absolu. Qu’est-ce que ’Ame?
Les hommes de science y ont vu simplement un effet chimi-
que ou mécanique de la matiére; ils sont allés jusqu’a dire
que la pensée est une sécrétion du cerveau. (Vétait com-
mencer par le mauvais bout. Aussi, reconnaissant son er-
reur, la science dite « avancée » est-elle en train de se trans-
former; elle incline aujourd’hui vers I'idée que 1'dme, la
force et la matiére sont des formes diverses d’une méme
chose qu’on peut appeler la Substance. Ernest Haeckel, le
plus illustre champion de cette hypothese, qu’il a soutenue
dans son ouvrage sur Les Merveilles de la vie, ne voit rien
au-dessus de cette substance, qui est en quelque sorte la
« somme » ou la « combinaison » de la matiére, de I’énergie
et de la sensation, cette derniére n’étant elle-méme gqu’un
degré inférieur de notre activité mentale. C’est la Substance
dont les trois attributs sus-nommés sont indissolublement
unis dans toutes les parties de I'univers. Au fond I'univers
est son propre Dieu, et ’ame humaine, purement matérielle,
est incapable de survivre & la dissolution de son organisme.

Ce « monisme scientifique » n’est qu'un « nouveau maté-
rialisme ; » car, comme nous venons de le voir, la Substance,
dans le sens particulier qu’on donne & ce mot, appartient ala
méme catégorie que la matiére. La théosophie des Yoguis se
distingue de ce monisme matérialiste en admettant, au-
dessus de I’Akasa, du Prana et du Chitta, 'existence d'une
« Essence des choses » d’oir toules les manifestations de la
substance procédent et ou elles peuvent rentrer.

Cette Essence des choses est spirituelle, c’est I'Esprit, le
Dieu transcendant aussi bien qu’immanent; et I’ame humaine,
sa plus directe émanation dans l'univers & nous connu, est



LA THEOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 481

destinée & passer, par la crise que nous appelons la mort,
dans des sphéres qui lui permettront d’atteindre un dévelop-
pement plus parfait.

Vous le voyez, la théosophie et la science sont aujourd’hui
d’accord pour proclamer I’ « unité du tout ; » mais ces deux
systemes envisagent encore d’une facon toute différente ce
qui constitue cette unité, — le noumene ou la « chose en
S0i. »

Le mot Chitta désigne I’ame moins comme un état mé-
taphysique, un faisceau de facultés, que comme une sub-
stance ; aussi I’avons-nous rendu par «substance mentale ».
Le Chitta est supérieur a la force comme la force est supé-
rieure a la matiére. La pensée agit sur I’éther, et I’éther
forme les tourbillons qui sont les atomes du corps. Ainsi la
matiére est le produit de la pensée, la pensée est « ’ame en
action » et tout est esprit.

*
* *

L’Esprit (Atman).

Au-dessus des « Grandes Manifestations de I’Absolu » ou
des trois « Relativités » — la Matiére (Akasa), I’Energie
(Prana) et la Substance mentale (Chifta) — nous rencon-
trons 'Esprit (Atman). Ce qu’on nous en dit dans la dou-
ziéeme et derniére lecon est moins clair que le reste du vo-
lume, ce qui n’a d’ailleurs rien d’étonnant vu ’exceptionnelle
difficulté du sujet.

L’Esprit, en sanscrit Atman, est le plus élevé des sept
principes qui s’unissent pour former I’étre humain; c’est en
quelque sorte ’ame de 'ame. 1l constitue le Véritable Moi de
chacun de nous et en méme temps celui des autres hommes.
C’est une particule de I’Absolu, un rayon de ce soleil su-
préme, une goutte de cet immense Océan, un « petit mor-
ceau de Dieu, » mais un morceau qui n’est pas séparé du
tout.

Laissons pour un moment parler Ramacharaka :

« Comme le soleil est reflété par I'Océan et par chacune



482 CHARLES BYSE

des gouttes qui en proviennent, ainsi I’Absolu se réfléchit
d’abord dans la « grande 4me universelle, » puis dans les
4mes humaines qui en sont les manifestations individuelles.
La réflexion de Dieu au centre de la goutte qui est notre dme
se nomme |'Esprit. Cette réflexion n’est pas le soleil lui-
méme; elle n’est pourtant pas une illusion, un mensonge,
car le soleil lui a communiqué une partie de sa lumiere, de
sa chaleur, de sa force, de sa substance. L’Océan et la goutte
d’eaun participent donc « en réalité » au moi de I’Absolu;
I’Esprit de la goutte est réel. Mais voici le mystére : malgré
la présence du soleil dans la goutte d’eau de la mer, le soleil
méme, dans sa totalité, ne s’y trouve point sinon en appa-
rence. Ainsi, en étant dans la goutte, le soleil est pourtant
dans le ciel. Il peut briller sur des millions de gouttes qui
le reproduisent des millions de fois. Mais, bien que chagque
goutte contienne le soleil, il n’y a vraiment qu'un seul soleil
qui brille toujours dans les cieux. Celui qui comprend cette
parabole a pénétré le secret des rapports qui existent entre
I’Un et le Multiple, entre ’Absolu et ’Esprit. »

En dépit de cette derniére phrase, I'auteur se pose l'an-
goissante question de I'Un et du Multiple, mais pour con-
clure sagement que, dans notre condition présente, il nous
est impossible de la résoudre. Tant que nous serons des
hommes, — nous sommes destinés & étre plus que cela, —
nous ignorerons le pourguoi du cosmos. L’Absolu peut seul
répondre & cette question, et il ne nous fera savoir sa ré-
ponse que lorsque nous aurons atteint la « conscience de
UEsprit. »

Mais, si le pourquoi nous échappe, nous pouvons chercher
le comment dans tous les domaines, découvrir les regles
auxquelles 'univers est soumis et prendre une part con-
sciente & leur opération. L’'ame développée peut, par sa con-
naissance, s’élever a une position ow elle est affranchie de la
loi de cause et d’effet qui régne sur les plans inférieurs de la
manifestation. Nous avons donc dés ici-bas 4 notre portée
les moyens de parvenir & une maitrise merveilleuse sur la
nature. Et aprés cette vie nous sommes tous appelés a4 pour-



LA THEOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 483

suivre notre évolution, & monter toujours — & des hauteurs
vertigineuses — jusqu’au jour ol nous arriverons a la « mai-
son du Pére, » ol les portes en seront ouvertes et ol il nous
pressera sur son coeur.

Conclusion.

Il est malaisé de formuler un jugement équitable sur la
philosophie qui vient de nous occuper. D’abord nous avons
affaire & un systéme conc¢u par des hommes d’une autre race
que la noétre, & des idées orientales que nos langues euro-
péennes ont grand’peine i exprimer d’une facon satisfai-
sante. En second lieu, si la théosophie a donné naissance a
diverses écoles et si ses représentants occidentaux sont loin
de s’entendre sur tous les points, lauteur du Cours supérieur
sait en général éviter les opinions extrémes, les exagérations
qui pourraient choquer ses lecteurs; il suit une voie moyenne,
et entoure ses theéses les plus audacieuses de tant d’explica-
tions et de restrictions que le défaut de la cuirasse est assez
difficile & trouver. Enfin, ne I'oublions pas, on nous dit ce
qu’on veul bien nous dire et nous ne savons pas quelle est
Pimportance de ce qu’on nous cache. La théosophie est une
- forme de loccultisme, une science ésotérique, qui pendant
des milliers d’années n’était révélée qu’a des élus’'par des
initiations successives, suivant le degré de leur développe-
ment spirituel. Si des livres qui le vulgarisent sont aujour-
d’hui vendus au grand public, nous sommes certains que les
Maitres gardent encore le secret sur les parties les plus signi-
ficatives de la doctrine, sur des procédés théurgiques dont
nous n’'avons qu'une vague idée et auxquels sont attribués
des pouvoirs presque surnaturels. Comment, dans de pa-
reilles conditions, apprécier justement ’ensemble!

Telle que nous la fait connaitre le Yogui Ramacharaka, qui
parait étre un de ses docteurs les plus autorisés, la théoso-
phie indienne est assurément une conception trés large et
tres élevée, logique et pratique, hardie et grandiose; elle
s’adresse a toutes les facultés humaines, se fait toute a tous, et
s’accorde en particulier avec les tendances bonnes ou mau-



484 CHARLES BYSE

vaises de notre temps. Aussi, par ses qualités et par ses dé-
fauts, a-t-elle acquis en Amérique et en Europe une influence
considérable qui ne fait que grandir.

En effet, un journal de Paris racontait derniérement? une
histoire caractéristique. M. Biihler, pasteur hollandais, avait
placé Bouddha au-dessus de Jésus-Christ, auquel il déclarait
ne plus croire. Révoqué par sa paroisse, il y fut réintégré
par le synode national de Hollande. « Ce fait, ajoute I'article
en question, dénote une situation trés grave; car il donne
droit de cité dans les Eglises réformées au bouddhisme, qui,
sous le nom de théosophie, a recruté un grand nombre d’a-
deptes jusque dans les rangs de notre corps pastoral, et a
causé quantité de naufrages quant a la foi. »

Rendons-nous en compte, Messieurs, la théosophie va pro-
bablement devenir un dangereux rival pour le protestantisme
déja moribond. Elle m’apparait comme le plus spécieux succé-
dané du christianisme. Sans doute, I’Evangile lui demeure in-
finiment supérieur; mais, pour que nos Eglises soient en état
de le défendre victorieusement et de faire sentir son incom-
parable puissance, il faut qu’elles le comprennent & nouveau,
que leur théologie soit & la hauteur des magnifiques progreés
accomplis par les autres sciences.

Parmi les grands penseurs qui peuvent nous servir de
guides pour cette délicate rénovation, nul ne me parait se
recommander & nous par des titres aussi spéciaux qu’Em-
manuel Swedenborg. Je n’en indiquerai que deux : 1° Comme
les théosophes, il nous apporte un systéme. 2° Son systéeme
est une théosophie, et on I'a nommé lui-méme le « prince
des théosophes. » Par ces deux avantages il se distingue es-
sentiellement de tous nos théologiens protestants.

Voici en quels termes le second de ces caractéres a été
relevé par Lyman Abbott, I'éminent prédicateur de Brooklyn
(New-York) : « L’Eglise de la Nouvelle Jérusalem, appelée
populairement swedenborgianisme d’aprés son fondateur, «
réintroduit dans la théologie chrétienne quelques-uns des

! Bouddhisme et Evangile, par G.-J. Durmeyer, ancien pasteur. Christianisme
au vinglieme siecle, du 16 aoit 1906.



LA THEOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIF DES YOGUIs 485

meilleurs éléments de Uorientalisme. » Or selon lui I'orienta-
lisme, — ou la pensée mystique, — sert & la formation de la
« théologie de I'avenir » en rendant sensible « la réalité du
spirituel et de ses corollaires. » Enfin : « La nouvelle théolo-
gie, gagnant par un réveil de l'orientalisme une conception
plus spirituelle de I’enseignement du Nouveau Testament,
emploie la Bible et 'Eglise comme des instruments pour créer
dans le ceeur des hommes de notre siécle la méme vie spi-
rituelle que les saintes Ecritures nous montrent dans !’his-
toire des patriarches et des prophétes des anciens temps?. »

Quoi qu’il en soit de ces idées particuliéres, je suis con-
vaincu que nos Eglises ont besoin d’une autre Réformation
pour n’avoir pas & redouter la concurrence et les infiltrations
de la théosophie hindoue. Caveant consules !

1 The Evolution of Christianity, by Lyman Abbott, p. 106. 95, 120.




	La théosophie hindoue : ou la philosophie des yoguis

