
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1906)

Heft: 6

Artikel: La théosophie hindoue : ou la philosophie des yoguis

Autor: Byse, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379805

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA THÉOSOPHIE HINDOUE

ou

LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS

PAR

CHARLES BYSE1

La théosophie des Indes, plus ou moins accommodée au

goût des Occidentaux, se livre, non sans succès, à une active
propagande. Chicago, dans l'Illinols, en est un des centres

principaux. Des auditoires favorables à cette doctrine ont été

réunis à Lausanne par quelques conférenciers venus de Paris

ou de Genève (le Dr Pascal, M. Rosetti secondé par la
comtesse Wachtmister et par le comte Prosor, enfin M. L. Revel,
ingénieur parisien), sans que les sentinelles préposées à la

garde de nos Eglises aient paru y faire attention.
Des ouvrages récents, publiés à Chicago, me sont tombés

entre les mains : ce sont deux « cours » consécutifs destinés à

faire connaître ce qu'on appelle aujourd'hui la Théosophie.
Le Cours supérieur m'a plus vivement intéressé que les
Quatorze leçons qui forment le cours élémentaire. Il a provoqué
chez moi quelques observations que je suis heureux de vous
communiquer, en les rattachant à un résumé très sommaire
des idées exprimées dans ce volume par le Yogui Ramacha-
raka2.

4 Travail lu à la Société vaudoise de Théologie le 29 octobre 1906.
a Advanced Course in Yogi Philosophy and Oriental Occultism, by Yogi Ra-

macharaka. Masonic Temple, Chicago (111). 1905.

THÉOL. ET PHIL. 1906 30



458 CHARLES BYSE

Les théosophes de la Suisse romande ont un système qui
diffère à certains égards de cette philosophie, et qui, à ce

qu'il paraît, peut se concilier avec le christianisme. Le groupe
qu'ils ont formé à Lausanne se rattache à la Société théoso-
phique dont Mme Besant est le chef. Ainsi, ce que je dirai
d'une des écoles ne sera pas nécessairement vrai de l'autre.

La théosophie, — que ses adeptes eux-mêmes ont la plus
grande peine à définir, —est une connaissance philosophique
du cosmos due à une illumination dont certaines âmes ont
le privilège. Remontant à l'antiquité la plus reculée1, elle
était enseignée dans les mystères de l'Egypte et de la Grèce

au milieu de cérémonies imposantes. Les disciples, passant,
selon qu'ils en étaient jugés dignes, par des initiations
progressives, pénétraient par les yeux de l'esprit l'essence et le
fond des choses, s'unissaient toujours plus intimement avec
Dieu et devenaient, sous des noms divers, — prophètes,
époptes, mahatmas, hiérophantes, etc., — les guides et les
rois de l'humanité.

Aujourd'hui ce grand appareil, ces brillants foyers de

lumière et cette puissance collective des initiés ont cessé

d'exister. Il reste, à ce qu'on dit, quelques centres d'initiation,

bien modestes sans doute. Mais les traditions ésotéri-

ques de l'Inde et du Thibet ont été mises, en partie du
moins, à la portée du public lettré des pays d'occident par
Mme Blavatski, la duchesse de Pomar, les colonels Olcott et
de Rochas, Mme Annie Besant, et d'autres théosophes et occultistes

modernes. J'ignore si Ramacharaka est un des hauts
dignitaires de l'occultisme ou même un des six grands
réincarnés qui travaillent à l'amélioration de la famille humaine;
c'est en tout cas un maître distingué, un esprit clair et délié,

qui se meut avec une rare facilité dans les questions les

plus abstruses.
Les théosophes appellent couramment the Path of Attainment,

ou simplement the Path, «le Sentier», l'ensemble des

moyens ou la méthode qui doit les conduire de l'état d'âme

1 Elle existait, dit-on, 50 000 ans avant Jésus-Christ.



LA THÉOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 459

où ils se trouvent à la perfection, but de leurs efforts.
L'impossibilité de rendre exactement en français cette locution :

the Path of Attainment, me rappelle que nous avons affaire à

des points de vue orientaux, à toute une manière de penser
et de sentir qui nous est étrangère. Le mot anglais attainment

désigne toute espèce d'acquisition ou de possession ; je
le traduis par connaissance, — l'un de ses sens particuliers,
— parce que la théosophie nous apporte une connaissance
avant tout, connaissance qui doit d'ailleurs se changer en vie
et en pouvoir. The Path of Attainment sera donc pour nous
le Sentier de la Connaissance.

Dans les premières leçons de son Cours supérieur, notre
professeur cite et commente un petit livre, justement célèbre,
intitulé : La Lumière sur le Sentier (Light on the Path) et dû
à la plume d'une Anglaise, Mabel Collins. Ce manuel est

composé d'ordres ou de conseils adressés par le maître au

disciple; comme le Cours supérieur lui-même, il a une
tendance pratique. Il s'agit toujours de ce qu'il faut faire pour
avancer, à la suite des conducteurs spirituels, dans le chemin

qu'ils ont tracé. Les préceptes de la Lumière sur le

Sentier sont certainement remplis de sagesse et visent un
haut idéal ; quant à la forme ils aiment l'antithèse et le
paradoxe, comme on le verra par quelques exemples :

1. Tuez l'ambition.

2. Tuez le désir de la vie.

3. Tuez le désir du bien-être.

4. Travaillez comme travaillent

les ambitieux.
Respectez la vie comme ceux

qui la désirent.
Soyeux heureux comme ceux

qui vivent pour le bonheur.

L'apparente contradiction entre les trois premiers
commandements et le quatrième demande à peine une explication.

Il y a une bonne et une mauvaise ambition, un amour
de la vie qui est légitime et un autre qui est le produit de

l'égoïsme, une recherche directe et passionnée du bonheur
et une indirecte, subordonnée à la pratique du bien. L'auteur

se place d'abord au point de vue «relatif», ensuite au



460 CHARLES BYSE

point de vue « absolu» ; il parie tantôt des sentiments naturels

et mondains, tantôt des sentiments élevés et spirituels.
De pareilles distinctions sont profitables et leur tour
paradoxal sert à les rendre plus incisives.

Les aphorismes suivants relèvent, sous une forme
analogue, le caractère spirituel de la vérité et la sublimité du
but que nous devons nous proposer.

9. Ne désirez que ce qui est au-dedans de vous.
10. Ne désirez que ce qui est au delà de vous.
11. Ne désirez que l'inaccessible.
12. Car au dedans de vous est la lumière du monde, la seule

qui puisse briller sur le Sentier. Si vous ne savez pas la percevoir

en vous, il est inutile que vous la cherchiez ailleurs. Elle est

au delà de vous, car, lorsque vous y parvenez, vous vous êtes

perdus vous-mêmes. Elle est inaccessible, car elle recule toujours.
Vous entrerez dans la lumière, mais vous ne toucherez jamais la
flamme.

La plupart de ces conseils indiquent ce que nous devons
« désirer». On nous enseigne ce qu'il faut être plutôt que ce

qu'il faut faire. Je le dis comme un éloge, car il importe
avant tout de diriger nos impulsions intérieures, nos
mobiles, nos fins; nos actes en découleront.

Il est légitime que nous aimions à posséder, mais les seules

richesses capables de nous contenter sont celles de l'âme. Or

qu'est-ce que l'âme peut posséder? Uniquement la connaissance,

seul bien réel et permanent, réservé à l'homme qui la
met au-dessus de tout et qui veut bien la partager avec tous
les autres.

Ce qui précède peut sembler un peu trop intellectualiste.
Notons pourtant qu'il est question d'une connaissance
spirituelle, qui implique un culte et une morale. La théosophie
attire sans doute beaucoup d'intellectuels qui y cherchent la
solution de problèmes attachants, le mot des redoutables
énigmes de l'univers, la satisfaction de leur besoin de

lumière, de certitude ou du moins d'espérance, sans trop
s'inquiéter de mettre en pratique ce qu'ils ont trouvé de vérité.
Je ne pense pas qu'elle soit tout à fait innocente de cet abus.



LA THÉOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 461

Ne veut-elle pas savoir trop de choses? Ne fait-elle pas trop
de distinctions subtiles, trop d'affirmations hasardées? N'as-

pire-t-elle pas à morigéner et à gouverner les sciences de la
nature au nom d'une inspiration qui lui communique des

lumières surnaturelles N'est-elle pas avant tout une science

philosophique ou une philosophie scientifique, et à ce titre-
là n'en appelle-t-elle pas à l'intelligence et à la raison?

Oui sans doute. Cependant, — reconnaissons-le pour être

juste, — elle se place sur un autre terrain que la science et

la philosophie ordinaires, en s'adressant chez l'homme à

quelque chose de plus intime que les facultés intellectuelles
et rationnelles. Elle parle à notre mental tout entier, elle a

l'ambition de le développer dans tous les sens; de provoquer
en lui l'éclosion de virtualités merveilleuses que les savants
occidentaux commencent à peine à soupçonner; de l'élever
ainsi de degré en degré à la perfection humaine, et même

au-dessus de l'humanité. Elle n'a donc pas l'intention de

faire de nous des intellectualistes, quoiqu'elle nous fournisse
l'occasion de le devenir. Elle nous engage à passer de

l'intelligence de ses doctrines à leur application ; elle nous

pousse à amender et fortifier notre caractère, à pratiquer
toujours mieux la religion de l'esprit et la morale du
dévouement.

Avec cela, quelle que soit la hauteur du but, elle ne nous
décourage jamais, convaincus que nous pouvons faire tous
les progrès, remporter toutes les victoires, si seulement nous
le voulons. On peut lui objecter que c'est bon pour les forts,
mais non pour les faibles. Elle répond que les plus faibles
doivent et peuvent devenir forts, qu'ils le deviendront
infailliblement tôt ou tard, qu'ainsi la méthode convient à

tous.
Les théosophes seront cependant prêts à reconnaître que,

si leur enseignement peut réveiller les plus nobles énergies
de l'homme, il laisse de côté ou relègue à l'arrière-plan la

grâce de Dieu; que surtout, s'il nous stimule puissamment à

nous sauver nous-mêmes, il ne nous donne pas l'idée que
nous ayons besoin d'un Sauveur. Nous rencontrons ici une



462 CHARLES BYSE

manière de voir qui, sur deux points fondamentaux, contredit

positivement l'Evangile.
Si les hommes sont capables de se réformer et sanctifier

par leurs propres efforts, c'est qu'ils ne sont pas mauvais au
fond. Ce qu'on nomme « le mal » est simplement le résultat
d'une phase d'enfance et d'ignorance, la marque d'un
développement peu avancé. Ce qui nous est demandé, c'est une
constante évolution. Nous n'avons pas, comme le réclame la
Bible, à nous repentir, à rompre avec le péché, à mourir à

nous-mêmes et à vivre d'une vie nouvelle, mais seulement à

croître en sagesse, à monter pas à pas sur l'échelle immense

qui va de l'animalité à l'Esprit souverain.
Cette conception optimiste de la nature humaine se manifeste

par des phrases comme celle-ci : « Tous essaient réellement

de faire du mieux qu'ils peuvent, quoique les

apparences soient souvent très fortes contre eux. » Je reviendrai
sur cette assertion capitale, que l'auteur se plaît à répéter.

Le troisième chapitre traite d'un état mystérieux appelé la
Conscience spirituelle, dont la première phase est la
Conscience de l'Ego ou du Je suis, et la phase supérieure la
Connaissance cosmique.

Cette dernière expérience, plus ineffable encore que la
précédente, est une d réalisation actuelle de l'unité du tout et du

rapport de l'individu avec cet Un ». L'atome de lumière
entrant dans la composition du rayon réalise pour un instant
son union avec le soleil central ; la goutte d'eau de la mer
réalise pour un moment sa relation avec l'Océan de l'Esprit.

Arrivé à ce faîte, le Yogui éprouve une «joie absolue» et
possède une « absolue connaissance » ou la « connaissance de

toutes choses. » Il sent qu'il a en lui-même la réponse à

tous les comment? et tous les pourquoi? de l'univers. « Cette

sensation ne peut être décrite même faiblement. (Je le crois
bien!)... Toute chose paraît expliquée. Ce n'est pas le sentiment

d'une augmentation de' la faculté de raisonner, de

déduire, de classer ou de définir; l'âme sait Tout est là. »



LA THÉOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 463

L'âme sait notamment que la vie pénètre toutes choses,
elle aime alors tout ce qui vit, et les termes «éternel» et
« infini » prennent pour elle un sens tout nouveau. En outre
elle a perdu ia «conscience du péché, » qui se trouve
remplacée par l'idée de la « bonté, » de la « bonté absolue » du
monde entier.

Voilà bien de l'absolu dans l'homme et jusqu'aux confins
de l'univers! Cet optimisme se concilie-t-il avec le triste
spectacle que nous présentent les divers fléaux qui accablent
encore l'humanité, les rapports actuels de peuple à peuple et
les conditions internes des groupes sociaux?

Il y a de très belles paroles dans la quatrième leçon,
intitulée La voix du Silence. S'adressant au disciple qui a
entendu cette voix, le maître lui dit d'entrer dans le Vestibule
de l'Etude, — the Hall of Learning, — et d'y lire ce qui est

écrit à son intention :

1. Tiens-toi de côté dans la prochaine bataille, et, tout en

combattant, ne sois pas le guerrier.
2. Regarde au guerrier et laisse-le combattre en toi.
3. Reçois ses ordres pour la bataille et obéis-leur.
4. Obéis-lui non comme à un général, mais comme à toi-même,

et comme si les mots qu'il prononce étaient l'expression de tes

secrets désirs ; car il est toi-même, et pourtant infiniment plus
fort et plus sage que toi.

Ces préceptes sont relatifs au « Moi réel, » à F « Esprit, »

que toute âme doit sentir en elle et qui lutte contre le moi
inférieur jusqu'à la victoire complète. Cette victoire sera
l'union définitive avec le divin, dont nous sommes des

fragments, a Nous passerons des royaumes du relatif dans les

régions de l'absolu. »

Les leçons V à IX font connaître les trois chemins qui
conduisent au même but, mais entre lesquels chaque homme

peut choisir selon son tempérament. Ce sont:l. Le Radja
Yoga; 2. le Karma Yoga ; 3. le Gnani Yoga.

1. Le Radja Yoga enseigne à développer les pouvoirs la-



464 CHARLES BYSE

tents de l'âme, à soumettre les facultés mentales à la volonté ;

il vise une transformation physiologique, une sublimation
de l'être. Notre auteur se dispense de ^traiter ce sujet, sans
nous dire la cause de cette omission. Ce serait probablement
la portion la plus intéressante des doctrines théosophiques ;

mais c'est ici qu'il y aurait à révéler des procédés théurgi-
ques, des secrets puissants et dangereux, aussi trouvons-
nous naturel que les initiés ne puissent pas les faire connaître

dans des livres accessibles à tous.

2. Le Karma Yoga est le chemin de l'action ou de la
morale. Formé d'un verbe sanscrit signifiant faire ou agir, le
mot Karma désigne le « résultat des actions » ou la « loi
spirituelle de cause et d'effet. » Ce que nous sommes aujourd'hui,
— notre personnalité aussi bien que nos circonstances, —
dépend directement de ce que nous avons fait ou négligé de

faire dans nos vies précédentes. Les souffrances que nous
avons à supporter sont la conséquence de nos fautes ; elles

nous sont envoyées ou plutôt nous les avons choisies non
pas comme une punition, mais comme un moyen de progrès.
Ce point de vue conserve une grande part de vérité quand
on le sépare de la théorie des « réincarnations » ou de la
« pluralité des existences, » qui occupe une place d'honneur
dans les préoccupations des théosophes.

Cette croyance a l'avantage d'expliquer les inégalités
humaines et de justifier la Providence, qui semble arbitraire
dans la distribution de ses dons. Mais elle est et demeure

une simple hypothèse. C'est une assertion qui repose sans
doute sur des témoignages fort anciens, mais non sur des

faits contrôlés par des gens impartiaux. Si ce point de vue
a du charme pour certains esprits, je suis du nombre de

ceux auxquels il répugne, et qui pensent trouver mieux
dans la révélation évangélique. Je ne veux du reste pas plus
que notre auteur entrer dans la discussion de ce grand sujet.



LA THÉOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 465

3. Le Gnani Yoga cherche à expliquer le sens de la vie et
du monde ; c'est le chemin suivi par les intellectuels qu'attirent

les spéculations profondes ou subtiles, les problèmes
de la science et de la métaphysique. C'est le Yoga de la
philosophie ou de la sagesse, le culte de la pensée.

« Le Gnani Yogui voit de la vérité dans toutes les formes

religieuses et dans tous les systèmes philosophiques, mais il
se rend compte que cette vérité n'est qu'une petite partie de

la vérité complète. Il ne combat aucune Eglise ni aucune
école, il ne discute avec aucune ; il se contente de dire de

toutes : ce n'est pas là toute la vérité. »

Les théosophes se figurent-ils donc posséder « toute la
vérité? » Us ne le disent pas expressément, ils avouent même —
à l'occasion, pas toujours — qu'il y a des bornes à leur connaissance

; pourtant ils pensent avoir le monopole de la méthode

qui leur permettra tôt ou tard d'embrasser la vérité totale.
Ils se sentent à cet égard supérieurs à tous les autres, aux
chrétiens, par exemple, limités suivant eux par un credo
spécial qui n'est qu'une partie de la vérité.

La théosophie est ici encore en conflit avec l'Evangile, avec
cette royale parole du Christ : «Je suis le chemin, la vérité,
la vie. » Cela est vrai ou faux. Si c'est, je ne dirai pas un
mensonge, mais une exagération bien naturelle, l'illusion
d'un saint enthousiasme, en un mot si c'est faux, Jésus peut
n'avoir été qu'un grand initié, le « septième » des « Fils de

Dieu, » mais le moyen par excellence de parvenir à la vérité
peut être la théosophie. Si c'est vrai, la théosophie doit être
accusée de nous éclairer d'une façon fragmentaire, insuffisante

et parfois trompeuse, tandis que l'Esprit du Sauveur

nous dévoile progressivement « toute la vérité. »

Je ne me dissimule point l'importance de ce conflit. Beaucoup

de personnes sérieuses, intelligentes et droites en arrivent

à se demander si c'est le christianisme ou la théosophie
qui a raison. Nous ne saurions traiter en quelques minutes



466 CHARLES BYSE

une question aussi considérable. Qu'on nous permette une
simple constatation.

Si nous comparons, en connaissance de cause, l'état général

de l'Inde, d'où nous est venue la théosophie des Yoguis,
avec l'état des pays où règne la religion du Christ, nous
sommes frappés par un contraste indiscutable. Dans les

Indes, que les Yoguis ont pu instruire et façonner pendant
des milliers d'années, nous rencontrons des religions mortes,
pétrifiées en pratiques puériles ou cruelles, une décadence si

profonde, une corruption si effrayante, — songez par exemple
au traitement barbare infligé aux veuves et aux petites filles,
— par suite une telle accumulation de souffrances de toute
espèce que la conquête anglaise a été saluée comme l'unique
espoir pour ces immenses populations. Dans les contrées

protestantes au contraire, malgré bien des ombres au
tableau, nous voyons des milliers d'églises où se manifeste la
vie religieuse la plus intense et la plus pure; d'innombrables
œuvres de solidarité et de compassion ; des institutions
politiques qui assurent à tous, mieux qu'on ne l'a jamais fait, la
justice et la liberté; nous admirons la civilisation la plus
brillante et la plus égalitaire ; enfin un développement inouï
des sciences, des arts, du commerce, de l'industrie et de la
richesse publique. Quel abîme entre ces deux sociétés dont
l'une est le produit de l'éducation théosophique, dont l'autre
est animée par l'esprit de la Réformation du seizième siècle,
bien que cette incomplète réforme ait été dévoyée par le

fanatisme sectaire, la froide orthodoxie et le rationalisme! Cet

abîme serait encore plus profond si nous pouvions opposer à

la situation de l'Inde, du Thibet ou même de l'Egypte non

pas des pays entiers comme l'Angleterre, l'Ecosse, les Etats-
Unis ou la Suisse romande, où les masses sont loin d'être
chrétiennes, mais de petits groupes de véritables chrétiens
vivant d'une manière conforme à leurs principes. Quoi qu'il
en soit, en nous appuyant sur l'expérience la plus large,
nous sommes obligés de conclure que l'Evangile a, plus
que l'occultisme hindou, le droit de prétendre à la possession
de « la vérité. »



LA THÉOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 467

La théosophie, que l'on confond à tort ou à raison avec le
bouddhisme moderne, a été accusée d'être une forme du
panthéisme. Notre auteur la défend contre cette accusation.
« Les panthéistes, écrit-il, enseignent que Dieu est la somme
de toutes les choses que nous percevons par nos sens, en
d'autres termes que l'univers tel que nous le connaissons est
Dieu. Le Gnani Yoga ne voit dans cette doctrine qu'une demi-
vérité. Selon lui, l'ensemble des choses dont nous avons
connaissance n'est qu'une partie infinitésimale de l'univers réel,
et dire que cela est Dieu serait aussi absurde que de dire
que la rognure d'un de nos ongles est un homme. Nous
n'enseignons pas que l'univers soit Dieu, mais que Dieu se manifeste

dans tout ce qui compose notre univers, et ailleurs
encore d'un million de manières. Nous croyons que Dieu
dépasse toute conception humaine, et que les êtres les plus
avancés sur l'échelle de la vie, les êtres aussi supérieurs à

l'homme que l'homme est supérieur au ver de terre, ne

peuvent se former qu'une faible idée de sa nature. »

Ce que nous savons de Dieu, c'est qu'il est « présent dans
toute vie, » c'est-à-dire dans tous les êtres créés ou non créés,
visibles ou invisibles, connus ou inconnus. Du reste, à

proprement parler, il n'y a ni « créations » ni « créatures, »

mais seulement des manifestations de Dieu ou du divin.
Le Gnani Yoga regarde l'anthropomorphisme comme un

point de vue dépassé. Craignant les fausses notions qui
s'attachent d'ordinaire au nom de « Dieu, » il aime à désigner
la divinité par le terme de l'Absolu; il voit en elle un principe

plutôt qu'une « personne. »

« L'Absolu est, » voilà ce que la théosophie affirme avec
force. Quant à savoir pourquoi il est et comment il peut être,
elle ne s'en inquiète pas. Persuadée qu'il est au-dessus de la
Loi de cause et d'effet qui s'impose à nos esprits bornés, elle

l'appelle la cause sans cause. Il me paraîtrait plus philosophique

de le nommer causa sui, « la cause de soi ».

Nécessairement unique, l'Absolu produit les êtres de toute
catégorie non par création, mais par émanation, c'est-à-dire
qu'il les tire de lui-même, les forme de sa substance. Tout



468 CHARLES BYSE

ce qui existe est dès lors enfermé dans l'Absolu. Dieu est tout
en tous; je suis une partie de Dieu.

L'Absolu a trois attributs, qu'il est impossible à notre
esprit de lui refuser : l'omniprésence, l'omnipotence et
l'omniscience. Il y a, en outre, trois manifestations de l'Absolu, que
nous sommes accoutumés à nommer : 1° substance ou matière;
2° énergie ou force ; 3° intelligence ou cime, — en anglais mind%

qu'on pourrait traduire aussi par mental. — Ces « manifestations

» ou « émanations » sont distinctes des « attributs »,
mais elles s'y rattachent de la façon la plus intime comme
l'effet à la cause. 1° L'omniprésence est manifestée par la
matière; 2° l'omnipotence l'est par la force; 3°l'omniscience
s'exprime par l'âme.

Certains théosophes, exaltés par l'idée de « l'unité du tout »

et par ce qu'on leur a enseigné de la dignité humaine,
s'imaginent être égaux à Dieu et vont jusqu'à s'écrier : « Je suis
Dieu 1 » Notre ouvrage réprouve cette aberration, dont se sont
rendus coupables plusieurs cultes récemment fondés en
Angleterre et aux Etats-Unis. « L'homme est de Dieu, il n'est

pas Dieu; il est une émanation de l'Absolu, non l'Absolu lui-
même. »

C'est parfait; mais les lignes suivantes vous montreront
que la théosophie la plus modérée attribue à l'individu
humain une valeur exagérée. « L'univers est une chose vivante
et vous en faites partie. Vous n'êtes pas l'Absolu, mais vous
êtes un atome renfermant un de ses rayons ; sa force vive
vous pénètre. Vous êtes en contact avec le Centre, et le
Centre est conscient de votre existence et de ses rapports
avec vous. Simple atome, vous êtes cependant nécessaire à

l'Ensemble auquel vous appartenez. Rien n'est capable de

vous détruire ni de vous faire du mal. Et vous arriverez par
un continuel développement à la conscience de votre union
avec Dieu, — non à une simple compréhension intellectuelle,
mais à une véritable connaissance, actuelle et vivante. »

Nous venons de voir les trois sentiers que le Yogui peut
suivre pour arriver au but proposé à tous : 1° le culte du



LA THÉOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 469

caractère ou de la volonté, Radja Yoga; 2° le culte des œuvres,
Karma Yoga; et 3° le culte de la pensée ou de la philosophie,

Gnami Yoga. Il est naturel que l'une ou l'autre de ces

façons de servir Dieu prédomine en chacun de nous, toutefois

elles sont loin de s'exclure et il est bon de les associer

autant que possible.

Il est encore un autre culte, qui ne doit pas devenir une
spécialité, mais se mêler aux précédents en leur servant en

quelque sorte d'âme ou d'inspiration. C'est le Bhakti Yoga,
le culte proprement dit, ou la science des relations du cœur
avec l'Absolu, les règles de la dévotion.

Le chapitre VII, consacré au Bhakti Yoga, nous instruit
plus exactement sur la manière dont la haute théosophie
envisage la personnalité divine. Nous y voyons que le

culte des Yoguis se divise en deux stages ou degrés, dont le

premier, le plus bas, le Gauni Bhakti, se représente Dieu

comme personnel, et dont le second, plus élevé, le Para
Bhakti, consiste dans l'adoration de l'Absolu, principe
impersonnel. Ainsi le monothéisme est accepté ou plutôt toléré
comme une phase inférieure et préliminaire de la vraie
religion ; les fidèles sont appelés à s'affranchir de toute notion
« personnelle » de la divinité, pour arriver au Para Bhakti
ou à la connaissance de Dieu dans le sens le plus parfait de

ce nom.
« Ce n'est pas que Dieu soit dépourvu de personnalité ; il

n'est pas contraire à la personnalité, il va au delà. L'Absolu
peut être aimé comme un père ou une mère, comme un
enfant, un ami ou un fiancé. Il embrasse dans son sein tous les

attributs qui réclament ces différentes affections, etil répond
à toutes nos demandes; ou plutôt l'homme n'a jamais besoin
de demander à Dieu de l'aimer en retour. »

Ces belles paroles peuvent nous rassurer dans une
certaine mesure. L'écrivain que nous étudions croit en un Dieu
qui est au-dessus de la personnalité et non pas au-dessous.
Mais alors, la personnalité étant le caractère le plus eminent
des êtres qui tombent sous notre observation, ne serait-il pas



470 CHARLES BYSE

naturel de l'attribuer à l'Etre suprême, en expliquant qu'elle
ne saurait avoir chez lui les limitations qu'elle a chez nous?
Dénier à Dieu la personnalité tout en affirmant qu'il est
intelligence, sagesse, amour, c'est prêter gratuitement au plus
grave des malentendus, se donner l'apparence du panthéisme,
pousser même au panthéisme les esprits inattentifs déjà portés

vers cette doctrine funeste entre toutes. Le péril est d'autant

plus grand que tout le système des Yoguis est certainement

orienté du côté du panthéisme, si puissant dans les

Indes, et que le bouddhisme, qui se confond chez nous avec
la théosophie, est panthéiste au premier chef. D'après le
Catéchisme bouddhique de Soubhadra Bhikshou, il n'y pas de
Dieu créateur et personnel, et l'état le plus parfait auquel
nous puissions aspirer, le Parinirvana, est « l'anéantissement
complet, l'entière dissolution de l'individualité; car rien ne
s'y maintient qui corresponde en quelque manière à l'idée
humaine de l'existence. »

La largeur de notre théosophe à l'égard des diverses façons
de comprendre le divin pourrait être proposée en exemple,
si elle ne dépassait la mesure. En vertu de son adage favori
que « chacun fait du mieux qu'il peut, » il regarde avec une
sereine indulgence les pratiques les plus voluptueuses et les

plus cruelles des religions de la nature. Il va jusqu'à dire :

« L'homme plein de l'amour de Dieu est un optimiste.... Se

sentant frère du pécheur comme du saint, il les aime l'un et

l'autre, car il sait que ciiacun d'eux fait aussi bien qu'il
peut. y> J'aime mieux la franche indignation de Jésus-Christ
contre les profanateurs du temple et l'hypocrisie des dévots,
son fouet de cordelettes et ses : « Malheur à vous! »

C'est exagérer dans l'autre sens que de dire : « Le Dieu de

l'Ancien Testament est un être différent du Dieu du
Nouveau, » et d'assimiler Jéhova aux Baal, aux Moloch et aux
Nébo : « Chacun de ces dieux est un ardent patriote de la
contrée à laquelle il est attaché; chacun hait et méprise les

autres peuples et les autres pays. » Citons encore, sans nous

y arrêter, une phrase digne de Voltaire ou de Diderot, que j'ai
rencontrée avec étonnement sous la plume d'un Yogui : « Les



LA THÉOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 471

cieux et l'enfer ont été inventés par les prêtres, les cieux

pour décider le peuple à suivre la loi de ses chefs religieux,
l'enfer pour l'effrayer si l'appât de la récompense ne faisait
pas son effet. »

Reproduisons enfin une légende hindoue qui vaut mieux
que l'assertion ci-dessus, dès longtemps refutée :

« Un étudiant vint un jour auprès d'un Gourou (docteur),
le priant de lui enseigner les plus hautes vérités du Para
Bhakti. Sachant déjà aimer Dieu, il n'avait, disait-il, pas
besoin des degrés préliminaires. Le Yogui se contenta de
sourire. Le jeune homme revint plusieurs fois à la charge sans
avoir un meilleur snccès; il finit par s'impatienter, insistant
pour que le docteur lui expliquât son étrange conduite.

» Le Yogui le conduisit alors vers une grande rivière, l'y
plongea tout entier, le maintenant de force dans cette angoissante

situation, tandis que le disciple faisait naturellement
des efforts désespérés, mais vains, pour élever sa tête au-dessus

du courant. Au bout d'un moment, le docteur le retira
de l'eau et lui adressa cette question: Mon fils, quel était ton
désir le plus vif lorsque tu étais sous l'eau?— Un souffle

d'air, répondit l'adolescent encore tout essoufflé. — Eh bien!
répliqua le Gourou, quand tu désireras Dieu aussi ardemment

que tu désirais tout à l'heure un souffle d'air, alors
seulement tu seras prêt pour le degré le plus élevé du Bhakti,
— alors véritablement tu aimeras Dieu. »

De la philosophie et de la dévotion des Yoguis venons-en à

leur morale ; elle est développée dans deux leçons (VIII et IX)
consacrées au Dharma. Ce mot sanscrit signifie « l'action
bonne, » plus exactement « la règle de vie qui s'adapte le
mieux aux besoins immédiats de l'âme individuelle, qui
facilite le plus à chacun la phase prochaine de son développement.

»

Le point de vue auquel se placent les Yoguis pour juger
la conduite humaine est exclusivement celui de l'Evolution.
L'humanité a commencé tout en bas et finira tout en haut;



472 CHARLES BYSE

son histoire est une constante et lente élévation de la chair à

l'esprit. Il n'y a donc pas eu de chute. La Bible, il est vrai,
en raconte une, et des philosophes comme Renouvier et
Charles Secrétan en ont admis une également pour expliquer,

dans notre monde, le règne de la souffrance et de la
mort et l'universalité du péché. Si la théosophie se passe
aisément de ce postulat, si elle n'est pas embarrassée par le

problème du mal, c'est qu'à ses yeux il n'y a pas opposition
entre le « mal » et le « bien. » Ces deux notions n'étant que
relatives, il n'y a pas lieu de les prendre au tragique. Le mal
n'est jamais qu'un moindre bien, une phase inférieure de

l'évolution. Le « péché » n'existe pas ; le terme en est ignoré
comme l'idée. Donc il n'est pas question non plus de «

pardon, » ni de «justification par la foi, » ni même, sauf erreur,
de « repentance. » Nous voilà bien loin de la morale biblique.

Notre conducteur examine les trois systèmes qui, chez les

nations occidentales, régissent aujourd'hui l'éthique ou la
« science de la conduite. » Ce sont les théories rivales de la
Révélation, de l'Intuition et de l'Utilité. Essentiellement
éclectique, il cherche à les réunir dans une synthèse et les désigne
comme « les trois colonnes du Dharma. »

1. Théorie de la Révélation. Le premier système place
l'unique fondement de la moralité dans la Révélation divine
communiquée, puis expliquée, par les prophètes, les prêtres
et les docteurs autorisés. Chacun des recueils sacrés qui la
renferment est un code plus ou moins complet de devoirs
auxquels le peuple est tenu de se soumettre, sans qu'il soit
permis à l'individu de faire usage de sa faculté critique et de

sa raison.
Juste pour la plupart des religions soi-disant révélées, et

malheureusement pour la plupart des Eglises chrétiennes,
cette idée de la Révélation ne s'applique pas au vrai
christianisme, qui n'est certes ni autoritaire, ni clérical, ni
contraire au libre examen, et qui d'ailleurs, loin de faire tout



LA THÉOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 473

reposer sur la révélation extérieure à nous, fonde cette
révélation sur notre conscience.

La théorie de la Révélation est accusée à bon droit de s'être
discréditée par sa simultanéité de révélations qui sur certains
points se contredisent, et qui même ont provoqué des guerres
acharnées, ainsi que par l'impossibilité où ces religions se

trouvent de fournir la preuve de leur divinité. Mais il
convient ici encore de faire une réserve pour l'Evangile, qui,
entendu dans sa spiritualité et personnellement assimilé,
démontre sa divine origine aux âmes disposées à le mettre en

pratique à leur tour.
Les théosophes acceptent cependant une Révélation, mais

cette Révélation est faillible, toujours incomplète et relative,
n'ayant d'autre but que de permettre à la race particulière
qui la reçoit de faire «quelques pas en avant. »

Pas plus que ce qui précède, cette dernière observation
n'est fondée à l'égard de la religion du Christ. Les principes
de conduite dont l'Evangile a le monopole ne sont pas
exclusivement appropriés à une race ou à une nation, au nord ou
au midi, à l'orient ou à l'occident ; ils conviennent à toute
l'humanité. D'autre part ils ne se contentent point d'une
réforme partielle, d'une légère amélioration, d'un ou deux pas,
— pour le moment, — dans la voie du bien ; ils exigent une
transformation immédiate et radicale, la consécration de tout
notre être à Dieu. Jésus dit à tous : « Soyez parfaits comme
votre Père qui est dans les cieux est parfait. » Sa morale est

intransigeante, absolue en même temps qu'universelle.

2. Théorie de l'Intuition. A la Révélation les Yoguis
associent l'Intuition, seconde colonne de leur Dharma. Remarquons

dès l'abord que, faute de définitions précises, ces deux

sources de la morale théosophique se confondent un peu
dans notre esprit. Il en est de même de l'Intuition et de la

Conscience, deux facultés qui n'en font qu'une, mais que
notre ouvrage s'efforce de distinguer. Conscience et Intuition,
selon lui, sont deux synonymes qui ont trait à la conduite ou

THÉOL. ET PHIL. 1906 31



474 CHARLES BYSE

à la morale ; mais la Conscience envisage nos actes au point
de vue du bien et du mal, tandis que l'Intuition s'en occupe
au point de vue de la sagesse mondaine, de l'intérêt bien
entendu.

L'Intuition est due aux impulsions soit de F« Ame
spirituelle, » soit de la région subconsciente de F« Intellect L »

Le professeur recourt ici à une comparaison qu'il trouve
grossière, mais qui n'en sert pas moins à éclaircir un sujet
délicat. « Imaginez, dit-il, une très petite mais forte lampe
électrique recouverte de plusieurs doubles d'étoffe. La
lumière elle-même représente l'Esprit ; la lampe de verre est
l'âme spirituelle, au travers de laquelle la lumière passe en

ne rencontrant qu'un minimum de résistance. L'étoffe
extérieure est fort épaisse, mais en se rapprochant du centre les

couvertures deviennent plus légères ; les plus intérieures
sont les plus minces et la dernière est presque transparente.
A mesure que ces enveloppes tombent, la lumière de l'Esprit
est perçue plus distinctement jusqu'à ce qu'elle resplendisse
sans voile à travers le globe de cristal de notre Ame
spirituelle. »

L'intuition a donc des degrés, ce qui est naturel ; son

champ d'ailleurs ne se borne pas à la moralité.
« L'âme spirituelle est la source de l'inspiration que

certains poètes, peintres, sculpteurs, écrivains, prédicateurs,
orateurs ou autres ont reçue à toutes les époques et reçoivent

de nos jours. C'est d'elle que le voyant obtient sa vision,
le prophète sa vue de l'avenir. Plusieurs, donnant à leur
œuvre un très haut idéal, ont puisé à cette source des

connaissances exceptionnelles ; ils les attribuaient à des êtres
d'un monde diffèrent du nôtre, — à des anges, à des esprits,
à Dieu lui-même, — mais tout leur venait du dedans; c'était
leur Moi supérieur dont ils entendaient la voix. »

Quand elle se rapporte au domaine moral, l'intuition
s'appelle la Conscience. La « tentation » ou l'impulsion à faire le
« mal » vient des régions basses du mental, de cette portion

1 Dans la psychologie des Yoguis l'Ame spirituelle est au-dessus de l'Intellect,
et celui-ci au-dessus de l'Ame instinctive.



LA THÉOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 475

de l'Ame instinctive qui renferme les émotions, tendances et

passions animales. Héritage du passé, celles-ci ne sont pas
«mauvaises » en elles-mêmes ; mais elles appartiennent à une
phase de l'histoire de notre âme que nous avons laissée
derrière nous ou dont nous sommes en train de sortir. Ces

sentiments ont été, à un moment donné, le « bien » le plus
élevé que nous pussions concevoir, ils étaient alors nécessaires

à notre évolution. Maintenant que nous sommes
parvenus à une plus juste notion de la vérité, ces choses vieilles
nous semblent tout à fait «mauvaises, » et, lorsqu'elles
rentrent dans le champ de notre conscience, nous frissonnons
à la pensée qu'il y a encore tant de l'animal en nous.

Si nous sentons ainsi se réveiller en notre âme les
instincts bestiaux de l'humanité primitive, — ruse du singe,
férocité du tigre, sensualité du pourceau, — cela ne doit ni
nous effrayer, ni nous faire croire que nous sommes mauvais.
« Loin d'être une marque de faiblesse, ces tentations, dit notre
auteur, sont en réalité une preuve que votre croissance
spirituelle a commencé. Car, là où vous reconnaissez aujourd'hui

la brute avec une profonde humiliation, vous ne vous
rendiez précédemment pas compte de sa présence. Vous ne
sauriez la voir avant d'être devenu « différent » d'elle. Apprenez

à dompter les bêtes sauvages, car vous renfermez toute
une ménagerie. Le lion, le tigre, la hyène, le singe, le porc,
le paon, etc., sont là vous menaçant, vous jouant des tours,
montrant constamment quelque trait de leur caractère. N'en

ayez pas peur, souriez-leur plutôt, car vous êtes plus fort
qu'eux et pouvez les soumettre.... Elles ne sont pas VOUS,
mais quelque chose d'autre que vous, quelque chose dont vous
êtes en train de vous séparer rapidement. Ne vous tourmentez

pas de ces bêtes, car vous en êtes le maître. »

En résumé, notre moi se distingue déjà du cochon, du
singe et du tigre, avec lesquels il se confondait jadis. Nous

avons monté sur l'échelle de la Connaissance, nous y
monterons encore ; nous faisons ainsi la conquête de notre « Vrai
Moi. » Tout est donc pour le mieux.

Il y a sans doute un élément de vérité dans cette théorie;



476 CHARLES BYSE

elle ne peut néanmoins pas me suffire, car elle engendre
fatalement un certain quiétisme, auquel nous ne sommes que
trop portés. Séduits par les brillantes perspectives que
l'occultisme ouvre à nos regards, les hommes déjà vertueux
travailleront sérieusement à leur développement intégral, à la
sublimation de leur être, non sans courir grand risque de

faire naufrage sur l'écueil de la propre justice. Mais les hommes

ordinaires, n'étant stimulés ni par la certitude que Dieu
a le péché en horreur, ni par la crainte de la destruction
finale, se donneront peu de peine pour se débarrasser de

leurs vices et pour avancer dans le sentier de l'évolution
spirituelle. Persuadés que, vu leurs circonstances, ils font déjà
«tout le bien qu'ils peuvent, » se répétant que rien ne presse
puisqu'ils ont devant eux un nombre illimité d'existences,
ils prendront leur parti de se laisser devancer par les âmes

ferventes, tandis qu'ils jouissent égoïstement de la vie
actuelle. Un peu plus tôt, un peu plus tard, — « le temps ne
fait rien à l'affaire, » — ils arriveront, eux aussi, à la
perfection

3. Théorie de l'Utilité. L'utilitarisme nous est présenté
comme la troisième colonne du Dharma. Tout en avouant

que le principe de l'intérêt personnel est trop faible pour
servir de base unique à la morale, les théosophes lui concèdent

une place dans leur système en l'amalgamant avec la
Révélation et l'Intuition. Voilà les trois piliers de l'action
bonne. Je n'objecte rien à cette idée. Seulement il conviendrait

d'ajouter que, si l'intérêt a son rôle légitime au début
de la vie morale, il doit diminuer sans cesse jusqu'au
moment où il sera remplacé par l'amour de Dieu et du prochain.
Voilà le point de vue évangélique, qui me paraît encore
supérieur à celui de la théosophie.

La législation humaine, qu'on a souvent attribuée à des

ordres divins, a pour fondement habituel l'Utilité. Les lois
d'un Etat expriment, à un moment donné, l'intelligence et la
conscience des citoyens, elles répondent à la moyenne des

besoins de la population. Pourtant, si la conscience individuelle

devance toujours quelque peu les institutions et les



LA THÉOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 477

mœurs, la loi humaine reste toujours un peu en arrière.
Quand l'homme moyen s'est assez développé pour reconnaître

l'imperfection des lois de son pays, il les change.
Cela est vrai — en gros. Mais que de cas où il n'en est pas

ainsi Que de longues périodes où le despotisme et les
massacres imposent à un peuple un gouvernement détesté,
empêchant la majorité de se donner la constitution qu'elle
désire

* *
Le dixième chapitre étudie l'Enigme de l'Univers, c'est-à-

dire cherche à définir la « chose en soi » qui se cache sous
les phénomènes, et à montrer quels sont ses rapports avec
le monde, mais il ne fait que développer ce que l'auteur a

exposé plus haut dans la leçon consacrée au Gnani Yoga (VI).
Voici en effet les thèses soutenues ici : « L'Absolu est. Tout
ce qui est réellement doit être l'Absolu. L'Absolu comprend
tout ce qui est, a été ou peut être réellement. L'Absolu est

tout-présent, tout-puissant, omniscient, infini, indivisible,
immuable, etc. Ce qui n'est pas absolu doit être relatif à

l'Absolu, sous peine de n'être rien du tout. » Je ne reviendrai
pas là-dessus, mais je m'arrêterai un instant à ce que l'auteur

ajoute, dans le chapitre XI, sur les trois « Relativités »

ou « Grandes Manifestations de l'Absolu. »

1. La Matière ou Substance (Akasa).

Rouleversée par de récentes découvertes, — celles des

rayons X, du radium, etc., — la science occidentale s'est vue
contrainte d'abandonner l'hypothèse des atomes pour celle
des électrons, centres extraordinairement petits de force
électrique, et de se rapprocher ainsi, lorsqu'on s'y attendait le

moins, de l'idée, admise depuis un temps immémorial parles
Yoguis, que la matière est identique à la force ou à l'énergie.

Un certain nombre de penseurs et de savants croient

que la matière est la chose en soi, le noumène ou « l'ultime
réalité; » d'autres font cet honneur à l'énergie, dont l'âme



478 CHARLES BYSE

humaine n'est, selon eux, qu'une espèce ou une qualité;
d'autres enfin prétendent que « l'âme est tout, » que « tout
est âme, » que dès lors l'énergie n'existe pas plus que la
matière, qu'elles sont toutes deux de pures « illusions ». La

théosophie ne combat aucun de ces points de vue, dont
chacun a été défendu par quelque école orientale; elle les

corrige et cherche à unir ce qu'ils ont de vrai dans une
théorie plus élevée. Pour notre auteur, la matière, qui en
elle-même n'existe pas, est en réalité une forme (inférieure)
de l'énergie, l'énergie est une forme (inférieure) de l'âme,
l'âme enfin est une manifestation de l'Absolu.

L'éther, substance délicate et imperceptible dont les

savants ont senti la nécessité « pour remplir l'espace, »

n'est autre chose que Y Akasa de l'occultisme. Cet Akasa, qui
a sept degrés de subtilité, sert entre autres à composer le
«. corps » des âmes désincarnées, et même, au dire de quelques

anciens sages, le « corps de Dieu ». Cette dernière
expression, que notre écrivain prend d'ailleurs pour une
métaphore orientale, doit nous rappeler l'importance et la
dignité de la matière en dépit de la place infime qui lui est

assignée dans l'échelle des êtres. « Evitons la folie des

savants qui font un Dieu de la matière ; mais évitons aussi
la folie des métaphysiciens et des idéalistes, pour lesquels la

matière est une chose vile, un diable, ou même n'est rien. »

2. L'Energie ou la Force (Prana) est le « pouvoir de vaincre

une résistance, » en d'autres termes la « cause du
mouvement », ou le « principe qui produit le mouvement et le

changement dans la matière. » Cette force, en sanscrit Prana,
partout présente dans les objets matériels, reste toujours la
même dans son ensemble ou par rapport à la quantité; c'est

ce que nos savants appellent la « conservation de l'énergie. »

Néanmoins elle se meut perpétuellement et passe par les

formes les plus diverses; c'est ce que les savants appellent la
« transformation de l'énergie. » Jusqu'ici la théosophie orien-



LA THÉOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 479

taie est d'accord avec la science dont nos universités sont
les foyers; mais voici où elle s'en sépare.

D'abord elle considère le Prana (la force) comme une
forme grossière de l'âme; elle affirme qu'il provient de l'Absolu

par l'intermédiaire de l'âme et qu'il peut être retiré par
le même moyen. Mais n'exagérons pas la différence. L'observation

physique, devenue plus rigoureuse, a démontré en
effet que l'énergie, sous plusieurs de ses formes, au lieu d'agir

comme une « force aveugle », ressemble étonnamment
à F « intelligence ». Ainsi la science moderne a fait certainement

un pas vers l'idée que la force est une manifestation
inférieure de l'âme, qu'elle se rapproche de l'âme et tend à

se fondre avec elle. La science occidentale incline à croire
que toutes les forces sont des vies, qu'ainsi toutes les choses

matérielles, même les plus basses, sont animées, et qu'il n'y
a qu'une vie, qu'une âme diversement manifestée à tous les

degrés de l'existence. C'est le point de vue exprimé par
M. Armand Sabatier dans sa Philosophie de l'Effort.

En second lieu, tandis que les savants enseignent qu'il
n'existe « ni matière sans force, ni force, sans matière, » la
théosophie repousse la seconde de ces propositions. La force
ne dépend pas de la matière, car elle l'a précédée. Le Prana
existait avant l'Akasa. C'était, il est vrai, l'énergie en tant
que « principe, » la force latente, qui ne se manifestait pas
encore par le mouvement. Notre auteur avoue que pour nos

sens il n'y a dans l'univers aucune force qui ne soit attachée
à la substance; aussi permet-il à ses disciples d'accepter la
théorie occidentale: « pas de force sans matière, » à titre
d'« hypothèse pratique, » sans toutefois perdre de vue ce

qu'elle a d'inexact.
L'âme étant, nous dit-on, à l'égard de la force qui anime le

corps dans la relation du « positif » au « négatif », elle a le

pouvoir de le dominer, suivant ses lumières et sous
l'impulsion de la volonté, de manière à produire des effets

qui paraissent miraculeux. Cette surprenante royauté de

l'esprit sur le corps, exercée par les Yoguis parvenus au

rang d'Adeptes ou de Maîtres, a donné naissance à un art



480 CHARLES BYSE

spécial, le Pranayama, portion d'une science plus vaste dont
j'ai dit quelques mots, le Radja Yoga. Il est à regretter que
notre docteur en occultisme ne lève pas même un coin du
voile sur ces phénomènes si rares et si peu connus.

3. L'âme ou la Substance mentale (Chitta) est la dernière
des trois manifestations de l'Absolu. Qu'est-ce que l'Ame?
Les hommes de science y ont vu simplement un effet chimique

ou mécanique de la matière; ils sont allés jusqu'à dire
que la pensée est une sécrétion du cerveau. C'était
commencer par le mauvais bout. Aussi, reconnaissant son

erreur, la science dite « avancée » est-elle en train de se

transformer; elle incline aujourd'hui vers l'idée que l'âme, la
force et la matière sont des formes diverses d'une même
chose qu'on peut appeler la Substance. Ernest Haeckel, le
plus illustre champion de cette hypothèse, qu'il a soutenue
dans son ouvrage sur Les Merveilles de la vie, ne voit rien
au-dessus de cette substance, qui est en quelque sorte la
« somme » ou la « combinaison » de la matière, de l'énergie
et de la sensation, cette dernière n'étant elle-même qu'un
degré inférieur de notre activité mentale. C'est la Substance
dont les trois attributs sus-nommés sont indissolublement
unis dans toutes les parties de l'univers. Au fond l'univers
est son propre Dieu, et l'âme humaine, purement matérielle,
est incapable de survivre à la dissolution de son organisme.

Ce « monisme scientifique » n'est qu'un « nouveau
matérialisme;» car, comme nous venons de le voir, la Substance,
dans le sens particulier qu'on donne à ce mot, appartient à la
même catégorie que la matière. La théosophie des Yoguis se

distingue de ce monisme matérialiste en admettant, au-
dessus de l'Akasa, du Prana et du Chitta, l'existence d'une
« Essence des choses » d'où toutes les manifestations de la
substance procèdent et où elles peuvent rentrer.

Cette Essence des choses est spirituelle, c'est l'Esprit, le
Dieu transcendant aussi bien qu'immanent ; et l'âme humaine,
sa plus directe émanation dans l'univers à nous connu, est



LA THÉOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 481

destinée à passer, par la crise que nous appelons la mort,
dans des sphères qui lui permettront d'atteindre un développement

plus parfait.
Vous le voyez, la théosophie et la science sont aujourd'hui

d'accord pour proclamer F « unité du tout ; » mais ces deux
systèmes envisagent encore d'une façon toute différente ce

qui constitue cette unité, — le noumène ou la « chose en
soi. »

Le mot Chitta désigne l'âme moins comme un état
métaphysique, un faisceau de facultés, que comme une
substance ; aussi l'avons-nous rendu par «substance mentale».
Le Chitta est supérieur à la force comme la force est
supérieure à la matière. La pensée agit sur l'éther, et l'éther
forme les tourbillons qui sont les atomes du corps. Ainsi la
matière est le produit de la pensée, la pensée est « l'âme en
action » et tout est esprit.

L'Esprit (Atman).

Au-dessus des « Grandes Manifestations de l'Absolu » ou
des trois « Relativités » — la Matière (Akasa), l'Energie
(Prana) et la Substance mentale (Chitta) — nous rencontrons

l'Esprit (Atman). Ce qu'on nous en dit dans la
douzième et dernière leçon est moins clair que le reste du
volume, ce qui n'a d'ailleurs rien d'étonnant vu l'exceptionnelle
difficulté du sujet.

L'Esprit, en sanscrit Atman, est le plus élevé des sept
principes qui s'unissent pour former l'être humain; c'est en

quelque sorte l'âme de l'âme. Il constitue le Véritable Moi de

chacun de nous et en même temps celui des autres hommes.
C'est une particule de l'Absolu, un rayon de ce soleil
suprême, une goutte de cet immense Océan, un « petit morceau

de Dieu, » mais un morceau qui n'est pas séparé du
tout.

Laissons pour un moment parler Ramacharaka :

« Comme le soleil est reflété par l'Océan et par chacune



482 CHARLES BYSE

des gouttes qui en proviennent, ainsi l'Absolu se réfléchit
d'abord dans la « grande âme universelle, » puis dans les

âmes humaines qui en sont les manifestations individuelles.
La réflexion de Dieu au centre de la goutte qui est notre âme

se nomme l'Esprit. Cette réflexion n'est pas le soleil lui-
même ; elle n'est pourtant pas une illusion, un mensonge,
car le soleil lui a communiqué une partie de sa lumière, de

sa chaleur, de sa force, de sa substance. L'Océan et la goutte
d'eau participent donc « en réalité » au moi de l'Absolu ;

l'Esprit de la goutte est réel. Mais voici le mystère : malgré
la présence du soleil dans la goutte d'eau de la mer, le soleil
même, dans sa totalité, ne s'y trouve point sinon en
apparence. Ainsi, en étant dans la goutte, le soleil est pourtant
dans le ciel. Il peut briller sur des millions de gouttes qui
le reproduisent des millions de fois. Mais, bien que chaque

goutte contienne le soleil, il n'y a vraiment qu'un seul soleil

qui brille toujours dans les cieux. Celui qui comprend cette

parabole a pénétré le secret des rapports qui existent entre
l'Un et le Multiple, entre l'Absolu et l'Esprit. »

En dépit de cette dernière phrase, l'auteur se pose
l'angoissante question de l'Un et du Multiple, mais pour
conclure sagement que, dans notre condition présente, il nous
est impossible de la résoudre. Tant que nous serons des

hommes, — nous sommes destinés à être plus que cela, —
nous ignorerons le pourquoi du cosmos. L'Absolu peut seul

répondre à cette question, et il ne nous fera savoir sa

réponse que lorsque nous aurons atteint la « conscience de

l'Esprit. »

Mais, si le pourquoi nous échappe, nous pouvons chercher
le comment dans tous les domaines, découvrir les règles

auxquelles l'univers est soumis et prendre une part
consciente à leur opération. L'âme développée peut, par sa

connaissance, s'élever à une position où elle est affranchie de la
loi de cause et d'effet qui règne sur les plans inférieurs de la

manifestation. Nous avons donc dès ici-bas à notre portée
les moyens de parvenir à une maîtrise merveilleuse sur la

nature. Et après cette vie nous sommes tous appelés à pour-



LA THÉOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 483

suivre notre évolution, à monter toujours — à des hauteurs
vertigineuses—jusqu'au jour où nous arriverons à la « maison

du Père, » où les portes en seront ouvertes et où il nous
pressera sur son cœur.

Conclusion.

Il est malaisé de formuler un jugement équitable sur la
philosophie qui vient de nous occuper. D'abord nous avons
affaire à un système conçu par des hommes d'une autre race

que la nôtre, à des idées orientales que nos langues
européennes ont grand'peine à exprimer d'une façon satisfaisante.

En second lieu, si la théosophie a donné naissance à

diverses écoles et si ses représentants occidentaux sont loin
de s'entendre sur tous les points, l'auteur du Cours supérieur
sait en général éviter les opinions extrêmes, les exagérations
qui pourraient choquer ses lecteurs; il suit une voie moyenne,
et entoure ses thèses les plus audacieuses de tant d'explications

et de restrictions que le défaut de la cuirasse est assez

difficile à trouver. Enfin, ne l'oublions pas, on nous dit ce

qu'on veut bien nous dire et nous ne savons pas quelle est

l'importance de ce qu'on nous cache. La théosophie est une
forme de l'occultisme, une science ésotérique, qui pendant
des milliers d'années n'était révélée qu'à des élus '

par des

initiations successives, suivant le degré de leur développement

spirituel. Si des livres qui le vulgarisent sont aujourd'hui

vendus au grand public, nous sommes certains que les
Maîtres gardent encore le secret sur les parties les plus
significatives de la doctrine, sur des procédés théurgiques dont
nous n'avons qu'une vague idée et auxquels sont attribués
des pouvoirs presque surnaturels. Comment, dans de

pareilles conditions, apprécier justement l'ensemble!
Telle que nous la fait connaître le Yogui Ramacharaka, qui

paraît être un de ses docteurs les plus autorisés, la théosophie

indienne est assurément une conception très large et
très élevée, logique et pratique, hardie et grandiose; elle
s'adresse à toutes les facultés humaines, se fait toute à tous, et
s'accorde en particulier avec les tendances bonnes ou mau-



484 CHARLES BYSE

vaises de notre temps. Aussi, par ses qualités et par ses

défauts, a-t-elle acquis en Amérique et en Europe une influence
considérable qui ne fait que grandir.

En effet, un journal de Paris racontait dernièrement1 une
histoire caractéristique. M. Bühler, pasteur hollandais, avait
placé Bouddha au-dessus de Jésus-Christ, auquel il déclarait
ne plus croire. Révoqué par sa paroisse, il y fut réintégré
par le synode national de Hollande. « Ce fait, ajoute l'article
en question, dénote une situation très grave ; car il donne
droit de cité dans les Eglises réformées au bouddhisme, qui,
sous le nom de théosophie, a recruté un grand nombre
d'adeptes jusque dans les rangs de notre corps pastoral, et a

causé quantité de naufrages quant à la foi. »

Rendons-nous en compte, Messieurs, la théosophie va
probablement devenir un dangereux rival pour le protestantisme
déjà moribond. Elle m'apparaît comme le plus spécieux succédané

du christianisme. Sans doute, l'Evangile lui demeure
infiniment supérieur; mais, pour que nos Eglises soient en état
de le défendre victorieusement et de faire sentir son
incomparable puissance, il faut qu'elles le comprennent à nouveau,
que leur théologie soit à la hauteur des magnifiques progrès
accomplis par les autres sciences.

Parmi les grands penseurs qui peuvent nous servir de

guides pour cette délicate rénovation, nul ne me parait se

recommander à nous par des titres aussi spéciaux
qu'Emmanuel Swedenborg. Je n'en indiquerai que deux : 1° Comme
les théosophes, il nous apporte un système. 2° Son système
est une théosophie, et on l'a nommé lui-même le « prince
des théosophes. » Par ces deux avantages il se distingue
essentiellement de tous nos théologiens protestants.

Voici en quels termes le second de ces caractères a été
relevé par Lyman Abbott, Féminent prédicateur de Brooklyn
(New-York) : « L'Eglise de la Nouvelle Jérusalem, appelée
populairement swedenborgianisme d'après son fondateur, a
réintroduit dans la théologie chrétienne quelques-uns des

1 Bouddhisme et Evangile, par G.-J. Durmeyer, ancien pasteur. Christianisme
au vingtième siècle, du 16 août 1906.



LA THÉOSOPHIE HINDOUE OU LA PHILOSOPHIE DES YOGUIS 485

•meilleurs éléments de l'orientalisme. » Or selon lui l'orientalisme,

— ou la pensée mystique, — sert à la formation de la
« théologie de l'avenir » en rendant sensible « la réalité du
spirituel et de ses corollaires. » Enfin : « La nouvelle théologie,

gagnant par un réveil de l'orientalisme une conception
plus spirituelle de l'enseignement du Nouveau Testament,
emploie la Bible et l'Eglise comme des instruments pour créer
dans le cœur des hommes de notre siècle la même vie
spirituelle que les saintes Ecritures nous montrent dans l'histoire

des patriarches et des prophètes des anciens temps1. »

Quoi qu'il en soit de ces idées particulières, je suis
convaincu que nos Eglises ont besoin d'une autre Réformation

pour n'avoir pas à redouter la concurrence et les infiltrations
de la théosophie hindoue. Caveant consules

• The Evolution of Christianity, by Lyman Abbott, p. 106. 95, 120.


	La théosophie hindoue : ou la philosophie des yoguis

