
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1906)

Heft: 2-3

Artikel: Études sur la doctrine chrétienne de Dieu [suite]

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379794

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU

P. LOBSTEIN*

III. — LA TOUTE-SCIENCE DE DIEU

Gonnexité des attributs divins. —Erreurs et dangers de la
scolastique traditionnelle. — Tâche actuelle de la dogmatique
protestante.

I. — La notion théorique de Vomniscience divine. — Son point
de départ. — Ses caractères distinctifs. — Sa prétention à

l'objectivité métaphysique. — Critique de cette notion : les termes
du problème; les essais de conciliation; vice fondamental de la
conception théorique.

II. — La foi religieuse en l'omniscience divine. — Son caractère

pratique et subjectif. — Son fondement et son contenu. —¦ La foi
individuelle et la foi collective: corrélation entre la psychologie
et l'histoire. — Evolution de la foi en la science divine. — Etude
des documents de l'Ancien et du Nouveau Testament: progrès
réalisés par la conception biblique ; intérêt purement religieux
qui l'inspire et la domine.

III. — Les conclusions dogmatiques. — Enseignements que
renferme l'étude de l'histoire religieuse. — Fécondité pratique et
symbolisme pittoresque des témoignages scripturaires. — Départ
et triage opéré par la foi. — Objet et limites de la connaissance
religieuse. — Les formules dogmatiques, corollaires des expériences
religieuses: leur valeur critique et limitative.

i Voy. Revue de théologie, XXXVHI« année (1905), numéros 3-1, p. 193-216

(L'éternité de Dieu). — XXXIXs année (1906), p. 5-32 (La toute-présence de

Dieu).

THÉOL. ET PHIL. 1906 7



98 P. LOBSTEIN

Plus on avance dans l'étude attentive et recueillie des
attributs divins, plus on est obligé de reconnaître qu'il est
impossible de les considérer indépendamment l'un de l'autre.
A tout moment les définitions proposées s'appellent et se
conditionnent jusqu'à se confondre ou se répéter. Ce n'est

que par une abstraction nécessairement artificielle qu'on
arrive à isoler les activités ou les révélations de Dieu, qui
n'ont de vérité et de réalité qu'à la condition de se résoudre
immédiatement dans l'unité infinie de la vie divine. Aussi
bien philosophes et théologiens ont-ils de tout temps éprouvé
cette difficulté: force leur est de rapprocher ou d'unir ce que
d'abord la réflexion avait disjoint1.

Il est facile de vérifier la justesse de cette remarque en
étudiant la conception religieuse de ce que l'on a appelé assez

improprement les attributs métaphysiques de Dieu. Comment

la foi en la toute-présence de Dieu serait-elle separable
de la foi en sa toute-science ou sa toute-puissance? L'affirmation

religieuse qui porte sur l'une de ces relations divines
implique et entraîne une affirmation énoncée sur les autres.
Que serait pour la conscience chrétienne, — car c'est de

celle-ci qu'il s'agit en première ligne, — un Dieu présent
partout, si cette toute-présence n'était pas en même temps une
puissance embrassant et soutenant l'univers dans son
ensemble comme dans tous ses détails? Et que serait, pour le
croyant, la toute-puissance divine, si elle n'était pas inspirée
et éclairée par une pensée qui dirige et coordonne toutes les

manifestations de l'activité divine?
Il y a plus. Dès maintenant nous entrevoyons que ces

notions elles-mêmes apparaissent à la foi comme des formes
abstraites, des cadres vides, aussi longtemps qu'on ne leur
donne pas un contenu positif, une réalité concrète et vivante
empruntée à la sphère de la vie morale et religieuse. Ce

n'est que par la révélation de la justice, de la sagesse et de

l'amour de Dieu que les attributs dits métaphysiques

1 Voy. p. ex. Schleiermacher, Der christliche Glaube, § 55 : l'omniscience

divine est « la spiritualité absolue de la toute-puissance divine ». Comp. F. Nitzsch,
Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, 1896 2, p. 394.



ÉTUDES SUR LA DOCTRIUE CHRÉTIENNE DE DIEU 99

prennent leur importance religieuse, acquièrent une valeur
et une efficacité pratique et sont accessibles à la conscience
et au cœur. Faut-il rappeler par exemple, que la notion
chrétienne de l'éternité de Dieu ne réalise toute sa richesse

qu'en s'identifiant avec l'idée de l'immuable fidélité de

l'amour divin *

C'est parce que la dogmatique a trop souvent oublié ces

vérités élémentaires qu'elle a fini par exercer une action
desséchante sur la vie religieuse ; au lieu de borner son ambition

à être l'interprète de la foi, elle a tourné au dogmatisme,
qui est le pire ennemi de la foi. La doctrine traditionnelle
de Dieu a subi le contre-coup de cette funeste transformation.

Nous avons essayé de montrer ce que sont devenues,
dans la théologie scolastique, les conceptions de l'éternité
et de la toute-présence de Dieu, et comment, pour les rendre
à la foi chrétienne, il faut les résoudre en expériences
religieuses. Il convient d'entreprendre le même travail sur la
notion de la toute-science divine. Après ce qui a été établi
jusqu'ici, il nous est permis d'être plus bref dans notre
exposé critique et historique, afin de porter toute notre attention

sur l'analyse psychologique et religieuse, qui est le nœud
vital du problème.

I

La scolastique traditionnelle, catholique ou protestante,
arrive à la notion de l'omniscience divine en suivant la triple
voie par laquelle elle prétend s'élever à la définition de tous
les attributs de Dieu.

Nous sommes invités à rapporter à la causalité absolue

l'intelligence que nous découvrons et constatons dans les

causalités relatives. Si l'être humain est doué de conscience
et de raison, il faut en conclure que le Créateur possède les

facultés qu'il a départies à sa créature : ce qui est dans l'effet,

est nécessairement dans la cause (via causalitatis).
Mais on ne saurait transférer à la divinité les attributs hu-

1 Voy. Bévue de théologie, 1905, p. 206.



100 P. LOBSTEIN

mains sans les élever à leur plus haute puissance, et sans
les projeter dans l'infini : le savoir en Dieu, c'est le savoir
parfait, la connaissance infaillible, la science qui embrasse et

pénètre l'univers matériel et moral dans son ensemble et
dans ses détails (via affirmationis, via eminentisè).

C'est dire que toute analogie entre l'omniscience divine et
le savoir humain est incomplète ; entre l'un et l'autre il n'est,
à vrai dire, pas de commune mesure ; on ne peut élever le
savoir humain à la puissance de la science divine qu'en
éliminant toutes les imperfections inhérentes à la nature finie,
en effaçant toutes les limites qui lui sont propres (via ne-
gationis, via remotionis).

En appliquant ce triple procédé, nos anciens théologiens
établissent une doctrine qu'il faut rappeler sommairement et

que nous nous contenterons d'esquisser. Bien que la notion
de la toute-science divine ait évolué, on peut affirmer que
cette évolution, qui tendait à préciser toujours davantage les

termes métaphysiques du problème, n'est intéressante que
par le résultat auquel elle a abouti. Il suffit donc de fixer les

conclusions de ce développement.
La scientia naturalis ou scientia necessaria, est la connaissance

que Dieu a de lui-même, de sa nature. Elle est nécessaire,

parce que son objet est l'être absolu, souverainement
conscient de lui-même et possédant parfaitement sa propre
pensée.

La scientia libera désigne la connaissance qu'a Dieu des

êtres et des objets contingents. Elle affecte deux formes
essentielles, selon qu'elle porte sur ce qui est réel (scientia vi-
sionis) ou sur ce qui est possible (scientia simplicis intelli-
gentise). Quelques docteurs imaginèrent un troisième mode
de la scientia Ubera : la connaissance de ce qui n'est possible
que dans certains cas, sous certaines conditions réservées à

l'avenir, au futuribile, au futurum conditionatum, s'appelle
la scientia media.

Si tels sont les différents modes de l'omniscience divine
d'après les objets auxquels elle s'applique, il n'importe pas
moins d'en noter les caractères distinctifs, afin de bien mar-



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 101

quer la différence qui règne entre la toute-science divine et

notre science humaine, si minime et si fractionnée. « Dieu
voit les choses du dedans, par leurs lois et leur essence, tandis

que nous ne les percevons que par leurs formes et leurs
effets. Dieu voit les choses dans l'ensemble, non isolément,
successivement, fragmentairement ; c'est là la science
véritable, la nôtre n'en est que l'ombre, la pâle et vacillante
esquisse. Dieu enfin voit les choses directement, sans
intermédiaire, tandis que nous ne les apercevons qu'à travers
mille intermédiaires (sens, témoignages, instruments): om-
niscientia intuitiva, simultanea, distinctissirna, verissima1.

Ainsi définie, la notion de la toute-science divine reste
dans le domaine de la connaissance théorique. Les théologiens

qui l'établissent lui attribuent une valeur objective et

une portée métaphysique; ils entendent formuler un jugement

sur l'être divin pris en lui-même ; tout en avouant que
nos définitions et nos distinctions sont loin d'être adéquates,
ils affirment qu'elles sont vraies d'une vérité relative, qu'elles
nous initient à l'intelligence positive de l'essence divine et
soulèvent un coin du voile qui cache les profondeurs de

Dieu. C'est tout au plus si l'on restreint parfois le champ
des spéculations métaphysiques, en éliminant de l'enceinte
de la dogmatique l'une ou l'autre des formes de la toute-
science divine. Tel est, par exemple, le cas d'un des plus
fidèles adeptes de la tradition dogmatique. Gretillat fait rentrer

Vornniscientia naturalis dans le « mouvement de l'existence

divine interne » et déclare qu'elle ne saurait figurer au
nombre des attributs divins tels que nous les avons définis.
Il estime, d'autre part, que la scientia media se dérobe à

toute détermination humaine: « la connaissance de ce qui
serait arrivé dans telle ou telle condition ne mérite pas un
titre à part dans le chapitre des attributs divins2. »

Il nous semble que Gretillat est resté à mi-chemin dans

ses éliminations : la définition théorique de la scientia Ubera

1 Bouvier, Dogmatique chrétienne, Tome I, 1903, p. 196 ; F. Nitzsch, Lehrbuch

der evangelischen Dogmatik, 1896 2, p. 394-395.

' Dogmatique, I, 239.



102 P. LOBSTEIN

— la seule que Gretillat laisse subsister — prête le flanc à

des critiques non moins fondées.

Aussi longtemps que l'on suit les errements de la scolastique

traditionnelle, on oscille entre deux difficultés
également insurmontables. Dépouillée de toute analogie avec
le savoir des êtres finis, affranchie des limites de l'espace et

du temps, placée en dehors et au-dessus de toutes les
relations et analogies humaines, l'omniscience divine s'évanouit
comme un fantôme qui échappe à l'étreinte de notre pensée.
Conçue à l'instar de notre faculté de connaître, définie à

l'aide de nos catégories psychologiques, impliquée dans

l'évolution de l'histoire à travers le passé, le présent et

l'avenir, l'omniscience divine est ravalée au niveau de

l'intelligence finie et ne s'en éloigne que par un degré supérieur
d'étendue, de force et de pénétration. Tel est le dilemme dans

lequel reste emprisonnée la réflexion théorique : pour maintenir

la notion de l'absolu métaphysique, il faut en faire une
abstraction qui équivaut au néant; pour sauver la notion du
Dieu vivant, il faut faire de lui un homme.

Nous constatons, dans le cas présent, l'impossibilité que
nous avions dû signaler dans nos études précédentes : nous
nous retrouvons en présence de « l'impuissance de la pensée

théorique à réconcilier dialectiquement les deux termes » du
fini et de l'infini. C'est que, comme dit excellemment Aug.
Sabatier, ces notions abstraites... a loin d'être les plus hautes
et les plus riches de l'esprit, en sont les plus basses et les

plus nues; elles ressortissent à la catégorie la plus extérieure
de la raison, celle de la quantité, et correspondent, en
réalité, à la conscience religieuse la plus élémentaire, celle des

religions de la nature1. »

Il n'est donc pas étonnant que les efforts tentés pour
réduire à un commun dénominateur l'omniscience divine
et les actions humaines soient frappés d'une incurable stérilité

: le problème que pose à l'intelligence la notion dogmatique

de la scientia Dei libera est insoluble. Les réponses
1 Aug. Saratier, Les religions d'autorité et la religion de l'esprit, 1904,

p. 557-558.



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 103

qu'on a essayé de donner à cette question, tourment et
triomphe de la scolastique ancienne ou moderne, reposent
sur des prémisses inadmissibles : elles supposent que notre
esprit est capable de construire logiquement l'idée de Dieu
et de déterminer la nature objective et les modes d'action de

l'être suprême ; elles impliquent, en outre, l'identité essentielle

de l'activité humaine et de l'énergie divine, en sorte que
nous serions en mesure de mettre en balance l'une et l'autre.
Etablir exactement le rapport des deux termes, telle est la
tâche qui sollicitait la virtuosité spéculative et dialectique des

dogmaticiens. Les uns sacrifiaient ou restreignaient
l'omniscience divine en faveur de la liberté humaine1, les autres

portaient atteinte à la liberté pour sauver la toute-science2.
Il est inutile d'analyser en détail ces théories le plus souvent
ingénieuses et subtiles ; alors même qu'elles se combattent,
«lies opèrent toutes sur la base commune d'une métaphysique

surannée 3. L'agnosticisme que professent quelques
contemporains est sans contredit plus philosophique et plus
religieux; il ne lui manque parfois que de s'appuyer sur le

fondement large et solide d'une théorie plus précise et mieux
liée de la connaissance religieuse et scientifique4.

1 Les Sociniens, Rothe, Weisse, Martensen, Dorner, Chenevière, Secrétan.
Cf. M. Al. Berthoud, Dieu limitant sa prescience, Revue de théologie et des

questions religieuses, année 1892, p. 53 et suiv.
2 Calvin et, avec lui, les adeptes du déterminisme religieux ou philosophique.
3 On trouvera l'analyse des théories les plus importantes dans le manuel de

T7. Nitzsch, Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, 1896 2, p. 394-397. Cf. W.

Schmidt, Christliche Dogmatik, tome II, 1898 p. 137-143 ; A. von OEttingen,
Lutherische Dogmatik, tome II, 1900, p. 250-259 (la manière dont l'auteur traite
de front de la toute-science et de la toute-puissance de Dieu confirme les

remarques présentées au début de cette étude); Gretillat, Dogmatique, I, 237-

256; M. Matter, Etude de la doctrine chrétienne, I, 126-131 ; J. Bovon,

Dogmatique chrétienne, I, 265 ; II, 425-428. Voy. enfin sur quelques points
spéciaux H. Grosch, Ueber das Verhältnis des göttlichen Vorherwissens nur
menschlichen Willensfreiheit, mit besonderer Berücksichtigung der Lehre Rothe's,
1878. La doctrine thomiste de la scientia media a été étudiée par Pecci dans un
savant et subtil ouvrage, traduit en allemand par Triller, Lehre des ft. Thomas

über den Einfluss Gottes auf die Handlungen der vernünftigen Geschöpfe und
über die scientia media, 1888.

4 Gretillat, Dogmatique, I, 256. — Bouvier, Dogmatique chrétienne, I, 146:



104 P. LOBSTEIN

II

La notion de la toute-science divine, contradictoire
lorsqu'on la transporte sur le terrain de la spéculation théorique^
devient riche et vivante dès qu'on la fait entrer dans la
sphère pratique de la vie morale et religieuse. Cela revient
à dire que l'on ne saurait ouvrir une enquête sur je ne sais

quelle entité transcendante dont il s'agirait de déterminer la
réalité objective, indépendamment de toute relation avec
l'individu chrétien. Ce serait tenter l'impossible et s'aventurer

dans un domaine à jamais interdit à notre connaissance.

Ce qui seul est accessible à notre compréhension, ce

qui en conséquence est susceptible d'être exprimé par une
formule dogmatique, c'est la foi religieuse en la toute-science
divine, le phénomène psychologique qui tombe sous la
conscience et qu'il importe de traduire dans le langage de la
science. Ce phénomène n'est pas une illusion du sujet, un
état d'âme fugitif et accidentel ; il implique et suppose un
facteur objectif, auquel il doit sa naissance et duquel il tire
sa force; il repose sur une réalité divine, dont l'âme
religieuse ressent l'action et subit le contre-coup. La foi s'écroulerait

si elle ne s'appuyait sur un roc placé au-dessus de
l'atteinte de ses fluctuations et de ses faiblesses ; la religion,
née primitivement de la détresse de l'âme aux prises avec
des puissances qui la menacent, ne reste pas à l'état de

monologue; elle est un rapport personnel, une communion
vivante avec une puissance qui répond au soupir de la créature,

parce que c'est elle-même qui a réveillé ce soupir et
que seule elle peut le satisfaire.

Mais pour entrer en relation avec l'objet de la foi, pour
avoir part à la vie divine, il ne suffit pas de mettre en branle
les facultés intellectuelles et d'appeler à son aide les

ressources de la dialectique ou de la spéculation. Tantum Deus

intelligitur, quantum amatur... Orando facilius quam disputando

et dignius Deus quseritur et invenitur... Bes divinas non

« La liberté a ses lois propres, lois de la vie morale et spirituelle, du péché et
de la sanctification, et Dieu qui a établi ces lois les connaît et en sait la portée. »



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 105

disputatio comprehendit, sed sanctitas. Ces paroles de saint
Bernard qui contiennent en germe tout un programme
religieux, repris par Luther et Pascal, Schleiermacher et Vinet,
expriment avec une clarté parfaite le caractère subjectif et

pratique de la connaissance religieuse; partant, elles nous
rappellent la mission propre de la dogmatique, dont elles

indiquent la compétence et tracent les limites.
En essayant de caractériser la foi en la toute-science divine,

nous nous souvenons que cette foi n'est qu'une des faces

multiples, ou plutôt un des éléments intégrants de la foi
chrétienne en Dieu. Or la foi ne saisit pas son objet hors
d'elle-même, comme un phénomène de la nature ou comme
une personnalité de l'histoire; elle ne le perçoit que dans
la mesure où elle se livre à son action et se laisse déterminer
par lui. La foi, c'est-à-dire la confiance sincère et vivante, la
fiducia cordis, dont parlent nos réformateurs, est en dernière
analyse une révélation de Dieu lui-même, parce qu'elle est le
fruit de son esprit et le témoignage de sa présence et de son
action. En conséquence, toute tentative de déterminer les
attributs divins à l'instar d'un théorème scientifique, serait
une tentative vaine et funeste. Si la toute-science divine est

une vérité, elle ressortit à la conscience subjective; elle ne
saurait être atteinte que par une décision de la volonté, par
un élan du cœur, par un acte de piété personnelle et vivante.
Croire en un Dieu omniscient, ce n'est pas professer une
théorie sur le mode transcendant de la connaissance divine,
sur la manière dont il voit les objets ou les événements, sur
la modification que subit — ou que ne subit point — la vie
divine, en prenant contact avec les contingences humaines ;

rien de tout cela n'est du ressort de la foi religieuse. Croire
à la toute-science de Dieu, c'est faire tomber d'aplomb sur sa

conscience le regard scrutateur du souverain juge qui
pénètre nos pensées les plus secrètes, c'est se confier à la
vigilante sollicitude d'un Père qui connaît nos besoins les plus
intimes avant même que nous les ayons exprimés. Une foi
pareille, qui ne se réduit pas à une simple opération de

l'intelligence, ne procède pas de préoccupations théoriques et



106 P. LOBSTEIN

d'intérêts spéculatifs; elle jaillit des profondeurs de la vie
religieuse, elle obéit à une nécessité intérieure qui est à

l'origine de toute foi en un Dieu vivant et agissant. Toute foi
en Dieu naît du besoin que nous avons de Dieu, besoin qui
porte en lui-même la promesse de sa satisfaction et le gage
de son exaucement parce qu'il a été mis au cœur de l'homme

par Celui qu'invoque notre détresse. « Tu ne me chercherais

pas, dit le Dieu de Pascal, si tu ne m'avais pas trouvé1! »

Appliquées à la notion particulière de la toute-science

divine, ces considérations conservent leur force et leur
valeur. La foi en chaque attribut de Dieu n'est qu'une modification

de la foi religieuse, prise dans la richesse et la
complexité de son contenu; l'analyse seule sépare ou isole ce que
la foi vivante doit nécessairement unir; la toute-science
divine ne se conçoit pas sans la toute-présence de Dieu, et
celle-ci n'est rien sans celle-là. L'une et l'autre sont des

affirmations identiques de la conscience religieuse, et trouvent
leur sanction décisive dans l'expérience du chrétien, formé à

l'école de l'Evangile.
Cette expérience n'est pas un phénomène purement

individuel, elle est un fait collectif et social. Les réflexions que
suggérait à Aug. Sabatier l'étude de la vie religieuse et
morale ne sont pas moins vraies dans leur application particulière

que dans leur portée générale. U y a donc lieu de les

rappeler à propos du point de doctrine qui nous occupe. « Il
en est de l'individu moral comme de l'individu physique.
Pour indépendante que soit sa vie, elle ne se développe qu'au
sein de la vie de sa famille ou de sa race. C'est une goutte
d'eau dans un fleuve, c'est un anneau dans une chaîne. Dans

sa conscience il y a des phénomènes individuels qui, sans

doute, sont éphémères comme un rêve, un caprice ou une
passion perverse, mais il y a aussi des mouvements qui se

prolongent en se répétant d'un bout à l'autre de la chaîne

humaine; il y a des instincts de nature qui s'épanouissent
•et manifestent leur portée véritable dans la vie de l'espèce

1 Voy. Aug. Sabatier, Esquisse d'une philosophie de la religion, p. 32 et suiv.



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 107

entière. De même que, dans l'ordre physique, l'amour d'un
sexe pour l'autre, au lieu de paraître un caprice individuel
et fugitif, est l'invincible puissance qui conserve et propage
l'espèce, de même l'inspiration morale et religieuse est le

souffle mystérieux qui soulève l'âme humaine et, d'une
génération à l'autre, fait marcher l'homme vers l'humanité1. »

Il ne faut pas craindre d'appliquer ces paroles à chacune
des expériences du chrétien. Si elles sont saines et
légitimes, elles trouvent dans l'expérience collective une contre-
épreuve qui les confirme et, au besoin, les complète encore
et les enrichit : l'histoire répond à la psychologie.

La notion expérimentale de la toute-science divine ne fait
pas exception à cette règle. Affirmation religieuse de la foi
individuelle, elle trouve sa sanction dans la foi collective de

l'Eglise chrétienne; mais elle n'a pas atteint du premier coup
l'expression qu'elle rencontra dans la bouche de Jésus et des

apôtres. Comme la conception de tous les attributs divins,
elle a une histoire; elle a subi des transformations dont il
est possible de suivre le cours et de marquer les principales
étapes. Cette évolution, perceptible dans toutes les religions
qui se sont dégagées du naturalisme pour entrer dans la

sphère de l'esprit, se traduit, avec une clarté de plus en plus
lumineuse, dans les documents sacrés du peuple d'Israël.
L'idée de l'intelligence divine, du savoir divin, va se spiri-
tualisant progressivement et finit par s'élever à une hauteur

que la révélation chrétienne ne devait plus dépasser.
Revêtant primitivement les formes en usage chez les

peuples voisins, s'exprimant dans le langage commun aux
mythologies de la race sémitique, se servant des anthropomor-
phismes naïfs, mais singulièrement vivants, qui façonnent
Dieu à l'image de sa créature, la pensée d'Israël se représente
Jahve descendant au milieu des hommes pour les voir et les

observer de plus près, écoutant leurs discours, les regardant
agir, se rappelant leurs vertus, oubliant leurs fautes, les

mettant à l'épreuve afin de connaître les pensées secrètes de

1 Les religions d'autorité et la religion de l'Esprit, p. 531-532.



108 P. LOBSTEIN

leur cœur. « Jahve vit que la méchanceté des hommes était
grande sur la terre, et que toutes les pensées de leur cœur
se portaient chaque jour uniquement vers le mal. Jahve se

repentit d'avoir fait l'homme sur la terre et il fut affligé en

son cœur, et Jahve dit: J'exterminerai de la face de la terre
l'homme que j'ai créé, depuis l'homme jusqu'au bétail, aux
reptiles et aux oiseaux du ciel, car je me repens de les avoir
faits.... Jahvé dit à Noé: Entre dans l'arche, toi et ta maison;

car je t'ai vu juste devant moi parmi cette
génération.... Dieu se souvint de Noé et de tous les animaux et
de tout le bétail qui étaient avec lui dans l'arche; et Dieu
fit passer un vent sur la terre, et les eaux s'apaisèrent....
Quand j'aurai rassemblé des nuages au-dessus de la terre,
l'arc paraîtra dans la nue ; et je me souviendrai de mon
alliance entre moi et vous, et tous les êtres vivants, de toute
chair, et les eaux ne deviendront plus un déluge pour
détruire toute chair, l'arc sera dans la nue; et je le regarderai
pour me souvenir de l'alliance perpétuelle entre Dieu et tous
les êtres vivants de toute chair qui est sur la terre.... Jahve
descendit pour voir la ville et la tour (de Babel) que
bâtissaient les fils des hommes.... Jahve dit à Abraham : Pourquoi
donc Sara a-t-elle ri, en disant : Est-ce que vraiment j'aurais
un enfant, moi qui suis vieille? Sara mentit en disant: Je

n'ai pas ri ; car elle eut peur. Mais il dit: Au contraire, tu as

ri.... Je vais descendre, dit Jahve, et je verrai s'ils (les
habitants de Sodome et Gomorrhe) ont agi entièrement selon le
bruit venu jusqu'à moi; et si cela n'est pas, je le saurai....
Lorsque Dieu détruisit les villes de la plaine, il se souvint
d'Abraham ; et il fit échapper Lot du milieu du désastre, par
lequel il bouleversa les villes où Lot avait établi sa demeure....
Après ces choses, Dieu mit Abraham à l'épreuve et lui dit :

Abraham!... Puis Abraham étendit la main, et prit le
couteau, pour égorger son fils. Alors l'ange de Jahve l'appela
des cieux et dit: Abraham! AbrahamI Et il répondit: Me

voici 1 L'ange dit : N'avance pas ta main sur l'enfant, et ne
lui fais rien; car je sais maintenant que tu crains Dieu, et
que tu ne m'as pas refu sé ton fils, ton unique.. (En Egypte



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 109

sous Pharaon) Dieu entendit les gémissements des enfants

d'Israël, et il se souvint de son alliance avec Abraham, Isaac
et Jacob.... Souviens-toi de tout le chemin que Jahve, ton
Dieu, t'a fait faire pendant quarante années dans le désert,
afin de t'humilier et de t'éprouver, pour savoir quelles étaient
les dispositions de ton cœur et si tu garderais ou non ses

commandements. » (Gen. VI, 5-7; VII, 1; VIII, 1; IX, 14-

16; XI, 5; XVIII, 13,15; XVIII, 21 ; XIX, 29; XXII, 1,10-11;
Exode II, 14; Deut. VIII, 2; cf. 2 Chron. XXXII, 31.)

Telle est l'ancienne conception encore toute mythologique :

le savoir divin n'est pas l'omniscience ; loin de là, il s'exerce
dans des conditions analogues à celles qui sont imposées à

l'intelligence humaine : il est tour à tour souvenir du passé,
connaissance du présent, prévision de l'avenir ; entre Jahve
et les fils d'Israël il n'y a qu'une différence de degré.

Cependant dans les livres historiques que marque déjà
visiblement l'empreinte des prophètes, on perçoit les traces
d'une notion plus élevée et plus pure. Conçue non comme un
attribut métaphysique de l'absolu, mais comme une
manifestation spirituelle qui se révèle à l'âme religieuse, l'omniscience

divine, c'est le regard de l'Eternel qui pénètre dans
les cœurs et en dévoile les sentiments les plus cachés, les

plus secrètes pensées. Les paroles que les livres de Samuel
et des Rois mettent dans la bouche de Samuel, de David et
de Salomon sont un écho de la voix des prophètes. « L'Eternel
ne considère pas ce que l'homme considère ; l'homme
regarde à ce qui frappe les yeux, mais Jahve regarde au
cœur.... Que pourrait te dire de plus David? Tu connais ton
serviteur, Seigneur Jahve!... Agis, et rends à chacun selon
ses voies, toi qui connais le cœur de chacun, car seul tu
connais le cœur de tous les enfants des hommes. » (1 Sam.

XVI, 7 ; 2 Sam. VII, 20; 1 Rois VIII, 39.)
Dans l'esprit des prophètes, la pensée du savoir divin ne

gagne pas seulement en étendue et en profondeur: franchissant

les limites du peuple élu et embrassant l'humanité tout
entière, elle acquiert une valeur pratique et prend une
importance positivement religieuse. Avec quelle insistance Je-



110 P. LOBSTEIN

rémie rappelle la toute-science de l'Eternel I Comme on sent
bien qu'elle n'est pas pour lui une idée abstraite, proposée à

la réflexion ou à la spéculation des sages de ce monde Elle
devient, dans sa bouche, un appel redoutable adressé au
pécheur dont le saint tremblement doit se résoudre en salutaire

repentance Cet appel, le prophète ne se lasse pas de le

répéter, il le fait pénétrer comme un dard dans la conscience

d'Israël, il le grave en traits ineffaçables dans la mémoire des

siècles qui vont venir. « L'Eternel des armées est un juste
juge, qui sonde les reins et les cœurs.... Moi, l'Eternel,
j'éprouve le cœur, je sonde les reins pour rendre à chacun
selon ses voies, selon le fruit de ses œuvres.... L'Eternel des

armées éprouve le juste, il pénètre les reins et les cœurs....
Toi Eternel, tu me connais, tu me vois, tu sondes mon cœur
qui est avec toi.... Ne suis-je un Dieu que de près? dit l'Eternel,

et ne suis-je pas aussi un Dieu de loin? Quelqu'un
se tiendra-t-il dans un lieu caché sans que je le voie? dit
l'Eternel. Ne remplis-je pas, moi, les cieux et la terre? dit
l'Eternel.... Tu es grand en conseil et puissant en action; tu
as les yeux ouverts sur toutes les voies des enfants des

hommes, pour rendre à chacun selon ses voies, selon le fruit
de ses œuvres. » (Jér. XI, 20; XVII, 10; XX, 12; XII, 3;
XXIII, 23-26; XXXII, 19. Comp. Ezéchiel XI, 5; Zac. IX, 1.)

Dans les discours du grand prophète inconnu de l'exil,
l'omniscience de l'Eternel est éclairée d'un jour nouveau et
se présente à nous sous un aspect à peine entrevu jusque-là.
Elle se manifeste dans le domaine de l'histoire et trouve dans
la prophétie sa plus éclatante démonstration. La prophétie,
qui annonce les événements à venir, est la preuve vivante et
victorieuse de la science infaillible de l'Eternel. Aussi
établit-elle la supériorité du Dieu d'Israël sur toutes les autres
divinités. La faculté de prédire l'avenir est le caractère
distinctif du vrai Dieu : la rencontre-t-on chez les idoles? Les

dieux étrangers sont mis en demeure de produire leurs titres
et de justifier leurs prétentions. Jahve sait ce qui arrivera :

il l'a prédit, sa prédiction s'est accomplie. Les faux dieux en
ont-ils autant? L'Eternel s'adresse à eux pour les provoquer,



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 111

et ce défi tourne à leur confusion. « Plaidez votre cause, dit
l'Eternel ; produisez vos moyens de défense, dit le roi de

Jacob. Qu'ils les produisent, et qu'ils nous déclarent ce qui
doit arriver. Quelles sont les prédictions que jadis vous avez
faites? Dites-le, pour que nous y prenions garde, et que nous
en reconnaissions l'accomplissement; ou bien annoncez-nous
l'avenir. Dites ce qui arrivera plus tard, pour que nous
sachions si vous êtes des dieux; faites seulement quelque
chose de bien ou de mal, pour que nous voyions et le regardions

ensemble. Voici, vous n'êtes rien, et votre œuvre est
le néant ; c'est une abomination que de se complaire en vous.
Je l'ai suscité (Gyrus) du septentrion, et il est venu ; de

l'orient, il invoque mon nom; il foule les puissants comme
de la boue, comme de l'argile que foule un potier. Qui l'a
annoncé dès ie commencement, pour que nous le sachions,
et longtemps d'avance, pour que nous disions: c'est vrai?
Nul ne l'a annoncé, nul ne l'a prédit, et personne n'a entendu
vos paroles. C'est moi le premier qui ai dit à Sion : Les voici
les voici et à Jérusalem : J'envoie un messager de bonnes
nouvelles Je regarde, et il n'y a personne, personne parmi
eux qui prophétise et qui puisse répondre, si je l'interroge.
Voici, ils ne sont tous que vanité, leurs œuvres ne sont que
néant, leurs idoles ne sont qu'un vain souffle.... Je suis Jahve,
c'est là mon nom ; et je ne donnerai pas ma gloire à un autre,
ni mon honneur aux idoles. Voici, les premières choses se

sont accomplies, et je vous en annonce de nouvelles ; avant
qu'elles arrivent, je vous les prédis.... Que toutes les nations
se rassemblent, et que tous les peuples se réunissent. Qui
d'entre eux a annoncé ces choses? Lesquels nous ont fait
entendre les premières prédictions? Qu'ils produisent leurs
témoins et établissent leurs droits ; qu'on écoute, et qu'on
dise: C'est vrai Vous êtes mes témoins, dit l'Eternel, vous
et mon serviteur que j'ai choisi, afin que vous le sachiez, que
vous me croyiez et que vous compreniez que c'est moi.
Avant moi il n'a point été formé de Dieu, et après moi il n'y
en aura point. C'est moi, c'est moi qui suis l'Eternel, et hors
de moi il n'y a point de Sauveur. C'est moi qui ai annoncé,



112 P. LOBSTEIN

sauvé, prédit, ce n'est point parmi vous un dieu étranger;
vous êtes mes témoins, dit l'Eternel, c'est moi qui suis Dieu.
Je le suis dès le commencement, et nul ne délivre de ma

main; j'agirai: qui s'y opposera?... Qui a, comme moi, fait
des prédictions? Qu'il le déclare et me le prouve depuis que
j'ai fondé le peuple ancien. Qu'ils annoncent l'avenir, et ce

qui doit arriver! N'ayez pas peur et ne tremblez pas! Ne te

l'ai-je pas dès longtemps annoncé et déclaré vous êtes mes
témoins: y a-t-il un autre Dieu que moi? Il n'y a pas d'autre
rocher, je n'en connais point.... J'anéantis les signes des

prophètes de mensonge, et je proclame insensés les devins ; je
fais reculer les sages, et je tourne leur science en folie
Ainsi parle Jahve, le saint d'Israël et son créateur : Veut-on
me questionner sur l'avenir, me donner des ordres sur mes
enfants et sur l'œuvre de mes mains? C'est moi qui ai fait la
terre et qui sur elle ai créé l'homme.... J'annonce dès le
commencement ce qui doit arriver, et longtemps d'avance ce

qui n'est pas encore accompli; je dis: Mes arrêts subsisteront,

et j'exécuterai ma volonté. C'est moi qui appelle de

l'orient un oiseau de proie, d'une terre lointaine un homme

pour accomplir mes desseins. Je l'ai dit, et je le réaliserai;
je l'ai conçu, et je l'exécuterai.... Approchez-vous de moi, et
écoutez! Dès le commencement, je n'ai point parlé en
cachette; dès l'origine de ces choses, j'ai été là. » (Esaïe XLI,
21-29; XLII, 8-9; XLIII, 9-13; XLIV, 7-8, 25; XLV, 11-12;

XLVI, 10-11; XLVII, 16.)
Si nous avons reproduit dans toute son ampleur le témoignage

que le prophète de l'exil rend à la pensée de l'Eternel,
qui domine l'avenir comme il embrasse le passé et le

présent, c'est parce que ces paroles mettent à nu un des traits
les plus caractéristiques de la foi en la toute-science divine.
L'intérêt pratique et vital qui se révèle dans les discours du
prophète réside dans l'affirmation que l'avenir est accessible
à la connaissance de Dieu non moins que le passé et le
présent. La foi en une Providence qui dirige les événements
de l'histoire est à ce prix : ébranler la certitude qui est l'âme
de cette foi, ce serait porter au sentiment religieux une ir-



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 113

remediable atteinte. Jérémie se rencontre ici avec le second
Esaïe : « Si un prophète prophétise la paix, c'est par
l'accomplissement de ce qu'il prophétise qu'il sera reconnu comme
véritablement envoyé par l'Eternel, » (XXVIII, 9). Cette
solennelle déclaration repose sur la conviction inébranlable
que Dieu connaît les événements futurs parce qu'il les
arrête et les gouverne : il fait part de cette connaissance à ceux
qu'il lui plaît, en les animant de son esprit et en les éclairant
de sa sagesse. La pensée religieuse des prophètes est résolument

déterministe: c'est à la lumière divine qu'elle
contemple et interprète les destinées d'Israël et l'histoire de

l'humanité. Elle n'entend pas pour cela atténuer la responsabilité

personnelle ou collective, ni surtout affaiblir la
conscience du péché. Que l'on puisse découvrir une contradiction
entre l'une et l'autre appréciation, elle ne s'en doute pas:
elle sauvegarde avec une égale énergie l'expérience
religieuse et l'expérience morale.

La poésie lyrique et didactique d'Israël est pénétrée du
même esprit. Ce qui peut-être la distingue de la prédication
des prophètes, c'est qu'elle s'est dégagée davantage des

formes contingentes de l'histoire et a revêtu un caractère
moins national, plus largement humain. Quelquefois dans

les Psaumes, les Proverbes ou le livre de Job, c'est la nature
entière, jusqu'aux profondeurs du Scheol, qui se découvre à

la vue de l'Eternel. «Devant Dieu le séjour des morts est

nu, l'abîme n'a point de voile.... C'est Dieu qui sait le
chemin de la sagesse, c'est lui qui en connaît la demeure ;

car il voit jusqu'aux extrémités de la terre, il aperçoit tout
sous les cieux. Quand il régla le poids du vent, et qu'il
fixa la mesure des eaux, quand il donna des lois à la pluie et

qu'il traça la route de l'éclair et du tonnerre, alors il vit la

sagesse et la manifesta, il en posa les fondements et la mit à

l'épreuve.... Le séjour des morts et l'abîme sont devant
l'Eternel: combien plus les cœurs des fils de l'homme! » (Job

XXVI, 6; XXVIII, 23-28; Prov. XV, 11.)
Le cœur de l'homme, tel est, en effet, l'objet propre de la

toute-science divine, tel est le thème sur lequel la sagesse
THÉOL. ET PHIL. 1906 8



114 P. LOBSTEIN

pratique d'Israël, de concert avec sa foi religieuse, exécute
des variations menaçantes ou joyeuses, suivant qu'elles glorifient,

dans le témoin invisible des actions humaines, le Juge
incorruptible ou le Sauveur puissant et miséricordieux. « Le
creuset est pour l'argent et le fourneau pour l'or, mais celui
qui éprouve les cœurs, c'est l'Eternel... Les yeux de

l'Eternel sont en tout lieu, observant les méchants et les

bons... Les voies de l'homme sont devant les yeux de l'Eternel,

qui observe tous ses sentiers... Les projets que forme
le cœur dépendent de l'homme, mais la réponse que donne
la bouche vient de l'Eternel. Toutes les voies de l'homme
sont pures à ses yeux; mais celui qui pèse les esprits, c'est
l'Eternel.... Si tu dis: Ah! nous ne savions pas! celui qui
pèse les cœurs ne le voit-il pas? Celui qui veille sur ton âme

ne le connaît-il pas? Et ne rendra-t-il pas à chacun selon ses

œuvres? » (Prov. XVII, 3 ; XV, 3 ; V, 21 ; XVI, 1-2 ; XXIV, 12.)
Dieu connaît les vicieux, il voit facilement les coupables...
Dieu voit la conduite de tous, il a les regards sur les pas de

chacun. Il n'y a ni ténèbres ni ombres de la mort, où puissent
se cacher ceux qui commettent l'iniquité. Dieu n'a pas
besoin d'observer longtemps, pour qu'un homme entre en

jugement avec lui; il brise les grands sans informations, et il
en met d'autres à leur place ; car il connaît leurs œuvres,
il les renverse de nuit, et ils sont écrasés. (Job XI, 11 ; XXXIV,
21-25.)... L'Eternel regarde du haut des cieux, il voit tous les

fils de l'homme : du haut de sa demeure il observe tous les

habitants de la terre, lui qui forme leurs cœurs à tous, qui
est attentif à toutes leurs actions.... L'Eternel est dans son
saint temple, l'Eternel a son trône dans les cieux; ses yeux
regardent, ses paupières sondent les fils de l'homme. L'Eternel

sonde le juste ; il hait le méchant et celui qui se plaît à

la violence.... Il venge le sang et se souvient des malheureux,

il n'oublie pas leurs cris. (Psaume XXXIII, 13-15; XI,
4-5; IX, 13.)

Il est peu de sujets peut-être auxquels les livres didactiques
de l'Ancien Testament reviennent plus souvent et qu'ils
présentent avec des nuances plus nombreuses et plus variées.



ETUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 115

C'est que la notion de la toute-science divine n'est pas, dans

la bouche des écrivains bibliques, une thèse de métaphysique

abstraite qu'il suffirait d'énoncer une fois pour en éta-

bir à jamais l'incontestable vérité; c'est une affirmation
pratique qu'il est bon, qu'il est nécessaire de se répéter sans

cesse, parce qu'elle est tour à tour un aiguillon qui réveille
la conscience, une force qui anime la volonté, une délivrance
qui console et relève le cœur. L'adorateur de Jahvé est-il
tenté d'être infidèle à son Dieu, il redira avec le psalmiste :

« Si nous avions oublié le nom de notre Dieu, et étendu nos
mains vers un Dieu étranger, Dieu ne le saurait-il pas, lui
qui connaît les secrets du cœur?» (XLIV, 21-22.) Sent-il
défaillir sa confiance en l'Eternel, quel appui dans cette parole:
« Celui qui a planté l'oreille, n'entendrait-il pas? Celui qui a
formé l'œil, ne verrait-il pas! » (Ps. XGIV, 9; comp. Prov. XX,
12.) Faut-il s'étonner si cette certitude vivante et immédiate de

la toute-science divine finit par se résoudre en prière, prière
d'adoration et d'invocation, humble hommage à la grandeur
souveraine de l'Eternel, fervent appel à sa puissance et à sa

grâce? « Seigneur, tous mes désirs sont devant toi, et mes

soupirs ne te sont point cachés.... Mets un terme à la malice
des méchants, et affermis le juste, toi qui sondes les cœurs
et les reins, Dieu juste!... Eternel, tu me sondes et tu me

connais; tu sais quand je m'assieds et quand je me lève, tu
pénètres de loin ma pensée; tu sais quand je marche et

quand je me couche, et tu pénètres toutes mes voies. Car la
parole n'est pas sur ma langue, que déjà, ô Eternel, tu la
connais entièrement. Tu m'entoures par derrière et par
devant, et tu mets ta main sur moi. Une science aussi merveilleuse

est au-dessus de ma portée, elle est trop élevée pour que
je puisse la saisir... Mon corps n'était point caché devant
toi, lorque j'ai été fait dans un lieu secret, tissé dans les

profondeurs de la terre. Quand je n'étais encore qu'une
masse informe, tes yeux me voyaient : et sur ton livre étaient
tous inscrits les jours qui m'étaient destinés, avant qu'aucun

d'eux existât.... Sonde-moi, ô Dieu, et connais mon

cœur, éprouve-moi, et connais mes pensées Regarde si je



116 P. LOBSTEIN

suis sur une mauvaise voie, et ccnduis-moi sur la voie de

l'éternité.» (Ps. XXXVIII, 10: VII 10; CXXXIX, 1-6, 15-18,

23-24.)
C'est aussi la note religieuse qui domine dans les conceptions

du judaïsme postérieur et qui s'exprime dans les livres
apocryphes de l'Ancien Testament. « L'adultère dit en son

cœur: ce Qui est-ce qui me voit? Les ténèbres sont autour de

moi, et les murailles me cachent, et personne ne me voit.
Que craindrais-je? Le Très-Haut ne se souviendra pas de

mes péchés. » Ce pécheur ne craint que les yeux des hommes
et il ne considère pas que les yeux du Seigneur sont infiniment

plus perçants que les rayons du soleil, et qu'ils
contemplent toutes les voies des hommes, et qu'ils pénètrent
dans les retraites les plus cachées. Le Très-Haut a connu
toutes choses avant de les créer, et depuis qu'elles sont
faites, il a l'œil sur elles toutes. » (Ecclésiastique XXIII,
25-29 L)

Si ces derniers mots trahissent peut-être quelques velléités
de réflexion philosophique, s'ils rappellent que l'auteur qui
les a écrits à été formé à l'école de la sagesse juive et de la
pensée hellénique, il n'en est pas de même de Jésus. Chez

lui l'inspiration religieuse coule à pleins bords, et nulle
préoccupation étrangère n'en altère la pureté et la profondeur.

Il met ses disciples en présence du Père céleste, pour
éveiller dans leur cœur la confiance et l'abandon filial ; il fait
pénétrer dans l'âme des Pharisiens le regard scrutateur du
Juge, pour leur adresser un sérieux appel et les convier à la
repentance et à la conversion. « Ne vous inquiétez point, et
ne dites point : Que mangerons-nous? que boirons-nous? de

quoi serons-nous vêtus. Car toutes ces choses, ce sont les

païens qui les recherchent. Votre Père céleste sait que vous

1 Comp. Histoire de Suaanne, v. 42-44 : Cependant Suzanne s'écria à haute voix

et dit : « O Dieu éternel, toi qui connais ce qui est caché, qui sais toutes choses,

même avant qu'elles n'arrivent ; tu sais qu'ils ont rendu contre moi un faux témoignage

; et voilà que je dois mourir sans avoir rien fait de ce dont ceux-ci m'ont
accusée méchamment. » Et le Seigneur exauça ses cris.



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 117

en avez besoin.... Ne donne-t-on pas deux passereaux pour
un sou? et pourtant il n'en tombe pas un à terre sans la
volonté de votre Père; les cheveux même de votre tête sont

comptés. Ne craignez donc point; vous avez plus de valeur
qu'un grand nombre de passereaux.... Quand tu fais
l'aumône, que ta main gauche ne sache pas ce que fait ta main

droite, afin que ton aumône reste dans le secret, et ton
Père, qui voit ce qui est secret, te récompensera.... Quand
tu pries, entre dans ta chambre, ferme ta porte, et prie ton
Père qui est en ce lieu secret, et ton Père qui voit ce qui est

secret, te récompensera publiquement. Votre Père sait ce

dont vous avez besoin avant que vous le lui demandiez.... »

Vous (Pharisiens) vous cherchez à paraître justes devant les

hommes, mais Dieu connaît vos cœurs ; car ce qui est élevé

aux yeux des hommes, est en abomination devant Dieu. »

(Mat. VI, 31-32 ; Mat. X, 29-31 comp, avec Luc XII, 6-7; Mat.

VI, 3-4, 6, 8; Luc XVI, 15.)
La foi en la toute-science divine n'est pour Jésus, le plus

souvent, qu'une forme spéciale et une application particulière
de la foi en la Providence du Père céleste. La prière n'est-elle

pas, en dernière analyse, un témoignage rendu à la connaissance

qu'a Dieu de nos besoins les plus intimes, de nos fautes
et de nos misères? C'est dans ce sens que se prononcent les

écrivains du Nouveau-Testament qui, en exprimant la notion
de l'omniscience de Dieu, ne posent pas un problème
métaphysique, mais affirment une vérité pratique que leur a

révélée l'expérience religieuse : « Nulle créature n'est cachée à

Dieu, tout est à nu et à découvert aux yeux de celui à qui
nous avons affaire.... L'Esprit vient en aide à notre faiblesse:
nous ne savons ni que demander, ni comment demander ;

mais l'Esprit intercède par de muets soupirs, et celui qui
sonde les cœurs connaît quels sont les désirs de l'Esprit, il
sait qu'il intercède, selon Dieu, pour les saints.... Si notre
cœur nous condamne, Dieu est plus grand que notre cœur :

il connaît toutes choses. » (Héb. IV, 13 ; Rom. VIII, 26-27 ;

1 Jean III, 20.)



118 P. LOBSTEIN

Dans ces trois passages, la pensée de l'omniscience divine
n'est pas rappelée à la réflexion des lecteurs comme un mystère

proposé à leur curiosité spéculative ; elle n'a pas
d'importance en elle-même abstraction faite de l'exhortation
morale ou religieuse dont elle forme un élément intégrant.
L'examen du contexte de chacune de ces paroles suffit à

prouver que l'élaboration d'une théorie dogmatique est
absolument étrangère à l'esprit des auteurs sacrés ; de fait, leur
pensée reste enfermée dans les catégories que leur a léguées
l'Ancien Testament et ne franchit en aucune manière la ligne
tracée par les Prophètes ou les Psaumes. Il en est de même
de deux textes des Actes des Apôtres, dans lesquels se

rencontrent des termes depuis longtemps consacrés par l'autorité

de Jérémie ou d'autres écrivains de l'ancienne alliance.
« Alors les disciples firent cette prière : Seigneur, toi qui
connais les cœurs de tous, montre-nous lequel de ces deux
tu as choisi pour occuper, dans ce ministère de l'apostolat,
la place que Judas a laissée pour aller en son lieu.... Pierre
se leva et leur dit : Frères, vous savez que, dès longtemps
déjà, Dieu m'a choisi parmi vous pour faire entendre aux
païens, par ma bouche, la parole de l'Evangile, afin qu'ils
croient : or Dieu, qui connaît les cœurs, a témoigné en leur
faveur, en leur donnant l'Esprit saint aussi bien qu'à nous. »

(Actes I, 24; XV, 7-8.)
Le caractère foncièrement religieux, la portée éminemment

pratique de la notion de la science divine, dans les

écrits du Nouveau Testament, se révèle enfin dans une série
de passages qui donnent à cet attribut un contenu positif et

un objet nettement déterminé : cet objet, ce contenu, ce sont
les fidèles, les croyants qui ont part au salut, les élus de

Dieu. « Il connaît les siens, il les connaît d'avance. » Le terme
de connaissance prend ici une signification singulièrement
riche et profonde ; il implique l'idée d'une communion de

vie, d'une intimité parfaite: c'est, comme disaient nos
anciens théologiens, un nosse cum affectu et effectu, une prise
de possession complète, une pénétration spirituelle, acte

mystérieux dans lequel la grâce de Dieu a autant de part que



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 119

sa pensée et son intelligence : ainsi comprise, la connaissance
ne se réalise que par l'amour1. «Maintenant, dit l'apôtre
Paul aux Galates par une gradation caractéristique, maintenant

que vous connaissez Dieu, ou plutôt que vous avez été

connus de lui. » (Gai. IV, 9.) C'est dans le même sens qu'il
écrit aux Corinthiens et aux Romains : ce Si quelqu'un aime

Dieu, cet homme-là est connu de lui.... Maintenant je connais
d'une manière partielle, alors je connaîtrai comme j'ai été

connu.... Dieu les a connus d'avance, et il les a prédestinés
à reproduire l'image de son Fils, pour que celui-ci soit l'aîné
entre plusieurs ïrères.... Non, Dieu n'a point rejeté son

peuple, le peuple qu'il avait préconnu. » 1 Cor. VIII, 3 ;

XIII, 12; Rom. VIII, 29 ; XI, 2. Comp. Eph. I, 4-5; 1 Pierre
I, 2.) Chercher, dans les paroles de l'apôtre, des indications
métaphysiques, c'est en méconnaître le sens et la portée.
Quelle est la nature et quels sont les caractères de la «

préconnaissance » divine? Est-elle une fonction de l'intelligence
¦ou de la volonté divine? Quelle est la relation de cette
préconnaissance de Dieu avec l'avenir? Cet avenir se confond-il,
pour Dieu, avec le présent? A toutes ces questions nos textes
ne donnent, ni directement, ni indirectement, la moindre
réponse; ils ne trahissent aucune préoccupation philosophique,

ils expriment un intérêt purement religieux; ils
emploient, à cet effet, des termes qui n'ont pas la rigueur
d'une formule métaphysique, mais gardent l'imprécision du

langage populaire.
C'est à ce langage à fois naïf et pittoresque qu'appartient

aussi une image assez fréquente dans l'Ancien et le Nouveau
Testament. Le livre de vie désigne l'arrêt divin qui fixe
irrévocablement la destinée des individus. Dans quelques passages

1 II faut chercher les racines de cette notion religieuse dans l'Ancien Testament.

Voy. Amos III, 2 ; Osée XIII, 5 ; Jérémie I, 5, passages dans lesquels Dieu est le

sujet de la connaissance. Le terme désigne fréquemment l'union la plus intime
de l'homme et de la femme : Genèse IV, 11-25; XIX, 8; 1 Sam. I, 19; Juges

XI, 39 ; Nombres XXXI, 17. « Connaître, dans les langues sémitiques, a le sens

d'aimer. U est question, dans le texte (Jean XVII, 3) d'une connaissance

mystique où le cœur est intéressé. » (M. H. Monnier, La mission historique de Jésus,

1906, p. 353).



120 P. LOBSTEIN

cette destinée est la vie présente; la radiation du nom équivaut

à un arrêt de mort. « Pardonne maintenant leur péché,
dit Moïse à Dieu ; sinon, efface-moi de ton livre que tu as écrit.
Jahve dit à Moïse : c'est celui qui a péché contre moi que j'effacerai

de mon livre. » (Ex. XXXII, 32-33.) « Qu'ils soient effacés

du livre de vie, dit le psalmiste de ses adversaires, et

qu'ils ne soient point inscrits avec les justes! » (Ps. LXIX, 29.

Comp. CXXXIX, 16; Esaïe IV, 3.) Dans le langage apocalyptique

l'image prend une signification eschatologique :

l'inscription au livre de vie signifie la promesse du salut, l'assurance

de la vie éternelle : « En ce temps-là, ceux de ton peuple
qui seront trouvés inscrits dans le livre seront sauvés. » (Dan.
XII, 1.) L'apôtre Paul parle de ses compagnons d'œuvre, dont
les noms sont dans le livre de vie. (Phil. IV, 3.) L'Apocalypse
surtout reprend cette image, qui figure dans cinq passages
et occupe une place importante dans le scenario du jugement
dernier. « Je vis les morts, les grands et les petits, qui se

tenaient devant le trône. Des livres furent ouverts. Et un
autre livre fut ouvert, celui qui est le livre de vie. Et les

morts furent jugés selon leurs œuvres, d'après ce qui était
écrit dans ces livres.... Quiconque ne fut pas trouvé écrit
dans le livre de vie, fut jeté dans l'étang de feu. » (Apoc. XX,.
12, 15 ; comp. Ill, 5; XIII, 8; XVII, 8; XXI, 27.)

IH

Il ne sera pas nécessaire de développer longuement les
conclusions qui se dégagent de l'analyse détaillée des

documents bibliques. Si nous les avons consultés avec une
scrupuleuse fidélité, ce n'est point parce que nous y trouvons un.
code de doctrines surnaturelles, auxquelles l'intelligence et
la volonté auraient à se soumettre aveuglément. Le témoignage

de l'Ecriture sainte nous est précieux, parce qu'il
renferme l'expression la plus haute et la plus pure de la foi en
la toute-science divine. La genèse de cette foi, ses progrès à

travers l'histoire, ses caractères distinctifs, son contenu
essentiel, sa portée véritable et ses infranchissables limites,



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 121

sont indiqués avec autant de clarté que de force dans les
paroles que nous avons empruntées aux auteurs sacrés de

l'ancienne et de la nouvelle alliance.
On est frappé du consensus qui règne entre les affirmations

de la conscience religieuse arrivée à sa pleine et riche
maturité. Ce qui distingue ces affirmations, c'est leur caractère

pratique et expérimental, l'absence de toute curiosité
spéculative et de toute velléité métaphysique. Les
problèmes purement théoriques, que la scolastique des âges

postérieurs souleva et crut résoudre à l'aide de thèses
exclusivement verbales, n'ont jamais préoccupé les prophètes et
les apôtres, ils sont restés étrangers à la pensée de Jésus.

La notion de l'Eternel qui pénètre et juge les actions et les

sentiments des hommes ne reste pas, chez les héros de la

Bible, à l'état de vérité sévèrement objective, elle se transforme

en une puissance spirituelle qui agit sur la vie
intérieure de ceux qui la professent ; elle est tantôt un appel
adressé à la conscience, tantôt une consolation offerte au

cœur.
Ces préoccupations essentiellement pratiques et vitales se

reflètent aussi dans la forme que leur imprime le langage
biblique. Quelle naïveté pittoresque, quelle énergie et quelle
richesse d'expressions dans ce langage, créé par la fantaisie
au service du sentiment religieux Il se fait sans doute un
travail de spiritualisation progressive dans les conceptions
de nos livres saints ; mais alors même que, grâce aux grands
initiateurs d'Israël, la foi s'élève à une hauteur et à une
pureté souvent admirables, elle ne recherche pas les
formules abstraites de la philosophie pour traduire et fixer son

contenu, elle affectionne les expressions colorées et les

métaphores vivantes ; et parfois, dans ses anthropomorphismes,
elle ouvre des perspectives infinies, elle laisse entrevoir et

pressentir des profondeurs, dont la raison raisonnante ne

soupçonne pas l'existence. On peut lui appliquer ce qu'un
grand critique a dit de la vraie poésie : elle ne consiste pas à

tout rendre, mais à tout faire rêver.
Le symbolisme biblique n'a pas seulement une valeur re-



122 P. LOBSTEIN

ligieuse d'une inépuisable fécondité, il exerce aussi une
fonction critique trop souvent méconnue. Par la seule force
inhérente à la foi, il opère un départ et un triage, dont le
résultat peut servir à déterminer le genre de compétence et
les limites de notre connaissance religieuse.

Sur quoi porte, en effet, le témoignage des prophètes et de

l'Evangile? Quels sont les faits ou les vérités qu'il met en

pleine lumière?
Ce qu'il nous révèle, ce n'est pas Dieu en soi, son essence

transcendante, le mystère de son être intime et de sa vie

infinie; ce n'est pas davantage le mode de son activité, la
manière dont s'exercent les attributs qui lui sont propres.
Comment Dieu a-t-il connaissance du monde qu'il gouverne?
Suivant quelle loi sa toute-science se réalise-t-elle vis-à-vis
des objets auxquels elle s'applique? Quelle relation métaphysique

le créateur soutient-il avec la créature? A toutes ces

questions l'Ecriture sainte n'a rien à répondre, elle ne les

pose même pas, elle les ignore.
En revanche, elle répand une vive lumière sur tous les

problèmes d'un intérêt vital. Si elle ne nous dit pas ce que
Dieu est en soi, elle ne se lasse pas de nous apprendre ce

qu'il veut être pour nous, quelles sont ses intentions à notre
égard, dans quel rapport de vie personnelle et de vivante
communion il veut que nous entrions avec lui. Les affirmations

si nombreuses et si catégoriques concernant la toute-
science divine, ont toutes cette signification pratique,
éminemment morale et religieuse ; elles tendent à faire naître en

nous un sentiment qui n'est que le reflet ou l'écho de la

présence, en nous, d'un Dieu qui nous sonde et nous connaît,
qui éprouve nos cœurs et pénètre toutes nos voies1. Cesenti-

1 Nous espérons que cette manière de poser la question, cet essai de ramener
la notion des « attributs métaphysiques » de Dieu aux expériences vivantes de la

conscience religieuse, désarmera la critique aussi sévère que juste, formulée

par M. W. James à l'adresse de la théologie scolastique. « Que deviennent, du

point de vue du pragmatisme, les attributs métaphysiques de Dieu, distingués de

ses attributs moraux? Quand même on nous en donnerait la démonstration logique
la plus rigoureuse, nous devrions avouer qu'ils n'ont pas de sens.... Qu'importent



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 123

ment forme, si j'ose dire, la matière première de notre conviction

chrétienne. Celui-là seul croit en chrétien à la toute-
science divine, qui éprouve un saint tremblement devant le
Juge dont les yeux sont trop purs pour voir le mal, mais qui
est en même temps pénétré de confiance dans le Père
céleste, dont la grâce réveille et satisfait nos besoins, prévient,
inspire et exauce nos prières. Ce sentiment,'fait de vénération
et d'abandon, se retrempe incessamment à la source vive de

l'Evangile, incarné dans la personne du Sauveur; dans sa
nature immédiate et originelle, il est antérieur à toute réflexion
scientifique; l'élaboration théologique ne se produit que
plus tard, elle n'a qu'une valeur secondaire et relative : ici,
comme partout et toujours, le dogme procède de la foi, il lui
sert d'interprète et d'expression.

Sur cette base et dans ces limites il est loisible à la théologie

systématique de hasarder quelques formules, résumant
les conclusions de l'analyse psychologique et de l'observation
historique. Ces formules, de même que celles qui ont été

proposées dans nos études précédentes sur l'éternité et la
toute-présence de Dieu, sont essentiellement critiques, négatives,

limitatives ; elles n'ont pas une valeur métaphysique,
elles ne constituent pas un jugement sur la nature et les

tous ces attributs pour la vie de l'homme S'ils ne peuvent rien changer à notre

conduite, qu'importe à la pensée religieuse qu'ils soient vrais ou faux?... Quand

j'étais enfant, je lisais les romans d'aventures de Mayne-Reid. Il célèbre sans cesse

les chasseurs et les observateurs de la nature vivante, des animaux en liberté ;

il n'a que des invectives pour les naturalistes de cabinet, les collectionneurs et les

auteurs de classifications, les savants qui ne manient que des squelettes et des

animaux empaillés. Je croyais naïvement qu'un naturaliste de cabinet devait être

le pire scélérat. Les théologiens systématiques ne ressemblent-ils pas aux naturalistes

détestés par Mayne-Reid Leur déduction des attributs métaphysiques de

Dieu est-elle autre chose qu'un assortiment de lourdes épithètes, qui n'a rien à

voir avec les besoins de l'âme humaine? Elle pourrait sortir toute faite d'une
machine à raisonner en bois ou en cuivre. Le jargon de l'école a remplacé l'intuition
de la réalité. Au lieu de pain on vous donne une pierre. Si notre connaissance de

Dieu se réduisait à un tel conglomérat de termes abstraits, les écoles de théologie

seraient peut-être florissantes, mais la vraie religion aurait disparu de l'àme

humaine. » (L'expérience religieuse. Essai de psychologie descriptive. Trad, de

M. F. Abauzit, 1906, p. 375-376.)



124 P. LOBSTEIN

fonctions de l'intelligence de Dieu. L'homme n'est pas qualifié

pour construire une psychologie de l'être divin; seule, la
psychologie humaine est à sa portée; nous ne pouvons
décrire que le phénomène intérieur qui est, pour nous et en

nous, la manifestation de la toute-science de Dieu1.

Cependant, si tel est l'objet direct de notre observation et
de notre analyse, il est possible de déterminer ce qu'implique
et suppose le phénomène psychologique. C'est là, en effet,
le rôle des formules hypothétiques dont nous parlons : elles
éliminent toutes les solutions incompatibles avec les données

psychologiques accessibles à notre conscience. Nous dirons,
par exemple, que nous ne pouvons concevoir l'omniscience
divine qu'affranchie de toutes les restrictions auxquelles est

soumis le savoir humain ; les qualificatifs imaginés par nos
anciens théologiens, ornniscientia intuitiva, simultanea, dis-

tinctissima, verissima expriment la manière dont nous
sommes contraints de penser cet attribut divin2.

D'autre part, la piété pose un double postulat qui est à la
base des affirmations bibliques. L'intelligence divine
embrasse et domine tous les êtres et tous les objets créés, tous
les événements du monde physique et du monde spirituel;
quel que soit le mode d'après lequel cette connaissance di-

1 Les limites indiquées plus haut ont été franchies par M. Arnal, dont l'audacieuse

déclaration mérite d'être relevée ici. « Dieu change, non seulement

extérieurement, en apparence, pour nous, mais intérieurement, en réalité, pour lui-
même, Dieu change. Une essence immuable est un Dieu enchaîné par sa propre
immutabilité, un Dieu mort; le changement pénètre jusqu'au cœur du Dieu vivant:
Dieu n'est plus tout-scient, parce qu'il a voulu donner la liberté à l'homme, donc

réserver pour tout un domaine de l'activité humaine l'être ou le n'être pas.... La

toute-science de Dieu dépasse notre pensée, mais elle ne diffère pas de notre
connaissance par son genre; Dieu sait pleinement et parfaitement,nous savons

imparfaitement et en partie, la toute-science de Dieu est autre que notre science par
son degré. » (La personne du Christ et le rationalisme allemand contemporain,
1904, p. 401-402.)

2 « Cette aspiration toujours déçue ne te fait-elle pas concevoir l'idéal de la

pensée parfaite, je veux dire la pensée à l'état d'accomplissement absolu, embrassant

tout l'être, l'embrassant d'une prise sûre et d'un seul regard, sans effort, sans

intermédiaire, sans succession, sans limite, sans défaillance, sans la moindre

imperfection. » E. Saisset, Essai de philosophie religieuse, 1862, tome II, 17-18.



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 125

vine a lieu, il faut admettre que Dieu sait aussi comment
tout ce qui existe et tout ce qui arrive se réfléchit dans la
conscience de ses créatures. C'est que V'omniscientia divina
se réalise tout ensemble en-dehors des conditions de l'espace
et du temps et au sein de ces conditions. Qu'on ne dise pas

que ces deux propositions s'excluent en vertu du principe
de contradiction ; elles ne seraient contradictoires que s'il
était prouvé que les catégories de l'entendement humain sont

identiques aux lois immanentes à l'omniscience divine. Qui
oserait affirmer une identité pareille? Qui serait à même de

la prouver? Il nous est aussi impossible de formuler une
logique de la pensée divine que d'établir une psychologie de

Dieu.
Nous n'osons pas aller au-delà des quelques formules que

nous venons d'énoncer : corollaires de nos expériences
religieuses, elles marquent les limites dans lesquelles se

renferme notre connaissance. Quant aux autres problèmes que
la scolastique ancienne ou moderne avait la prétention de

tirer au clair, et auxquels elle donnait une réponse
triomphante en apparence, mais vaine et illusoire en réalité, il
convient de leur opposer une fin de non-recevoir absolue1.
Ceux qui soulèvent des problèmes pareils « entrent au
sanctuaire de la sagesse divine : auquel si quelqu'un se fourre et

ingère en trop grande confiance et hardiesse, il n'atteindra
iamais là de pouvoir rassasier sa curiosité, et entrera en un
labyrinthe où il ne trouvera nulle issue. Car ce n'est pas
raison que les choses que Dieu a voulu estre cachées, et
dont il s'est retenu la cognoissance, soient ainsi épluchées
des hommes : et que la hautesse de sa sapience, laquelle il a

voulu plutost estre adorée de nous qu'estre comprise (afin
de se rendre admirable en icelle), soit assuiettie au sens
humain pour la chercher iusques à son éternité"2. »

1 Tels sont, par exemple, l'étude de M. Berthoud, citée plus haut, et l'article
de F. Godet, Le rapport entre la prescience divine et la liberté de l'homme
Chrétien évangélique, année 1880, numéro XI), Gretillat Dogmatique, 1, 246

et suiv.
2 Calvin, Institution de la religion chrétienne, III, 21, 2.



126 P. LOBSTEIN

Nous avons essayé de ne pas sortir des bornes marquées
par notre grand réformateur. Nous avons recueilli « les
secrets de la volonté de Dieu, qu'il a pensé estre bon de nous
communiquer, tout ce qu'il voyait nous appartenir et estre

profitable, et qu'il nous a testifié dans sa parole » ; mais nous
n'avons pas tenté de « cheminer par des rocs inaccessibles,
ni de voir en ténèbres. » « N'ayons point honte d'ignorer
quelque chose en ceste matière, où il y a quelque ignorance
plus docte que le savoir1. »

Il nous semble que cette docta ignorantia, enseignée par
l'Ecriture sainte et professée par Calvin, n'est pas un
agnosticisme reprehensible et coupable, mais l'expression la plus
haute de la sagesse et de la foi.

1 Calvin, Ibid., Ill, 21, 3.

(A suivre.)


	Études sur la doctrine chrétienne de Dieu [suite]

