Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1906)

Heft: 2-3

Artikel: Etudes sur la doctrine chrétienne de Dieu [suite]
Autor: Lobstein, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379794

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES SUR LA DOCTRINE CHRETIENNE DE DIEU

PAR

P. LOBSTEIN ¢

III. — LA TOUTE-SCIENCE DE DIEU

Connexité des attributs divins. — Erreurs et dangers de la sco-
lastique traditionnelle. — Tache actuelle de la dogmatique pro-
testante.

I. — La notion théorique de 'omniscience divine. — Son point
de départ. — Ses caractéres distinctifs. — Sa prétention a
Tobjectivité métaphysique. — Critique de cette notion : les termes
du probléme; les essais de conciliation; vice fondamental de la
conception théorique.

II. — La foi religieuse en Yomniscience divine. — Son caractére
pratique et subjectif. — Son fondement et son contenu. — La foi
individuelle et la foi collective: corrélation entre la psychologie
et I'histoire. — Evolution de la foi en la science divine. — Etude
des documents de 1’Ancien et du Nouveau Testament: progrés
réalisés par la conception biblique; intérét purement religieux
qui l'inspire et 1a domine.

III. — Les conclusions dogmatiques. — Enseignements que
renferme 1'étude de I'histoire religieuse. — Fécondité pratique et
symbolisme pittoresque des témoignages scripturaires. — Départ
et triage opéré par la foi. — Objet et limites de la connaissance re-
ligieuse. — Les formules dogmatiques, corollaires des expériences
religieuses: leur valeur critique et limitative.

1 Yoy. Revue de théologie, XXXVIII® année (1905), numéros 3-4, p. 193-216
{L’éternité de Dien). — XXXIXe année (1906), p. 5-32 (La toute-présence de
Dieu),

THEOL. ET pHiL. 1906 7



98 P. LOBSTEIN

Plus on avance dans I’étude attentive et recueillie des at-
tributs divins, plus on est obligé de reconnaitre qu’il est im-
possible de les considérer indépendamment I'un de l'autre.
A tout moment les définitions proposées s’appellent et se
conditionnent jusqu’a se confondre ou se répéter. Ce n’est
que par une abstraction nécessairement artificielle qu’on
arrive a isoler les activités ou les révélations de Dieu, qui
n’ont de vérité et de réalité qu’a la condition de se résoudre
immeédiatement dans 'unité infinie de la vie divine. Aussi
bien philosophes et théologiens ont-ils de tout temps éprouvé
cette difficulté; force leur est de rapprocher ou d’unir ce que
d’abord la réflexion avait disjoint?.

Il est facile de vérifier la justesse de cette remarque en étu-
diant la conception religieuse de ce que l'on a appelé assez
improprement les attributs métaphysiques de Dieu. Com-
ment la foi en la toute-présence de Dieu serait-elle séparable
de la foi en sa toute-science ou sa toute-puissance? L’affir-
mation religieuse qui porte sur I’'une de ces relations divines
implique et entraine une affirmation énoncée sur les autres.
Que serait pour la conscience chretienne, — car c’est de
celle-ci qu’il s’agit en premiére ligne, — un Dieu présent par-
tout, si cette toute-présence n’était pas en méme temps une
puissance embrassant et soutenant 'univers dans son en-
semble comme dans tous ses détails? Et que serait, pour le
croyant, la toute-puissance divine, si elle n’était pas inspirée
et éclairée par une pensée qui dirige et coordonne toutes les
manifestations de 'activité divine?

Il y a plus. Dés maintenant nous entrevoyons que ces no-
tions elles-mémes apparaissent a la foi comme des formes
abstraites, des cadres vides, aussi longtemps quon ne leur
donne pas un contenu positif, une realité concréte et vivante
empruntée & la sphére de la vie morale el religieuse. Ce
n’est que par la révélation de la justice, de la sagesse et de
I'amour de Dieu que les attributs dits métaphysiques

{ Voy. p. ex. SCHLEIERMACHER, Der christliche Glaube, § 55: Yomniscience
divine est « la spiritualité absolue de la toute-puissance divine ». Comp. F, NirzscH,, -
Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, 1896 2, p. 394.



ETUDES SUR LA DOCTRIUE CHRETIENNE DE DIRU 99

prennent leur importance religieuse, acquiérent une valeur
et une efficacité pratique et sont accessibles & la conscience
et au cceur. Faut-il rappeler par exemple, que la notion
chrétienne de I’éternité de Dieu ne réalise toute sa richesse
qu’en s’identifiant avec I'idée de 'immuable fidélité de I'a-
mour divin!?

C’est parce que la dogmatique a trop souvent oublié ces
vérités élémentaires qu’elle a fini par exercer une action des-
séchante sur la vie religieuse; au lieu de borner son ambi-
tion a étre l'interprete de la foi, elle a tourné au dogmatisme,
qui est le pire ennemi de la foi. La doctrine traditionnelle
de Dieu a subi le contre-coup de cette funeste transforma-
tion. Nous avons essayé de montrer ce que sont devenues,
dans la théologie scolastique, les conceptions de I'éternité
et de la toute-présence de Dieu, et comment, pour les rendre
3 la foi chrétienne, il faut les résoudre en expériences reli-
gieuses. Il convient d’entreprendre le méme travail sur la
notion de la toute-science divine. Aprés ce qui a été établi
jusqu’ici, il nous est permis d’étre plus bref dans notre ex-
posé critique et historique, afin de porter toute notre atten-
tion surl’analyse psychologique et religieuse, qui est le nceud
vital du probleme.

I

La scolastique traditionnelle, catholique ou protestante,
arrive 4 la notion de 'omniscience divine en suivant la triple
voie par laquelle elle prétend ¢’élever a la définition de tous
les attributs de Dieu.

Nous sommes invités & rapporter a la causalité absolue
I’intelligence que nous découvrons et constatons dans les
causalités relatives. Si I'étre humain est doué de conscience
et de raison, il faut en conclure que le Créateur posséde les
facultés qu’il a départies & sa créature: ce qui est dans l'ef-
fet, est nécessairement dans la cause (via causalitatis).

Mais on ne saurait transférer & la divinité les attributs hu-

1 Yoy. Revue de théologie, 1905, p. 206.



100 P. LOBSTEIN

mains sans les élever & leur plus haute puissance, et sans
les projeter dans l'infini: le savoir en Dieu, c’est le savoir
parfait, la connaissance infaillible, la science qui embrasse et
pénétre 'univers matériel et moral dans son ensemble et
dans ses détails (via affirmationis, via eminentiz).

C’est dire que toute analogie entre 'omniscience divine et
le savoir humain est incompléte; entre 'un et 'autre il n’est,
a vrai dire, pas de commune mesure; on ne peut élever le
savoir humain & la puissance de la science divine qu’en éli-
minant toutes les imperfections inhérentes a la nature finie,
en effacant toutes les limites qui lui sont propres (via ne-
gationis, via remotionis).

En appliquant ce triple procédé, nos anciens théologiens
établissent une doctrine qu’il faut rappeler sommairement et
que nous nous contenterons d’esquisser. Bien que la notion
de la toute-science divine ait évolué, on peut affirmer que
cette évolution, qui tendait & préciser toujours davantage les
termes métaphysiques du probléme, n’est intéressante que
par le résultat auquel elle a abouti. Il suffit donc de fixer les
conclusions de ce développement.

La scientia naturalis ou scientia necessaria, est la connais-
sance que Dieu a de lui-méme, de sa nature. Elle est néces-
saire, parce que son objet est 1'étre absolu, souverainement
conscient de lui-méme et possédant parfaitement sa propre
pensée.

La scientia libera désigne la counnaissance qu’a Dieu des
étres et des objets contingents. Elle affecte deux formes es-
sentielles, selon qu’elle porte sur ce qui est réel (scientia vi-
sionis) ou sur ce qui est possible (scientia simplicis intelli-
gentiz). Quelques docteurs imaginérent un troisieme mode
de la scientia libera : la connaissance de ce qui n’est possible
que dans certains cas, sous certaines conditions réservées
Pavenir, au futuribile, au futurum conditionatum, s’appelle
la scientia media.

Si tels sont les différents modes de I'omniscience divine
d’aprés les objets auxquels elle s’applique, il n’importe pas
moins d’en noter les caracteres distinctifs, afin de bien mar-



ETUDES SUR LA DOCTRINE CHRETIENNE DE DIEU 101

quer la différence qui régne entre la toute-science divine et
notre science humaine, si minime et si fractionnée. « Dien
voit les choses du dedans, par leurs lois et leur essence, tan-
dis que nous ne les percevons que par leurs formes et leurs
effets. Dieu voit les choses dans I’ensemble, non isolément,
successivement, fragmentairement; c’est 12 la science véri-
table, la nodtre n’en est que 'ombre, la pale et vacillante es-
quisse. Dieu enfin voit les choses directement, sans inter-
meédiaire, tandis que nous ne les apercevons qu’a travers
mille intermédiaires (sens, témoignages, instruments): om-
niscientia intuitiva, simultanea, distinctissima, verissimal.

Ainsi définie, la notion de la toute-science divine reste
dans le domaine de la connaissance théorique. Les théolo-
giens qui D’établissent lui attribuent une valeur objective et
une portée métaphysique; ils entendent formuler un juge-
ment sur I’étre divin pris en lui-méme ; tout en avouant que
nos définitions et nos distinctions sont loin d’étre adéquates,
ils affirment qu’elles sont vraies d’une vérité relative, qu’elles
nous initient & 'intelligence positive de 'essence divine et
soulévent un coin du voile qui cache les profondeurs de
Dieu. (Vest tout au plus si I'on restreint parfois le champ
des spéculations métaphysiques, en éliminant de ’enceinte
de la dogmatique I'une ou l'autre des formes de la toute-
science divine. Tel est, par exemple, le cas d’un des plus
fidéles adeptes de la tradition dogmatique. Gretillat fait ren-
trer Uomniscientia naturalis dans le « mouvement de l’exis-
tence divine interne » et déclare qu’elle ne saurait figurer au
nombre des attributs divins tels que nous les avons définis.
Il estime, d’autre part, que la scientia media se dérobe &
toute détermination humaine: « la connaissance de ce qui
serait arrivé dans telle ou telle condition ne meérite pas un
titre & part dans le chapitre des attributs divins2. »

Il nous semble que Gretillat est resté &4 mi-chemin dans
ses eliminations: la définition théorique de la scientia libera

i BouviEr, Dogmatigue chrétienne, Tome 1, 1903, p. 196 ; F. Nitzscu, Lehr-
buch der evangelischen Dogmatik, 1896 2, p. 394-395.
2 Dogmatique, I, 232.



102 P. LOBSTEIN

— la seule que Gretillat laisse subsister — préte le flanc &
des critiques non moins fondées.

Aussi longtemps que l'on suit les errements de la scolas-
tique traditionnelle, on oscille entre deux difficultés éga-
lement insurmontables. Dépouillée de toute analogie avec
le savoir des étres finis, affranchie des limites de ’espace et
du temps, placée en dehors et au-dessus de toutes les rela-
tions et analogies humaines, ’omniscience divine s’évanouit
comme un fantéme qui échappe a I'étreinte de notre pensée.
Congue & l'instar de notre faculté de connaitre, définie &
I’'aide de nos catégories psychologiques, 1mpliquée dans
I’évolution de I'histoire & travers le passé, le présent et
I’avenir, 'omniscience divine est ravalée au niveau de l'in-
telligence finie et ne s’en éloigne que par un degré supeérieur
d’étendue, de force et de pénétration. Tel est le dilemme dans
lequel reste emprisonnée la réflexion théorique: pour main-
tenir la notion de 'absolu métaphysique, il faut en faire une
abstraction qui équivaut au néant; pour sauver la notion du
Dieu vivant, il faut faire de lui un homme.

Nous constatons, dans le cas présent, 'impossibilité que
nous avions du signaler dans nos études précédentes: nous
nous retrouvons en présence de « I'impuissance de la pensée
théorique & réconcilier dialectiquement les deux termes » du
fini et de l'infini. C’est que, comme dit excellemment Aug.
Sabatier, ces notions abstraites... « loin d’étre les plus hautes
et les plus riches de l'esprit, en sont les plus basses et les
plus nues; elles ressortissent & la catégorie la plus extérieure
de la raison, celle de la quantité, et correspondent, en réa-
lité, a4 la conscience religieuse la plus élémentaire, celle des
religions de la naturet. »

Il n’est done pas étonnant que les efforts tentés pour ré-
duire &4 un commun dénominateur l’omniscience divine
et les actions humaines soient frappés d'une incurable stéri-
lité : le probléme que pose & l'intelligence la notion dogma-
tique de la scientia Dei libera est insoluble. Les réponses

U AuG. SABATIER, Les religions d’autorité et la religion de Uesprit, 1904,
p. 557-558.



ETUDES SUR LA DOCTRINE CHRITIENNE DE DIEU 103

qu’'on a essayé de donner & cette question, tourment et
triomphe de la scolastique ancienne ou moderne, reposent
sur des prémisses inadmissibles : elles supposent que notre
esprit est capable de construire logiquement l'idée de Dieu
et de déterminer la nature objective et les modes d’action de
I’étre supréme ; elles impliquent, en outre, I'identité essen-
tielle de I'activité humaine et de ’énergie divine, en sorte que
nous serions en mesure de mettre en balance 'une et 'autre.
Etablir exactement le rapport des deux termes, telle est la
tache qui sollicitait la virtuosité spéculative et dialectique des
dogmaticiens. Les uns sacrifiaient ou restreignaient ’omni-
science divine en faveur de la liberté humaine!, les autres
portaient atteinte & la liberté pour sauver la toute-science 2.
Il est inutile d’analyser en détail ces théories le plus souvent
ingénieuses et subtiles; alors méme qu’elles se combattent,
elles operent toutes sur la base commune d'une métaphy-
sique surannée 3. IL’agnosticisme que professent quelques
contemporains est sans contredit plus philosophique et plus
religieux; il ne lui manque parfois que de s’appuyer sur le
fondement large et solide d’une théorie plus précise et mieux
liée de la connaissance religieuse et scientifique 4.

1 Les SociNIENS, ROTHE, WEISSE, MARTENSEN, DORNER, CHENEVIERE, SECRETAN.
Cf. M. AL. BErRTHOUD, Dieu limitant sa prescience, Revue de théologie et des
questions religieuses, année 1892, p. 53 et suiv.

2 CALVIN et, avec lui, les adeptes du déterminisme religieux ou philosophique.

3 On trouvera l'analyse des théories les plus importantes dans le manuel de
F. NitzscH, Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, 1896 2, p. 394-397. Cf. W,
Scamint, Christliche Dogmatik, tome II, 1898 p. 137-143; A. voN OETTINGEN,
Lutherische Dogmatik, tome 1T, 1900, p. 250-259 (la maniére dont I'auteur traite
de front de la toute-science et de la toute-puissance de Dieu confirme les
remarques présentées au début de cette étude); GRETILLAT, Dogmatique, 1, 237-
256 ; M. MATTER, Efude de la doctrine chrétienne, 1, 126-131; J. Bovon, Dog-
matique chrétienne, I, 265; II, 425-428. Voy. enfin sur quelques points spé-
ciaux H. Groscu, Ueber das Verhdlinis des gittlichen Vorherwissens zur men-
schlichen Willensfreiheit, mit besonderer Beriicksichtigung der Lehre Rothe’s,
1878. La doctrine thomiste de la scientia media a été étudiée par PEcCI dans un
savant et subtil ouvrage, traduit en allemand par TRILLER, Lehre des h. Thomas
iiber den Einfluss Gottes auf die Handlungen der verniinftigen Geschopfe und

iiber die scientia media, 1888,
4 GRETILLAT, Dogmatique, I, 256. — BouviEr, Dogmatique chrétienne, 1, 146:



104 P. LOBSTEIN

II

La notion de la toute-science divine, contradictoire lors-
qu’on la transporte sur le terrain de la spéculation théorique,
devient riche et vivante dés qu’on la fait entrer dans la
spheére pratique de la vie morale et religieuse. Cela revient
a dire que 'on ne saurait ouvrir une enquéte sur je ne sais
quelle entité transcendante dont il s’agirait de déterminer la.
réalité objective, indépendamment de toute relation avec
I'individu chrétien. Ce serait tenter 'impossible et s’aven-
turer dans un domaine a jamais interdit 4 notre connais-
sance. Ce qui seul est accessible & notre compréhension, ce
qui en conséquence est susceptible d’étre exprimé par une
formule dogmatique, c’est la foi religieuse en la toute-science
divine, le phénoméne psychologique qui tombe sous la con-
science et qu’il importe de traduire dans le langage de la
science. Ce phénomene n’est pas une illusion du sujet, un
état d’ame fugitif et accidentel; il implique et suppose un
facteur objectif, auquel il doit sa naissance et duquel il tire
sa force; il repose sur une réalité divine, dont 'dme reli-
gieuse ressent 'action et subit le contre-coup. La foi s’écrou-
lerait si elle ne s’appuyait sur un roc placé au-dessus de
I’atteinte de ses fluctuations et de ses faiblesses; la religion,
neée primitivement de la détresse de I'dme aux prises avec
des puissances qui la menacent, ne reste pas a I’état de mo-
nologue; elle est un rapport personnel, une communion
vivante avec une puissance qui répond au soupir de la créa-
ture, parce que c’est elle-méme qui a réveillé ce soupir et
que seule elle peut le satisfaire.

Mais pour entrer en relation avec l'objet de la foi, pour
avoir part & la vie divine, il ne suffit pas de mettre en branle
les facultés intellectuelles et d’appeler & son aide les res-
sources de la dialectique ou de la spéculation. Tantum Deus
wntelligitur, quantum amatur... Orando facilius quam dispu-
tando et dignius Deus quaeritur et invenitur... Res divinas non

« La liberté a ses lois propres, lois de la vie morale et spirituelle, du péché et
de la sanctification, et Dieu qui a établi ces lois les connait et en sait la portée. »



KETUDES SUR LA DOCTRINE CHRETIENNE DE DIEU 105

disputatio comprehendit, sed sanctitas. Ces paroles de saint
Bernard qui contiennent en germe tout un programme reli-
gieux, repris par Luther et Pascal, Schleiermacher et Vinet,
expriment avec une clarté parfaite le caractére subjectif et
pratique de la connaissance religieuse; partant, elles nous
rappellent la mission propre de la dogmatique, dont elles
indiquent la compétence et tracent les limites.

En essayant de caractériser la foi en la toute-science divine,
nous nous souvenons que cette foi n’est qu'une des faces
multiples, ou plutét un des éléments intégrants de la fot
chrétienne en Dieu. Or la foi ne saisit pas son objet hors
d’elle-méme, comme un phénoméne de la nature ou comme
une personnalité de I’histoire; elle ne le percoit que dans
la mesure ou elle se livre 4 son action et se laisse déterminer
par lui. La foi, c’est-a-dire la confiance sincére et vivante, la
fiducia cordis, dont parlent nos réformateurs, est en derniére
analyse une révélation de Dieu lui-méme, parce qu’elle est le
fruit de son esprit et le témoignage de sa présence et de son
action. En conséquence, toute tentative de déterminer les
attributs divins 4 l'instar d’'un théoréme scientifique, serait
une tentative vaine et funeste. Si la toute-science divine est
une vérité, elle ressortit & la conscience subjective; elle ne
saurait étre atteinte que par une décision de la volonté, par
un élan du cceur, parun acte de piété personnelle et vivante.
Croire en un Dieu omniscient, ce n’est pas professer une
théorie sur le mode transcendant de la connaissance divine,
sur la maniére dont il voit les objets ou les événements, sur
la modification que subit — ou que ne subit point — la vie
divine, en prenant contact avec les contingences humaines ;
rien de tout cela n’est du ressort de la foi religieuse. Croire
a la toute-science de Dieu, c’est faire tomber d’aplomb sur sa
conscience le regard scrutateur du souverain juge qui pé-
netre nos pensées les plus secretes, c’est se confier a la vigi-
lante sollicitude d’'un Pére qui connait nos besoins les plus
intimes avant méme que nous les ayons exprimés. Une foi
pareille, qui ne se réduit pas 4 une simple opération de I'in-
telligence, ne procede pas de préoccupations théoriques et



106 P. LOBSTEIN

d’intéréts spéculatifs; elle jaillit des profondeurs de la vie
religieuse, elle obéit & une nécessité intérieure qui est &
l'origine de toute foi en un Dieu vivant et agissant. Toute foi
en Dieu nait du besoin que nous avons de Dieu, besoin qui
porte en lui-méme la promesse de sa satisfaction et le gage
de son exaucement parce qu’il a été mis au coeur de ’homme
par Celui qu’'invoque notre détresse. « Tu ne me chercherais
pas, dit le Dieu de Pascal, si tu ne m’avais pas trouvét! »

Appliquées & la notion particuliére de la toute-science
divine, ces considérations conservent leur force et leur va-
leur. La foi en chaque attribut de Dieu n’est qu’une modifi-
cation de la foi religieuse, prise dans la richesse et la com-
plexité de son contenu; ’analyse seule sépare ou isole ce que
la foi vivante doit nécessairement unir; la toute-science di-
vine ne se concoit pas sans la toute-présence de Dieu, et
celle-ci n’est rien sans celle-14. L'une et 'autre sont des affir-
mations identiques de la conscience religieuse, et trouvent
leur sanction décisive dans I'expérience du chrétien, formé a
I’école de I’Evangile.

Cette expérience n’est pas un phénoméne purement indi-
viduel, elle est un fait collectif et social. Les réflexions que
suggérait & Aug. Sabatier I'étude de la vie religieuse et mo-
rale ne sont pas moins vraies dans leur application particu-
liére que dans leur portée générale. Il y a donc lieu de les
rappeler & propos du point de doctrine qui nous occupe. « Il
en est de l'individu moral comme de l'individu physique.
Pour indépendante que soit sa vie, elle ne se développe qu’au
sein de la vie de sa famille ou de sa race. C'est une goutte
d’eau dans un fleuve, c¢’est un anneau dans une chaine. Dans
sa conscience il y a des phénomenes individuels qui, sans
doute, sont éphémeéres comme un réve, un caprice ou une
passion perverse, mais il y a aussi des mouvements qui se
prolongent en se répétant d’un bout a 'autre de la chaine
humaine; il y a des instincts de nature qui s’épanouissent
et manifestent leur portée véritable dans la vie de I'espéce

1 Yoy. AuG. SABATIER, Esquisse d’une philosophie de la religion, p. 32 et suiv.



ETUDES SUR LA DOCTRINE CHRETIENNE DE DIEU 107

entiére. De méme que, dans 'ordre physique, 'amour d’un
sexe pour l'autre, au lieu de paraitre un caprice individuel
et fugitif, est I'invincible puissance qui conserve et propage
Iespéce, de méme l'inspiration morale et religieuse est e
souffle mystérieux qui souléve I'ame humaine et, d’'une gé-
nération & 'autre, fait marcher ’homme vers 'humanité?. »

Il ne faut pas craindre d’appliquer ces paroles & chacune
des expériences du chrétien. Si elles sont saines et légi-
times, elles trouvent dans ’expérience collective une contre-
épreuve qui les confirme et, au besoin, les compléte encore
et les enrichit: I’histoire répond & la psychologie.

La notion expérimentale de la toute-science divine ne fait
pas exception & cette regle. Affirmation religieuse de la foi
individuelle, elle trouve sa sanction dans la foi collective de
PEglise chrétienne; mais elle n’a pas atteint du premier coup
I’expression qu’elle rencontra dans la bouche de Jésus et des
apotres. Comme la conception de tous les attributs divins,
¢elle a une histoire; elle a subi des transformations dont il
est possible de suivre le cours et de marquer les principales
étapes. Cette évolution, perceptible dans toutes les religions
qul se sont dégagées du naturalisme pour entrer dans la
sphére de 'esprit, se traduit, avec une clarté de plus en plus
lumineuse, dans les documents sacrés du peuple d’Israél.
L’idée de l'intelligence divine, du savoir divin, va se spiri-
tualisant progressivement et finit par s’élever & une hauteur
que la révélation chrétienne ne devait plus dépasser.

Revétant primitivement les formes en usage chez les
peuples voisins, s’exprimant dans le langage commun aux my-
thologies de la race sémitique, se servant des anthropomor-
phismes naifs, mais singuliérement vivants, qui faconnent
Dieual'image de sa créature, la pensée d’Israél se représente
Jahve descendant au milieu des hommes pour les voir et les
observer de plus prés, écoutant leurs discours, les regardant
agir, se rappelant leurs vertus, oubliant leurs fautes, les
mettant & 'épreuve afin de connaitre les pensées secretes de

1 Les religions d’autorité et la religion de I'Esprit, p. 531-532.



108 P. LOBSTKIN

leur coeur. « Jahve vit que la méchanceté des hommes était
grande sur la terre, et que toutes les pensées de leur coeur
se portaient chaque jour uniquement vers le mal. Jahve se
repentit d’avoir fait ’homme sur la terre et il fut affligé en

son cceur, et Jahve dit: J’exterminerai de la face de la terre
homme que j’ai créé, depuis 'homme jusqu’au bétail, aux
reptiles et aux oiseaux du ciel, car je me repens de les avoir
faits.... Jahvé dit 4 Noé: Entre dans l’arche, toi et ta mai-

son; car je t'ai vu juste devant moi parmi cette géné-

ration.... Dieu se souvint de Noé et de tous les animaux et

de tout le bétail qui étaient avec lui dans ’arche; et Dieu
fit passer un vent sur la terre, et les eaux s’apaisérent....

Quand jaurai rassemblé des nuages au-dessus de la terre,
I’arc paraitra dans la nue; et je me souviendrai de mon
alliance entre moi et vous, et tous les étres vivants, de toute
chair, et les eaux ne deviendront plus un déluge pour dé-

truire toute chair, 'arc sera dans la nue; et je le regarderai
pour me souvenir de ’alliance perpéluelle entre Dieu et tous
les étres vivants de toute chair qui est sur la terre.... Jahve
descendit pour voir la ville et la tour (de Babel) que batis-
salent les fils des hommes.... Jahve dit &4 Abraham : Pourquoti
donc Sara a-t-elle ri, en disant : Est-ce que vraiment j’aurais
un enfant, moi qui suis vieille? Sara mentit en disant: Je
n’ai pas ri; car elle eut peur. Mais il dit: Au contraire, tu as
ri.... Je vais descendre, dit Jahve, et je verrai s’ils (les habi-

tants de Sodome et Gomorrhe) ont agi entiérement selon le
bruit venu jusqu’a moi; et si cela n’est pas, je le saurai....
Lorsque Dieu détruisit les villes de la plaine, il se souvint
d’Abraham; et il fit échapper Lot du milieu du désastre, par
lequel il bouleversa les villes o Lot avait établi sa demeure....
Aprés ces choses, Dieu mit Abraham a I'épreuve et lui dit:
Abraham!... Puis Abraham étendit la main, et prit le cou-

teau, pour égorger son fils. Alors 'ange de Jahve I'appela

des cieux et dit: Abraham! Abraham! Et il répondit: Me
voici! L’ange dit: N’avance pas ta main sur 'enfant, et ne

lui fais rien; car je sais maintenant que tu crains Dieu, et

que tu ne m’as pas refusé ton fils, ton unique.. . (En Egypte



ETUDES SUR LA DOCTRINE CHRETIENNE DE DIEU 109

sous Pharaon) Dieu entendit les gémissements des enfants
d’Israél, et il se souvint de son alliance avec Abraham, Isaac
et Jacob.... Souviens-toi de tout le chemin que Jahve, ton
Dieu, t’a fait faire pendant quarante années dans le désert,
afin de t'"humilier et de t’éprouver, pour savoir quelles étaient
les dispositions de ton cceur et si tu garderais ou non ses
commandements. » (Gen, VI, 5-7; VII, 1; VIIL, 1; IX, 14-
16; XI, 5; XVIII, 13, 15; XVIII, 21; XIX, 29; XXII, 1,10-11;
Exode 1I, 14; Deut. VIII, 2; cf. 2 Chron. XXXII, 31.)

Telle est I’ancienne conception encore toute mythologique:
le savoir divin n’est pas I'omniscience ; loin de 14, il s’exerce
-dans des conditions analogues & celles qui sont imposées a
Tintelligence humaine: il est tour a tour souvenir du passé,
connaissance du présent, prévision de l’avenir ; entre Jahve
et les fils d’Israél il n’y a qu’une différence de degré.

Cependant dans les livres historiques que marque déja
visiblement ’empreinte des prophétes, on percoit les traces
d’une notion plus élevée et plus pure. Concue non comme un
attribut métaphysique de I’absolu, mais comme une mani-
festation spirituelle qui se révéle & 'ame religieuse, 'omni-
science divine, c’est le regard de I’Eternel qui pénétre dans
les coeurs et en dévoile les sentiments les plus cachés, les
plus secretes pensées. Les paroles que les livres de Samuel
et des Rois mettent dans la bouche de Samuel, de David et
de Salomon sont un écho de la voix des prophétes. « I’Eternel
ne considére pas ce que ’homme considére ; 'homme re-
garde & ce qui frappe les yeux, mais Jahve regarde au
-ceeur.... Que pourrait te dire de plus David ? Tu connais ton
serviteur, Seigneur Jahve!l... Agis, et rends 4 chacun selon
ses voies, toi qui connais le coeur de chacun, car seul tu
-connais le cceur de tous les enfants des hommes. » (1 Sam.
XVI, 7; 2 Sam. VII, 20; 1 Rois VIII, 39.)

Dans l’esprit des prophétes, la pensée du savoir divin ne
gagne pas seulement en étendue et en profondeur: franchis-
sant les limites du peuple élu et embrassant I’humanité tout
entiere, elle acquiert une valeur pratique et prend une im-
portance positivement religieuse. Avec quelle insistance Jé-



110 P. LOBSTEIN

rémie rappelle la toute-science de 'Eternel! Comme on sent
bien qu'elle n’est pas pour lui une idée abstraite, proposée a
la réflexion ou a la spéculation des sages de ce monde! Elle
devient, dans sa bouche, un appel redoutable adressé au
pécheur dont le saint tremblement doit se résoudre en salu-
taire repentance ! Cet appel, le prophéte ne se lasse pas de le
répéter, il le fait pénétrer comme un dard dans la conscience
d’Israél, il le grave en traits ineffacables dans la mémoire des
siécles qui vont venir. « L’Eternel des armées est un juste
juge, qui sonde les reins et les cceurs.... Moi, I'Eternel,
j’éprouve le coeur, je sonde les reins pour rendre & chacun
selon ses voies, selon le fruit de ses ceuvres.... L’Eternel des
armeées éprouve le juste, il pénetre les reins et les ceeurs....
Toi Eternel, tu me connais, tu me vois, tu sondes mon ceeur
qui est avec toi.... Ne suis-je un Dieu que de prés? dit ’Eter-
nel, et ne suis-je pas aussi un Dieu de loin? Quelqu’un
se tiendra-t-il dans un lieu caché sans que je le voie? dit
I’Eternel. Ne remplis-je pas, moi, les cieux et la terre? dit
- I’Eternel.... Tu es grand en conseil et puissant en action; tu
as les yeux ouverts sur toutes les voies des enfants des
hommes, pour rendre & chacun selon ses voies, selon le fruit
de ses ceuvres. » (Jér. XI, 20; XVII, 10; XX, 12; XII, 3;
XXIII, 23-26; XXXII, 19. Comp. Ezéchiel XI, 5; Zac. IX, 1.)

Dans les discours du grand prophéte inconnu de l'exil,
I'omniscience de I’Eternel est éclairée d’un jour nouveau et
se présente & nous sous un aspect & peine entrevu jusque-la.
Elle se manifeste dans le domaine de ’histoire et trouve dans
la prophétie sa plus éclatante démonstration. La prophétie,
qui annonce les événements &4 venir, est la preuve vivante et
victorieuse de la science infaillible de I'Eternel. Aussi éta-
blit-elle la supériorité du Dieu d’Israél sur toutes les autres
divinités. La faculté de prédire ’avenir est le caractére dis-
tinctif du vrai Dieu: la rencontre-t-on chez les idoles? Les
dieux étrangers sont mis en demeure de produire leurs titres
et de justifier leurs prétentions. Jahve sait ce qui arrivera :
il I'a prédit, sa prédiction s’est accomplie. Les faux dieux en
ont-ils autant ? L’Eternel s’adresse & eux pour les provoquer,



ETUDES SUR LA DOCTRINE CHRETIENNE DE DIEU 111

et ce défi tourne & leur confusion. « Plaidez votre cause, dit
I’Eternel ; produisez vos moyens de défense, dit le roi de
Jacob. Qu’ils les produisent, et qu’ils nous déclarent ce qui
doit arriver. Quelles sont les prédictions que jadis vous avez
faites ? Dites-le, pour que nous y prenions garde, et que nous
en reconnaissions 'accomplissement; ou bien annoncez-nous
I’avenir. Dites ce qui arrivera plus tard, pour que nous
sachions si vous éles des dieux; faites seulement quelque
chose de bien ou de mal, pour que nous voyions et le regar-
dions ensemble. Voici, vous n’étes rien, et votre ceuvre est
le néant ; c’est une abomination que de se complaire en vous.
Je I'ai suscité (Cyrus) du septentrion, et il est venu; de
Porient, il invoque mon nom ; il foule les puissants comme
de la boue, comme de l'argile que foule un potier. Qui I'a
annoncé des le commencement, pour que nous le sachions,
et longtemps d’avance, pour que nous disions: c’est vrai?
Nul ne I’a annoncé, nul ne I’a prédit, et personne n’a entendu
vos paroles. C’est moi le premier qui ai dit & Sion: Les voicil
les voici! et & Jérusalem : J’envoie un messager de bonnes
nouvelles | Je regarde, et il n’y a personne, personne parmi
eux qui prophétise et qui puisse répondre, si je 'interroge.
Voici, ils ne sont tous que vanité, leurs ceuvres ne sont que
néant, leurs idoles ne sont qu’un vain souffle.... Je suis Jahve,
¢’est 14 mon nom ; et je ne donnerai pas ma gloire 4 un autre,
ni mon honneur aux idoles. Voici, les premiéres choses se
sont accomplies, et je vous en annonce de nouvelles ; avant
qu’elles arrivent, je vous les prédis.... Que toutes les nations
se rassemblent, et que tous les peuples se réunissent. Qui
d’entre eux a annoncé ces choses? Lesquels nous ont fait
entendre les premiéres prédictions? Qu’ils produisent leurs
témoins et établissent leurs droits; qu’on écoute, et qu'on
dise: C’est vrai! Vous étes mes témoins, dit 1'Eternel, vous
et mon serviteur que j’ai choisi, afin que vous le sachiez, que
vous me croyiez et que vous compreniez que c’est moi.
Avant moi il n’a point été formé de Dieu, et aprés moi il n’y
en agura point. C’est moi, ¢’est moi qui suis ’Eternel, et hors
de moi il n’y a point de Sauveur. C’est moi qui ai annonceé,



112 P. LOBSTEIN

sauveé, prédit, ce n’est point parmi vous un dieu étranger;
vous étes mes témoins, dit I’Eternel, ¢’est moi qui suis Dieu.
Je le suis dés le commencement, et nul ne délivre de ma
main; j’agirai: qui s’y opposera?... Qui a, comme moi, fait
des prédictions? Qu’il le déclare et me le prouve! depuis que
jai fondé le peuple ancien. Qu’ils annoncent I'avenir, et ce
qui doit arriver! N’ayez pas peur et ne tremblez pas! Ne te
l'ai-je pas dés longtemps annoncé et déclaré ? vous étes mes
témoins: y a-t-il un autre Dieu que moi? Il n’y a pas d’autre
rocher, je n’en connais point.... J’anéantis les signes des pro-
phétes de mensonge, et je proclame insensés les devins; je
fais reculer les sages, et je tourne leur science en folie....
Ainsi parle Jahve, le saint d’Israél et son créateur: Veut-on
me questionner sur ’avenir, me donner des ordres sur mes
enfants et sur I’ccuvre de mes mains? C’est moi qui ai fait la
terre et qui sur elle ai créé 1’homme.... J’annonce dés le
commencement ce qui doit arriver, et longtemps d’avance ce
qui n’est pas encore accompli; je dis: Mes arréts subsiste-
ront, et j'exécuterai ma volonté. C’est moi qui appelle de
P’orient un oiseau de proie, d’une terre lointaine un homme
pour accomplir mes desseins. Je ’'ai dit, et je le réaliseral;
je l'al congu, et je I'exécuterai.... Approchez-vous de moi, et
écoutez! Dés le commencement, je n’ai point parlé en ca-
chette; dés 'origine de ces choses, j’ai été 1a. » (Esaie XLI,
21-29; XLII, 89; XLIII, 9-13; XLIV, 7-8, 25; XLV, 1112;
XLVI, 10-11; XLVII, 16.)

Si nous avons reproduit dans toute son ampleur le témoi-
gnage que le prophete de I'exil rend & la pensée de I'Eternel,
qui domine l'avenir comme il embrasse le passé et le pré-
sent, c’est parce que ces paroles mettent & nu un des traits
les plus caractéristiques de la foi en la toute-science divine.
L’intérét pratique et vital qui se révéle dans les discours du
prophéte réside dans 'affirmation que ’avenir est accessible
4 la connaissance de Dieu non moins que le passé et le pré-
sent. La foi en une Providence qui dirige les événements
de I'histoire est 4 ce prix: ébranler la certitude qui est ’ame
de cette foi, ce serait porter au sentiment religieux une ir-



ETUDES SUR LA DOCTRINE CHRETIENNE DE DIEU 113

rémédiable atteinte. Jérémie se rencontre ici avec le second
Esaie: « Si un prophete prophétise la paix, c’est par 'accom-
plissement de ce qu’il prophétise qu’il sera reconnu comme
véritablement envoyé par I'Eternel, » (XXVIII, 9). Cette so-
lennelle déclaration repose sur la conviction inébranlable
que Dieu connait les événements futurs parce qu’il les ar-
réte et les gouverne : il fait part de cette connaissance a ceux
qu’il lui plait, en les animant de son esprit et en les éclairant
de sa sagesse. La pensée religieuse des propheétes est résolu-
ment déterministe: c’est & la lumiére divine qu’elle con-
temple et interpréte les destinées d’Israél et I'histoire de
'humantté. Elle n’entend pas pour cela atténuer la respon-
sabilité personnelle ou collective, ni surtout affaiblir la cons-
cience du péché. Que l'on puisse découvrir une contradiction
entre 'une et 'autre appreéciation, elle ne s’en doute pas:
elle sauvegarde avec une égale énergie l'expérience reli-
gieuse et I'expérience morale.

La poésie lyrique et didactique d’Israél est pénétrée du
méme esprit. Ce qui peut-étre la distingue de la prédication
des prophétes, c’est qu’elle s’est dégagée davantage des
formes contingentes de I’histoire et a revélu un caractere
moins national, plus largement humain. Quelquefois dans
les Psaumes, les Proverbes ou le livre de Job, c’est la nature
entiere, jusqu’aux profondeurs du Schéol, qui se découvre a
la vue de I’Eternel. « Devant Dieu le séjour des morts est
nu, 'abime n’a point de voile.... CGest Dieu qui sait le
chemin de la sagesse, ¢’est lui qui en connait la demeure;
car il voit jusqu'aux extrémités de la terre, il apercoit tout
sous les cieux. Quand il régla le poids du vent, et qu’il
fixa la mesure des eaux, quand il donna des lois & la pluie et
qu’il traga la route de 'éclair et du tonnerre, alors il vit la
sagesse et la manifesta, il en posa les fondements et la mit &
I’épreuve.... Le séjour des morts et ’abime sont devant
I’Eternel: combien plus les ceeurs des fils de 'homme! » (Job
XXVI, 6; XXVIII, 23-28; Prov. XV, 11.)

Le ceeur de 'homme, tel est, en effet, I’objet propre de la
toute-science divine, tel est le theme sur lequel la sagesse

THEOL. ET PHIL, 1906 8



114 P. LOBSTEIN

pratique d’Israél, de concert avec sa foi religieuse, exécute
des variations menacantes ou joyeuses, suivant qu’elles glori-
fient, dans le témoin invisible des actions humaines, le Juge
incorruptible ou le Sauveur puissant et miséricordieux. « Le
creuset est pour I'argent et le fourneau pour I’or, mais celui
qui éprouve les cceurs, c’est I'Eternel... Les yeux de
I’Eternel sont en tout lieu, observant les méchants et les
bons... Les voies de I’homme sont devant les yeux de I’Eter-
nel, qui observe tous ses sentiers... Les projets que forme
le ceeur dépendent de ’homme, mais la réponse que donne
la bouche vient de I’Eternel. Toutes les voies de 'homme
sont pures a ses yeux; mais celul qul pese les esprits, c’est
I'Eternel.... Si tu dis: Ah! nous ne savions pas! celui qui
pese les coeurs ne le voit-il pas? Celui qui veille sur ton ame
ne le connait-il pas? Et ne rendra-t-il pas a chacun selon ses
ceuvres? » (Prov. XVII, 3; XV, 3; V, 21; XVI, 1-2; XXIV,12.)
Dieu connait les vicieux, il voit facilement les coupables...
Dieu voit la conduite de tous, il a les regards sur les pas de
chacun. Il n’y a ni ténébres ni ombres de la mort, ol puissent
se cacher ceux qui commettent I’iniquité. Dieu n’a pas be-
soin d’observer longtemps, pour qu’'un homme entre en ju-
gement avec lui; il brise les grands sans informations, et il
en met d’autres & leur place; car il connait leurs ceuvres,
il les renverse de nuit, et ils sont écrasés. (Job XI,11 ; XXXIV,
21-25.)... ’Eternel regarde du bhaut des cieux, il voit tous les
fils de 'homme: du haut de sa demeure il observe tous les
habitants de la terre, lui qui forme leurs cceurs a tous, qui
est attentif & toutes leurs actions.... L’Eternel est dans son
saint temple, ’'Eternel a son trone dans les cieux; ses yeux
regardent, ses paupieres sondent les fils de ’homme. L’Eter-
nel sonde le juste; il hait le méchant et celui qui se plait a
la violence.... Il venge le sang et se souvient des malheu-
reux, il n’oublie pas leurs cris. (Psaume XXXIII, 13-15; XI,
4-5; 1X, 13.)

Il est peu de sujets peut-&tre auxquels les livres didactiques
de ’Ancien Testament reviennent plus souvent et qu’ils pré-
sentent avec des nuances plus nombreuses et plus variées.



ETUDES SUR LA DOCTRINE CHRETIENNE DE DIEU 115

C’est que la notion de la toute-science divine n’est pas, dans
la bouche des écrivains bibliques, une these de métaphy-
sique abstraite qu’il suffirait d’énoncer une fois pour en éta-
bir a4 jamais 'incontestable vériteé; ¢’est une affirmation pra-
tique qu’il est bon, qu’il est nécessaire de se répéter sans
cesse, parce qu’elle est tour a tour un aiguillon qui réveille
la conscience, une force qui anime la volonté, une délivrance
qui console et reléve le ceceur. L’adorateur de Jahvé est-il
tenté d’étre infidele 4 son Dieu, il redira avec le psalmiste:
« Si nous avions oublié le nom de notre Dieu, et étendu nos
mains vers un Dieu étranger, Dieu ne le saurait-il pas, lui
qui connait les secrets du cceur?» (XLIV, 21-22.) Sent-il dé-
faillir sa confiance en I’Eternel, quel appui dans cette parole:
« Celui qui a planté l'oreille, n’entendrait-il pas? Celui qui a
formé I'ceil, ne verrait-il pas! » (Ps. XCIV, 9; comp. Prov. XX,
12.) Faut-il s’étonner si cette certitude vivante et immédiate de
la toute-science divine finit par se résoudre en priére, priere
d’adoration et d’invocation, humble hommage a la grandeur
souveraine de I'Iiternel, fervent appel 4 sa puissance et & sa
grace? « Seigneur, tous mes deésirs sont devant toi, et mes
soupirs ne te sont point cachés.... Mets un terme & la malice
des méchants, et affermis le juste, toi qui sondes les cceurs
et les reinsg, Dieu justel... Eternel, tu me sondes et tu me
connais; tu sais quand je m’assieds et quand je me léve, tu
pénétres de loin ma pensée; tu sais quand je marche et
quand je me couche, et tu pénétres toutes mes voies. Car la
parole n’est pas sur ma langue, que déja, 6 Eternel, tu la
connais entierement. Tu m’entoures par derrieére et par de-
vant, et tu mets ta main sur moi. Une science aussi merveil-
leuse est au-dessus de ma portée, elle est trop élevée pour que
je puisse la saisir... Mon corps n’était point caché devant
toi, lorque j’ai été fait dans un lieu secret, tissé dans les
profondeurs de la terre. Quand je n’étais encore qu'une
masse informe, tes yeux me voyaient: et sur ton livre étaient
tous inscrits les jours qui m’étaient destinés, avant qu’au-
cun d’eux existat.... Sonde-moi, 6 Dieu, et connais mon
ceeur, éprouve-moi, et connais mes pensées! Regarde si je



116 P. LOBSTEIN

suis sur une mauvaise voie, et ccnduis-moi sur la voie de
I’éternité. » (Ps. XXXVIIIL, 10: VII 10; CXXXIX, 1-6, 15-18,
23-24.)

(Vest aussi la note religieuse qui domine dans les concep-
tions du judaisme postérieur et qui s’exprime dans les livres
apocryphes de I’Ancien Testament. « L’adultere dit en son
coeeur: « Qui est-ce qui me voit? Les ténébres sont autour de
moi, et les murailles me cachent, et personne ne me voit.
Que craindrais-je? Le Trés-Haut ne se souviendra pas de
mes péchés.» Ce pécheur ne craint que les yeux des hommes
et il ne considére pas que les yeux du Seigneur sont infini-
ment plus percants que les rayons du soleil, et qu’ils con-
templent toutes les voies des hommes, et qu’ils pénétrent
dans les retraites les plus cachées. Le Trés-Haut a connu
toutes choses avant de les créer, et depuis qu’elles sont
faites, il a l'eeil sur elles toutes. » (Ecclésiastique XXIII,
25-291))

Si ces derniers mots trahissent peut-étre quelques velléités
de réflexion philosophique, s’ils rappellent que 'auteur qui
les a écrits & été formé a 'école de la sagesse iuive et de la
pensée hellénique, il n’en est pas de méme de Jésus. Chez
lui linspiration religieuse coule & pleins bords, et nulle
préoccupalion étrangere n’en altére la pureté et la profon-
deur. Il met ses disciples en présence du Pére céleste, pour
éveiller dans leur ceeur la confiance et 'abandon filial ; il fait
pénétrer dans I’Ame des Pharisiens le regard scrutateur du
Juge, pour leur adresser un sérieux appel et les convier a la
repentance et & la conversion. « Ne vous inquiétez point, et
ne dites point: Que mangerons-nous? que boirons-nous? de
quoi serons-nous vétus. Car toutes ces choses, ce sont les
paiens qui les recherchent. Votre Pére céleste sait que vous

1 Comp. Histoire de Suzanne, v. 42-44 : Cependant Suzanne s’écria & haute voix
et dit: « O Dieu éternel, toi qui connais ce qui est caché, qui sais toutes choses,
méme avant qu’elles n’arrivent ; tu sais qu’ils ont rendu contre moi un faux témoi-
gnage ; et voild que je dois mourir sans avoir rien fait de ce dont ceux-ci m’ont
accusée méchamment. » Et le Seigneur exauca ses cris.



ETUDES SUR LA DOCTRINE CHRETIENNE DE DIEU 117

en avez besoin.... Ne donne-t-on pas deux passereaux pour
un sou? et pourtant il n’en tombe pas un & terre sans la vo-
lonté de votre Pére; les cheveux méme de votre téte sont
comptés. Ne craignez donc point; vous avez plus de valeur
quun grand nombre de passereaux.... Quand tu fais l'au-
moéne, que ta main gauche ne sache pas ce que fait ta main
droite, afin que ton aumone reste dans le secret, et ton
Pére, qui voit ce qui est secret, te récompensera.... Quand
tu pries, entre dans ta chambre, ferme ta porte, et prie ton
Pére qui est en ce lieu secret, et ton Pere qui voit ce qui est
secret, te récompensera publiquement. Votre Pére sait ce
dont vous avez besoin avant que vous le lui demandiez.... »
Vous (Pharisiens) vous cherchez & paraitre justes devant les
hommes, mais Dieu connait vos cceurs ; car ce qui est élevé
aux veux des hommes, est en abomination devant Dieu. »
(Mat. VI, 31-32 ; Mat. X, 29-31 comp. avec Luc XII, 6-7; Mat.
Vi, 3-4, 6, 8; Luc XVI, 15.)

La foi en la toute-science divine n’est pour Jésus, le plus
souvent, qu’une forme spéciale et une application particuliere
de la foi en la Providence du Pére céleste. La priére n’est-elle
pas, en derniére analyse, un témoignage rendu & la connais-
sance qu’a Dieu de nos besoins les plus intimes, de nos fautes
et de nos miseéres? CCest dans ce sens que se prononcent les
écrivains du Nouveau-Testament qui, en exprimant la notion
de 'omniscience de Dieu, ne posent pas un probléme méta-
physique, mais affirment une vérité pratique que leur a ré-
vélée I'expérience religieuse : « Nulle créature n’est cachée a
Dieu, tout est & nu et & découvert aux yeux de celui & qui
nous avons affaire.... L’Esprit vient en aide 4 notre faiblesse:
nous ne savons ni que demander, ni comment demander ;
mais I'Esprit intercéde par de muets soupirs, et celul qui
sonde les coeurs connait quels sont les désirs de I'Esprit, il
sait qu’il interceéde, selon Dieu, pour les saints.... Si notre
ceeur nous condamne, Dieu est plus grand que notre coeur :
il connait toutes choses.» (Héb. 1V, 13 ; Rom. VIII, 26-27 ;
1 Jean II1, 20.)



118 P. LOBSTEIN

Dans ces trois passages, la pensée de 'omniscience divine
n’est pas rappelée 4 la réflexion des lecteurs comme un mys-
tére proposé a leur curiosité spéculative; elle n’a pas d’im-
portance en elle-méme abstraction faite de I’exhortation mo-
rale ou religieuse dont elle forme un élément intégrant.
L’examen du contexte de chacune de ees paroles suffit a
prouver que ’élaboration d’une théorie dogmatique est abso-
lument étrangére a 'esprit des auteurs sacrés; de fait, leur
pensée reste enfermée dans les catégories que leur a léguées
I’Ancien Testament et ne franchit en aucune maniére la ligne
tracée par les Prophétes ou les Psaumes. Il en est de méme
de deux textes des Actes des Apotres, dans lesquels se ren-
contrent des termes depuis longtemps consacrés par l'auto-
rité de Jérémie ou d’autres écrivains de 'ancienne alliance.
« Alors les disciples firent cette priére: Seigneur, toi qui
connais les cceurs de tous, montre-nous lequel de ces deux
tu as choisi pour occuper, dans ce ministére de l'apostolat,
la place que Judas a laissée pour aller en son lieu.... Pierre
se leva et leur dit: Freres, vous savez que, dés longtemps
déja, Dieu m’a choisi parmi vous pour faire entendre aux
paiens, par ma bouche, la parole de I'Evangile, afin qu’ils
croient : or Dieu, qui connait les coeurs, a témoigné en leur
faveur, en leur donnant ’Esprit saint aussi bien qu’a nous. »
(Actes I, 24; XV, 7-8.)

Le caractére fonciérement religieux, la portée éminem-
ment pratique de la notion de la science divine, dans les
écrits du Nouveau Testament, se révéle enfin dans une série
de passages qui donnent & cet attribut un contenu positif et
un objet nettement déterminé : cet objet, ce contenu, ce sont
les fidéles, les croyants qui ont part au salut, les élus de
Dieu. « Il connait les siens, il les connait d’avance. » Le terme
de connaissance prend ici une signification singulierement
riche et profonde; il implique l'idée d'une communion de
vie, d'une intimité parfaite: c’est, comme disaient nos an-
ciens théologiens, un nosse cum affectu et effectu, une prise
de possession compléte, une pénétration spirituelle, acte
mystérieux dans lequel la grace de Dieu a autant de part que



ETUDES SUR LA DOCTRINE CHRETIENNE DE DIEU 119

sa pensée et son intelligence: ainsi comprise, la connaissance
ne se réalise que par 'amour?!. « Maintenant, dit I'apotre
Paul aux Galates par une gradation caractéristique, mainte-
nant que vous connaissez Dieu, ou plutot que vous avez été
connus de lui. » (Gal, IV, 9.) C’est dans le méme sens qu’il
écrit aux Corinthiens et aux Romains: « Si quelquun aime
Dieu, cet homme-1a est connu de lui.... Maintenant je connais
d’une maniére partielle, alors je connaitrai comme jai été
connu.... Dieu les a connus d’avance, et il les a prédestinés
4 reproduire 'image de son Fils, pour que celui-ci soit 'ainé
entre plusieurs fréres.... Non, Dieu n’a point rejeté son
peuple, le peuple qu’il avait preconnu. » (1 Cor. VIII, 3;
XIII, 12; Rom. VIII, 29; XI, 2. Comp. Eph. I, 4-5; 1 Pierre
I, 2.) Chercher, dans les paroles de I'apotre, des indications
metaphysiques, c’est en méconnaitre le sens et la portée.
Quelle est la nature et quels sont les caractéres de la « pré-
connaissance » divine? Est-elle une fonction de Pintelligence
ou de la volonté divine? Quelle est la relation de cette pré-
connaissance de Dieu avec 'avenir? Cet avenir se confond-il,
pour Dieu, avec le présent? A toutes ces questions nos textes
ne donnent, ni directement, ni indirectement, la moindre
réponse; 1ils ne trahissent aucune préoccupation philoso-
phique, ils expriment un intérét purement religieux; ils
emploient, & cet effet, des termes qui n’ont pas la rigueur
d’une formule métaphysique, mais gardent I'imprécision du
langage populaire.

(Pest & ce langage 4 fois naif et pittoresque qu’appartient
aussl une image assez fréquente dans I’Ancien et le Nouveau
Testament. Le livre de vie désigne I’arrét divin qui fixe irrévo-
cablement la destinée des individus. Dans quelques passages

1 11 faut chercher les racines de cette notion religieuse dans I'Ancien Testament.
Voy. Amos III, 2; Osée XIII, 5; Jérémie I, 5, passages dans lesquels Dieu est le
sujet de la connaissance. Le terme désigne fréquemment I'union la plus intime
de I’homme et de la femme : Genése IV, 11-25; XIX, 8; 1 Sam. I, 19; Juges
XI, 39 ; Nombres XXXI, 17. « Connaitre, dans les langues sémitiques, a le sens
d’aimer. Il est question, dans le texte (Jean XVII, 3) d’une connaissance mys-

tique ou le cceur est intéressé. » (M. H. MONNIER, La mission historique de Jésus,
1906, p. 353).



120 P. LOBSTEIN

cette destinée est la vie présente; la radiation du nom équi-
vaut a un arrét de mort. « Pardonne maintenant leur péché,
dit Moise & Dieu; sinon, efface-moi de ton livre que tu as écrit.
Jahve dit &4 Moise : ¢’est celui qui a péché contre moi que j’effa-
cerai de mon livre.» (Ex. XXXII, 32-33.) « Qu’ils soient effa-
cés du livre de vie, dit le psalmiste de ses adversaires, et
qu’ils ne soient point inscrits avec les justes! » (Ps. LXIX, 29.
Comp. CXXXIX, 16; Esaie IV, 3.) Dans le langage apocalyp-
tique I'image prend une signification eschatologique : I'ins-
cription au livre de vie signifie la promesse du salut, I'assu-
rance de la vie éternelle: « En ce temps-13, ceux de ton peuple:
quiseront trouvés inscrits dans le livre seront sauvés. » (Dan.
XI1I,1.) I’ap6tre Paul parle de ses compagnons d’ceuvre, dont
les noms sont dans le livre de vie. (Phil. IV, 3.) L’Apocalypse
surtout reprend cette image, qui figure dans cing passages
et occupe une place importante dans le scenario du jugement
dernier. « Je vis les morts, les grands et les petits, qui se
tenaient devant le tréne. Des livres furent ouverts. Et un
autre livre fut ouvert, celui qui est le livre de vie. Et les
morts furent jugés selon leurs ceuvres, d’aprés ce qui était
écrit dans ces livres.... Quiconque ne fut pas trouvé écrit.
dans le livre de vie, fut jeté dans I’étang de feu. » (Apoc. XX,
12, 15 ; comp. 11, 5; XIII, 8; XVII, 8; XXI, 27.)

I

Il ne sera pas nécessaire de développer longuement les
conclusions qui se dégagent de l'analyse détaillée des docu-
ments bibliques. Si nous les avons consultés avec une scru-
puleuse fidélite, ce n’est point parce que nous y trouvons un
code de doctrines surnaturelles, auxquelles l'intelligence et
la volonté auraient a se soumettre aveuglément. Le témoi-
gnage de ’Ecriture sainte nous est précieux, parce qu’il ren-
ferme ’expression la plus haute et la plus pure de la foi en
la toute-science divine. La genese de cette foi, ses progreés a
travers I’histoire, ses caractéres distinctifs, son contenu
essentiel, sa portée véritable et ses infranchissables limites,



ETUDES SUR LA DOCTRINE CHRLETIENNE DE DIEU 121

sont indiqués avec autant de clarté que de force dans les pa-
roles que nous avons empruntées aux auteurs sacrés de 'an-
cienne et de la nouvelle alliance.

On est frappé du consensus qui régne entre les affirma-
tions de la conscience religieuse arrivée a sa pleine et riche
maturité. Ce qui distingue ces affirmations, c’est leur carac-
tére pratique et expérimental, I'absence de toute curiosite
spéculative et de toute velléité métaphysique. Les pro-
blémes purement théoriques, que la scolastique des &ages
postérieurs souleva et crut résoudre 4 'aide de théses exclu-
sivement verbales, n’ont jamais préoccupé les prophétes et
les apotres, ils sont restés étrangers a la pensée de Jésus.
La notion de I’Eternel qui pénétre et juge les actions et les
sentiments des hommes ne reste pas, chez les héros de la
Bible, a I'état de vérité séverement objective, elle se trans-
forme en une puissance spirituelle qui agit sur la vie inté-
rieure de ceux qui la professent; elle est tantdt un appel
adressé 4 la conscience, tantdt une consolation offerte au
ceeur.

Ces préoccupations essentiellement pratiques et vitales se
refletent aussi dans la forme que leur imprime le langage
biblique. Quelle naiveté pittoresque, quelle énergie et quelle
richesse d’expressions dans ce langage, créé par la fantaisie
au service du sentiment religieux! Il se fait sans doute un
travail de spiritualisation progressive dans les conceptions
de nos livres saints ; mais alors méme que, grace aux grands
initiateurs d’Israél, la foi s’éléve & une hauteur et & une
pureté souvent admirables, elle ne recherche pas les for-
mules abstraites de la philosophie pour traduire et fixer son
contenu, elle affectionne les expressions colorées et les méta-
phores vivantes ; et parfois, dans ses anthropomorphismes,
elle ouvre des perspectives infinies, elle laisse entrevoir et
pressentir des profondeurs, dont la raison raisonnante ne
soupconne pas l'existence. On peut lui appliquer ce qu'un
grand critique a dit de la vraie poésie : elle ne consiste pas a
tout rendre, mais & tout faire réver.

Le symbolisme biblique n’a pas seulement une valeur re-



122 P. LOBSTEIN

ligieuse d’une inépuisable fécondité, il exerce aussi une
fonction critique trop souvent méconnue. Par la seule force
inhérente & la foi, il opére un départ et un triage, dont le
résultat peut servir a déterminer le genre de compétence et
les limites de notre connaissance religieuse.

Sur quoi porte, en effet, le témoignage des prophétes et de
I’Evangile? Quels sont les faits ou les vérités qu’il met en
pleine lumiere ?

Ce qu’il nous révéle, ce n’est pas Dieu en soi, son essence
transcendante, le mystere de son étre intime et de sa vie
infinie; ce n’est pas davantage le mode de son activité, la
maniére dont s’exercent les attributs qui lui sont propres.
Comment Dieu a-t-il connaissance du monde qu’il gouverne?
Suivant quelle loi sa toute-science se réalise-t-elle vis-a-vis
des objets auxquels elle s’applique ? Quelle relation metaphy-
sique le créateur soutient-il avec la créature? A toutes ces
questions I'Ecriture sainte n’a rien & répondre, elle ne les
pose méme pas, elle les ignore.

En revanche, elle répand une vive lumiere sur tous les
problémes d’'un intérét vital. Si elle ne nous dit pas ce que
Dieu est en soi, elle ne se lasse pas de nous apprendre ce
qu’il veut étre pour nous, quelles sont ses intentions & notre
égard, dans quel rapport de vie personnelle et de vivante
communion il veut que nous entrions avec lui. Les affirma-
tions si nombreuses et si catégoriques concernant la toute-
science divine, ont toutes cette signification pratique, émi-
nemment morale et religieuse ; elles tendent & faire naitre en
nous un sentiment qui n’est que le reflet ou 'écho de la pré-
sence, en nous, d'un Dieu qui nous sonde et nous connait,
qui éprouve nos cceurs et pénetre toutes nos voies?. Ce senti-

1 Nous espérons que cette maniére de poser la question, cet essai de ramener
la notion des « attributs métaphysiques » de Dieu aux expériences vivantes de la
conscience religieuse, désarmera la critique aussi sévére que juste, formulée
par M, W. JAMES & l'adresse de la théologie scolastique. « Que deviennent, du
point de vue du pragmatisme, les attributs métaphysiques de Dieu, distingués de
ses attributs moraux ? Quand méme on nous en donnerait la démonstration logique
la plus rigoureuse, nous devrions avouer qu’ils n’ont pas de sens.... Qu'importent



ETUDES SUR LA DOCTRINE CHRETIENNE DE DIEU 123

ment forme, si j'ose dire, la matiére premiére de notre convic-
tion chrétienne. Celui-la seul croit en chrétien a la toute-
science divine, qui éprouve un saint tremblement devant le
Juge dont les yeux sont trop purs pour voir le mal, mais qui
est en méme temps pénétré de confiance dans le Pére cé-
leste, dont la gréice réveille et satisfait nos besoins, prévient,
inspire et exauce nos priéres. Ce sentiment, fait de vénération
et d’abandon, se retrempe incessamment & la source vive de
IEvangile, incarné dans la personne du Sauveur; dans sa na-
ture immédiate et originelle, il est antérieur & toute réflexion
scientifique; l’élaboration théologique ne se produit que
plus tard, elle n’a qu’une valeur secondaire et relative: ici,
comme partout et toujours, le dogme procéde de la foi, il lui
sert d’interpreéte et d’expression.

Sur cette base et dans ces limites il est loisible & la théo-
logie systématique de hasarder quelques formules, résumant
les conclusions de I'analyse psychologique et de I’observation
historique. Ces formules, de méme que celles qui ont été
proposées dans nos études précédentes sur 'éternité et la
toute-présence de Dieu, sont essentiellement critiques, néga-
tives, limitatives ; elles n’ont pas une valeur métaphysique,
elles ne constituent pas un jugement sur la nature et les

tous ces attributs pour la vie de I'homme? §’ils ne peuvent rien changer & notre
conduite, qu'importe & la pensée religieuse qu’ils soient vrais ou faux?... Quand
J’étais enfant, je lisais les romans d’aventures de Mayne-Reid. Il célébre sans cesse
les chasseurs et les observateurs de la nature vivante, des animaux en liberté ;
il n’a que des invectives pour les naturalistes de cabinet, les collectionneurs et les
auteurs de classifications, les savants qui ne manient que des squelettes et des
animaux empaillés. Je croyais naivement qu’un naturaliste de cabinet devait étre
le pire scélérat. Les théologiens systématiques ne ressemblent-ils pas aux natura-
listes détestés par Mayne-Reid ? Leur déduction des attributs métaphysiques de
Dieu est-elle autre chose qu’un assortiment de lourdes épithétes, qui n’a rien a
voir avec les besoins de ’Ame humaine? Elle pourrait sortir toute faite d’une ma-
chine & raisonner en bois ou en cuivre. Le jargon de I’école a remplacé I'intuition
de la réalité, Au lieu de pain on vous donne une pierre. Si notre connaissance de
Dieu se réduisait & un tel conglomérat de termes abstraits, les écoles de théologie
seraient peut-étre florissantes, mais la vraie religion aurait disparu de ’dme hu-
maine, » (L'expérience religieuse. Essai de psychologie descriptive. Trad. de
M. F. Asauzit, 1906, p. 375-376.)



124 P. LOBSTEIN

fonctions de l'intelligence de Dieu. L’homme n’est pas qua-
lifié pour construire une psychologie de Uétre divin; seule, la
psychologie humaine est & sa portée; nous ne pouvons dé-
crire que le phénomeéne intérieur qui est, pour nous et en
nous, la manifestation de la toute-science de Dieu!.

Cependant, si tel est 'objet direct de notre observation et
de notre analyse, il est possible de déterminer ce qu’'implique
et suppose le phénoméne psychologique. C’est 1a, en effet,
le role des formules hypothétiques dont nous parlons: elles
éliminent toutes les solutions incompatibles avec les données
psychologiques accessibles & notre conscience. Nous dirons,
par exemple, que nous ne pouvons concevoir 'omniscience
divine qu’affranchie de toutes les restrictions auxquelles est
soumis le savoir humain ; les qualificatifs imaginés par nos
anciens théologiens, omniscientia intuitiva, simultanea, dis-
tinctissima, verissitne expriment la maniere dont nous
sommes contraints de penser cet attribut divin?2,

D’autre part, la piété pose un double postulat qui est a la
base des affirmations bibliques. L’intelligence divine em-
brasse et domine tous les étres el tous les objels créés, tous
les événements du monde physique et du monde spirituel;
quel que soit le mode d’aprés lequel cette connaissance di-

1 Les limites indiquées plus haut ont été franchies par M. ARNAL, dont I'auda-
cieuse déclaration mérite d’étre relevée ici, « Dieu change, non seulement exté-
rieurement, en apparence, pour nous, mais intérieurement, en réalité, pour lui-
méme, Dieu change. Une essence immuable est un Dieu enchainé par sa propre
immutabilité, un Dieu mort; le changement pénétre jusqu’au coeur du Dieu vivant:
Dieu n’est plus tout-scient, parce qu’il a voulu donner la liberté a I'homme, done
réserver pour tout un domaine de l'activité humaine I'étre ou le n’étre pas.... La
toute-science de Dieu dépasse notre pensée, mais elle ne différe pas de notre con-
naissance par son genre; Dieu sait pleinement et parfaitement, nous savons impar-
faitement et en partie, la toute-science de Dieu est autre que notre science par
son degré. » (La personne du Christ et le rationalisme allemand contemporain,
1904, p. 401-402.)

2 « Cette aspiration toujours décue ne te fait-elle pas concevoir 'idéal de la
pensée parfaite, je veux dire la pensée 4 ’état d’accomplissement absolu, embras-
sant tout I’&tre, 'embrassant d’une prise stre et d’'un seul regard, sans effort, sans
intermédiaire, sans succession, sans limite, sans défaillance, sans la moindre im-
perfection. » E, SAISSET, [issai de philosophie religieuse, 1862, tome II, 17-18.



ETUDES SUR LA DOCTRINE CHRETIENNE DE DIEU 125

vine a lieu, il faut admettre que Dieu sait aussi comment
tout ce qui existe et tout ce qui arrive se réfléchit dans la
conscience de ses créatures. Cest que lomniscientia divina
se réalise tout ensemble en-dehors des conditions de 1’espace
et du temps et au sein de ces conditions. Qu'on ne dise pas
que ces deux propositions s’excluent en vertu du principe
de contradiction ; elles ne seraient contradictoires que s’il
était prouvé que les catégories de I'entendement humain sont
identiques aux lois immanentes & 'omniscience divine. Qui
oserait affirmer une identité pareille? Qui serait & méme de
la prouver? Il nous est aussi impossible de formuler une
logique de la pensée divine que d’établir une psychologie de
Dieu.

Nous n’osons pas aller au-delad des quelques formules que
nous venons d’énoncer: corollaires de nos expériences reli-
gieuses, elles marquent les limites dans lesquelles se ren-
ferme notre connaissance. Quant aux autres problémes que
la scolastique ancienne ou moderne avait la prétention de
tirer au clair, et auxquels elle donnait une réponse triom-
phante en apparence, mais vaine et illusoire en réalité, il
convient de leur opposer une fin de non-recevoir absolue!.
Ceux qui soulévent des problémes pareils « entrent au sanc-
tuaire de la sagesse divine : auquel si quelqu’un se fourre et
ingere en trop grande confiance et hardiesse, il n’atteindra
iamais 14 de pouvoir rassasier sa curiosité, et entrera en un
labyrinthe ou il ne trouvera nulle issue. Car ce n’est pas
raison que les choses que Dieu a voulu estre cachées, et
dont il s’est retenu la cognoissance, soient ainsi épluchées
des hommes: et que la hautesse de sa sapience, laquelle il a
voulu plutost estre adorée de nous qu’estre comprise (afin
de se rendre admirable en icelle), soit assuiettie au sens hu-
main pour la chercher iusques a son éternité 2. »

! Tels sont, par exemple, 'étude de M. BERTHOUD, citée plus haut, et I'article
de F. GooEr, Le rapport entre la prescience divine et la liberté de I'homme
Chrétien évangélique, année 1880, numéro XI), GRETILLAT Dogmatique, 1, 246
et suiv.

2 CALVIN, Institution de la religlon chrétienne, III, 21, 2.



126 P. LOBSTEIN

Nous avons essayé de ne pas sortir des bornes marquées
par notre grand réformateur. Nous avons recueilli « les
secrets de la volonté de Dieu, qu’il a pensé estre bon de nous
communiquer, tout ce qu’il voyait nous appartenir et estre
profitable, et qu’il nous a testifié dans sa parole » ; malis nous
n’avons pas tenté de « cheminer par des rocs inaccessibles,
ni de voir en ténébres. » « N’'ayons point honte d’ignorer
quelque chose en ceste matiére, ou il y a quelque ignorance
plus docte que le savoir?. »

Il nous semble que cette docta ignorantia, enseignée par
PEcriture sainte et professée par Calvin, n’est pas un agnos-
ticisme repréhensible et coupable, mais l’expression la plus
haute de la sagesse et de la foi.

1 CALvin, Ibid., 111, 21, 3. (A )
sure.)




	Études sur la doctrine chrétienne de Dieu [suite]

