
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1905)

Heft: 2

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HU LLETIN
THEOLOGIE

Estlin Carpenter. — Les évangiles d'après la Critique
MODERNE1.

Il est toujours hautement louable qu'un professeur de théologie
mette le résultat de ses études à la portée du grand public et
l'achemine lui-même vers une compréhension plus éclairée des

phénomènes chrétiens, plutôt que de laisser ce soin à ceux qui,
dans leur haine des convictions religieuses, s'emparent des bribes
de critique parvenues à leur connaissance et ne se font pas prier
pour « éclairer » leur monde à leur manière. Il y a, dans les
milieux antireligieux, un zèle d'apostolat bien propre à faire honte
aux chrétiens.

Il faut donc être reconnaissant envers M. Carpenter, l'auteur des

deux conférences que nous annonçons, comme à leur instigateur
et traducteur, M. James Hocart. Cette petite brochure donne
réellement, selon les termes de l'introduction, un résumé clair et complet

de la grosse question à laquelle elle est consacrée. On appréciera

d'un bout à l'autre le souci qu'a l'auteur de montrer les

conditions historiques dans lesquelles sont nés les évangiles. La
seconde conférence, qui traite du quatrième évangile, nous a paru
particulièrement réussie et originale.

Ne pourrait-on pas cependant faire une critique au travail dans

son ensemble Il n'est pas possible, dans un espace aussi bref, de

1 Deux conférences par J. Estlin Carpenter, M. A., professeur d'histoire des

religions à Manchester College (Oxford). Traduites de l'anglais par James Hocart,

pasteur à Bruxelles. — Paris, 1904, Fischbacher, in-8, vu et 87 pages. Prix : 1 fr.



180 BULLETIN

donner une idée suffisante de la complexité du problème; aussi
l'auteur est-il amené à donner un caractère trop catégorique à ses

affirmations, même aux yeux de ceux qui, comme nous, partagent
presque partout ses opinions. Les laïques, visés en premier lieu,
ne soupçonneront pas que bien des théologiens ne sont pas de

l'avis de M. Carpenter, et n'auront pas entre les mains les éléments
de la cause. Un court appendice de M. Hocart, en donnant un ou
deux exemples d'interpolations, de variantes, de divergences entre
les synoptiques et le quatrième évangile, ne fait qu'accuser la
lacune tout en essayant de la combler sur un point. Il sera permis
aussi de ne pas être pleinement satisfait par le « résidu historique

», la partie positive, où l'auteur, après sa critique des synoptiques,

expose ce qu' « a été le vrai Jésus.... Il exerce une étrange
influence sur ceux qui souffrent. Les névrosés et les déséquilibrés
sont calmés par sa présence ; il fait oublier aux malades leurs
douleurs.... » Voilà des termes un peu fades et qui semblent
volontairement vagues.

Et néanmoins nous sommes sûr que cet opuscule sera lu avec

profit par les laïques, qui y apprendront ce que sont que les évangiles

en réalité, comme par ceux dont les études théologiques ne
sont plus guère qu'un souvenir : ils retrouveront, enchaînés avec
beaucoup d'art et de maîtrise, les problèmes qui se posent au sujet
des évangiles ; et les réserves, s'ils en ont à faire, leur viendront
d'elles-mêmes au cours d'une lecture facile et captivante.

M. V.

Maurice Goguel. — L'Apôtre Paul et Jésus-Christ L

Cet ouvrage est, à notre connaissance, le premier ouvrage
théologique de cette nature en langue française. Nous avions, à côté
des Vies de Jésus et études sur la vie ou l'enseignement de Paul,
des monographies sur telle ou telle partie de la doctrine du Maître
ou de son apôtre ; nous avons maintenant le premier volume d'une
théologie comparée du Nouveau Testament.

L'auteur veut suivre une méthode exclusivement historique.
Mais «le christianisme a une valeur absolue, seulement l'étude
théologique ne peut venir qu'après l'étude historique. » Qu'est-ce

1 L'Apôtre Paul et Jésus-Christ, par Maurice Goguel, licencié es lettres. Un

vol. in-8 de 593 pages, Paris, 1903, Fischbacher.



THÉOLOGIE 181

que G. entend par « étude théologique » et par « étude historique »

Il est impossible encore de le dire exactement. Nous commençons
toutefois à nous demander si la théologie ou plutôt si la dogmatique

de G. ne risquera pas de fausser son exégèse en lui imposant

à priori certaines vues historiques. « Examiner le rapport
du paulinisme avec l'enseignement de Jésus-Christ, ce sera... en

un certain sens examiner le rapport de la théologie chrétienne tout
entière avec la prédication de son fondateur. »

C'est là ce que G. aurait pu dire à la fin de l'ouvrage. Mais

placée au début, une telle proposition ne donne-t-elle pas au livre
entier un caractère trop tendentiel Ne vaudrait-il pas mieux
examiner d'abord si la prédication de Jésus est complètement
étrangère à la théologie ou simplement aux subtilités théologiques
et si, d'autre part, le système théologique de Paul est toujours
aussi clair que parfaitement ordonné

G. admet les synoptiques comme une source sûre pour nous
faire connaître l'enseignement du Christ. En ce qui concerne
l'enseignement de Paul, G. admet comme sources sûres : 1 Thessaloniciens,

les grandes épitres,Philemon et Philippiens; comme sources
douteuses : Ephésiens et Colossiens.

La première partie de l'ouvrage traite des conditions générales
dans lesquelles le paulinisme est apparu. Paul n'a pas connu le

Christ. Il a persécuté les chrétiens par zèle pour Dieu (Philip. III,
6) ; G. aurait pu ici examiner l'opinion de H irnack qui fait de Paul
avant sa conversion un apôtre juif. De son éducation pharisienne,
Paul a gardé, du moins en partie, la croyance au rôle capital de

la loi, à l'universalité du péché, à la résurrection, aux Esprits,
aux anges et aux démons. U en a retenu également la tendance
à limiter la liberté de l'homme, et la dialectique verbale. Paul
admet l'autorité de l'Ancien Testament et l'inspiration prophétique.

U est certain de parler lui-même par l'inspiration du Saint-
Esprit. Voilà pourquoi il présente comme ayant une valeur
absolue le produit de ses réflexions personnelles. U partage la

croyance à la proximité de la parousie, généralement répandue
chez les premiers chrétiens. Mais il ne donne jamais de cette

croyance un exposé systématique. Pour Paul, l'objetcentral de la

foi est la mort du Christ, et non pas, comme pour les premiers
chrétiens, la résurrection de Jésus (p. 29 s.) Cependant (p. 66) G.

nous apprend que Paul a eu conscience de ne pas devoir aux
hommes ce qui faisait l'essence de sa piété, la foi au Christ ressus-



182 BULLETIN

cité. Paul ne cite des paroles de Jésus que pour donner des directions

pratiques, pour régler des questions de détail (p. 98). Pour
Paul l'autorité des conseils et de l'exemple de Jésus parait
dépendre autant de leur contenu que de leur auteur. Nous avouons
ne pas comprendre ce que peut être le contenu d'un exemple
indépendamment de l'auteur de cet exemple.

Abordons maintenant, avec la deuxième partie de l'ouvrage, les
idées de Jésus et de Paul sur l'essence du christianisme, le péché,
la théologie (idée de Dieu), la christologie, la sotériologie, la
morale, l'Eglise, les sacrements et la gnose. Pourquoi, pourrait-on
demander, G. ne consacre-t-il pas un chapitre spécial à l'eschatologie

de Jésus et de Paul C'est, croyons-nous, parce que pour
G. le royaume de Dieu, au sens eschatologique, est le centre de

l'enseignement de Jésus. La double thèse du caractère eschatologique

et de la place centrale du royaume de Dieu dans
l'enseignement de Jésus divise encore trop les exégètes et constitue une
trop petite partie du sujet traité par G. pour que nous la discutions

longuement. Bornons-nous à poser à G.une question : p. 111

nous lisons : « Dans la théologie paulinienne le Christ prend la
place que le royaume de Dieu occupait dans l'enseignement de

Jésus. »Ne pourrait-on dire tout aussi bien sinon mieux: dans la
théologie paulinienne le salut est considéré plutôt par rapport au
Christ, son auteur, tandis que dans l'enseignement de Jésus, c'est

Jésus, le prédicateur du salut, qui expose les rapports de sa
personne avec l'objet de sa prédication « Jésus, dit G., p. 110, prêche
le salut, » Paul enseigne le commencement du salut. Mais qu'est-
ce que le salut? Le salut, d'après l'enseignement de Jésus-Christ,
comprend deux éléments distincts : le pardon des péchés et l'entrée
dans le royaume de Dieu... Le pardon des péchés c'est la destruction

de l'obstacle qui séparait l'homme de Dieu; l'entrée dans le

royaume de Dieu, c'est la réalisation effective du salut (p. 276).

Que pense Jésus du péché? «Pour Jésus le péché est l'état de

l'homme qui ne remplit pas le rôle qu'il doit remplir ici-bas (G.
aurait dû dire: dans le siècle présent), qui au lieu de s'attacher à

Dieu et par là de vivre d'une vie d'amour, de dévouement, de charité

(où Jésus a-t-il distingué l'amour et la charité s'écarte de

son Père, s'attache aux choses du monde et ne porte pas les fruits
que Dieu est en droit d'attendre de lui. »

Nous pensons avoir donné une idée suffisante du soin avec
lequel G. a tiré des textes tout ce qu'ils peuvent donner. Aussi



THÉOLOGIE 183

n'examinerons-nous pas en détail le reste de l'ouvrage. Nous
présenterons cependant encore une observation. P. 296, G. ne voit
pas que Paul ne parle jamais d'une réconciliation de Dieu avec
l'homme, mais seulement d'une réconciliation de l'homme avec
Dieu, réconciliation dont Dieu est l'auteur et Christ le moyen. Il
conclut un peu trop précipitamment à notre avis, de Rom. 8,3 ;

2 Cor. 5,21 ; Gai. 3,2, que pour Paul l'efficacité de la mort du Christ
tient à ce que le Christ se substitue au pécheur pour recevoir le
châtiment divin. G. conclut en affirmant que Paul a été le créateur
de la théologie chrétienne.

Cette création a été un bien. « En enfermant l'essence de l'Evangile

dans des formules pour l'empêcher de se perdre, elle l'a
conservé à travers des âges de superstition et d'ignorance... C'est

parce qu'il a prêché le salut par la foi en Christ que l'apôtre Paul
nous paraît avoir été le fidèle disciple de Jésus-Christ. »

Il est regrettable que G. ne mentionne même pas la distinction
entre la foi de Jésus et la foi à Jésus, qu'il ne donne pas une
définition de l'expérience religieuse (terme qui revient souvent sous
sa plume), qu'il n'examine pas l'influence possible du paulinisme
sur la manière dont l'auteur du troisième Evangile a rédigé son
récit...

Malgré ces lacunes et ces imperfections, L'Apôtre Paul et Jésus-
Christ est un livre précieux à consulter pour les pasteurs qui ne

peuvent avoir recours aux ouvrages allemands, et qui fait beaucoup

espérer de son auteur.
J. Bénazech.

Hippolyte Dreyfus et Mirza Habib-Ulah Chiraz i.—
Beha-Ullah, le livre de la Certitude (Kitab-el-
Ikan)1.

Ce livre intéressera ceux qui goûtent la poésie de l'Orient, son

langage imagé, son mysticisme et le cachet particulier de son

inspiration religieuse.
Le béhaïsme est un mouvement réformateur qui prit naissance

en Perse, au sein de l'islamisme. En 1852, poussé par les mullahs,
1 Beha-Ullah. Le livre de la Certitude (Kitab-el-Ikan), un des livres sacrés du

béhaïsme. Traduit du persan par Hippolyte Dreyfus et Mirza Habib-Ullah Chirazi.

— Paris, 1904, E. Leroux, in-16 de VI1-212 pages.



18i BULLETIN

le shah persécuta les Babis accusés de fomenter la révolte et les
¦exila en Turquie sous la surveillance du sultan. Pendant son exil
à Bagdad, l'un d'entre eux, vénéré sous le nom de Beha-Ullah, —
« la gloire de Dieu, » — écrivit, sous l'inspiration de sa foi, le

« livre de la Certitude. »

Beha-Ullah considère le passé et remarque, en tous temps et
chez tous les peuples, l'attente d'une manifestation de la
puissance divine. Mais aussitôt que parut un envoyé de Dieu, les
hommes le repoussèrent; ce fut le cas pour tous les prophètes. Au
lieu d'avoir la foi et de croire, les hommes, mis en éveil par les

signes annoncés, discutèrent les preuves de la manifestation
de Dieu. Us les mirent bientôt en doute. Ce manque de sagesse, cet
•excès de fausse science provient de lïnfluence des castes sacerdotales,

mues par ignorance ou par amour du pouvoir. Les hommes
auraient pu voir l'esprit de Dieu, identique chez tous les prophètes,
que ce soit Jésus ou Mohammed; mais ils ne comprirent pas leurs
commandements et les transgressèrent, attendant la réalisation
de signes, soi disant visibles.

Beha-Ullah interprète dans leur vrai sens les symboles et les

prophéties données dans les Ecritures, depuis Noé jusqu'à
Mohammed. Lui, le vrai Révélateur, la Nouvelle Manifestation de

Dieu, vient réveiller les hommes de leur torpeur, de leur scepticisme.

Il a écrit dans ce but plusieurs livres, à la gloire de Celui

qui l'a envoyé. Ses doctrines progressent; ce ne sont pas uniquement

les humbles qui viennent à lui, comme ils venaient à Jésus,
au commencement de son ministère, mais ce sont surtout de

puissants personnages,— peu de prêtres, il est vrai, — qui sont
gagnés à sa cause. Beha-Ullah en tire gloire, comme du nombre des

livres qu'il a écrits.
Le béhaïsme ne se pose pas en adversaire du Coran, car ses

préceptes moraux sont nettement inspirés par lui. Il ne s'oppose
à aucune religion déterminée; l'œuvre de Beha-Ullah est avant
tout la prédication d'un homme pieux, qui désire montrer aux
hommes égarés le chemin de la vérité. Son inspiration est par
contre nettement anticléricale : conséquence évidente des
persécutions que ses partisans eurent à subir, lui le premier, car il
paya de sa personne.

Le livre est écrit dans cette forme mystique qui prédomine en

Orient; l'allégorie y occupe une large place, et il est difficile parfois

de saisir la pensée de l'auteur, étouffée qu'elle est par la ri-



THÉOLOGIE 185

chesse des images et les fleurs de rhétorique entassées autour
d'elle. Les préceptes moraux sont noyés par la vague puissante
de l'idéalisme.

On peut louer les traducteurs de nous avoir donné, sous une
forme agréable à lire, ce livre au souffle généreux et à l'inspiration

pleine d'ardeur.
Et. Combe.

St^ehlin. — De l'origine de la Religion *.

Cette brochure est un intéressant essai de réfutation des théories
évolutionnistes concernant le sujet.

L'auteur sent l'importance et l'urgence de la question et ne peut
se satisfaire d'un scepticisme positiviste qui aboutit en définitive
à exclure du domaine de nos recherches ce qui contient précisément

la clef de tout savoir. Mais, effectivement, ni les sciences

naturelles ni l'histoire dans le sens restreint du terme ne peuvent
rien nous apprendre. Le fétichisme, le naturisme, l'animisme,
loin d'expliquer la naissance du sentiment religieux, ne font que

prouver son existence préalable puisqu'ils revêtent d'un caractère

religieux des objets qui n'ont en soi rien de divin. Max Müller, le

premier, a éclairé la voie, bien que sa théorie soit insuffisante et
souvent arbitraire. En suivant ses traces, on voit que le langage
révèle chez tous les Aryens une même racine désignant le Dieu
suprême et que, chez tous, ce Dieu était joint à l'idée du ciel.
Quand on remonte au delà des différenciations polythéistes
postérieures, c'est le ciel aussi qui apparaît comme la première divinité
des autres peuples connus. Telles sont les données de la science.
Mais il faut remonter plus haut. La proposition : « le ciel est
Dieu » est une synthèse de deux éléments distincts. Pour que
l'homme ait joint à l'idée de ciel celle de Dieu, il fallait qu'il eût

déjà en lui cette notion de la divinité. Ce rapprochement est un
premier anneau de la chaîne mythologique qui aboutira au
polythéisme, mais il suppose avant lui un stade où la notion de Dieu
existait pure de tout alliage. Il serait contraire à toute analogie
qu'elle fût née un jour dans l'homme sans y avoir été auparavant.

La religion est donc quelque chose d'absolument originel.
1 Ueber den Ursprung der Religion. Von Lie. theol. Leonhard Stsehlin, Konsis-

torialrat in Ansbach. München, 1905, Oskar Beck. Une brochure in-8 de 35 pages.

THÉOL. ET PHIL. 1905 13



186 BULLETIN

On ne peut pas même dire sans autre qu'elle repose sur la révélation,

car la révélation ne peut être perçue et acceptée que si
l'homme est déjà religieusement déterminé. Mais pour que cette

religion virtuelle devienne réalité actuelle, il faut une influence
actuelle venant du dehors : Dieu la produit quand l'homme
s'éveille à l'existence.

On voit que. par cette conclusion sur la détermination religieuse,
M. Stsehlin se rapproche plus qu'il ne croit des adversaires qu'il
veut combattre. S'il les critique avec autant de sévérité, c'est,

comme il est facile de s'en convaincre, qu'il ne les comprend pas.
La psychologie lui est chose totalement étrangère ; quand il a,
dans son étude, parlé de sciences naturelles et d'histoire, il pense
avoir épuisé les éléments du sujet. Faut-il s'étonner dès lors qu'il
condamne aussi prestement l'animisme et le fétichisme en disant

que les objets matériels ne peuvent produire ainsi ex nihilo le

sentiment religieux Faut-il s'étonner de le voir écrire : « C'est

la même méthode d'explication des origines que celle qui fait
provenir le langage, ce signe distinctif de l'esprit raisonnable qu'une
mystérieuse puissance créatrice de l'esprit humain a formé, du
hurlement animal et de son imitation.... Il serait superflu de

démontrer une fois de plus l'absolue impossibilité d'une provenance

semblable de la religion.... En tout premier lieu il faudrait
répondre que la religion est un phénomène beaucoup trop grand
et puissant dans l'histoire de l'humanité pour qu'on puisse expliquer

sa naissance par des origines grossières et animales.... On ne

peut faire de la stupidité animale le sein maternel de la plus pure
connaissance morale » (p. 11). C'est pourtant bien M. Stsehlin

qui dit lui-même, vingt pages plus loin, que l'homme est par
nature religieusement déterminé. La stupidité du fétichiste n'est
donc pas si grossièrement animale....

Ces quelques citations montreront assez le défaut de psychologie
dont nous parlions et la confusion de deux ordres de grandeurs
qu'on retrouve à diverses reprises. Nous ajouterons que la partie
positive, où l'auteur veut établir la communauté chez tous les

peuples de la divinité première du ciel, nous parait très sujette à

caution et certainement bien moins rigoureuse que la partie
critique où l'on trouve de la finesse d'analyse et des arguments
sérieux contre les théories modernes sur l'origine de la religion.

M. V.



THÉOLOGIE 187

Wilfred Monod. — Libres-penseurs et Penseurs libres1.

Où M. Mono! trouve-t-il donc le temps de faire tout ce qu'il
fait, d'écrire tout ce qu'il écrit, de lire tout ce qu'il lit Cette petite
brochure l'a astreint à dépouiller toute la littérature libre-penseuse

parue en France ces dernières années. Et l'on sait ce que
cette littérature gaspille l'encre I Mais c'est précisément ce qui fait
la grande valeur de cette œuvre d'indirecte mais saine apologétique,

ce qui empêche de l'analyser, mais la rend d'autant plus
indispensable à ceux que préoccupe le mouvement des esprits
contemporains : il y a là un précieux arsenal de citations et de

documents de grand intérêt. A leur lumière le conférencier montre,
avec la rigueur et la clarté qui lui sont propres, comment l'esprit
humain dégagé avec peine du dogmatisme, qui l'étouffait pour le

grand mal de la morale autant que de l'intelligence, s'est vu
menacer par un ennemi nouveau qui, sous le nom de Libre-Pensée
(avec un trait d'union et deux majuscules) a voulu, sous prétexte
de liberté, lui imposer de nouveaux dogmes, instituer des manifestations

visiblement calquées sur les cérémonies religieuses, et
cela dans un esprit d'étroitesse, d'autoritarisme rappelant trait
pour trait le fanatisme des Jacobins. Mais, Dieu merci, les
penseurs libres, eux, ont vigoureusement protesté contre ce dogmatisme

retourné ; et, quittes à se faire honnir par les sectaires, des

hommes comme Berthelot, Séailles, Louis Havet, Jaurès, Guieysse,
Vandervelde n'ont pas craint d'affirmer et de répéter que la libre-
pensée n'étant qu'une méthode d'investigation, ne peut être
antireligieuse qu'en reniant ses vrais principes.

Tout cela strictement appuyé sur des textes.
Et M. Monod achève en montrant le rôle que les libres-croyants

peuvent, dès lors, et doivent avoir dans le domaine de l'émancipation

intérieure.
Les voix qui nous parviennent en-deçà des frontières de France

sont celles de ceux qui crient le plus fort, et le plus faux. U sera
bon de pouvoir opposer à ces fanatiques de la Raison les belles
déclarations de ces hommes dont ils nous lancent toujours les

1 Conférence prononcée à l'Université populaire de Rouen par W. Monod,

membre du Conseil d'administration de la coopération des idées. 2e éd.,
augmentée d'un avant-propos. — Paris, 1904, Fischbacher, brochure in-8 de xix et

88 pages. Prix : 1 fr.



188 BEVÜ58

noms à la face et qui se trouvent en définitive être bien plutôt de

notre côté que du leur. A ceux qui se jettent dans la mêlée cette

opération sera facilitée par un heureux index qui termine la
brochure. Mais les autres aussi liront avec un intérêt particulier
l'Appendice contenant une curieuse liturgie libre-penseuse, des extraits
du Guide des cérémonies civiles et des Catéchismes libres-penseurs.

On ne peut s'empêcher, après lecture, de partager l'optimisme
de M. Monod : les fanatiques font sourire et inspirent la pitié plus
que la crainte ; avec les autres, si l'on dissipe encore certains
malentendus, la paix sinon l'entente sera certainement possible.
La pensée libre verra encore de beaux jours en France et ailleurs.
Et n'est-ce pas quelque chose de bien significatif qu'une conférence

pareille ait pu être prononcée dans une Université populaire Cela

fait honneur à l'institution ; mais plus encore, peut-être, à l'homme
qui sait en être et en rester l'âme, malgré son caractère ecclésias

tique, et sans le dissimuler.
M. V.

REVUES

Neue kirchliche Zeitschrift
Novembre 1904.

Rabus: L'esprit divin dans l'âme humaine. (Fin.) — J. Werner:
Ca première controverse antinomienne. (Fin.) — Edm. Hoppe:
Esprit et corps.

Décembre.

Edm. Hoppe: Esprit et corps. (Fin.) — Nösgen: L'histoire des

religions et le Nouveau Testament. — Scholz: Christ en relation
avec les Douze, modèle de cure d'âme. — Ed. König: Ce principal

passage chronologique et christologique du livre de Daniel
(chap. IX, v. 24-27).

Revue internationale de théologie
Octobre-décembre.

Nie. Petitpied: Mémoire inédit sur la nécessité de combattre la
bulle Unigenitus et de convoquer un Concile général (1726). Tiré
des archives du séminaire d'Amersfoort. — E. Michaud: Ecclé-


	Théologie

