Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1905)
Heft: 2

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLRKETIN

THEOLOGIE

EsTLIN CARPENTER. — LES EVANGILES D’APRES LA CRITIQUE
MODERNE 1.

Il est toujours hautement louable qu'un professeur de théologie
mette le résultat de ses études a la portée du grand public et
Pachemine lui-méme vers une compréhension plus éclairée des
phénoménes chrétiens, plutét que de laisser ce soin a ceux qui,
dans leur haine des convictions religieuses, s’emparent des bribes
de critique parvenues a leur connaissance et ne se font pas prier
pour « éclairer » leur monde & leur maniére. Il y a, dans les
milieux antireligieux, un zéle d’apostolat bien propre a faire honte
aux chrétiens.

I1 faut donc étre reconnaissant envers M. Carpenter, 'auteur des
deux conférences que nous annonc¢ons, comme a leur instigateur
et traducteur, M. James Hocart. Cette pelite brochure donne réel-
lement, selon les termes de U'introduction, un résumé clair et com-
plet de la grosse question a laquelle elle est consacrée. On appré-
ciera d’'un bout a Pautre le souci qu'a I'auteur de montrer las
conditions historiques dans lesquelles sont nés Ies évangiles. La
seconde conférence, qui traite du quatriéme évangile, nous a paru
particuliérement réussie et originale,

Ne pourrait-on pas cependant faire une critique au travail dans
son ensemble ? Il n’est pas possible, dans un espace aussi bref, de

1 Deux conférences par J. Estlin Carpenter, M. A., professeur d’histoire des
religions & Manchester College (Oxford). Traduites de 'anglais par James Hocart,
pasteur a Bruxelles. — Paris, 1904, Fischbacher, in-8, vi1 et 87 pages. Prix : 1 fr.



180 BULLETIN

donner une idée suffisante de la complexité du probléme; aussi
Pauteur est-il amené & donner un caractére trop catégorique a ses
affirmations, méme aux yeux de ceux qui, comme nous, partagent
presque partout ses opinions. Les laiques, visés en premier lieu,
ne soupgonneront pas que bien des théologiens ne sont pas de
I'avisde M. Carpenter, et n’auront pas entre lesmains les éléments
de la cause. Un court appendice de M. Hocart, en donnant un ou
deux exemples d’interpolations, de variantes, de divergences enlre
les synoptiques et le quatriéme évangile, ne fait qu’accuser la
lacune tout en essayant dela combler sur un point. Il sera permis
aussi de ne pas étre pleinement satisfait par le « résidu histo-
rigqnue », la partie positive, ou auteur, apres sa critique des synop-
tiques, expose ce qu’ « a été le vrai Jésus.... Il exerce une étrange
influence sur ceux qui souffrent. Les névrosés et les déséquilibrés
sont calmés par sa présence; il fait oublier aux malades leurs
douleurs.... » Voila des termes un pen fades et qui semblent volon-
tairement vagues.

Et néanmoins nous sommes sur que cet opuscule sera lu avec
profit par les laiques, qui y apprendront ce que sont que les évan-
giles en réalité, comme par ceux dont les études théologiques ne
sont plus guére qu’un souvenir : ils retrouveront, enchainés avec
beaucoup d’art et de maitrise, les problémes qui se posent au sujet
des évangiles ; et les réserves, ¢’ils en ont 4 faire, leur viendront
d’elles-mémes au cours d’une lecture facile et captivante.

M. V.

MAURICE GOGUEL. — L’APOTRE PAUL ET JiEsus-CHRIST 1.

Cet ouvrage est, a notre connaissance, le premier ouvrage théo-
logirue de cette nature en langue francaise. Nous avions, a ¢0té
des Vies de Jésus et études sur la vie ou I'enseignement de Panl,
des monographies sur telle ou telle partie de la doctrine du Maitre
ou de son apdtre ; nous avons maintenant le premier volume d’'une
théologie comparée du Nouveau Testament.

L'auteur veut suivre une méthode exclusivement historique.
Mais «le christianisme a une valeur absolue, seulement ’étude
théologique ne peut venir qu’aprés I’étude historique. » Qu’est-ce

1 L’Apdtre Paul et Jésus-Christ, par Maurice Goguel, licencié és lettres. Un
vol. in-8 de 593 pages, Paris, 1903, Fischbacher,



THEOLOGIE 181

que G. entend par « étlude théologique » et par « étude historique ?»
Il est impossible encore de le dire exactement. Nous commeng¢ons
toutefois 4 nous demander si la théologie on plutét si 1a dogma-
tique de G. ne risquera pas de fausser son exégése en lui impo-
sant ¢ priori certaines vues historiques. « Examiner le rapport
du paulinisme avec l'enseignement de Jésus-Christ, ce sera... en
un certain sens examiner le rapport de la théologie chrétienne tout
entiére avec la prédication de son fondateur. »

(est 14 ce que G. aurait pu dire a la fin de l'ouvrage. Mais
placée au début, une telle proposition ne donne-t-elle pas au livre
entier un caractére trop tendentiel ? Ne vaudrait-il pas mieux
examiner d’abord si la prédication de Jésus est complétement
étrangére a la théologie on simplement aux subtilités théologiques
et si, d'autre part, le systéme théologique de Paul est toujours
aussi clair que parfaitement ordonné ?

G. admet les synoptiques comme une source sure pour nous
faire connaitre I'enseignement du Christ. En ce qui concerne l'en-
seignement de Paul, G. admetcommesources stres : 1 Thessaloni-
ciens, les grandes épitres, Philéion et Philippiens; comme sources
douteuses : Ephésiens et Colossiens. .

La premiére partie de 'ouvrage traite des conditions générales
dans lesquelles le paulinisme est apparu. Paul n’a pas connu le
Christ. Il a persécuté les chrétiens par zéle pour Dieu (Philip. III,
6); G.aurait puici examiner I'opinion de Harnack qui fait de Paul
avant sa conversion un apdire juif. De son éducalion pharisienne,
Paul a gardé, du moins en partie, la croyance au réle capital de
la loi, 4 universalité du péché, a la résurrection, aux Esprits,
aux anges et aux démons. Il en a retenu également la tendance
4 limiter la liberté de 'homme, et la dialectique verbale. Paul
admet 'autorité de I’Ancien Testament et I'inspiration prophé-
tique. Il est certain de parler lui-méme par 'inspiration du Saint-
Esprit. Voila pourquoi il présente comme ayant une valeur
absolue le produit de ses réflexions personnelles. 11 partage la
croyance i la proximité de la parousie, généralement répandue
chez les premiers chréiiens. Mais il ne donne jamais de cette
croyance un exposé systématique. Pour Paul, 1'objet central de la
foi est la mort du Christ, et non pas, comme pour les premiers
chrétiens, la résurrection de Jésus (p. 29 s.) Cependant (p. 66) G.
nous apprend que Paul a eu conscience de ne pas devoir aux
hommes ce qui faisait 'essence desa piété, la foi au Christ ressus-



152 BULLETIN

cité. Paul ne cite des paroles de Jésus que pour donner des direc-
tions pratiques, pour régler des questions de détail (p. 98). Pour
Paul Tl'autorité des conseils et de I'exemple de Jésus parait
dépendre autant deleur contenu que de leur auteur. Nous avouons
ne pas comprendre ce que peut étre le contenu d’un exemple
indépendamment de 'auteur de cet exemple.

Abordons maintenant, avec la deuxiéme partie de 'ouvrage, les
idées de Jésus et de Paul sur I'essence du christianisme, le péché,
la théologie (idée de Dieu), la christologie, la sotériologie, la
morale, ’Eglise, les sacrements et la gnose. Pourquoi, pourrait-on
demander, G. ne consacre-t-il pas un chapitre spécial a4 'escha-
tologie de Jésus et de Paul ? (Pest, croyons-nous, parce que pour
G. le royaume de Dieu, au sens eschatologique, est le centre de
Ienseignement de Jésus. La double thése du caractére eschatolo-
gique et de la place centrale du royaume de Dieu dans l'ensei-
gnement de Jésus divise encore trop les exégétes et constitue une
trop petite partie du sujet traité par G. pour que nous la discu-
tions longuement. Bornons-nous a poser a G.une question: p. 111
nous lisons: « Dans la théologie paulinienne le Christ prend la
place que le royaume de Dieu occupait dans l'enseignement de
Jésus. » Ne pourrait-on dire tout aussi bien sinon mieux: dans la
théologie paulinienne le salut est considéré plutét par rapport au
Christ, son auteur, tandis que dans ’enseignement de Jésus, ¢’est
Jésus, le prédicateur du salut, qui expose les rapports de sa per-
sonne avec I'objet de sa prédication ? « Jésus, dit G., p. 110, préche
le salut, » Paul enseigne le commencement du salut. Mais qu’est-
ce que le salut ? Le salut, d’aprés I’enseignement de Jésus-Christ,
comprend deux éléments distinets : le pardon des péchés et 'entrée
dans le royaume de Dieu... Le pardon des pécheés c’est la destruc-
tion de I'obstacle qui séparait 'homme de Dieu; ’entrée dans le
royaume de Dieu, c’est la réalisation effective du salut (p. 276).
Que peunse Jésus du péché? « Pour Jésus le péché est I'état de
I’homme qui ne remplit pas le roéle qu’il doit remplir ici-bas (G.
aurait dua dire: dans le siécle présent), qui au lieu de s’attacher a
Dieu et par 1a de vivre d’une vie d’amour, de dévouement, de cha-
rité (o Jésus a-t-il distingué Pamour et la charité ?) s’écarte de
son Pére, s’attache aux choses du monde et ne porte pas les fruits
que Dieu est en droit d’attendre de lui. »

Nous pensons avoir donné une idée suffisante du soin avec
lequel G. a tiré des textes tout ce qu’ils peuvent donner. Aussi



THEOLOGIE 183

n’examinerons-nous pas en détail le reste de I'ouvrage. Nous pré-
senterons cependant encore une observation. P. 296, G. ne voit
pas que Paul ne parle jamais d’une réconciliation de Dieu avec
’homme, mais seulement d’une réconciliation de 'homme avec
Dieu, réconciliation dont Dieu est I'auteur et Christ le moyen. Ii
conclut un peu trop précipitamment & notre avis, de Rom. 8,3;
2 Cor. 5,21 ; Gal. 3,2, que pour Paul l'efficacité de la mort du Christ
tient a ce que le Christ se substitue au pécheur pour recevoir le
chitiment divin. G. conclut en affirmant que Paul a été le créateur
de la théologie chrétienne.

Celte création a élé un bien. « Fn enfermant I’essence de I'Evan-
gile dans des formules pour ’empécher de se perdre, elle I'a con-
serve a travers des ages de superstition et d’ignorance... C’est
parce qu’il a préché le salut par la foi en Christ que ’apdtre Paul
nous parait avoir été le fidele disciple de Jésus-Christ. »

Il est regrettable que G. ne mentionne méme pas la distinction
entre la foi de Jésus et la foi @ Jésus, qu’il ne donne pas une défi-
nition de 'expérience religieuse (terme qui revient souvent sous
sa plume), qu’il n’examine pas l'influence possible du paulinisme
sur la maniére dont 'auteur du troisiéme Evangile a rédigé son
récit..,

Malgré ces lacunes et ces imperfections, L’Apdtre Pawl et Jesus-
Christ est un livre précieux a consulter pour les pasteurs qui ne
peuvent avoir recours aux ouvrages allemands, et qui fait beau-
coup espérer de son auteur.

J. BENAZECH.

HippoLyTE DrREYFUS ET MirzA HABIB-ULAH CHIRAZ 1. —
BEgA-ULLAH, LE LIVRE DE LA CERTITUDE (KITAB -EL-
IkAN) 1.

Ce livre intéressera ceux qui goutent la poésie de 1I'Orient, son
langage imagé, son mysticisme et le cachet particulier de son
inspiration religieuse.

Le béhaisme est un mouvement réformateur qui prit naissance
en Perse, au sein de I'islamisme. En 1852, poussé par les mullahs,

L Beha-Ullah. Le livre de la Certitude (Kitab-el-Ikan), un des livres sacrés du
béhaisme. Traduit du persan par Hippolyte Dreyfus et Mirza Habib-Ullah Chirazi.
— Paris, 1904, E. Leroux, in-16 de VII-212 pages.



184 BULLETIN

le shah persécuta les Babis accusés de fomenter la révolie et les
exila en Turquie sous la surveillance du sultan. Pendant son exil
a Bagdad, l'un d’entre eux, vénéré sous le nom de Beha-Ullah, —
« la gloire de Dieu, » — écrivit, sous l'inspiration de sa foi, le"
«livre de la Certitude. »

Beha-Ullah considére le passé et remarque, en tous temps et
chez tous les peuples, 'attente d’une manifestation de la puis-
sance divine. Mais aussitit que parut un envoyé de Dieu, les
hommes le repoussérent; ce fut le cas pour tous les prophétes. Au
lieu d’avoir la foi et de croire, les hommes, mis en éveil par les
signes annoncés, discutérent les preuves de la manifestation
de Dieu, Ils les mirent bientot en doute. Ce manque de sagesse, cet
excés de fausse science provient de l'influence des castes sacerdo-
tales, mues par ignorance ou par amour du pouvoir. L.es hommes
auraient pu voir ’esprit de Dieu, identique chez tous les prophétes,
que ce soit Jésus ou Mohammed; mais ils ne comprirent pas leurs
commandements et les fransgresseérent, attendant la réalisation
de signes, soi disant visibles.

Beha-Ullah interpréte dans leur vrai sens les symboles et les
prophéties données dans les Ecritures, depuis Noé jusqu'a Mo-
hammed. Lui, le vrai Révélateur, la Nouvelle Manifestation de
Dieu, vient réveiller les hommes de leur torpeur, de leur scepti-
cisme. Il a écrit dans ce but plusieurs livres, a la gloire de Celni
qui I'a envoyé. Ses doctrines progressent; ce ne sont pas unique-
ment les humbles qui viennent & lui, comme ils venaient a Jésus,
au commencement de son ministere, mais ce sont surtout de puis-
sants personnages, — peu de prétres, il est vrai, — qui sont ga-
onés a sa cause. Beha-Ullah en tire gloire, comme du nombre des
livres qu’il a écrits.

Le béhaisme ne se pose pas en adversaire du Coran, car ses
préceptes moraux sont nettement inspirés par lui. Il ne s’oppose
a aucune religion déterminée; I'envre de Beha-Ullah est avant
tout la prédication d’'un homme pieux, qui désire montrer aux
hommes égarés le chemin de la vérité. Son inspiration est par
contre nettement anticléricale : conséquence évidente des persé-
cutions que ses partisans eurent a subir, lui le premier, car il
paya de sa personne.

Le livre est écrit dans cette forme mystique qui prédomine en
Orient; Pallégorie y occupe une large place, et il est difficile par-
fois de saisir la pensée de I'auteur, étouffée qu’elle est par la ri-



THEOLOGIE 185

chesse des images et les fleurs de rhétorique entassées autour
d’elle. Les préceptes moraux sont noyés par la vague puissante
de I'idéalisme.

On peut louer les traducteurs de nous avoir donné, sous une
forme agréable a lire, ce livre au souffle généreux et & l'inspira-
tion pleine d’ardeur.

Er. CoMBE.

STHEHLIN. — DE L’ORIGINE DE LA RELIGION 1.

Cette brochure est un intéressant essai de réfutation des théories
évolutionnistes concernant le sujet.

L’auteur sent 'importance et I'urgence dela question et ne peut
se satisfaire d’'un scepticisme positiviste qui aboutit en définitive
a exclure du domaine de nos recherches ce qui contient précisé-
ment la clef de tout savoir. Mais, effectivement, ni les sciences
naturelles ni histoire dans le sens restreint du terme ne peuvent
rien nous apprendre. Le fétichisme, le naturisme, I’animisme,
loin d’expliquer la naissance du sentiment religieux, ne font que
prouver son existence préalable puisqu’ils revétent d'un caractére
religieux des objets qui n’ont en soi rien de divin. Max Miiller, le
premier, a éclairé la voie, bien que sa théorie soit insuffisante et
souvent arbitraire. En suivant ses traces, on voit que le langage
révele chez tous les Aryens une méme racine désignant le Dieu
supréme et que, chez tous, ce Dieu était joint 4 I'idée du ciel.
Quand on remonte au dela des différenciations polythéistes posté-
rieures, c’est le ciel aussi gqui apparait comme la premiére divinité
des autres peuples connus. Telles sont les données de la science.
Mais il faut remonter plus haut. La proposition : « le ciel est
Dieu » est une synthése de deux éléments distinets. Pour que
I’homme ait joint & I'idée de ciel celle de Dieu, il fallait qu’il ett
déja en lui cette notion de la divinité. Ce rapprochement est un
premier anneau de la chaine mythologique qui aboutira au poly-
théisme, mais il suppose avant lui un stade ou la notion de Dieu
existait pure de tout alliage. Il serait contraire a toute analogie
qu’elle fut née un jour dans ’homme sans y avoir été aupara-
vant. La religion est donc quelque chose d’absolument originel.

1 [eber den Ursprung der Religion. Von Lic. theol. Leonhard Steehlin, Konsis-
torialrat in Ansbach. Miinchen, 1905, Oskar Beck, Une brochure in-8 de 35 pages.

THEOL. ET PHIL. 1905 13



186 BULLETIN

On ne peut pas méme dire sans autre qu’elle repose sur la révéla-
tion, car la révélation ne peut étre percue et acceptée que si
'homme est déja religieusement déterminé. Mais pour que cette
religion virtuelle devienne réalité actuelle, il faut une influence
actuelle venant du dehors : Dieu la produit quand I'homme
s'éveille a 'existence.

On voit que par cette coneclusion sur la détermination religieuse,
M. Steehlin se rapproche plus qu’il ne croit des adversaires qu’il
veut combattre. S’il les critique avec autant de sévérité, c’est,
comme il est facile de s’en convaincre, qu’il ne les comprend pas.
La psychologie lui est chose totalement étrangére ; quand il a,
dans son étude, parlé de sciences naturelles et d’histoire, il pense
avoir épuisé les éléments du sujet. Faut-il s’étonner dés lors qu’il
condamne aussi prestement 'animisme et le fétichisme en disant
que les objets matériels ne peuvent produire ainsi ex nihilo le
sentimeunt religieux ? Faut-il s’étonner de le voir écrire : « Cest
la méme méthode d’explication des origines que celle qui fait pro-
venir le langage, ce signe distinetif de 'esprit raisonnable qu'une
mystérieuse puissance créatrice de l'esprit humain a formé, du
hurlement animal et de son imitation.... Il serait superflu de
démontrer une fois de plus 'absolue impossibilité d'une prove-
nance semblable de la religion.... En tout premier lieu il faudrait
répondre que la religion est un phénoméne beaucoup trop grand
et puissant dans I’histoire de I'humanité pour qu’on puisse expli-
quer sa naissance par des origines grossiéres et animales.... On ne
peut faire de la stupidité animale le sein maternel de la plus pure
connaissance morale » (p. 11). C’est pourtant bien M. Stahlin
qui dit lui-méme, vingt pages plus loin, que I’homme est par
nature religieusement déterminé. La stupidité du fétichiste n’est
donc pas si grossiérement animale....

Ces quelques citations montreront assez le défaut de psychologie
dont nous parlions et la confusion de deux ordres de grandeurs
qu’on retrouve a diverses reprises. Nous ajouterons que la partie
positive, ou l'auteur veut établir la communauté chez tous les
peuples de la divinité premiére du ciel, nous parait tres sujette &
caution et certainement bien moins rigoureuse que la partie cri-
tique ot l'on trouve de la finesse d’analyse et des arguments
sérienx contre les théories modernes sur 'origine de la religion.

M. V.




THEOLOGIE 187

WILFRED MONOD. — LIBRES-PENSEURS ET PENSEURS LIBRES 1.

Ou M. Monod trouve-t-il donc le temps de faire tout ce qu’il
fait, d’écrire tout ce qu’il écrit, de lire tout ce qu’illit ? Cette petite
brochure I’a astreint a dépouiller toute la littérature libre-pen-
seuse parue en France ces derniéres années. It 'on sait ce que
cette littérature gaspille I'encre | Mais ¢’est précisément ce qui fait
la grande valeur de cette ceuvre d’indirecte mais saine apologé-
lique, ce qui empéche de I'analyser, mais la rend d’autant plus
indispensable & ceux que préoccupe le mouvement des esprits
contemporains : il y a la un précieux arsenal de citations et de
documents de grand intérét. A leur lumiére le conférencier montre,
avec la rigueur et la clarté qui lui sont propres, comment I'esprit
humain dégagé avec peine du dogmatisme, qui ’étouffait pour le
grand mal de la morale autant que de l'intelligence, s’est vu
menacer par un ennemi nouveau qui, sous le nom de Libre-Pensée
(avec un trait d’'union et deux majuscules) a voulu, sous prétexte
de liberté, lui imposer de nouveaux dogmes, instituer des manifes-
tations visiblement calquées sur les cérémonies religieuses, et
cela dans un esprit d'étroitesse, d’autoritarisme rappelant trait
pour trait Ie fanatisme des Jacobins. Mais, Dieu merci, les pen-
seurs libres, eux, ont vigoureusement proteste contre ce dogma-
tisme retourné ; et, quittes a se faire honnir par les sectaires, des
hommes comme Berthelot, Séailles, Louis Havet, Jaures, Guieysse,
Vandervelde n’ont pas craint d’affirmer et de répéter que la libre-
pensée n’étant qu’'une méthode d’investigation, ne peut étre anti-
religieuse qu’en reniant ses vrais principes.

Tout cela strictement appuyé sur des textes.

Et M. Monod achéve en montrant le role que les libres-croyants
peuvent, dés lors, et doivent avoir dans le domaine de 'émancipa-
tion intérieure.

Les voix qui nous parviennent en-dec¢a des frontiéres de France
sont celles de ceux qui crient le plus fort, et le plus faux. Il sera
bon de pouvoir opposer a ces fanatiques de la Raison les belles
déclarations de ces hommes dont ils nous lancent toujours les

! Conférence prononcée a I'Université populaire de Rouen par W. Monod,
membre du Conseil d’administration de la coopération des idées. 2¢ éd., aug-
mentée d’un avant-propos. — Paris, 1904, Fischbacher, brochure in-8 de XIX et
88 pages. Prix : 1 fr.



188 REVUES

noms & la face et qui se trouvent en définitive étre bien plutdt de
notre coté que du leur. A ceux qui se jettent dans la mélée celte
opération sera facilitée par un heureux index qui terminela bro-
chure. Mais les autres aussi liront avec un intérét particulier ’Ap-
pendice contenant une curieuse liturgie libre-penseuse, des extraits
du Guide des cerémonies civiles et des Catéchismes libres-pen-
seurs.

On ne peut s’empécher, aprés lecture, de partager Poptimisme
de M. Monod : les fanatiques font sourire et inspirent la pitié plus
que la crainte ; avec les autres, si l'on dissipe encore certains
malentendus, la paix sinon l'’entente sera certainement possible.
La pensée libre verra encore de beaux jours en France et ailleurs.
Et n’est-ce pas quelque chose de bien significatif qu'une conférence
pareille ait pu étre prononcée dans une Université populaire ? Cela
fait honneur a I'institution ; mais plus encore, peut-étre, a’homme
qui sait en étre et en rester 'ame, malgré son caractére ecclésias

tique, et sans le dissimuler.
M. V.

REVUES

NEUE KIRCHLICHE ZEITSCHRIFT
Novembre 1904,

Rabus: L’esprit divin dans I’dme humaine. (Fin.) —J. Werner:
La premiére controverse antinomienne. (Fin.) — Edm. Hoppe:
Esprit et corps.

Décembre.
Edm. Hoppe: Esprit et corps. (Fin.) — Ndsgen: L’histoire des
religions et le Nouveau Testament. — Scholz: Christ en relation
avec les Douze, modéle de cure d’dme. — Ed. Kdnig: Le princi-

pal passage chronologique et christologique du livre de Daniel
(chap. IX, v. 24-27).

REVUE INTERNATIONALE DE THEOLOGIE

Octobre-décembre.

Nic. Petitpied: Mémoire inédit sur la nécessité de combattre la
bulle Unigenitus et de convoquer un Concile général (1726). Tiré
des archives du séminaire d’Amersfoort. — E. Michaud: Ecclé-



	Théologie

