Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1905)

Heft: 6

Artikel: Séneque [suite]

Autor: Farel, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379790

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379790
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SENEQUE

PAR

P. FAREL!

pasteur & Congénies {Gard).

Maintenant essayons de trouver si ¢’est possible le systéme
qui servait d’appui & cette belle devise.

Ce systeme doit se trouver puisque Sénéque en a proclamé
la nécessité et qu’il ne pense pas que la vie morale puisse
s’établir sur des préceptes isolés.

Ce systéme, il ne le demandait pas & 'opinion courante.
Séneque pensait avec les Stoiciens qu’il ne faut pas faire
grand état de Popinion, dont le sage doit se dégager: populus
honesti dissuasor, dit-il.

« Qui ignore en effet, écrit-il (De constantia 14), que le sage
n’a pas la méme opinion que la foule touchant ce qui est
bien et ce qui est mal. Il ne tient pas compte de ce que les
hommes appellent honteux ou malheureux ; il ne va pas par
le chemin du peuple; mais comme les astres suivent un
cours contraire a celul du monde, ainsi le sage va en sens
contraire de l'opinion 2,

il donne son adhésion & cette parole d’Epicure en la ci-
tant et en la commentant: « Jamais je n’ai voulu plaire au
peuple, car ce que je sais, le peuple ne I'approuve pas et ce

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraisons de mai-juillet et sep-
tembre 1905.

2 Non respicit (sapiens) quid homines turpe judicent, aut miserum ; sed ut
sidera contrarium mundo iter intendunt, ita hic adversus opinionem vadit.



H22 P. FAREL

que le peuple approuve, je 'ignore. » Comment, ajoute-t-il
en maniére de commentaire, peut-il plaire au peuple celui
a qui plait la vertu? C’est par de mauvais moyens qu’on
capte la faveur populaire. Il faut que tu lui deviennes sem-
blable : le peuple n’approuvera que ceux en qui il se recon-
naitral. (Ep. 29. Cf. Ep. 7, 8, 31.)

D’autre part, ce méme Sénéque qui fait si peu de cas de
l'opinion donnait beaucoup de poids au consentement uni-
versel : Chez nous, dit-il, c’est une grande preuve de vérité
quand une chose réunit les suffrages de tous. Ainsi par
exemple, nous concluons qu’il y a des dieux du fait que la
croyance aux dieux est innée chez tous les hommes et qu’il
n’y a jamais eu de peuple tellement en dehors des lois et
des moeurs, qu’il ne criit en des dieux? Lorsque nous rai-
sonnons sur l'éternité des Ames, ce n’est pas un petit argu-
ment pour nous que le consentement universel des hommes,
soit qu’ils craignent les dieux infernaux, soit qu’ils les ado-
rent (Ep. 117).

Cependant Sénéque n’acceptait cet héritage comme celui
des philosophes que sous bénéfice d’inventaire; il se per-
mettait de s’inscrire en faux contre certaines croyances tra-
ditionnelles. Ainsi dans le traité (De brevitate vite, ch. 16):
« Par contre combien leur paraissent courtes les nuits qu’ils
passent dans les débauches ou le vin! de la aussi la folie
des poétes qui entretiennent la folie des hommes avec leurs
fables: il leur plait de raconter que Jupiter, retenu par les
charmes d’une couche adultére, doubla la durée de la nuit.
Qu’est-ce la, dit-il, sinon allumer les vices, que de leur
donner les dieux pour patrons et de lacher la bride au mal
en I'excusant par I'exemple des dieux. » (De brevitate 16.) —
Et ailleurs, ép. 123: « La superstition est une erreur folle :

U Malis artibus popularis favor quaeritur: similem te illis facias oportet; non
probabunt nisi agnoverint.

2 Apud nos veritatis argumentum est, aliquid omnibus videri : tamquam
deos esse, inter alia sic colligimus, quod omnibus de diis opinio insita est, nec
ulla gens usquam est adeo extra leges moresque projecta, ut non aliquos deos
credat.



SENEQUE | 523

elle craint ceux qu’il faut aimer ; elle offense ceux auxquels
elle rend un culte. En effet, quelle différence de nier les dieux
oun de les rendre infimes? Voild ce qu’il faut apprendre,
apprendre & fond: la philosophie ne doit pas fournir des
excuses aux vices. Il n’y a pas d’espoir de guérison pour un
malade que son médecin exhorte & 'intempérance?. (Ep.123.)
Enfin dans le De beneficiis, liv. 7, ch. 2, il parle de ce trouble
intolérable qui vient d’en haut et dont il faut s’affranchir,
de « ce trouble que I’'on a lorsqu’on regle sa foi aux dieux sur
la fable el que l'on se fait d’eux une idée au gré de ses
vices 2. » Kt l'on sait qu’il avait composé un traité sur les
superstitions qui malheureusement est perdu.

Ce n’est donc pas absolument dans la tradition que Séne-
que ira chercher son systéme, ol il doit appuyer sa vie mo-
rale et ou les préceptes doivent puiser leurs forces.

Il trouvera ce systéme comme un patrimoine de sagesse
dans telle famille de grands esprits ol il se fera adopter. Ce
systéme, cet ensemble de dogmes ou de décrets fixant la
pensée et la vie et lui d0tant toute incertitude, portera sur trois
objets : Dieu ou les dieux, les hommes, les choses. Nous al-
lons le donner tel qu’il le donne dans I’ép. 95, en complé-
tant chacun des chapitres par ce que nous pourrons trouver
ailleurs dans le reste de ses ceuvres.

Pour ce qui est de Dieu, on ne saurait s’en tenir & des preé-
ceptes réglant ce que nous devons ou ne devons pas offrir
aux dieux, de quelle maniére il faut se comporter dans les
temples: « Jamais 'instruction d’'un homme ne sera compléte
tant qu’il n’aura pas compris quelle est la nature du Dieu
gu’il doit adorer, que Dieu posséde tout, donne tout, accorde
tous ses bienfaits gratuitement. Quelle est la raison de ses
bienfaifs ? — sa nature. Il se trompe, celul qui pense que les
dieux veulent faire du mal, ils ne peuvent pas plus recevoir

! Quid enim interest utrum deos neges an infames? Hewec discenda, imo
ediscenda sunt. Non debet excusationes vitio philosophia suggerere. Nullam habet
spem salutis eeger quem ad intemperantiam medicus hortatur.

2 Et ea perturbatione carere quie intolerabilis ex alto venit, ubi de diis fama
creditum est illos vitiis nostris sestimavimus,



o24 P. FAREL

des torts qu’en faire. En effet faire le mal et en endurer, les
deux vont ensemble. C’est le fait de leur nature, la plus
haute et la plus belle de toutes, qu’elle les soustrait a tout
péril et qu’elle les rend inoffensifsi. Le premier culte a
rendre aux dieux c’est de croire aux dieux, credere deos;
c’est ensuite de leur attribuer la majeslé (majestatem), de
leur attribuer la bonté sans laquelle il n’y a pas de majesté,
de savoir qu’ils président au monde, qu’ils réglent toutes
choses par leur puissance, qu’ils prennent soin du genre
humain, tout en étant attentifs 4 chacun en particulier. lls
ne font aucun mal, ni n’en éprouvent. Au reste ils en cha-
tient certains et les corrigent, et quelquefois sous forme de
bien, ils punissent. Veux-tu rendre les dieux propices? Sois
homme de bien, bonus esto. Celui-l1a leur rend le culte qu’il
leur doit, qui les imite 2. » (Ep. 95.)

Voila bien dans quelle dépendance étroite Séneque mettait
la morale de la religion, et en le faisant il était bien, sans
le savoir, sur la ligne des prophétes, de Jésus et des apotres.
(Cest bien dans ce sens qu’il approuve quelque part Socrate
d’avoir ramené la philosophie aux meoeurs et d’avoir dit que
la sagesse supréme c’est de distinguer le bien du mal.
(Ep. 1.)

Il n’y a sans doute pas & s’arréter a ce pluriel: les dieux
que Sénéque emploie concurremment avec le singulier : Dieu.
Ce pluriel ne peut-il pas se rapprocher du pluriel Elohim
qui ne nuisait pas pour I’Israélite & I'unité de Dieu?

Sénéque a de Dieu ou des dieux une idée trés haute, il
fait de Dieu la somme de tout bien, le bien ou le bon
supréme. Lui obéir c’est la liberté: parere Deo libertas est.
(De vita beata, XV). Dieu est en tout homme de bien, il est
prés de toi, avec toi, au dedans de toi. Il prend garde au
bien et au mal que nous faisons et s’en souvient. (Ep. 41.) Les
dieux sont secourables a ceux qui montent. (Ep. 73.) Dieu
est présent partout, nous vivons en sa présence, patemus

1 Summa illa ac pulcherrima omnium natura quos periculo exemit, nec pericu-
losos quidem fecit.
2 Satis illos coluit, quisquis imitatus est.



SENEQUE D5

Deo. 1l nous faut vivre comme si nous étions en présence de
quelqu’un ; il nous faut penser comme si quelqu’un pouvait
voir jusqu’au fond de notre coeur et il le peut. Qu’importe
en effet d’étre caché aux yeux des hommes? Rien n’est caché
pour Dieu. Il est présent & nos esprits et il intervient au mi-
lieu de nos pensées. Que dis-je? il intervient, comme si
jamais il s’éloignait?! (Ep. 83.) Aussi pour saisir Dieu, faut-
il un esprit pur et saint. Quel est, dit-il, le lieu du bien
supréme? Pesprit, animus. S’il n’est saint et pur, il ne peut
recevoir Dieu. Hic, nisi purus ac sanctus, Deum non capit,
(Ep. 87 ) N'est-ce pas la parole de Jésus : « Heureux les coeurs
purs, car ils verront Dieu? »

Les superstitions rendent les dieux infidmes : il vaut mieux
ies nier, elles font craindre ceux qu’il faut aimer. Les dieux
accordent leurs bienfaits gratuitement; nous avons gratui-
tuitement les bienfaits des dieux, gratuitos habemus deos. (De
beneficiis, 25.)

Et voici une belle citation que nous a conservee Lactance,
Divin. institut., chap. XXV : « Voulez-vous, dit-il, avoir la
pensée d’un Dieu grand et paisible et digne de vénération
par sa majesté pleine de douceur, notre ami, et toujours
trés prés de nous? il ne s’agit pas de lui rendre un culte
consistant en sacrifices sanglants. Quel plaisir peut-il pren-
dre & 'immolation de victimes innocentes? mais il faut lui
rendre le culte d’un esprit pur et de desseins bons et justes.
Il ne s’agit pas de lui batir des temples de pierres amon-
celées; 1l faut que chacun lui consacre un sanctuaire dans
son coeur?2. »

Dieu nous a donné toutes choses: il nous a donné méme
des choses de luxe, usque in delicias amamur. {De beneficiis
IV,5.) Mais pour échapper a la reconnaissance due a Dieu, on
dit: c’est la nature qui donne ces choses. Sénéque répond:

1 Quid enim prodest ab homine aliquid secretum ? Nihil Deo clusum est. Inte-
rest animis nostris, et cogitationibus mediis interest. Sic intervenit dico, tamquam
aliquando discedat !

2 Non templa illi congestis in altitudinem saxis struenda sunt : in suo cuique
consecrandus est pectore.



526 P. FAREL

« Tu ne comprends pas que lorsque tu parles ainsi, tu chan-
ges le nom de Dieu. En effet, qu’est-ce autre chose, la nature,
que Dieu et la raison divine présente a tout le monde et a
ses parties diverses? Tant que tu le voudras, tu pourras
nommer différemment cet auteur de toutes choses: tu I’ap-
pelleras & juste titre Jupiter trés grand et trés bon, celui qui
est le maitre du tonnerre, celui qui soutient tout, statorem.
Il est le fondateur, stator stabilitorque, parce que toutes
choses subsistent grace a lui; et si tu 'appelles le destin, tu
ne te frompes pas, car, le destin n’étant rien d’autre que la
série enchainée des causes, celui-la est la cause premiére de
tout, de laquelle toutes les autres dépendent. Tu lui appli-
queras justement tous les noms que tu voudras, qui dési-
gnent et impliquent une force et un effet des choses célestes ;
il pourra y avoir autant d’appellations qu’il y a de fonctions
qu’il accomplit. Les notres Pappellent aussi le pére Liberus,
Bacchus et Hercule et Mercure. Le pére Liberus, en tant
qu’il est le pére de tout.... Hercule parce que sa force est in-
vincible et grande et que, quand elle s’est fatiguée de pro-
duire, elle s’en va dans le feu ; Mercure parce qu’a lui appar-
tiennent la raison, le nombre et I'ordre et le savoir. De quelque
coté que tu te tournes, tu le verras t’apparaitre, rien n’est
vide de lui; il remplit son ouvrage!. C’est pourquol tu n’es
pas plus avancé, 0 le plus ingrat des mortels, qui nies de-
voir rien & Dieu, mais tout & la nature, parce que la nature
n’est pas sans Dieu, ni Dieu sans la nature, mais les deux
sont une méme chose et coincident. Si ayant recu quelque
service de Séneque, tu disais le devoir & Annéus (prénom de
Sénéque) ou a Lucius (autre prénom) tu ne changerais pas
ton créancier, mais son nom ; puisque, soit que tu dises son
prénom ou sOn nom ou son surnom, ce sérait toujours le
méme personnage. Ainsi tu appelles Dieu : nature, destin,
fortune: ce sont la tous les noms du méme Dieu, se ser-
vant difféeremment de sa puisssance. De méme la justice, la
probité, la prudence, la force, la tempérance sont les biens

1 Quocumgque te flexeris, ibi illum videbis oceurrentem tibi, nihil ab illo vacat :

opus suum ipse implet.



SENEQUE H7

d’'un seul esprit. Quel que soit celui de ces biens qui te
plaise, c’est 'esprit qui te plait. » (De beneficiis, 1V, 8.)

Ainsi Dieu est 'auteur de tout, la cause des causes. Il est
vrai que Sénéque enchaine Dieu aux lois de la nature, mais
c’est lui qui les a décrétées. C’est une consolation dans I'in-
fortune de savoir qu’on suit la loi de 'univers : Quoi que ce
soit qui nous ait commandé de vivre et de mourir ainsi, cela
meéme lie aussi les dieux de la méme nécessité; un cours
irrévocable entraine également les choses humaines et les
choses divines. Ce grand créateur et maitre de toutes choses
a bien écrit les desting, mais il les suit: Il obéit toujours, il
a commandé une seule fois. Semper paret, semel jussit. Mais
notons que c’est Dieu qui a écrit les lois, réglé les destins ;
de plus, il ne les subit pas, il leur obéit et sa liberté souve-
raine reste intacte comme la noétre aussi, qui consiste & lui
obéir : parere Deo libertas est.

Voici maintenant ce que je trouve dans un traité en sept
livres sur les questions naturelles : il y a la de la physique,
de I'histoire naturelle, de la géographie, de la météorologie,
de l'astronomie : il y a peut-étre encore autre chose : c’est
sans doute le résumé des sciences physiques et naturelles de
son temps.

Or ce traité est rempli de considérations morales et philo-
sophiques, elles ouvrent et ferment chacun des livres. Voici
comment il débute :

« Toute la distance qu’il v a entre la philosophie et les
autres savoirs existe, & mon sens, dans la philosophie, entre
cette partie qui concerne les hommes et celle qui concerne
les dieux : celle-ci est plus haute et plus hardie, antmo-
stor, elle se donne plus de liberté, elle ne se contente pas
des yeux, elle soupconne qu’il y a quelque chose de plus
grand et de plus beau, que la nature a placé hors de la por-
tée de notre vuel. Enfin, il v a entre les deux la distance
qu’il y a entre Dieu et 'homme. L’une enseigne ce qu’il faut
faire sur la terre, 'autre ce qul se passe dans le ciel. L’une

1 Non fuit oculis contenta, majus esse quiddam suspicata est (philosophia) ac
pulchrius quod extra conspectum natura posuisset,



528 P. FAREL

dissipe nos erreurs et nous donne des lumiéres pour péné-
trer les choses obscures de la vie, 'autre s’éleve de beaucoup
au-dessus des ténébres dont nous sommes enveloppés, et
nous arrachant aux ténébres, nous conduit 14 d’ou elle brille.
En vérité, je rends grace alors 4 la nature, lorsque je la vois
non dans cette partie qui est ouverte & tous, mais lorsque j'ai
pu pénétrer ses mystéres, lorsque japprends quelle est la
matiére de l'univers, quel en est 'auteur ou le gardien, ce
qu’est Dieu, s’il n’a de pensée que pour lui-méme, ou §’il
tient compte quelquefois de nous, s’il fait chaque jour quel-
que chose, ou s'il n’a agi qu’une fois, s’il est une partie du
monde ou s’il est le monde méme, s’il lui est possible au-
jourd’hui méme de décider quelque chose et de s’écarter un
peu de la loi du destin, ou si c¢’est une diminution de sa ma-
- jesté et un aveu d’erreur d’avoir fait des choses qui doivent
8tre modifiées (c’est bien la question du surnaturel, comme
on la pose d’ordinaire). En effet, il est nécessaire que les
mémes choses plaisent & celui & qui ne peuvent plaire que
les meilleures; et il n’est pour cela ni moins libre, ni moins
puissant ; en effet, il est & lui-méme sa propre nécessité 1. Si
je n’étais admis & connaitre ces choses, il ne valait pas la
peine de naitre. En effet, pourquoi me réjouirais-je d’étre au
nombre des vivants? Ne serais-je au monde que pour digé-
rer des aliments et des breuvages? pour gaver ce corps in-
firme et languissant et toujours prét & défaillir, si je ne le
remplis sans cesse, et pour vivre ainsi au service d’'un ma-
lade, pour craindre la mort & laquelle nous sommes tous des-
tinés. Enléve ce bien inestimable, la vie ne vaut pas que je
peine et que je m’agite. Oh! quelle chose digne de mépris
est 'homme, s’1l ne s’éleve pas au-dessus des choses hu-
maines?!| Aussi longtemps que nous luttons avec nos pas-
sions, que faisons-nous d’extraordinaire ? Quand méme nous
les vainquions, avons-nous fait des prodiges ? Y a-t-il lieu de
nous enorgueillir parce que nous sommes différents des plus
! Necesse est enim ei eadem placere, cui nisi optima placere non possunt ;

nec ob hoc minus liber et potens est : ipse enim est necessitas sua.
2 0 quam contempta res est homo, nisi supra humana se erexerit.



SENEQUE 529

mauvals? Je ne vois pas de raison d’étre content de soi parce
qu’on est plus fort qu’un invalide. Il y a une grande distance
entre les forces et la bonne santé. Tu t’es dégagé des vices de
Iame ; tu es sans feinte, tu ne composes pas ton langage sur
les désirs d’autrui, tu n’as pas le cceur dissimulé, ni 'avarice
qui se refuse a elle-méme toul ce qu’elle a pris & autrui, ni
la luxure dépensant honteusement 'argent qu’elle regagne
plus honteusement encore, ni 'ambition qui ne te méne aux
honneurs que par un chemin indigne. Tu n’es pas au bout
de tes peines: tu t’es dégagé de beaucoup de choses, tu ne
t’es pas dégagé de toi-méme. En effet, 1a vertu que nous affec-
tionnons est magnifique, non parce que c’est chose heureuse
en soi d’étre exempt de mal, mais parce que la vertu élargit
I'esprit et le prépare & la connaissance des choses célestes et
le rend digne d’entrer dans la société de Dieu!. Alors 'esprit
consomme et remplit le but de la destinée humaine quand,
mettant sous ses pieds tout mal, il gagne les hauteurs et entre
dans le sein le plus intime de la nature. Alors c’est une joie
pour celui qui va parmi les étoiles de jeter un regard dédai-
gneux sur le pavé des riches et sur toute la terre avec son
or.... Au-dessus de nous, il y a des espaces immenses & la pos-
session desquels 'esprit est admis. Mais il emporte avec lui
frés peu des éléments du corps, lorsqu’il s’est débarrassé
de tout ce qui est bas et que, dégagé et léger, et content de
peu, il émerge & la lumiére. Lorsqu’il a atteint ces ré-
gions, il prend sa vraie nourriture, il grandit et, comme
délivré de ses liens, il revient & ses origines. Et il a cette
preuve de sa divinité, que les choses divines le remplissent
de joie et qu’il ne s’y méle pas comme & des choses étran-
géres, mais comme & des choses qui lui sont propres 2. Tran-
quillement il considére le coucher et le lever des astres et
le cours divers de ces astres toujours en harmonie. II ob-

1 Virtus enim quam affectamus, magnifica est, non quia per se beatum est
malo caruisse, sed quia animum laxat ac praparat ad cognitionem ccelestium,
dignumque efficit qui in consortium Dei veniat.

2 Ac velut vinculis liberatus, in originem redit. Et hoc habet argumentum
divinitalis suee, quod illum divina delectant, nec ut alienis interest sed ut suis.

THEOL. ET PHIL. 1905 35



530 P. FAREL

serve le point ol une étoile montre ses premiers rayons &
la terre, le point culminant de sa course, ’endroit ol elle se
dirige et descend. En spectateur attentif, il examine soi-
gneusement et scrute toutes choses. Pourquoi ne cherche-
rait-il pas? Il sait que tout lui appartient; alors il mé-
prise les bornes étroites de son domicile. En effet, quelle
distance y a-t-il des points extrémes de ’Espagne jusqu’aux
Indes? une distance franchie en peu de jours, si un bon vent
remplit les voiles. Mais cette région fournit une carriere que
met trente ans a parcourir 'astre le plus rapide ne s’arrétant
nulle part, mais allant toujours & la méme allure. La enfin
Pesprit apprend ce qu’il a longtemps cherché, la il com-
mence a connaitre Dieul. Qu’est Dieu? L’ame de I'univers,
mens universi; tout ce que tu vois et tout ce que tu ne vois
pas. Ainsi enfin on lui attribue la grandeur qui lui appartient,
a laquelle rien n’est comparable, quand on pense que seul il
est tout, et qu’il tient son ccuvre et du dehors et du dedans 2
(trancendance et immanence). Quelle est done la différence
entre la nature de Dieu et la notre? «La meilleure partie de
nous-mémes c’est 'esprit; en lul, il n’y a rien en dehors de
P’esprit, il est tout entier raison 3. » — N’est-ce pas le « Dieu
est esprit » de Jésus? et que dire d’un traité de physique et
d’histoire naturelle et de géographie qui débute par une telle
préface ?

Voila bien le Dieu de Sénéque : celui qui a tout créé, qui
gouverne tout, qui prend soin de toutes ses créatures, qu’il
faut ainsi non pas craindre mais aimer, qui ne fait que du
bien, jamais de mal, sa nature le lui rendant impossible. Il
est esprit ; au dedans et au dehors de son ceuvre, il la rem-
plit et la domine; il a établi les lois les meilleures et s’y sou-
met, leur obéit comme nous le devons nous-mémes.

1 [llic demum discit quod diu quaesivit : illic incipit deum nosse.

(5]

Opus suum et extra et intra tenet.
3 Nostri melior pars, animus est; in illo nulla pars extra animum, totus ratio est,



SENEQUER 031
k g K

Passons maintenant & ses idées sur 'homme, aux décrets
ou aux dogmes de sa secte. Nous en trouverons un résumé,
comme nous l'avons dit, dans I'ép. 95. Nous compléterons ce
résumé par d’autres citations prises ailleurs.

« Yoici, dit-il, aprés avoir briévement exposé les décrets ou
dogmes de sa philosophie sur Dieu, voici une autre question,
celle de savoir comment il faut en user avec les hommes.
Qu’allons-nous faire? quels préceples allons-nous donner?
d’épargner le sang humain ? — Que c’est peu de ne pas nuire
a celui auquel tu dois étre utile!! Sans doute, c¢’est une chose
digne de grand éloge quand ’homme est doux & 'homme.
Lui donnerons-nous alors le précepte de tendre la main au
naufragé, d’indiquer son chemin & celui qui s’égare, de par-
tager son pain avec celui qui a faim ? — Quand aurai-je fini
de dire tout ce qu’il faut faire, et tout ce qu’il ne faut pas
faire, alors que je puis donner en peu de mots celte formule
des devoirs de’homme : Tout ce que tu vois et qui embrasse
les choses divines et les choses humaines, ¢’est un tout : nous
sommes les membres d’un grand corps?2. (N'est-ce pas encore
Péquivalent de la parole de Paul : nous sommes les membres
les uns des autres, nous sommes les membres du corps de
Christ?) La nature nous a apparentés, lorsqu’elle nous a
donné méme origine et méme destinée, cum ex tisdem et in
eadem gigneret. Elle nous a mis au ceeur un amour mutuel
et nous a rendus sociables ; elle a déterminé ce qui est équi-
table et juste. Illa @quum justumque composuit. Elle a ar-
rangé les choses pour qu’il soit plus malheureux de nuire
que d’endurer le mal? et par son ordre nos mains ont été
disposées pour venir en aide, et illius imperio parate sunt
ad juvandum manus. Que ce vers soit et dans les coeurs et
sur les levres:

Homo sum et humani nihil a me alienum puto.

1 Quantulum est ei non nocere, cui debeas prodesse.

2 Membra sumus corporis magni.
3 Ex illius constitutione miserius est nocere quam ledi.



532 P. FAREL

Nous avons en commun notre origine. Notre société est trés
semblable a une voute qui tomberait si les pierres qui la
composent ne s’appuyaient pas mutuellement et c’est cela
méme qui la maintient. » Voila bien la solidarité. (Ep. 95.)

(’est en raison de cette solidarité qui nous lie les uns aux
autres que Séneque combat 1’égoisme et veut que nous esti-
mions que notre bonheur est fait du bonheur d’autrui. «Iln’y
a pas de bien, dit-il, dont la possession soit heureuse si tu ne
le partages avec autrui. (Ep. 6.) L’amitié met entre nous toutes
choses en commun : ni prospérité, ni adversité qui n’intéres-
sent que quelques-uns exclusivement. Nous vivons en com-
munauté. Nul ne peut mener une vie heureuse, qui ne tient
compte que de soi, qui en tout regarde ses intéréts particu-
liers. Il faut que tu vives pour autrui si tu veux vivre pour
toi-méme?!. » (N’est-ce pas le second commandement et la
parole de saint Paul: Nul de nous ne vit pour soi-méme?) 11
faut observer soigneusement et saintement cette société qui
nous méle les uns aux autres. (Ep. 43.)

C’est en vertu de cette solidarité qui faisait des hommes
une grande famille, que Sénéque condamnail les guerres et
les appelait: le crime glorieux des nations exterminées. Les
hommes, cette race trés douce, n’a pas honte de prendre
plaisir au sang versé dans des luttes mutuelles, d’engager
des guerres et d’en léguer a faire aux enfants, alors que les
brutes et les bétes fauves vivent en paix entre elles. (Ep. 95.)

Plus haut: Non seulement il y a des fureurs privées, il y
en a aussi de publiques. Nous mettons bon ordre aux meur-
tres et aux rixes sanglantes entre particuliers. Que faisons-
nous des guerres et du crime glorieux des nations extermi-
nées2? (Ep. 95.) I’homme, chose sacrée, I’homme, on en
vient déja a le tuer par jeu et passe-temps, et celui qu’on ne
devrait pas dresser & porter et & recevoir des coups, on en
est venu & le faire entrer dans l'aréne nu et désarmé: c¢’est

1 Alteri vivas oportet, si vis tibi vivere.

2 Homicidia compescimus et singulas cades : quid bella et occisarum gentium
gloriosum scelus ? — Sénéque aurait été un pacifiste, et aurait vu avec plaisir
I’établissement du tribunal de La Haye; il aurait déploré qu’il fat si peu efficace.



SENEQUE D35

assez d’intérét pour le spectacle en 'homme que sa mort.
Satisque spectaculi in homine mors est. (Ep. 95, voir la des-
cription du spectacle de ’aréne, ép. 7.)

(Uest en raison de ce lien de solidarité qui unit tous les
hommes que Sénéque veut qu’on traite bien les esclaves
(Ep. 47): « Je suis heureux d’apprendre, écrit-il, que tu vis
sur le pied de la familiarité avec tes esclaves: cela fait hon-
neur & ta sagesse et a ta culture. Ce sont des esclaves?
Mais ce sont des hommes!! — Ce sont des esclaves? mais ce
sont des amis inférieurs! — Ce sont des esclaves? Mais ce
sont des compagnons de servitude, si tu penses que la for-
tune a autant de pouvoir sur toi que sur eux. C’est pourquoi
je ris de ceux qui pensent qu’il est honteux de manger avec
un esclave. » — Aprés quoi, il décrit les traitements infligés
aux esclaves, les services honteux qu’on leur demande. La
fortune peut changer les conditions.... Mais, dit-il. je ne
veux pas m’engager dans ce grand sujet et discuter 'usage
des esclaves a I’égard desquels nous sommes tres orgueilleux,
tres cruels et trés outrageux?2.» — Que l'on remarque, ce
gue nous avons dit ailleurs, que Séneque, alors qu’il pour-
rait se distinguer de la généralité, emploie modestement la
premiére personne du pluriel, qui 'enveloppe dans l'accu-
sation générale qu’il porte contre ses contemporains et a la
fin il donne & Lucilius ce précepte: Vis avec ton inférieur,
comme tu veux que ton supérieur vive avec toi®! (Ep. 47 et
la suite.)

Et voild bien qui démontre que les dogmes, les décrets,
les affirmations doctrinales de la philosophie produisent
les préceptes moraux comme les rameaux produisent les
feuilles.

Voici maintenant quelles sont les idées de Séneque sur
Phomme individuel : il se compose de deux éléments, 'esprit
et le corps. L'esprit doit étre mis au premier rang (ép. 104),

1 Servi sunt? imo homines !

2 Nolo in ingentem me locum immittere et de usu servorum disputare, in quos
superbissimi, crudelissimi et contumeliosissimi sumus.

3 Sie cum inferiore vivas, quemadmodum tecum superiorem velles vivere.



D34 P. FAREL

il occupe en 'homme la place de Dieu dans l'univers. L’es-
prit est le roi, le corps est le serviteur, il doit étre traité
avec bienveillance, mais tenu en main. Souviens-toi, dit-il,
de suivre cette régle saine et salutaire: ne donne au corps
gu'autant qu’il lui faut pour se porter bien. Il le faut traiter
plus durement afin qu’il obéisse a l'esprit?. (N’est-ce pas le
mot de Paul: je traite durement mon corps?) Que la nourri-
ture apaise la faim, que la boisson étanche la soif; que le vé-
tement défende du froid, que la maison protege des intem-

péries. — Pense qu’il n’y a rien en toi que l'esprit qui soit
digne d’admiration, 'esprit aupreés duquel rien n’est grand.
(Ep. 8.)

Je conviens, dit-il ailleurs, que par un instinct naturel,
notre corps nous est cher; je conviens que nous devons le
protéger, mais je nie qu’il faille suivre ses caprices et se
mettre a son service. Iin effet, celui-la sera asservi a beau-
coup, qui craindra trop pour son corps, qui lui rapportera
tout. Nous devons nous conduire & son égard, non comme
si nous devions vivre pour lui, mais comme si nous ne pou-
vions vivre sans lui. L’amour excessif du corps nous agite
de crainte, nous charge de soucis, nous expose aux outrages.
« Le bien supréme est de nul prix pour celui & qui le corps
est trop précieux. Qu’'on en ait un soin tres attentif, mais
lorsque la raison, lorsque la dignité, lorsque la foi I'exige,
qu’on le jette au feu2. » (Ep. 14.) — N’est-ce pas I'équivalent
de la parole de Jésus: Ne craignez pas ceux qui peuvent
tuer le corps ? (Cf. Ep. 51.)

Et voila bien qui montre encore que les affirmations phi-

losophiques donnent naissance aux directions morales.

ok
% *

Il nous reste & dire sur 'homme ce que Séneéque pensait
de ses origines et de sa condition présente; nous y ajoute-
rons ce qu’il pensait de sa destinée future.

1 Durius tractandum est ne animo male pareat.

2 Honestum ei vile est cui corpus nimis carum est. Agatur ejus diligentissime

cura ; ita tamen ut cum exiget ratio, cum dignitas, cam fides, mittendum in
ignem sit.



SENEQUE 535

D’abord, l'origine de ’homme n’a pas été aussi lamentable
que certains la font, et voila sans doute I'avantage de n’avoir
pas connu la paléontologie encore a naitre.

Certains aujourd’hui donnent a '’humanité des débuts la-
mentables, en raison des découvertes de cette science.

Séneque a meilleure opinion de la Providence ou de la na-
ture, qui est pour iui un autre nom pour désigner Dieu. « La
nature, dit-il, ne fut pas & ce point ennemie de ’homme que,
tandis qu’elle rendait facile la vie des autres animausx,
I’homme seul aurait été dans 'impossibilité de vivre sans le
secours des arts qui & ce moment n’existaient pasi! Elle n’a
fait d’aucun d’eux une nécessité; rien n’a été difficile a
trouver de ce qui devait servir 4 'entretien de la vie. Quand
nous sommes nés, tout était prét, ad parata nati sumus.
Nous nous rendons tout difficile par le dédain des choses fa-
ciles. » (Ep. 90.)

Et ailleurs, De beneficiis VI, 23 : « Nous sommes obligés a la
piété filiale a ’égard de nos parents, or beaucoup ne se sont
pas unis pour nous procréer. Les dieux, eux, ne peuvent pa-
rattre avoir ignoré ce quils allaient faire, alors qu’ils ont
pourvu tout de suite & I'alimentation de tous et & ce qui leur
était nécessaire, et ils n’ont pas engendré par inadvertance
ceux pour lesquels ils avaient créé tant de choses. En effet
la nature pensa a4 nous avant de nous donmner le jour, et nous
n’avons pas été pour elle une ceuvre de si peu d’importance
que nous ayons pu lui échapper?.... Sache que I’homme
n’est pas une ceuvre faite 4 la hite et 4 laquelle on n’aurait
pas réfléchis. »

Et voici maintenant quel fut I’état des premiers hommes:

« Les premiers hommes et ceux qui naquirent d’eux,
n’étant pas corrompus, suivaient la nature, ils l'avaient et
pour loi et pour guide, se placant sous la direction du meil-

1 Non fuit tam inimica natura ut cum omnibus aliis animalibus facilem actum
vitee daret, homo solus non posset sine tot artibus vivere.

2 Cogitavit enim nos ante natura quam fecit, nec tam leve opus sumus ut illi
potuerimus excidere.

3 Scias non esse hominem tumultuarium et incogitatum opus.



536 P. FAREL

leur. C’est en effet chose naturelle que les faibles se soumet-
tent aux plus forts. Chez les bétes, ce sont les plus grandes,
les plus ardentes qui marchent en téte. Ce n’est pas un tau-
reau dégénéré qui conduit le troupeau, mais celui qui par sa
taille et par sa force a vaincu les autres males. Le plus beau
des éléphants prend la téte de la bande : parmi les hommes,
on mit en téte le meilleur. C’est pourquoi le conducteur élait
choisi en raison de son esprit et ¢’est pour cela que le bon-
heur des peuples était 4 son comble, chez lesquels le plus
pulssant ne pouvait étre que le meilleur. En effet, celui-la
peut autant qu’il veut, qui pense ne pouvoir que ce qu’il
doit!. Donc & cette époque qu’on appelle ’age d’or, Posido-
nius pense que le pouvoir était aux mains des sages. Gou-
verner ¢tait un devoir, non un pouvoir. Personne ne tournait
sa puissance contre ceux par lesquels il l'avait obtenue.
Personne n’avait le cceur a faire du mal, ni de motif d’en
faire, alors que I’on obéissait bien & celui qui commandait
bien et que le roi ne pouvait faire une plus grande menace
a ceux qui lui obéissaient mal que de se démettre de son
pouvoir. Mais aprés que, les vices s’étant glissés parmi les
hommes, la royauté se changea en tyrannie, le besoin se fit
sentir de lois que promulguérent au commencement les
sages. » (Ep. 90.)

Ainsi quand les lois vinrent, le mal avait déja gagné les
hommes et ils étaient sortis de 1'état primitif. Aprés les sages
qui donnérent les lois, il y eut les sages qui se vouerent au
culte de la sagesse; apres les législateurs, les philosophes.

La philosophie eut pour tache d’abord de chercher la
nalure des choses, que le sage, 4 la différence des autres
animaux, ne suivit pas des yeux : la vue des yeux ne va pas
jusqu’aux choses divines; ensuite elle chercha la loi de la
vie qu’elle dirigea dans le sens des choses universelles; elle
enseigna non seulement & connaitre, mais & suivre les dieux
et & accepter les choses accidentelles comme des choses qui

1 Ideoque summa felicitas erat gentium, in guibus non poterat potentior esse

nisi melior. Tantum enim quantum vult potest qui se nisi quod debet, non putat
posse.



SENEQUE - 537

sont imposées par ordre. Elle défendit d’obéir aux opinions
fausses et donna son vrai prix & chaque chose; elle con-
damna les plaisirs dont on doit se repentir; elle loua les
biens qui sont assurés de plaire toujours et démontra publi-
quement que le plus heureux était celui qui n’avait pas be-
soin de bonheur, le plus fort celui qui se possédait lui-
méme 1. Sénéque le dit souvent et cette parole fait penser &
celle des Proverbes: Celui qui est maitre de son coeur est
plus fort que celui qui prend des villes. — Il continue: « Je
ne parle pas de cette philosophie qui place le citoyen hors
de la patrie et les dieux hors du monde, qui attribue la vertu
au plaisir?, la philosophie épicurienne, mais de celle qui
pense qu’il n’y a qu’un seul bien, ce qui est honnéte, qui ne
peut étre séduite ni par les présents des hommes, ni par
ceux de la fortune, dont c¢’est le premier principe de ne pou-
voir étre acheté & prix d’argent, pretio capi. »

Séneque ne pense pas que cette philosophie ait existé dés
les temps primitifs. Les hommes des premiers 4ges n’étaient
pas, & proprement dire, sages quand méme ils fissent des
choses que les sages doivent faire. Ils jouissaient en commun
des biens de la fortune; ils vivaient simplement, l'avarice
n’avait pas brisé le lien social, I'avarice qui perdit tout en
voulant posséder beaucoup3. Nous pouvons avoir beaucoup,
nous avions tout. Mais quoique la vie des premiers hommes
fit excellente, sans fraude, ils ne furent pas sages, puisque
ce nom n’est appliqué qu’au fruit d'un grand labeur4. Je ne
nierai pas qu’il n’y eiit des hommes d’un haut esprit et pour
ainsi dire, tout frais sortis des mains des dieux, a diis recentes,
et il n’esl pas douteux que le monde non encore épuisé,
effetus, ne donnat de meilleurs produits. Cependant, si le
tempérament fut plus vigoureux chez tous et plus disposes

1 Damnavit (sapiens) mixtas peenitentiee voluptates; et bona semper placitura
laudavit et palam fecit felicissimum esse cui felicitate opus non est, potentissimum
esse qui se habet in potestate.

2 Que donavit virtutem voluptati.

3 Et multa concupiscendo omnia amisit.

4 Quando hoc jam in opere maximo nomen est.



538 P. FAREL

aux fatigues, leurs esprits n’étaient pas arrivés chez tous a la
perfection. En effet la nature ne donne pas la vertu, et c¢’est
un art de devenir un homme de bien. Les hommes des pre-
miers dges vivaient simplement, ils n’en étaient pas encore
venus a voir sans colére, sans crainte, simplement pour le
plaisir du spectacle, un homme en tuer un autre. Mais quoi!
ils étaient innocents par ignorance; 1l v a cependant une
grande différence entre la volonté de ne pas pécher et I'igno-
rance du mal. Il leur manquait la justice; il leur manquait
la prudence, il leur manquait la tempérance et le courage.
Leur vie rudimentaire et simple avait des similaires de ces
vertus. La vertu n’échoit & I'esprit qu’en raison de son ins-
truction et de son éducation et que s’il est conduit au but
supréme par des exercices assidus: nous naissons pour lat-
teindre mais sans l'avoir atteint; il y a bien en nous la ma-
tiere de la vertu, mais non la vertu méme!?. (Ep. 90.)

Donc a Porigine, un temps ot la simplicité, la facilité de
vivre, I'ignorance du mal tenail ’homme dans I'innocence.
Mais cetle innocence n’était pas la vertu, car la vertu c’est
I'innocence conquise par la volonté et des exercices. Les
premiers hommes avaient les éléments de la vertu, non la
vertu méme. A mesure que le mal s’introduisit sous forme
d’avarice et de vices divers, des sages donnérent des lois
devenues nécessaires, ce furent les législateurs; apres eux le
mal empirant, d’autres cherchérent les regles de la vie, les
prescriptions de la sagesse, ce furent les philosophes. Séné-
que admet donc une chute réelle, peul-étre inévitable, seu-
lement il ne la concentre pas dans le fait d’un seul, et il con-
nait une tradition qui ressemble un peu a la tradition du
peuple d’Israél avec, d’abord, des légisiateurs comme Moise,
et des philosophes venus aprés qui seraient les prophétes de
la tradition hellénique.

Seulement Sénéque ne dit pas expressément qu’ils furent
inspirés de Dieu, il dit en général: Dieu était en eux puis-
qu'il n’y a pas d’homme de bien, de sage sans Dieu et que

1 Ad hoc quidem, sed sine hoc nascimur; et in optimis quoque antequam
erudias, virtutis materia, non virtus est.



SENEQULR 539

“la raison qui les éclaira, c’était Dieu méme habitant en
homme.

Ce que ces sages trouvérent en fait de lois, en fait de sa-
gesse, ¢’était leurs découvertes et non des révélations.

Voilad ce que notre philosophe pensa du passé des hommes
depuis les origines. Le mal est allé depuis en s’aggravant, et
¢’est pour cela qu’a des maux plus grands il faut des remédes
plus énergiques, et ces remeédes plus efficaces, c’est la phi-
losophie qui doit nous les fournir avec ses décrets, ses dog-
mes: les préceptes seuls ne suffiraient pas.

I1 dit & ceux qui voudraient se contenter des préceptes:
sans doute a cette époque, cette vieille sagesse fut, comme
vous le dites, élémentaire, elle était & ses commencements
comme 'étaient aussi les autres arts dont la subtilité s’ac-
crut & mesure qu’ils progressérent. Mais il n’était pas besoin
encore de remédes recherchés. L’iniquité ne s’était pas en-
core élevée & cette hauteur, elle ne s’était pas encore telle-
ment étendue en largeur. On pouvait guérir des vices sim-
ples avec des remédes simples?; maintenant il faut des dé-
fenses plus efficaces contre des assauts plus redoutables;
autrefois la médecine consista dans la connaissance d'un
petit nombre de plantes dont on se servait pour arréter le
flux de sang, pour panser et guérir les blessures; ensuite
elle est arrivée a cette multiplicité de remedes si variés (que
dirait anjourd’hui Sénéque s’il entrait dans une pharmacie ?)
Et « il n’est pas étonnantqu’elle ait eu alors moins de peine
avec des corps encore plus fermes et solides, usant d’une
nourriture simple et non compliquée, non pervertie par l'art
et le plaisir. » La-dessus la description des moeurs de son
temps, gourmandise, gloutonnerie, ivrognerie, luxure, vices
contre nature, etc.

« L’avarice, la cruauté dépassent toutes les bornes. De
toutes parts on cherche le plaisir. Aucun vice ne s’enferme
dans sa spécialité; la luxure se change en avarice, ’oubli de
toute honnéteté gagne partout: rien n’est honteux pourvu

1 Nondum in tantum nequitia surrexerat, nec tam late se sparserat ; poterant
vitiis simplicibus obstare remedia simplicia.



540 P. FAREL

quon y mette le prix, Nihil turpe est cujus placet pretium, »

Donec, dans celte perversion des inceurs, il faut quelque
chose de plus énergique que les remedes habituels, il faut
quelque chose qui déracine les maux invétérés. Il faut agir
par des décrets, des dogmes, afin d’extirper les idées fausses!.
« Si nous voulons arracher les esprits au mal dont ils sont
enlaceés, qu’ils apprennent ce qui est mal et ce qui est bien;
qu’ils sachent que tout, sauf la vertu, change de caractére,
devient tantot bien, tantot mal. »

Pour Sénéque, en dehors de la vertu, tout est indifférent,
dans ce sens que tout, en dehors de la vertu, devient bon ou
mauvais selon les cas et les circonstances, tandis que la vertu
est toujours un bien.

« De méme que le premier lien de Parmée c’est la religion
(le serment, je pense) et Pamour des enseignes et la honte
attachée a la désertion et que tout est facile a exiger et a
obtenir de gens tenus par le serment, ainsi chez ceux que
tu veux amener a la vie heureuse, 1l faut jeter les premiers
fondements et faire pénétrer dans Pesprit la vertu; il faut
qu’ils soient tenus par la religion du serment, qu’ils aiment,
qu’ils veuillent vivre avec elle et ne consentent pas a vivre
sans elle2. » (Ep. 95.)

« Les mémes choses sont ou honteuses ou honnétes: cela
dépend du motif pour lequel on les fait et de la facon dont
on les fait 3. Cependant tout sera fait honnétement, si nous
nous livrons 4 ce qui est honnéte (honestum) et sl nous es-
timons que cela seul est bon dans les choses humaines, cela
seul et tout ce qui en vient, et que les autres choses ne sont
bonnes que selon les circonstances. Donc cetle conviction doit
étre implantée dans les esprits, qui réglera toute la vie: c’est
la ce que jappelle décret. Telle sera cette conviction, tels
seront les actes et telles seront les pensées; et tels seront les
actes et les pensées, telle sera la vie.» (Ep. 95.)

1 Decretis agendum est, ut revellatur penitus falsorum recepta persuasio.

2 Hujus (virtutis) quadam superstitione teneantur : hanc ament ; cum hac vivere
velint, sine hac nolint.

3 Fadem et turpia fiunt et honesta; refert quare aul quemadmodum fiant.



SENEQUERE 541

Sénéque a donc un trés vif sentiment du mal qui regne et
dont on ne peut se dégager sans l'aide de la philosophie:
« Nous flimes, nous sommes, et, je crois devoir dire, nous
serons mauvaisl. Il y aura des meurtriers, des tyrans, des
voleurs, des adultéres, des ravisseurs, des sacriléges, des
traitres.» (De beneficiis, I, 10.) — Pense & tout le mal que tu
vois autour de toi, considére qu’il n’y a pas de crimes abo-
minables qui soient sans exemple! Combien chaque jour I'ini-
quité fait de progrés?! Combien I'on péche en public et en
particdlierl Tu comprendras que nous devons étre contents
sl nous ne sommes pas parmi les plus mauvais. Mais, vas-tu
dire, j'espére arriver a un degré supérieur: — Je le souhai-
terais pour nous plus que je n’oserais le promettre; le mal
a pris les devants sur nous; nous marchons vers la vertu,
engagés au milieu des vices 2. (Ep. 75.)

Personne n’est assez fort par soi-méme pour se tirer d’af-
faire : il faut que quelqu’un lui tende la main, que quel-
quun 'arrache au mal3. (Ep. 52.) Nous allons & travers les
obstacles, c¢’est pourquoi luttons, invoquons le secours de
quelqu'un. — Qui invoquerai-je? demandes-tu. Celui-ci ou
celui-la? — Mais adresse-toi aux anciens qui sont de loisir,
qui peuvent nous aider; ne t'adresse pas seulement & ceux
qui vivent encore, mais & ceux qui ont été. (Ep. 52.)

Il dit par ailleurs pourtant: La nature a donné assez de
forces 4 ’homme si nous nous en servons, si nous les réunis-
sons et si nous les employons dans la lutte pour nous, non
contre nous. Quand la cause de notre défaite ¢’est de n’avoir
pas voulu, nous prétextons que nous n’avons pas pu. Nolle
i causa est, non posse praetenditur.

Au reste, dit-il (ép. 30), il ne faut pas que cela t‘empéche
d’avoir bon espoir, parce que la malice est déja maitresse
chez nous, qu’elle I'est depuis longtemps: 1'ame bonne ne

1 Cweterum idem semper de nobis pronunciare debemus malos esse nos, malos
fuisse, invitus adjiciam et futuros esse.
2 Preecoccupati sumus : ad virtutem contendimus inter vitia districti.

3 Nemo per se satis valet, ut emergat : oportet manum aliquis porrigat, aliquis
educal.



242 P. FAREL

vient pas chez nous avant la mauvaise ; nous sommes pré-
venus par le mal ; nous devons apprendre la vertu, désap-
prendre le vice; mais nous devons marcher & notre amen-
dement avec d’autant plus de courage que la possession du
bien une fois réalisée est perpétuelle, on ne désapprend plus
la vertut. (Ep. 50.)

C’est une idée familiere a Sénéque que le mal est sujet a
repentance, non le bien, le mal est divisé contre lui-méme,
les vertus forment un ensemble homogene et solidaire. Co-
mitatus tndividuus. (Ep. 67.) D’ailleurs la vertu doit étre ac-
quise par ’homme, elle ne peut pas lui élre donnée comme
un présent du sort. L’homme doit aller a la vertu de I'in-
nocence primitive ou du mal survenu depuis.

&
* *

Maintenant il nous resterait & voir, au sujet de 'nomme,
ce que Séneque pensait de son avenir aprés la mort. Sur ce
point, il hésitait entre deux issues possibles, comme Socrate
d’ailleurs, mais ni 'une ni 'autre n’était redoutable, 'une et
I'autre étaient heureuses plutot: Si nous devons rentrer dans
le sein de la nature et perdre la conscience de nous-mémes
nous serons ce que nous avons été avant de naitre et nous
n’en souffrirons pas davantage.

Mais d’habitude Sénéque a d’autres pensées auxquelles il
se livre comme & un beau réve et dont il fait usage quand il
veut consoler d’un deuil.

Voici par exemple ce que nous trouvons dans ’ép. 102:
« De méme qu’il nous est ficheux, celul qui nous réveille
d’'un songe agréable, (il nous enléve un plaisir faux sans
doute, mais qui produit l'effet d'un plaisir vrai), ainsi ta
lettre m’a fait tort: elle m’a arraché a des pensées agréa-
bles que j’aurais suivies plus loin, si cela m’elat été per-
mis. Il me plaisait de réfléchir a 'immortalité des dmes et
bien plus, par Hercule, d’y croire. En effet je m’abandonnais
de confiance aux opinions des grands hommes, promettant
ces choses trés agréables encore plus qu’ils ne les prouvent.

! Non dediscitur virtus.



SENLQUE D43

Je me livrais & une si grande espérance. Déja je prenais en
dégouit la vie, jan eram fastidio mihi; je méprisais les restes
d’une vieillesse infirme, impatient de passer dans un temps
sans limite, et d’entrer en possession de toute I'éternité,
ommnis v, lorsque soudain j'al été réveillé par ta letire et
j’al perdu un si beau réve. Je le rechercherai quand jaurai
pris congé de toi et je me rattraperai. (Ep. 102.)

Or dans la méme lettre, apres avoir traité la question spé-
ciale que Lucilius venait de lui poser, Sénéque revient in-
sensiblement aux préoccupations de tout a ’heure et d’un
coup d’aile il se jette dans le bleu des espérances d’outre
tombe: « Quand sera venu ce jour, dit-il avec une sorte d’ins-
piration, qui dissoudra ce mélange de divin et d’humain, je
laisserai ce corps ou je I'ai trouvé, moi-méme je me rendrai
aux dieux?!; des maintenant je n’existe pas sans eux, mais
je suis embarrassé d’un élément lourd et terrestre. A travers
les étapes de la vie mortelle, on prélude a cette vie meilleure
et plus longue. De méme que le sein maternel nous retient
pendant neuf mois et nous prépare non pour lui-méme,
mais pour le lieu dans lequel nous devons étre projetés,
quand nous sommes devenus capables de respirer l'air libre
et de vivre & découvert, ainsi dans cet espace de temps qui
va de 'enfance a la vieillesse, nous murissons pour un autre
enfantement de la nature?. Une autre naissance nous attend,
un autre état de choses; nous ne pouvons encore supporter
le ciel, si ce n’est & distance (nist ex intervallo). C’est pour-
quoi considere d’avance sans émol cette heure décisive: elle
n’est pas la derniére pour 'dme, mais pour le corps. Tout
ce qui t’entoure, regarde-le comme les bagages qu’on a dans
une hotellerie; nous sommes de passage, transeundum est.
La nature dépouille celui qui revient comme celui qui entre3

1 Cum venerit dies ille qui mixtum hoe divini humanique secernat corpus hoc
ubi inveni relinquam ; ipse me diis reddam.
2 Sic per hoc spatium quod ab infantia patet in senectutem, in alium naturse

suminur partum.
3 (est-a-dire celui qui revient a son lieu d’origine comme celui qui entre

dans la vie présente.



DAk P. FAREL

(celui qui nait). Il n’est pas permis d’emporter plus que tu
n’as apporté, bien plus, méme que de ce que tu as apporté
dans la vie, une grande partie doit étre abandonnée. Tu
seras dépouillé de ce dernier vétement dont tu as été enve-
loppé, la peau; tu seras dépouillé de ta chair et du sang qui
y circule etla sillonne dans tous les sens; tu seras dépouillé
des os et des tendons, squelelte solide des parties fluides
et molles. Ce jour que tu crains comme le dernier, c’est le
jour natal de I'étre éternel. Dies iste quem tamquam extre-
mum reformidas, ceterni natalis est. Dépose ton fardeau!
qu'hésites-tu comme si tu n’étais pas sorti une premiére fois
laissant le corps dans lequel tu étais caché; tu te cramponnes
et tu résistes: alors aussi tu as été chassé par un grand
effort de ta mére. Tu gémis, tu pleures, et cela méme, pleu-
rer, ¢c’est le fait de quelqu’un qui nait. Mais alors on devait
te pardonner: tu arrivais tout neuf et ignorant tout; expulsé
du sein maternel doux et chaud, tu sentais le souffle de 'air
libre. Ensuite le contact d’'une main dure te blessa, et tendre
encore et ne sachant rien, tu fus frappé de stupeur au milieu
de choses que tu ne connaissais pas. Mais tout cela ne t’est pas
nouveau de te séparer de ce dont tu faisais partie précé-
demment; abandonne sans effort, sequo animo, ces membres
déja superflus; et ce corps longtemps habité, dépose-le. Il
sera déchiré? il sera enfoui? il sera détruit? Pourquoi t’en
affliger? c’est ce qui se passe d’ordinaire. Toujours perissent
ainsi les enveloppes de ceux qui naissent. Pourquoi les
aimes-tu comme si ces choses étaient a toi? tu en es recou-
vert. Le jour viendra qui doit te mettre a nu, le jour qui te
dévoilera et t’arrachera a cet habitacle fétide et empuanti.
D’ici dés maintenant, autant que tu le peux, envole-toi et
rends-toi dés maintenant étranger aux choses nécessaires
qui te retiennent. Déja du lieu olt nous sommes, occupe tes
pensées de quelque chose de plus élevé et de plus sublime.
Un jour les secrets de la nature te seront découverts; ces
ténébres seront dissipées et une lumiere éclatante de tout
coté tenveloppera. Imagine quelle est cette splendeur
quand tous les asires meélent ensemble leur lumiére: aucune



SENEQUE 5115)

ombre n’obscurcira le jour dans sa sérénité; partout égale-
oent le ciel resplendira; le jour et la nuit sont les alterna-
tives de nos régions inférieures; alors tu diras que tu as
vécu jusque la dans les ténébres, quand tout entier tu verras
la Iumiére toute entiére!, laquelle tu vois & présent obscu-
rément a travers les étroites ouvertures des yeux et que tu
admires quoique de si loin. (N’est-ce pas un peu et beaucoup
le mot de saint Paul: nous voyons présentement confusé-
ment et comme & travers un miroir?) Quel effet te fera la
lumiére divine quand tu la verras dans son domaine? cette
pensée ne laisse rien de sordide, rien de bas, rien de cruel
demeurer et s’attacher a I'esprit. Elle nous dit que les dieux
sont les témoins de toutes choses; elle nous commande de
leur plaire, de nous préparer pour eux en vue de l'avenir et
de nous proposer l'éternité; quand on a cette idée, on ne
craint aucune armeée, on n’est effrayé par aucun signal d’a-
larme, on n’est poussé & la crainte par aucune menace. Que
dis-je? il ne craint pas la mort celui qui en fait un sujet
d’espérance?. (Ep. 102.)

Et voici quel usage pratique il fait de ces espérances
quand il s’agit de consoler une mere de la mort de son fils.
« C’est pourquoi, écrit-il & Marcia (Consolatio ad Marciam,
chap. 25): c’est pourquoi il ne s’agit pas pour toi de courir au
sépulcre de ton fils; 14 gisent les parties les moins précieuses
de sa personne et quilui furent le potds le plus incommode.
Ce ne sont pas plus des parties de lui que des vétements et
autres couvertures du corps: Intact et n’ayant rien laissé
sur la terre, il a ful et s’est échappe tout entier3; aprés un
temps passé au-dessus de nous pour se purifier et pour se
dépouiller des vices attachés 4 notre humanité et de la pour-
riture de toute la vie humaine, il a eté porté vers les lieux
trés hauts, il court au milieu des ames heureuses, et la

1 Tunc in tenebris vixisse dices cum tolam lucem tolus adspexeris, quam nunc
per angustiszsimas oculorum oras obscure intueris, et tamen admireris fam procul.

2 (Juam {eeteinitatem) qui mente concepit, nullos horret exercitus, non terretur
tuba, nullis ad timorem minis agitur. Quidni non timeat qui mori sperat.

3 Integer ille nihilque in terris relinquens, fugit et totus excessit.

THEOL. EE PHIL. 1905 36



546 P. FAREL

sainte assemblée 'accueille, les Scipions, les Catons, qui ont
également méprisé la vie et qui ont été rendus libres par
le bienfait de la mort. Quoique 14 on ne forme qu’une seule

famille, ton pére, Marcia, attache & sa personne son petit-fils
qul jouit d’une lumiére nouvelle, et il fui enseigne le mou-
vement des astres voisins, non par des conjectures, mais

instruit de tout en vérité, il est heureux de l'initier aux se-
crets de la nature. Comme celui qui fait visiter une ville

inconnue est agréable & son hote, ton pére est un interpreéte

familier pour son petit-fils qui l'interroge sur la cause des
choses célestes. Il est agréable de jeter un regard sur les

profondeurs de la terre; cela fait plaisir en effet de regarder

de haut ce que 'on vient de quitter. C’est pourquoi, Marcia,

fais comme si tu étais sous les yeux de ton pere et de ton

fils, non tels que tu les as connus, mais beaucoup plus ex-

cellents et placés au sommet des choses; rougis de tout ce

qui est bas et vulgaire et de pleurer ceux des tiens qui ont

subl un aussi heureux changement?. Ils ont pris leur essor

vers les choses éternelles, 4 travers les immenses et libres

espaces; ils ne sont plus séparés par des mers, ni par de

hautes montagnes, ni par de profondes vallées, ni par les
bas-fonds dangereux des Syrtes: tout est chemin uni et fa-

cile & parcourir dans tous les sens et ils vont sans effort d’un

astre a 'autre. »

Ensuite Séneque fait parler le pére de Marcia qui lui dit, et
nous aurons dans ce discours l'eschatalogie de son école:
« Si le sort commun peut consoler ta douleur, sache que rien
ne restera en place, le temps fera tomber tout en ruine et em-
portera tout avec lui; et non seulement les hommes, mais
les lieux, mais les régions, mais les parties du monde seront
son jouet; il rasera des montagnes et ailleurs en élevera
d’autres; il desséchera des mers, il détournera le cours des
fleuves, les rapports des peuples seront interrompus, et la
société du genre humain sera dissoute. Ailleurs il ouvrira
des abimes profonds ou des villes disparaitront; il les se-

1 Erubesce quicquam humile aut vulgare ef mutatos in melius tuos flere.



SENEQUE HA7

couera de grands tremblements de terre, et d’en bas il fera
monter des souffles pestilentiels et couvrira d’inondations
tous les lieux habités, il fera mourir tout &tre vivant dans
la submersion du globe et briulera et incendiera dans de
vastes embrasements les choses mortelles. Et lorsque le
moment sera venu ol le monde disparaitra pour se renou-
veler, toutes ces choses se détruiront elles-mémes, les astres
se précipiteront sur les astres; toute la matiere prendra
feu, ce sera une immense conflagration et tout ce qui brille
maintenant dans un bel ordre, briilera. Nous aussi, les Ames
heureuses et qui avons recu en partage les choses éter-
nelles, lorsque Dieu trouvera bon de créer des choses a
nouveau, tout étant tombé en ruine, nous, un détail dans
cette grande catastrophe, nous reviendrons & nos anciens
eléments. Il est heureux ton fils,.Marcia, qui sait déja ces
choses. » (Ad Marciam 25, 26.)

Cette eschatologie, j’en conviens, ne parait pas autrement
riante !

Sénéque pense qu’en afttendant la délivrance compléte,
Pesprit doit s’élancer, s’envoler vers ces régions supérieures ;
c’est un des bienfaits de la philosophie spéculative: elle nous
dégage dés maintenant des liens de la matiére et donne a
Fame l'essor en plein ciel. Voici ce que nous lisons dans
I’épitre 65 o il a exposé la théorie des idées de Platon.

Sénéque est, comme nous I’avons vu, ’ennemi des subtilités
philosophiques et des curiosités de l’érudition, mais il v a
une certaine spéculation qui peut bien étre sans application
directe & la vie ordinaire mais qu’il aime et pratique parce
que par elle 'ame se met en liberté: « En vérité jagite et je
traite d’abord ces choses plus importantes par lesquelles
Pesprit est pacifié et je me sonde d’abord moi-méme et en-
suite le monde. Je ne perds pas mon temps comme tu le
penses. En effet lorsque ces sujets ne sont pas traités trop
minutieusement et que l'on n’en vient pas aux subtilités
inutiles, ils élévent et récréent I’ame qui, accablée sous une
lourde charge, demande & se dégager et A& retourner aux
sphéres dont elle fut. Car ce corps est 4 la fois pour I’esprit



548 P. FAREL

un poids et une peine. L’esprit est pressé sous ce poids; il
serait dans les liens, si la philosophie n’était venue et ne
hul avait ordonné de respirer dans la contemplation de la
nature et ne l’avail détourné des choses terrestres pour le
porter vers les choses divines. C’est 1a sa liberté, c’est 1& sa
facon de s’échapper?. L’esprit s’arrache pendant un temps a
la prison dans laquelle il est retenu et se refait au ciel, et
ceelo reficitur.... Quoi! tu m’interdiras I’étude attentive de la
nature, et, me délournant de son ensemble, tu m’obligeras &
ne m’occuper que d’'un de ses détails? Moi, que je ne cher-
che pas quelles sont les origines de l'univers, quel est le
créateur de ce monde, quel est celui qui a mis I'ordre dans
le chaos!... Jignorerais d’ol je viens, quel séjour attend
Pame, délivrée des lois de la servitude humaine! tu me dé-
fendrais de m’élever au ciel, c’est & dire que tu m’ordonnes
de vivre la téte penchée vers la terre! Je suis plus grand et
je suis né pour de plus grandes choses gue d’étre l’esclave
de mon corps. Je ne le considére en vérité que comme une
chaine qui restreint ma liberté. C’est pourquoi je 'oppose a
la fortune comme un mur contre lequel elle se brise, et je ne
permets pas qu’a travers cette défense I'un de ses coups
arrive jusqu'a moi. Tout ce qui en moi peut endurer du
dommage, se trouve dans ce domicile exposé aux coups;
I’esprit ’habite en liberté ; jamais la chair ne me contraindra
a la crainte; jamais je ne mentirai en 'honneur de ce petit
corps. Quand il me conviendra, je lui fausserai compagnie
et cependant, tant que serons ensemble, nous ne serons pas
associés a titres et a droits égaux. L’esprit s’arroge tous les
droits. Le mépris du corps c’est la vraie liberté2. » Clest
dans cette épitre qu’il dit que l'esprit a dans ’homme vis-
a-vis du corps la place de Dieu dans le monde, et il dit a la
fin: « La mort qu’est-elle? ou c’est la fin ou c’est un passage;

! Haee libertas ejus est, hac evagatio: subducit interim se custodie in qua
tenetur.

2 Cum visum fuerit, distraham cum illo societatem ; et nunc tamen dum
heremus, non erimus a&quis partibus socii: animus ad se omne jus ducet. Con-
temptus corporis sui certa libertas est. )



SENEQUE H49

ni je ne crains de finir, en effet, c’est la méme chose que
de n’avoir jamais commencé; ni je ne crains de passer ail-
leurs parce que nulle part je ne serai plus a I'étroit. » (Ep. 65.)

*
% *

Ce serait peut-étre ici le lieu de parler des idées de Séné-
que sur le suicide. 1l donne & I’homme la royauté, le pouvoir
absolu sur son corps. Le sage doit le jeter au feu, si le devoir
Pexige, il doit s’arracher le coeeur, il le faut, dans la lutte
contre les passions; de la & permettre le suicide dans certai-
nes situations sans issue honorable, dans le cas de maladies
incurables ou qui vous laisseraient 4 'état d’impotent, il n’y
a qu'un pas. Une des grandes admirations de Sénéque, son
saint par excellence, c’est Caton dont il ne cesse de louer la
mort, elle fut pour les dieux un spectacle d’une telle beauté
qu’ils voulurent qu’il s’y reprit & deux fois pour se débar-
rasser de la vie: aprés s’étre frappé d’un poignard, il dut de
ses mains élargir sa blessure et voild ce que Sénéque ne se
lasse pas de louer et d’admirer. — Aussi défend-il avec toute
conviction et en plus d’un endroit de ses lettres & Lucilius
notre droit au suicide, avec des restrictions pourtant dont
nous parlerons.

« Il n’est rien, écrit-il, o1 nous devions autant obéir a l'es-
prit que dans la mort: qu’il s’en aille par le chemin qui lui
plait; s’il désire le fer, s’il préféere la corde ou quelque breu-
vage empoisonne, laissez-le faire, et qu’il rompe le lien de la
servitude. Il faut rendre sa vie digne de I'approbation des
autres; mais pour sa mort il faut se contenter de sa propre
approbation; c’est sottise de s’embarrasser de ces préoccu-
pations: un tel dira que j’ai manqué de courage, un autre
que j’ai été trop inconsidéré, un autre que tel genre de mort
aurait été plus noble: veux-tu te persuader que tu es maitre
de ton dessein et qu’il n’a rien & déméler avec 'opinion? ne
considere que ceci: il s’agit de t’arracher & la fortune le plus
promptement possible. D’ailleurs il y en aura toujours pour
bldmer ce que tu auras fait; tu trouveras méme des gens qui
professent la sagesse, les Péripatéticiens, qui nient que



550 P. FAREL

I’homme ait le droit de s’6ter la vie et qui déclarent que c’est
défendu de devenir son meurtrier. Gelui qui parle ainsi ne
voit pas qu’il se ferme le chemin de la liberté. La loi éter-
nelle n’a rien fait de mieux que lorsqu’elle nous a ouvert un
seul acces a la vie et qu’elle nous a donné beaucoup de portes
pour en sortirt, Eh! jattendrais la cruauté de la maladie ou
celle des hommes, quand je puls sortir de ces tourments et
me débarrasser d’un sort contraire? C'est la seule raison que
nous ayons de ne pouvoir nous plaindre de la vie: elle ne
retient personne. Cest la avantage des choses humaines
que personne n’est malheureux que par sa faute. Cela te
plait-11? Vis. — Cela ne te plait-il plus? retourne d’ou tu es
venu. Pour diminuer des maux de téte, souvent tu as pra-
tiqué des saignées; pour affaiblir ton corps, on t’a ouvert
une veine: il n’est pas besoin d’une grande blessure pour
rompre le ceeur; d’'un coup de lancette, tu t'ouvres la voie
4 cette grande liberté, et par une simple ponction tu te mets
en sécurité2. » (Ep. 70.)

Et voici un passage qui nous dira quel lempérament
Sénéque apportait & notre droit au suicide : Il ne faut pas
s’attacher a la vie pour elle-méme, — c¢’est le théme qu’il dé-
veloppe: « Cela fait une grande différence, si 'on fait durer
sa vie ou si I’on prolonge sa mort. Mais si le corps est rendu
incapable de remplir ses offices, pourquoi n’en pas dégager
I'esprit qui 8’y trouve en souffrance? et peut-étre faudrait-il
le faire un peu avant, de peur que, quand il le faudrait abso-
lument, on ne s’en trouvat incapable; et quand le risque est
plus grand de mal vivre que de mourir promptement, il est
insensé au prix d’un peu de temps de ne pas s’affranchir
d’un tel danger. [ls sont en petit nombre, ceux que la vieil-
lesse conduit sans injure jusqu’a la mort, la plupart ont
mené une vie inerte et sans utilité. Je n’abandonnerai pas la
vieillesse, si elle me conserve intact, intact, j’entends, par la

1 Nil melius @terna lex fecit quam quod unum introitum nobis ad vitam dedit,
exitus multos.

2 Scalpello aperitur ad illam magnam libertatem via, el puncto securitas
constat.



SENLQUE 551

'meilleure partie de moi-mémei. Mais si elle commence a
sbranler mon esprit, 4 en démolir des parties, sielle me laisse
non la vie mais le souffle, je ne ferai qu’un saut hors d’un
édifice vermoulu et tombant en ruine. Je ne fuirai pas la
maladie dans la mort tant que la maladie sera curable et ne
m’obscurcira pas esprit; je ne porterai pas les mains sur
‘moi a cause de la souffrance. Mourir ainsi, ¢’est étre vaincu.
Si cependant j’arrive a la conviction que cette souffrance ne
doit pas finir, je m’en irai non & cause d’elle, mais parce
qu’elle m’empécherait de faire tout ce qui est la raison de
vivre. Il est faible et lache celui qui meurt a cause de la souf-
france, il est insensé celui qui vit pour souffrir2. » (Ep. 58.)
Voici encore une citation: « Il faut nous exhorter et nous
fortifier & ne pas trop aimer la vie, ni & ne pas trop la hair;
méme lorsque la raison nous persuade d’en finir, il faut le
faire non & la légere et sans réflexion. L’homme courageux
et sage ne doit pas fuir la vie mals en sortir. Il faut avant
tout éviter cet entrainement, qui s’est emparé de beaucoup,
la passion de mourirs. » (Ep. 24.)

On peut s’assurer que le suicide & la maniére de Sénéque,
ce suicide réfléchi, qu’on s’inflige dans 'intérét de la vie su-
périeure pour échapper au danger de mal vivre, ou de vivre
d’une facon peu digne d’'un sage, n’est pas a la portée de
tout le monde, et ne saurait éire bien dangereux. Il n’est
guere a l'usage que des Catons et les Catons sont rares,
comme les circonstances qui les jettent dans ces extrémités.
Le fait est que Séneque est arrivé 4 la vieillesse, sans avoir
porté la main sur lui quand méme il en ait eu plusieurs fois
les motifs et la tentation, une fois au moins dans sa jeunesse

~ou il avait I’air de s’en aller de consomption : la considéra-
“tion de son pére le retinl, une autre fois dans sa vieillesse

* Non relinquam senectutem, si me totum mihi reservabil, totum autem ab illa
parte meliore.

2 Imbecillus est et ignavus qui propter dolorem moritur : stullus qui doloris
causa vivit. :

3 Et ante omnia ille quoque vitetur affectus qui multos occupavit, libide
moriendi,



bH2 P. FAREL

asthmatique : cette fois-ci il consentit & vivre par égard
pour sa femme affectionnée, Pauline, et c’est ainsi que le vrai
sage trouverait le plus souvent des raisons de ne pas user
de ce droit que Sénéque lui confere.

%
* %

Et nous voici arrivés a la troisieme grande division de la
philosophie de Sénéque, les choses.

Apres les dieux et les hommes, examinons, dit-il, de quelle
maniére il nous faut user des choses (ép. 95), et c’est toute la
vie pratique qui va entrer dans cette rubrique.

« C’est en vain, continue-t-il, que nous avons donné des
préceptes, si nous n’avons pas dit auparavant quelle idée
nous devons avoir de chaque chose, de la pauvreté, des ri-
chesses, de la gloire, de l'ignominie, de la patrie, de I'exil.
Cherchons la valeur de chacune d’elles en écartant "opinion,
et cherchons ce qu’elles sont, non comment on les nomme.
Passons aux vertus. Quelqu’un nous donnera pour précepte
d’estimer & un haut prix la prudence, d’embrasser le cou-
rage, d’aimer la tempérance, de nous attacher plus étroite-
ment qu’a tout le reste, si c’est possible, & la justice. Mais

-rien ne sera fait si nous ignorons ce qu’est la vertu, s’il y en
a une seule, ou si elles sont plusieurs, si elles sont séparées,
ou si elles sont conjointes, de sorte que celui qui en a une
les a toutes, comment elles différent entre elles. 1l n’est pas
nécessaire a 'artisan de faire des recherches sur son métier,
d’en connaitre l'origine et quelle en est 'utilité, pas plus que
le pantomime n’a a faire des recherches sur 'art de danser.
Tous ces métiers sont connus; il ne leur manque rien. En effet
ils n’intéressent pas toute la vie. La vertu est & la fois la science
d’elle-méme et des autres choses et il faut étudier sa nature
pour connaitre la volonté?!; aclion juste ne sera pas faite, si
- la volonté n’est pas juste, en effet ’action dépend de la volonté.
D’autre part, la volonté ne sera pas droite, si I’état de I'ame

! Omnes iste artes se sciunt ; nihil deest. Non enim ad totam pertinent vitam;

. virtus et aliorum scientia est et sui.; discendum de ipsa est ut ipsa voluntas dis-
catur.



SENEQUE 553

n’est pas juste; en effet la volonté dépend de cet état de V'es-
prit. Or ’état de I’esprit ne sera au mieux que si I'esprit a
percu les lois de toute la vie et §’il a tiré au clair ce qu’il faut
penser de chaque chose, que s’il a ramené tout a la vérité. La
paix n’échoit en partage qu’a ceux qui sont arrivés & un
jugement immuable et assuré!. Les autres tombent tout de
suite et se relévent et sont ballottés alternativement entre ce
qu’ils négligent et ce qu’ils désirent. La cause de ces contra-
dictions, c’est qu’il n’y a pas de lumiere pour des gens qui
suivent la régle la plus incertaine, savoir, 'opinion. Si tu
veux toujours vouloir les mémes choses, il faut que tu
veuilles les choses vraies2. L’on n’arrive pas au vrai sans les
décrets (les dogmes): ils renferment la vie. Cependant la
raison contient le juste et ’honnéte de nos décrets, donc
celle-14 est nécessaire sans laquelle ceux-ci ne seraient pas.
Mais unissons les deux choses car sans les racines les ra-
meaux sont inutiles, et les racines mémes sont aidées par
les rameaux qu’elles ont produits. (Ep. 95.)

Donc les décrets, les dogmes, les croyances générales de
la philosophie élucidées par la raison donnent la juste idée
des choses et fournissent les bases du juste et de 'nonnéte.

%
* *

Voici d’autre part de quelle facon tout empirique d’apres
Sénéque 'homme est venu & la connaissance du bien. On
s’attendait plutdt & 'exposition d’un systéme philosophique,
d’ol seraient sortis les vertus et les devoirs; au lieu de cela
ce que je trouve de plus caractéristique sur lorigine des
idées morales et des vertus, le voici tel qu’il 'expose dans
Pép. 120. C’est ici qu’il faut déplorer la perte d’un ouvrage
sur la philosophie morale dont il parle dans I'une de ses
lettres & Lucilius.

Voici donc ce que nous trouvons dans I’ép. 120 sur l'ori-
gine de nos connaissances morales:

1 Non contingit tranguillitas, nisi immutabile certumque judicium adeptis.
2 Causa hujus jactationis est quod nihil liquet incertissimo regimine utentibus,
fama. Si vis eadem semper velle, vera oportet velis.



Focd unt

DD4 P. FAREL

« Ta lettre me pose cette question entre autres: tu veux
savoir comment la premiére notion du bon et de 'honnéte
nous est venue. Ces deux ordres de choses (le bon et ’honnéte)
qui sont opposés chez d’autres, ne sont que séparés chez
nous. Voici ce que je veux dire: certains pensent que le bon
c’est ce qui est utile; c’est pourquol ils appliquent ce mot et
aux richesses et & un cheval, et au vin et & un soulier; tel
est le peu de respect qu’ils ont du mot bon qu’ils vont jus-
qu’a 'appliquer & des choses sordides. Ils pensent que ’hon-
néte, c’est ce a quoi s’attache 1'idée d’un juste devoir, par
exemple, la vieillesse d’un pére entourée de soins, la pau-
vreté d’'un ami secourue, une entreprise courageuse, une
sentence sage et mesurée. Ces deux choses, le bon et I’hon-
néte, nous les distinguons mais elles ont méme racine. Rien
n’est bon que ce qui est honnéte et ce qui est honnéte est en
méme temps bon. Je juge superflu d’ajouter quelle diffée-
rence il y a entre I'un et 'aulre, 'avant dit souvent. Je m’en
tiendrai a ce seul point. Rien ne nous parait hon de quoi on
peut user mall. Or tu vois combien il y en a qui usent mal
des richesses, de la noblesse d’origine, des forces physiques.
Maintenant je reviens & ta question: comment nous est
venue la connaissance du bon et de I’honnéte. La nature n’a
pas pu nous l'enseigner. (Sénéque n’a & aucun degré l'idée
de la révélation.) La nature nous donna les semences de la
science, elle ne nous donna pas la science méme 2.

« Certains disent que nous sommes arrivés par hasard a la
connaissance de ce qui est bon: on ne peut pas croire que
I'image de la vertu se soit présentée & quelqu’'un par hasard.
Il nous semble, & nous, que 'observation a ressemblé les faits
de méme que la comparaison les a rapprochés, notre intelli-
gence jugeant par analogie et de ce qui est juste et de ce qui
est bon....

» Nous connaissons la santé du corps: de cette santé du
corps, nous avons conclu qu’il y avait aussi une santé de

! Hoc unum dicam : nihil nobis bonum videri quo quis et male uti potest.

2 Hoc nos docere natura non potuit: semina nobis scientize dedit, scientiam non
dedit.



SENEQUE 15'95)

I’Ame, nous connaissons les forces du corps, de 1& nous avons
conclu qu’il y avait aussi une vigueur de I'ame. Certains
actes de bonté, certains actes humains, certains actes de
courage nous avaient frappés d’admiration, nous avons com-
mence & les admirer comme s’ils étaient parfaits. — La na-
ture nous pousse a agrandir les choses que nous louons;
‘personne qui n’ait porté la louange au dela de la véritét —
Sénéque cite des exemples ; -— puis nous avons appris a dis-
tinguer les vertus des vices qui leur ressemblent, — la pro-
digalité de la libéralité, la témérité du courage ; — nous avons
distingué entre les vertus accidentelles et les vertus cons-
tantes. Nous avons vu celui-ci brave sur le champ de bataille,
timide au forum, supportant courageusement la pauvreté,
bassement l'ignominie. Nous avons loué l'acte, nous avons
meprisé ’homme. Nous en avons vu un autre bienfaisant
pour ses amis, modéré a ’égard de ses ennemis, administrant
saintement et religieusement les affaires publiques et les
affaires privées; il avait la patience dans ce qu’il fallait en-
durer, la prudence dans ce qu’il fallait faire. Nous l'avons
vu la ou il fallait donner, donnant & pleines mains, 1 ou il
fallait travailler, opinidtre et prét & tout et soutenant de son
esprit son corps fatigué. En outre il était toujours le méme,
en tout ce qu’il faisait, égal a soi-méme, déja bon, non apres
réflexion, mais parvenu par sa maniére de vivre non seule-
ment a pouvoir agir justement, mais & ne pouvolir agir au-
trement. Nous avons compris que dans cet homme il y avait
la vertu parfaite2. Cette vertu nous l'avons divisée en par-
ties. 11 fallait réfréner les passions, réprimer ses crainfes,
pourvoir aux choses a faire, donner & chacun son dii. Nous
avons eu l'idée de la tempérance, du courage, de la prudence,
de la justice et nous avons assigné a chacune sa tache. D'ou
avons-nous donc appris a4 connaitre la vertu? Ce qui nous l'a
montrée, c’est son harmonie et sa beauté et sa constance et
‘la concorde de toutes ses actions entre elles, et sa grandeur
! Natura jubet augere laudanda : nemo non gloriam ultra verum tulit,

2 Jam non consilio bonus, sed more eo perductus ut non tantum recte facere
posset sed nisi recte facere non posset.



bbh6 P. FAREL

I’élevant au dessus de tout. Par-la, nous avons compris
qu'en elle était la vie heureuse, coulant d’un cours facile,
tout entiere maitresse d’elle-méme. Comment nous est-elle
apparue? — Je vais te le dire: Jamais cet homme parfait,
qui posséde la vertu, n’a maudit le sort; jamais il n’a recu
tristement les accidents de la vie; pensant qu’il était le ci-
toyen et le soldat de P'univers, il s’est soumis aux fravaux
comme s’ils lui étaient commandés. Tout ce qui lui arrivait,
il ne I’a pas considéré comme un mal qui lui arrivat par ha-
sard, mais comme une chose qui lui était destinée. Ceci, quoi
que ce soit, dit-il, est & moi, c’est rude, c’est dur, montrons
ici notre zéle!. C’est pourquoi il était inévitable qu’ill nous
apparut grand, cet homme qui jamais ne gémit de ses maux,
qui jamais ne s’est plaint de son sort, qui a attiré attention
de beaucoup, qui a brillé comme la lumiére au milieu des
ténebres? et qui a détourné vers lui 'esprit de tous, alors
qu’il était paisible et doux, et juste également a I’égard des
dieux et & 1’égard des hommes. Il avait I'esprit parfait, il
était arrivé au point supréme qu’il pouvait atteindre, au-
dessus duquel il n’y a que 'esprit de Dieu, dont une parcelie
était descendue dans cette poitrine d’homme3. Or ce cceur
d’homme n’est jamais plus divin que lorsqu’il pense & sa
fragilité mortelle, et qu’il sait que 'homme est né pour s’ac-
quitter de la vie comme d’une fonction et que ce corps n’est
pas sa demeure, mais une hotellerie, et en vérité une hotel-
lerie ou il passe peu de temps, qu’il faut quitter dés que tu
vois que tu es a charge a ton hote. La plus grande preuve,
mon Lucilius, que l'esprit vient d’un plus haut séjour, c’est
le fait qu’il estime basses et étroites les conditions dans les-

1 Hoc qualecumque est, inquit, meum est, asperum est, durum est; in ipso
navemus operam.

? Fecit multis intellectum sui et non aliter quam in tenebris lumen effulsit.
(N'est-ce pas un peu la parole de Jésus : vous étes la lumiére du monde, et celle
de Paul: brillant comme des flambeaux dans le monde,y portant la lumiére de
la vie?)

8 Habebat perfectum animum, ad summam sui adductus supra quam nihil nis
mens Dei ex qua pars et in hoe pectus mortale defluxit.



SENLQUE 551

quelles il se trouve, et qu’il ne craint pas d’en sortir. Il sait
en effet ou il doit aller, celui qui sait d’ou il est venut!. Nous
ne trouvons pas ici le repos: cela arrive d’habitude a ceux
¢gui demeurent a titre d’hotes chez autrui. Et cependant nous
(ui avons recu un eorps si misérable, nous ne nous propo-
sons pas moins des choses éternelles; et aussi loin que peut
s’étendre la vie humaine, nous étendons nos espérances, non
satisfaits d’aucun degré de fortune, d’aucun degré de puis-
sance. — Qu’y a-t-il de plus imprudent, de plus insensé que
cela? — Rien n’est suffisant pour des gens qui vont mourir,
que dis-je, pour des mourants?2! — Cest pourquoi l'esprit
grand, ayant le sentiment d’une nature meilleure, prend
peine & se conduire honnétement et soigneusement dans le
poste ou il est placé. Au reste, il estime que rien de ce qui
est autour de lui, n’est & lui, mais il en use comme de choses
prétées, étranger et voyageur pressés. Lorsque nous voyons
quelgqu’un de cette fermeté, comment ne nous viendrait-il
pas a 'esprit I'idée d’un caractére exceptionnel ? »

Voilad donc comment d’aprés Séneque est venue & ’homme
la connaissance du bien: il I’'a puisée dans 'observation des
hommes vertueux, la vertu s’est imposée & lui par lalumiére
qu’elle projetait et, 'admiration aidant, il s’est élevé a I'idée
de la vertu parfaite, qui se divise en ces quatre grandes ver-
tus formant d’ailleurs un tout indivisible, comitatus indivi-
duus, la tempérance, le courage, la prudence, la justice.

Ce sont les quatre vertus cardinales des anciens.

Ce qui m’étonne, c’est que Sénéque n’ait pas fait une place
spéciale a4 une vertu dont il a certainement l'idée et que je
ne sais pas bien ot1 ranger dans ce cortége fermé, je veux
dire la charité.

Il semble que Séneque aurait div I'introduire en bon rang
dans cette noble compagnie, lui qui avait parlé comme nous
'avons vu de la solidarité et du devoir, de la nécessité de
penser aux aulres autant qu’a nous-mémes, lui qui avait écrit

1 Scit enim quo exiturus sit, qui unde venerit meminit.

: 2 Nihil satis est morituris, imo morientibus !
3 Sed ut commodalis peregrinus et properans.



5bH8 P. FAREL

tout un traité, le plus long, sur I'exercice de la charité, je
veux parler de son traité des bienfaits, lui qui avait composé
un traité sur la clémence et un sur la colére.

J’avoue que c’est pour moi un probléme dont je cherche
Pexplication sans me flatter de I'avoir trouvée, & moins que
la raison n’en soit justement dans la méthode selon laquelle
Séneéque pense que nous sommes arrivés 4 la connaissance:
de ce qui est bon, et que I'expérience donne plus d’exemples
de courage, d’endurance, de tempérance, de justice que de
charité, & moins aussi que ce qu’il a dit de la bienfaisance
ne se range sous le chef de la justice. N'a-t-il pas dit quelque
part que, sous le nom de la justice, il ne suffit pas de ne pas
nuire 4 ceux a qui ’on doit se rendre utile? (Ep. 95.) Quel est
cet homme, dit-il, dans son De ira, qui se flatte d’étre sans
reproche devant toutes les lois? Pour qu’il en soit ainsi, dans
quelles étroites limites il faut enfermer I'innocence! Combien
plus large est la régle de nos devoirs que la régle du droit
strict? Que de choses exigent la piété, 'humanité, la libéra-
lité, la justice, la foi, dont ne disent rien les codes civils1?
(De wra, 11, 27.) Rien ne s’oppose donc & faire entrer la cha-
rité dans la notion agrandie de la justice, telle que Sénéque la
devait concevoir.

% * *

Et maintenant 1'idée du bien, de 'honnéte étant fixée sous
les traits de ces diverses vertus, 1l resterait 4 exposer com-
ment Sénéque démontrait que ce bien était la condition suf-
fisante et nécessaire de la vie heureuse et comment 'hones-
tum et le bonum coincidaient.

Voici done ce qu’il dit en diverses de ses épitres, car il
n’y a pas de sujet qui lui tint plus au cceur; et 'on pourrait
citer a 'appui de cette thése tout son traité de la vie heu-
reuse, une perle.

Eh! que ne crois-tu, mon Lucilius, que le moyen le

1 Quam angusta innocentia est, ad legem bonum esse ? Quanto latius officiorum
patet quam legis regula ? Quam multa pietas, humanitas, liberalitas, justitia, fides
exigunt, que omnia extra publicas tabulas sunt?



SENEQUE 559

plus efficace pour étre heureux, c’est cette conviction qu’il
n’y a quun seul bien, ce qui est honnéte! Celui qui a
enfermé tout ce qui est bon dans ce qui est honnéte a
son bonheur au dedans de lui, intra se felix est. Car celui
qui pense qu’il y a d’autres biens, bona, tombe dans la
dépendance de la fortune, dans la dépendance d’autrui:
perte des enfants, leurs maladies, mauvaise renommeée,
tourment de 'amour, une charge qui nous est refusée, une
charge qu'on a et qu’on craint de perdre, la crainte de la
mort, I’exil menacant, les revers de fortune, la misére des
richesses, la colére populaire, 'envie, nous voila dans la
crainte. Il n’y a de bonheur que dans 'absence de crainte;
on vit mal au milieu de la défiance. Quiconque s’est beau-
coup livré aux choses qui arrivent par hasard, fournit contre
lui bien des causes de trouble, dont il ne peut pas se déga-
ger. C’est le seul moyen d’arriver a la paix que de mépriser
les choses extérieures et de se contenter de ce qui est hon-
néte. Car celui qui pense qu’il y a quelque chose de meilleur
que la vertu, ou qu’il y a quelque chose en dehors d’elle qui
soit bon, tend avidement les mains vers ce que la fortune
dispense et attend anxieusement les dons qu’elle jette. Com-
paraison entre la fortune et ceux qui font des largesses au
peuple dans les amphithéatres: ils jetaient leurs dons et
c’était & qui s’en emparerait dans la mélée. C’est pourquoi
tenons-nous & l'écart de ces jeux, et laissons la place aux
avides et aux violents. Quiconque veut étre heureux, qu’il
pense qu’il n’y a qu’un seul bien, ce qui est honnéte.

Car s’il pense qu’il y a un bien différent, il porte une ac-
cusation contre la providence parce que beaucoup de choses
pénibles arrivent aux hommes justes!, et parce que tout ce
qu’elle nous donne dure peu et est de peu d’importance, si
tu le compares & la durée du monde. De cette plainte, il
advient que nous sommes des interprétes peu bienveillants
des voies divines: nous nous plaignons de ce que ces choses
ne nous soient pas toujours données et qu’elles soient en

1 Nam si ullum aliud existimat, primum male de providentia judicat, quia
multa ncommoda justis viris accidunt,



560 P. FAREL

petit nombre, incertaines et destinées & passer. De 1a vient
que nous ne voulons ni vivre, ni mourir, nous prenons la
vie en haine et nous craignons la mort. Notre volonté devient
hésitante et aucun bonheur ne peut nous satisfaire. Or la
cause c’est que nous ne parvenons pas a4 ce bien immense et
qui ne peut &tre surpasseé, ou il est nécessaire que notre vo-
lonté se fixe, parce qu’au dela du point supréme il n’y a rien.
Tu demandes pourquoi la vertu ne manque de rien? Elle
jouit des choses présentes et ne désire pas les absentes. Il
n’y a rien qui ne soit grand pour elle puisque tout lui suffit.
Si tu t'écartes de cette maniére de penser, alors ni la piété,
ni la foi ne tiendront debout. Celui qui veut s’adonner &
I'une et a l'autre doit endurer beaucoup de ces choses que
tu ranges sous le nom de maux!; il faut qu’il en sacrifie
beaucoup de celles que nous considérons complaisamment
comme des biens. (Cf. De vita beata, ch. 15.) Le courage pé-
rit, qui doit s’exposer au danger; la grandeur d’ame périt, qui
ne peut s’élever qu’autant qu’elle méprise comme de peu de
valeur toutes les choses qu’on tient communément pour les
plus grandes. La bienfaisance périt et la reconnaissance d’un
bienfait est jugée pénible si nous connaissons quelque chose
de plus précieux que la foi, si nous voyons rien de meilleur.
Mais laissons ces considérations: ou ces biens ne sont pas les
biens que I'on dit, ou 'homme est plus heureux que Dieu
puisque en vérité toutes ces choses qui sont & notre portée
ne sont pas a l'usage de Dieu: plaisir charnel, luxe, re-
cherche de la bonne chére, richesse, appats divers, auxquels
I’homme se laisse prendre. Donc, ou, ce qui est incroyable,
il v a des biens qui manquent & Dieu, ou cela méme est la
preuve que ce ne sont pas des biens, qu’ils manquent a
Dieu.

Ajoute que beaucoup de ces choses qu'on veut appeler
bonnes eéchoient avec plus d’abondance aux animaux qn’a
Phomme: nourriture, plaisir des sens, par conséquent les
animaux sont beaucoup plus heureux que '’homme, car ils

1 Ab hoc discede judicio: non pietas constabit, non fides : multa utramque
préestare cupienti patienda sunt ex his que mala appellantur.



SENEQUE 561

vivent leur vie sans péché, sans dissimulation; ils jouissent
de plaisirs dont ils ont une plus grande capacité, sans se
géner, sans aucun sentiment de pudeur ou sans crainte
d’avoir & s’en repentir.

C’est pourquoi examine sil’on peut appeler bien une chose
ot ’homme I’emporte sur Dieu. Plagons le bien supréme
dans esprit, in animo; il se dissipe s’il passe de la meilleure
partie de nous-mémes & la plus mauvaise, et si elle est trans-
portée aux sens qui sont plus vifs chez les brutes. Il ne faut
pas placer la félicité supréme dans la chairt. (Cf. ad Mar-
ciam, 24...) (Que voild bien une expression paulinienne!)
Ceux-la seuls sont des biens que la raison donne, solides et
durables, qui ne peuvent pas périr, ni décroitre ou diminuer.
Les autres sont des biens pour l'opinion, ils ont le nom en
commun avec les vrais biens, mais la qualité de bien n’est
pas en eux. C’est pourquoi, qu’'on les appelle des avantages
et, pour parler notre langue, des choses désirables, producta.
Au reste, sachons que ce sont nos instruments (mancipia),
non des parties de nos personnes, et qu’elles soient chez nous,
mais de telle sorfe que nous nous souvenions qu’elles sont-
hors de nous.

Quoiqu’elles soient chez nous, qu’elles soient comptées
parmi les choses inférieures et basses, au sujet desquelles
personne ne doit s’élever. En effet, qu’y a-t-il de plus sot que
de se complaire en soi-méme pour une chose qu’on n’a pas
faite? Que toutes ces choses solent preés de nous, mais n’y
soient pas adhérentes, afin que, si elles nous sont enlevées,
elles s’en aillent sans que nous en soyons déchirés. Usons-
en, ne nous en glorifions pas?. (N'est-ce pas le mot de saint
Paul: Usez de ce monde comme n’en usant point?)

Il faut en wuser avec raison, avec prudence. Jamais les
choses excessives n’ont duré, si la raison, qui regle tout, n’en
a modéré I'usage. Voila ce que te montre ’histoire de beau-
coup de cités, dont les empires fastueux sont tombés dans

1 Non est summa felicitatis nostree in carne ponenda.
2 (Qmnia ista nobis accedant, non haereant ; ut si ubducantur, sine ulla nostri
laceratione discedant utamus illis, non gloriemus, et utamur parce.

THEOL. ET PHIL. 19U 37



H62 P. FAREL

leur pompe et tout ce qui avait été créeé par la vertu est
allé & la ruine par I'intempérance!. (Avertissement donné
aux Romains par Sénéque.)

(est contre ces coups du sort qu’il faut nous munir. Or il
n’y a pas de mur inexpugnable pour la fortune; fortifions-
nous a l'intérieur, intus instruamur. Si cette partie de nous
méme est en sécurité, 'homme peut étre assiegé, il ne peut
étre pris.

Tu veux savoir quel est le moyen? Que 'nomme ne s’'im-
patiente pas, quoique ce soit qui lut arrive, et qu’il sache que
ces choses par lesquelles 1l parait recevoir du dommage vont
a la conservation de 'univers et sont de celles qui concourent
a 'accomplissement de la destinée du monde. Que plaise &
I’homme tout ce qui plut & Dieu 2.

Aime la raison. Cet amour t’armera contre les choses les
plus dures 3. L’amour des petits chez les animaux, 'amour
de la gloire inspire le mépris du fer et du feu. — Combien
plus forte que tout cela est la raison! Combien plus ferme! —
Avec plus de force aussi cet amour de la raison nous per-

*mettra d’aller & travers les craintes et les périls. (Ep. 74.)

Le reste de cette lettre, que je ne cite pas toute, contient la
réponse a 'objection tirée des malheurs qui peuvent assaillir
le sage, celui qui poursuit par dessus tout I’honnéte. Sénéque
donne d’abord la réponse consacrée des stoiciens, un peu
alambiquée & leur maniere, il donne aussi la sienne.

Cette lettre n’ayant pas réussi 4 convaincre Lucilius, Séné-
que revient a la charge dans la lettre 76:

« Il n’y a qu’'un seul bien, lui écrit-il, ¢’est ce qui est hon-
néte. Dans les autres choses que donne la fortune, la vertu
n’étant pas de ses dons, 1l n’y a rien de vrai, rien d’assuré,
quoi qu’en pense 'opinion générale.

Pourquoi cela seul est-1l bon qui est honnéte? Je vais te le
dire puisque tu estimesque j’ai peu réussi dans ma précédente

1 Hoc multarum tibi urbium ostendet eventus, quarum in ipso flore luxuriosa
imperia ceciderunt et quidquid virtute erat partum, intemperantia corruit.

2 Placeat homini quidquid Deo placuit.

3 Ama rationem : hujus te amor contra durissima armabit.



SENEQUE 563

lettre et que tu penses que j’ai loué cette chose plus que je
ne ’'al prouvée. — Et pour résumer ce que je t’ai dit, chaque
chose a ses qualités particuliéres qui constituent son bien
(qui la font bonne); la fertilité fait le prix de la vigne, le
gout fait le prix du vin, la rapidité fait la valeur du cerf, la
force du dos, celle des bétes de somme; le flair, celle des
chiens qui doivent découvrir le gibier, la vitesse a la course
s’ils doivent le poursuivre. Ce qu’il v a de meilleur en tout
étre, c’est ce pourquoi il est né. — En 'homme qu’y a-t-il
de meilleur? — la raison ; par la raison, il préceéde les ani-
maux et vient aprés les dieux. Donc la raison parfaite c’est
le bien propre de 'homme!. Les autres biens lui sont com-
muns avec les animaux, méme ceux-ci lui sont supérieurs
sur beaucoup de points.

Qu’est-ce qui est propre & Phomme? la raison: droite et
parfaite, elle a rendu parfait le bonheur de '’homme?2. Quand
I'homme a perfectionné sa raison, il est digne de louange et
il a atleint le but de sa nature. Cette raison parfaite s’appelle
la vertu et cette raison c’est ’honnéte3. C’est pourquoi cela
seul est bon de I’'homme, qui se trouve seulement chez
I’homme. S’il n’a rien d’autre en propre que la raison, celle-ci
sera son seul bien et 'emportera sur tout le reste.

Si quelqu’un est mauvais, je pense qu’il sera blamé; s’il
est bon, il sera approuvé : cela seul donc est propre &
I’homme, en raison de quoi il est approuvé ou désapprouvé.

Tu ne doutes pas que cela soit un bien mais tu doutes que
ce soit le seul bien. Si quelqu’un a tout le reste, la santé, les
richesses, une longue galerie de portraits d’ancétres, une
antichambre bien fréquentée, mais qu’il soit manifestement
mauvais, tu le répouveras. De méme si quelqu’un n’a rien
de ce que je viensde dire, qu’il lui manque I'argent, la foule
des clients, la noblesse des origines, la suite des ancétres,
mais qu’il soit manifestement bon, tu 'approuveras. Donc

1 In homine optimum quid est ? — Ratio : hoc antecedit animalia, deos sequitur,

2 Quid in homine proprium ? — Ratio: heec recta et consummata, felicitatem
hominis implevit.

3 Hoec ratio perfecta, virtus vocatur, eademque honestum-est.



D64 P. FAREL

cela seul est le bien de 'homme. Celui qui a ce bien, quand
mére il soit privé de tout le reste, est digne de louange;
celui qui ne l'a pas, seraif-il dans l'affluence de tout, est
condammeé et rejetél. '

Il en est des hommes comme des choses: un navire, ce
n’est pas la peinture, les ornements qui en font un bon na-
vire, mais sa solidité & tenir la mer, etc. Le glaive, ce qul en
fait la bonté, ce n’est pas son fourreau, mais son tranchant.
A la régle on demande d’étre droite. Chaque chose est louée
selon qu’elle est propre & 'usage auquel on la destine, et par
ce qui 'y rend propre. Donc pour ’homme il ne s’agit pas
de savoir I’étendue de ses biens fonds, de sa fortune en ar-
gent, etc. mais jusqu’a quel point il est homme de bien; or
il T’est si la raison chez lui est développée et droite et adap-
tée 4 ce que demande sa nature. Voila ce qu’on appelle
vertu, c’est ’honnéte et le bien unique de I'homme. Car
puisque la raison seule rend ’homime parfait, seule la raison
parfaite rend 'homme heureux, or c’est 1a le seul bien de
Phomme, par lequel il est rendu heureux.

L’homme de bien fera ce qu’il pensera devoir faire hon-
nétement quoique ce soit pénible; il le fera quoiqu’il doive
en souffrir du dommage; il le fera quoique ce soit périlleux.
D’autre part ce qui sera honteux, il ne le fera pas quand
méme il y ait de 'argent & gagner, quand méme il doive y
trouver du plaisir, y acquérir du pouvoir. Rien ne le dé-
tournera de ce qui est honnéte, il ne sera entrainé par au-
cune séduction vers ce qui est honteux. Donc s’il doit suivre
sans hésiter ce qui est honnéte et éviter ce qui est honteux,
il n’y a pas d’autre bien que ce qul est honnéte, pas d’autre
mal que ce qui est honteux2. (Ep. 76, cf. ép. 92. La gran-
deur de la vertu, ép. 79.)

Si la vertu seule reste immuable et seule garde sa qualité,

1 Ergo est unum bonum hominis, quod qui habet, etiamsi aliis destituitur,
laudandus est ; qui non habet, in omnium aliorum copia damnatur et rejicitur.

2 Frgo si honestum utique secuturns est, turpe itaque vitaturus, et in omni
actu vite spectaturus haec duo, nullum aliud bonum quam honestum, nec aliud
malum quam turpe.



SENIQUE 965

la vertu est le seul bien, puisqu’il ne peut pas lui arriver de
n’étre pas un bien (une chose bonne). La sagesse seule
échappe au changement!.

Jai déja dit, tu t’en souviens, que les choses qui sont dé-
sirées ou redoutées, beaucoup les ont foulées aux pieds sous
Pempire d’'un sentiment impétueux, non réfléchi. 11 s’est
trouvé quelqu’un pour laisser briler sa main; Pamour, la
colére, la cupidité ont bravé les périls. Combien plus la
vertu qui ne tire pas sa force d’élans désordonnés et subits
mais dont la force est toujours égale, dont la force est per-
manente! — Il suif de 14 que ces choses qui sont souvent
meéprisées par des gens qui agissent sans réflexion, le sont
toujours par les sages et que ces choses ne sont ni bonnes,
ni mauvaises en elles-mémes. Donc le seul bien c’est la vertu
qui marche superbe dans 'une et 'autre fortunes, les mépri-
sant également 'une et 'autre?.

Que si tu adoptais cette idée qu’il y a quelque chose de
bon en dehors de ce qui est honnéte, il n’y aurait pas de
vertu qui ne fut en péril. En effet aucune ne pourrait tenir
debout, s1 elle tenait compte d’autre chose que d’elle-méme.
Si cela est, c’est contraire & la raison d’ou procedent les
vertus, et 4 la vérité qui n’existe pas sans la raison. Or tout
ce qul est contraire & la raison est faux.

Il faut bien que tu m’accordes que ’homme de bien a la
plus grande piété & 'égard des dieux. C’est pour cela que,
quoi qu’il arrive, il le supportera patiemment; en effet il
saura que cela lui arrive en vertu d’une loi divine, qui
regle le cours de l'univers3. S’il en est ainsi, cela seul sera
bon pour lui qui sera honnéte; en effet I’honnéte emporte et
que P'on obéisse aux dieux et que 'on ne g’irrite pas sous les

1 8i una indepravata virtus est, et sola permanet tenoris sui, unum est bonum
virtus.

2 Unum ergo bonum ipsa virtus est quee inter hanc fortunam et illam incedit, cum
magno utriusque contemptu.

8 Virum bonum concedas necesse est summee pietatis erga deos esse : itaque
quidquid acciderit sequo animo sustinebit. Sciet enim id accidisse lege divina
qua universa procedunt.



566 P. FAREL

coups imprévus et que 'on ne gémisse pas sur son sort, mais
que 'on accepte patiemment la destinée et que 'on fasse ce
qui est commandé. Si en effet il y a un autre bien que ce qui
est honnéte, nous voila livrés aux désirs avides de la vie, aux
désirs insatiables qui se rapportent aux objets qui entretien-
nent et soutiennent la vie: ce qui est intolérable, sans fin,
sans regle. Donc le seul bien c’est ’honnéte, lequel a sa
régle en lui-méme.

Nous avons dit que la vie des hommes serait plus heu-
reuse que celle des dieux si des choses telles que I'argent et
les honneurs, dont les dieux n’usent pas, étaient des biens.
Ajoute maintenant que siles ames doivent survivre au corps,
I’état qui leur est réservé doit étre plus heureux que celui
o elles se trouvent dans le corps. Mais si ces choses sont
des biens, dont elles usent par 'intermédiaire du corps, elles
seront dans un état inférieur, lorsqu’elles seront dégagées
du corps, ce qui est contre la foi, contra fidem, que des ames
enfermées et assiégées, comme le sont nos ames dans 'état
présent, soient plus heureuses que lorsqu’elles seront libres
et que lunivers sera ouvert devant elles, in universum
datis 1.

J’avais dit aussi que si ces choses qui sont communes aux
hommes et aux animaux, sont des biens, les brutes aussi
meneraient une vie plus heureuse que nous, ce qui ne peut
étre d’aucune facon. Il faut tout souffrir pour ce qui est
honnéte, ce qu’il ne fandrait pas faire, S’il existait un autre
bien que 'honnéte.

Quoique j’eusse touché ce point dans ma lettre précédenle,
je viens de le faire briévement. Or jamais cette idée ne te
paraitra vraie si tu n’éléves ton esprit. S’il te fallait mourir
pour la patrie, et sauver tes concitoyens par le sacrifice de
ta vie, est-ce que tu tendrais le cou, non pas seulement par
force, mais volontairement ? — Si tu es capable de faire cela,
¢’est qu’il n’y a pas d’autre bien que ’honnéte. Tu abandon-

1 Quod contra fidem est, feliciores esse liberis et in universum datis, clausas
et obsessas (animas).



SENEQUE 967

nes tout pour avoir cela. Vois quelle est la force de ce qui
est honnétel. _

L’homme brave et fort jouit de son ceuvre, quelles qu’en
soient les conséquences: tout le reste est en dehors de son
ceuvre; il contemple son ceuvre méme,; il sait qu’elle est
honnéte ; partout olt ce qui est honnéte le conduit et l'ap-
pelle, il va. — Tout le reste est léeger et changeant; la pos-
session en est inquiéte et n’ajoute pasa notre grandeur. Si tu
veux savoir la vraie grandeur d’un homme, examine-le nu,
sans son patrimoine, sans ses honneurs et tous les men-
songes de la fortune; qu’il quitte méme son corps, regarde
son ame ; regarde quel il est, s’il est grand par des choses
qui lui soient étrangéres, ou s’il 'est par des mérites qui
soient & lui, s’il peut voir sans baisser les yeux des glaives
dégainés, et s’il sait qu’il lul importe peu que son 4me s’en
aille par sa bouche ou par sa gorge, appelle-le heureux?.
(Ep. 76.)

Voila certes de fiéres et belles paroles, elles honorent ’hu-
manité, et c’est tout profit de les entendre: on y prend un
bain fortifiant.

Voici maintenant sur le méme sujet une cilation em-
pruntée a I'ép. 79. Lucilius voyageait en Sicile; Sénéque lui
parle de ’Etna et, selon son habitude, sa pensée passe des
choses matérielles aux choses morales: « Que I'Etna puisse
s’effondrer, que ce sommet élevé et visible de loin en
mer puisse s’abaisser, dévoré a la base par la violence con-
tinue des feux souterrains, c’est ce que j'ignore, la vertu ne
craint rien des flammes; elle ne peut tomber en ruine, sa
stature ne peut pas diminuer. Gest la seule grandeur qui ne
puisse subir de dépression, qui ne puisse étre agrandie ni
amoindrie. Sa grandeur est fixe, comme celle des corps cé-
lestes. En effet, ce n’est pas de la bonté que de n’étre bon que
relativement. Qui tirera gloire de ses yeux, s’ils ne distin-

{ Omnia relinquis, ut hoc habeas. Vide quanta vis honesti sit.

2 Corpus suum exuat ; animum intuere, qualis quantusque sit, alieno an suo
magnus ; si erectis oculis gladios micantes videt, et si scit sua nihil interesse,
utrum animum per os an per jugulum exeat, beatum voca.



568 P. FAREL

guent pas bien clairement le jour, s’ils ne voient la splendeur
du soleil qu’a travers des ombres? Quoiqu’il soit heureux
d’étre sorti des ténebres, il ne jouit pas encore de la lumiére.

Alors notre esprit aura de quoi s’estimer heureux, quand,
sorti de ces ténébres dont il est enveloppé, il ne verra pas
les choses lumineuses d’une vue faible, mais qu’il recevra
le jour tout entier et qu’il sera rendu & son ciel, alors qu’il
aura repris la place que lui assignait la noblesse de son
origine!. Ses origines l'appellent en haut; or il sera la,
méme avant d’8tre délivré de cette prison, lorsqu’il rejettera
ses vices et que, pur et léger, 1l s’élancera vers les pensées
divines. Voila ce qu’il faut faire. Mon tres cher Lucilius, il
faut s’y porter de tout son effort, quand méme peu le sachent,
guand méme personne ne le voit. La gloire, c’est 'ombre
de la vertu? elle marche devant ou vient derriére selon le
cas. (Ep. 79.)

Voici encore une citation de I'ép. 92, oli Séneque soutient
que la vertu seule suffit 3 rendre heureux et trés heureux,
quelles que soient les circonstances extérieures.

« Mais s’il y a chez quelqu’un, dans son corps, la vertu et
Pesprit, sed si cut virtus antimusque 1n corpore proesens,
celui-1a est de niveau avec les dieux, 1l tend a le devenir, se
souvenant de son origine. Personne n’a tort de s’efforcer de
monter 14 d’ou il est descendu 3. Or pourquoi ne penses-tu
pas qull y a quelque quelque chose de divin chez celui
qui est une partie de Dieu? Le tout qui nous contient est
un et c’est Dieu, et nous sommes ses alliés et ses membres4,
notre esprit est vaste, il s’éleve a4 ces hauteurs si nos
vices ne nous abaissent.... Car si ’homme s’aidait, pour
s’élever au sommet supréme, d’'une force qui lui fut étran-

! Tunc animus noster habebit quod gratuletur sibi cum emissus his tenebris in
qaibus volutatur, non tenui visu clara prospexerit, sed totum diem admiserit et
redditus ceelo suo fuerit cum receperit locum quem occupavit sorte nascendi.

2 Gloria umbra virtutis est: etiam invitos comitabitur.

3 Nemo improbe eo conatur adscendere unde descenderat,

4 Totum hoc quo continemur, et unum est et Deus : et socii ejus sumus et
membra.



SENEQUE H69

gére, ce serait un grand labeur d’aller au ciel: il y re-
vient. Lorsqu’il a pris ce chemin, i1l va plein d’assurance,
et méprisant touti, il ne tient aucun compte des biens maté-
riels; 'or et argent, trés dignes des ténébres dans lesquelles
ils étaient cachés, il ne les estime pas & la mesure de cet
éclat dont ils frappent les yeux des ignorants; il sait qu’on
les a tirés de la boue, d’oll les a extraits notre cupidité; il
sait, dis-Je, que les richesses sont placées ailleurs que 14 ol
on les amasse. Il faut remplir ’dAme et non le coffre-fort 2. I
faut donner a 'dme le commandement sur tout; il faut la
mettre en possession de toutes les choses de la nature, comme
lui appartenant: que ’Orient et ’Occident soient ses limites
et qu’elle possede tout a la facon des dieux3. En possession
de ses richesses, qu’elle regarde de haut les riches, dont
aucun n’est aussi heureux de ce qu’il a que malheureux de
ce que les autres possédent 4. Personne n’est libre, qui est le
serviteur de son corps; car pour ne rien dire des autres
maitres que nous donne une trop grande sollicitude pour
lui, son service est difficile et exigeant. (Ep. 92.)

Voici encore une citation de ’ép. 66:

« De méme que le soleil fait palir la clarté de nos flam-
beaux, ainsi la vertu supprime et étouffe de sa grandeur les
douleurs, les contrariétés, les injustices, et partout ou elle
reluit, tout ce qui brille sans elle est éteint et les con-
trariétés, incommoda, n’ont pas plus d’effet lorsqu’elles
tombent sur la vertu, qu'une ondée sur la mer. Pour que
tu saches qu’il en est ainsi, 'homme de bien, vir bonus,
accourra vers tout ce qui est bien sans aucune hésitation ;
il peut y avoir la le bourreau, qu’il y ait 14 le tortion-
naire et le feu, il persévérera et regardera non ce qu’il doit
souffrir, mais ce qu’il doit faire, et il se confiera en une
chose bonne, comme il le ferait & un homme de bien. (Je

1 Nam si aliena vi ad summa niteretur, magnus erat labor ire in ceelum :
redit. Cum hoc iter nactus est vadit audacter et contemptor omnium.

2 Scit... animum impleri debere, non arcam.

3 N’est-ce pas le mot de saint Paul : toutes choses sont & vous. 1 Cor. III, 21,

4 Divites quorum nemeo tam letus est suo quam tristis alieno.



570 P. FAREL

trouve l'expression remarquable, admirable.) Il jugera que
cette chose lui est utile, stre, heureusei. Donc une chose
honnéte, mais séveére et rude, aura chez lui la méme place
gu'un homme de bien pauvre ou exilé et défait.

Voyons : mets d’un co6té un homme de bien riche et de
Pautre un homme de bien n’ayant rien mais ayant tout en lui-
méme, 'un et l'autre seront également hommes de bien,
quoiqu’ils différent de fortune. La vertu est également digne
de louange, placée dans un corps libre et valide, ou dans
un corps maladif et enchainé. Donc ta vertu n’est pas plus
digne de louange si ta fortune t’a donné un corps sans tare
et intact que si ton corps a subi quelque mutilation. Ce
serait juger du maitre sur la livrée de ses esclaves 2. En effet
toutes ces choses sur lesquelles le sort exerce son empire
sont serviles, I'argent et le corps et les honneurs, choses
faibles, fugitives, caduques, d’une possession incertaine. Les
ceuvres de la vertu au contraire sont libres et triomphantes:
il ne faut pas les rechercher davantage quand elles ont les
faveurs de la fortune, ni moins quand elles sont victimes de
quelque injustice du sort. Ainsi la vertu est égale a elle-
méme dans toutes les situations ou elle se produit et toutes
les vertus sont égales.

La valeur de la vertu ne peut étre augmentée, ni dimi-
nuée par rien. C'est le bien supréme auquel il faut tout sa-
crifier. (Ep. 66.)

La vertu est d’ailleurs accessible & tous, elle est possible
partout; nous sommes nés pour elle, mais sans elle: ce n’est
pas un bien qu'on recoive de la fortune; la fortune ne la
donne ni ne I'enléve, la fortune n’exerce son pouvoir que sur
les choses serviles.

La vertu affranchit de la crainte de la mort, de la crainte
de la pauvreté, de la crainte des hommes, de la crainte des
dieux, qu’elle rend propices ; tous ses biens sont a I'intérieur,
elle assure & ’'homme le pouvoir sur lui-méme qui est le plus

! Et se honestee rei tamquam bono viro credet, utilem illam sibi judicabit,

tutam, prosperam.
2 Alioqui hoc erit ex servorum habitu dominum eestimare.



SENTQUER 571

grand pouvoir. Gest la condition supréme du bonheur, c’est
le bonheur méme.
x %

Nous ne saurions mieux terminer ce long exposé des idées
de Sénéque que par l'analyse copieuse de son traité de la
Providence, que Juste Lipse appelle un petit livre d’or, hic
wureus libellus. L’on y verra, si 'on peut ainsi parler, 'appli-
cation de sa théologie & la morale.

Lucilius lui a posé cette question, qui est bien de tous les
temps: Si le monde est gouverné par une providence, pour-
quol des maux arrivent-ils aux gens de bien? — Sénéque
pense qu’il vaudrait mieux traiter la question dans un ou-
vrage qui embrasserait tout le sujet de la Providence, dont
cette question serait un chapitre particulier. « Mais puisque,
dit-il, tu veux détacher ce chapitre et que je le traite & part,
je le ferai. Je ferai une chose qui n’est pas difficile: je plai-
derai la cause des dieux. » Il est bien évident qu’il y a un
ordre général qui ne peut exister que par la volonté d’un
maitre souverain. Au reste, tu ne mets pas en doute la Pro-
vidence, mais tu éleves contre elle des plaintes. Je vais tacher
de te réconcilier avec Dieu, qui est trés bon a I’égard de
ceux qui sont trés bons eux-mémes. 1l n’est pas possible que
ce qui est trés bon nuise & ceux qui sont bons, neque ‘enim
natura patitur wt bona bonis noceant. Entre les gens de bien
et Dieu, il y a un lien d’amitié a la faveur de la vertu, que
dis-je, un lien d’amitié? disons plutéot une parenté et une
ressemblance, puisqu’en vérité ’homme de bien ne différe
de Dieu que par la durée: il est son disciple et son émule,
et sa vraie progéniture, et ce pere glorieux, magnificus, qui
tient rigoureusement a la vertu comme font les péres sé-
rieux, donne une éducation plutdt sévere. Qu’il te soit donc
évident que Dieu ne tient pas 'homme de bien dans la mol-
lesse, il I'éprouve, il 'endurcit, il le prépare pour lui. Pour-
quoi des maux arrivent-ils aux gens de bien ? Rien de mal ne
peut arriver & ’homme de bien: les choses contraires ne
peuvent se méler. La mer garde sa saveur malgré les flots
des fleuves qui s’y jettent.



"72 P. FAREL

Les athlétes aiment la lutte. La vertu veut se produire,
donner la preuve de ce quelle est et peut. Les gens de bien
changent en bien ce qui leur arrive. Il y a une différence
entre le pére et la mere dans la conduite & I’égard des en-
fants. Dieu a vis-a-vis des gens de bien 'esprit d’un pere, il
les aime fortement : patrium habet Deus adversus bonos viros
animum et illos fortiter amat. Qu’ils aient & peiner, & souf-
frir, qu’ils soient exposés & des injustices afin qu’ils fassent
provision de vraie force.

Le bonheur inaltéré ne rend capable de supporter aucun
coup, mais dés qu’il y a lutte assidue avec des contrariétés,
I'on contracte 'endurance, a la faveur des injustices, et I'on
ne céde a aucun assaut du malheur. Que si 'on tombe, on
combat encore a genoux. Sed etiam si ceciderit, de genu pu-
gnat (expression superbe!).

Tu t’étonnes si Dieu qui aime par dessus tout les gens de
bien, qui les veut aussi bons, aussi excellents que possible,
leur assigne le sort avec lequel ils auront & combattre. Pour
moi, je ne suis point étonné qu’il arrive 4 Dieu d’avoir le
désir de voir les grands hommes aux prises avec quelque ca-
lamité. Ici Sénéque cite ’exemple familier de Caton, dont les
dieux, d’aprés lui, prolongérent 'agonie afin de jouir plus
longtemps du spectacle.

Dans le cours de son traité, Sénéque montrera que ces
choses qui paraissent des maux n’en sont pas: ces choses
arrivent pour le bien de ceux auxquels elles arrivent, elles
arrivent pour le bien de tous en général, dont Dieu a plus
de souci que des individus. D’ailleurs, ces choses sont accep-
tées par ceux & qui elles échoient: ils mériteraient d’étre mal-
heureux s’ils ne les acceptaient pas. Elles arrivent en vertu
de la destinee et en vertu de la méme loi par laguelle ils
sont gens de bien. « J'espére te persuader par la, dit Séné-
que, de ne jamais prendre en pitié ’homme de bien: en effet
on peut dire qu’il est malheureux, mais il ne I'est pas. Le
premier point paraitra le plus difficile & prouver: ce serait
en leur faveur, pour leur bien, I'exil, la pauvreté, la perte



SENEQUE 273

des enfants, etc.? — Est-ce qu’il n’y en a pas qui sont guéris
par le fer et par le feu?

Des choses peuvent 8tre les objets de nos désirs, qui nous
sont tres funestes, qu'on peut bien comparer aux indigestions,
aux ivresses, a4 tout ce qui tue sous prétexte de plaisir. 1l n’y
a pas de plus grand malheur, dit notre Démétrius, que de
n’avoir jamais été malbeureux. On ne se connait pas. La
fortune dédaigne un tel adversaire, qui rend tout de suite
les armes; & vaincre sans peéril on triomphe sans gloire:
et scit eum sine gloria vinci gui sine periculo vincitur. (Ce mot
est de Sénéque avant d’étre de Corneille, comme maint autre
qu’on lui a emprunté sans s’en vanter.) La fortune éprouve la
force du feu sur Mucius, la pauvreté sur Fabricius, I'exil sur
Rutilus, les souffrances sur Régulus, le poison sur Socrate,
la mort sur Gaton. Est-il malheureux Rutilius, lui dont ceux
qui le condamneérent plaideront la cause dans tous les sié-
cles? Et Régulus? qui n’aimerait pas mieux étre Régulus que
Mécene? Celui-ci ne trouvait pas plus le sommeil sur sa
couche de plumes que celui-la sur son instrument de sup-
plice. Ce dernier avait la consolation de souffrir pour le bien,
Pautre souffrait encore plus de la cause de ses souffrances
que de ses souffrances mémes.

« Penses-tu que Socrate ait été & plaindre, d’avoir di
boire la coupe empoisonnée, qui ne fut pour lui qu'une po-
tion d’immortalité : medicamentum immortalitaiis? 11 faut
plutot déclarer qu’il fut plus digne d’envie que ceux auxquels
on sert a boire dans des coupes incrustées de perles. Kt
pour ce qui est de Caton, la nature le choisit pour le mettre
aux prises avec tout ce que les hommes redoutent: quel
était son but? — que tout le monde siit que toutes ces cho-
ses dont elle a jugé digne Caton ne sont pas des maux.

Cela appartient aux grands hommes de vaincre les mal-
heurs et Ies terreurs humaines. 1l est malheureux celui qui
n’a jamais été malheureux : 1l a traversé la vie sans adver-
saire. Personne ne saura jamais ce dont il est capable, pas
méme lui. On ne se connait soi-méme qu’a la suite d’épreuves.



H74 P. FAREL

La vertu cherche le péril, avida est pericult virtus. Les
vieux soldats se glorifient de leurs blessures. Il faut faire ses
preuves: je t’ai entendu consoler les autres, j'en aurais fait
grand cas, si tu t'étais consolé toi-méme, si tu t’étais interdit
de te plaindre. Le malheur est une occasion de vertu : cala-
mitas virtutis occasio est. (Cest pourquoi ceux que Dieu
éprouve, ceux qu’il aime, il les endurcit, il les examine, il
les exerce; mais ceux qu’il parait épargner, il les tient dans
la mollesse pour les maux & venir. En effet on se trompe si
I’on croit que quelqu’un soit excepté. Son lot viendra bien &
celui qui est resté si longtemps heureux : veniel ad illum diu
felicem sua portio. Quisquis videtur demissus esse, dilatus
est . ce qui est différé n’est pas perdu.

Pourquoi Dieu éprouve-t-il les meilleurs soit par la mau-
vaise santé, soit par d’autres incommodités? — pourquoi en
campagne commande-t-on les choses périlleuses aux plus
vaillants? — (Zest un honneur. Tous ceux auxquels on or-
donne de souffrir ce qui tire des larmes aux timides et aux
laches, doivent dire: Dieu nous a jugés dignes d’éprouver en
nos personnes tout ce que la nature humaine était capable
d’endurer!. Fuyez les plaisirs excessifs, fuyez le bonheur par
lequel les caractéres sont amollis, & moins qu’il ne survienne
quelque chose qui les rappelle & la condition humaine et les
tire d’une ‘ivresse qui croit toujours durer: velut perpetua
ebrietate sospiti. A ceux qui sont élevés douillettement, le
moindre souffle d’air devient dangereux. Tout ce qui passe
les justes bornes nuit. L’excés du bonheur est le plus dange-
reux de tous: periculosissima felicitalis intemperantia est.
Il vaudrait mieux subir une infortune perpétuelle qui pousse
a la vertu que de succomber sous le poids d’un bonheur in-
fini et sans mesure. La mort de faim est plus légére que la
mort d’indigestion. Un professeur demande plus de travail
de I'éléve qui donne plus d’espérance, ainsi Dieu, des gens
de bien. Les péres spartiates voulaient que leurs fils pussent
endurer des coups. Qu’y a-t-il d’étonnant, si Dieu exerce du-

1 Cf. Phil. 1, 29.



SENRQUE 575

rement les caracteres généreux? Quid mirum si dure gene-
rosos spiritus Deus tentat? (Cela fait penser a la parole de
Pierre : ne trouvez pas étrange, etc, 1 Pierre 1V, 12). Jamais
la preuve de la vertu ne peut étre molle!. La fortune nous
frappe et nous déchire-t-elle? ce n’est pas cruauté, c’est
combat. Plus nous serons attaqués, et plus forts serons-nous.
Il faut quenous soyons exposés aux coups de la fortune pour
que nous soyons rendus forts par elle contre elle. (’est donc
dans I'intérét des hommes de bien, pour qu’ils deviennent
intrépides, qu’ils sont souvent mélés 4 des événements re-
doutables et qu’ils supportent patiemment des maux qui
n’en sont que pour ceux qui les endurent mal.

Ajoutons que c’est utile & tous que les meilleurs aient
pour ainsi dire & soutenir un train de guerre et produisent
des ceuvres. Le dessein de Dieu, qui est celuide ’homme sage,
est de montrer que les choses que les hommes recherchent
ou craignent ne sont ni des biens, ni des maux: les premiers
auraient 'air d’étre des biens si Dieu ne les attribuait qu’aux
gens de bien, les seconds sembleraient étre des maux, s’il
ne les infligeait qu’aux méchants. La cécité serait abomi-
nable si personne ne perdait les yeux que ceux qui auraient
mérité qu’on les leur arrache: c¢’est pourquoi qu’Appius et
‘Métellus soient privés de la vue. Les richesses ne sont pas
un bien: c’est pour cela qu’il faut que le proxénéte Essius
aussi les possede, afin que les hommes, aprés avoir consacré
Pargent dans les temples, le voient aussi dans les mauvais
lieux2. D’aucune autre maniére, Dieu ne peut mieux livrer
au mepris ce qui est 'objet de nos désirs que lorsqu’il I'ac-
corde aux plus vils et qu’il I’éloigne des meilleurs. Gest &
ceux-ci que le travail est donné. Souvent le Sénat délibére
tout un jour; pendant ce temps, les plus vils sujets jouissent
de leur repos dans le camp ou se terrent dans un cabaret,
ou perdent leur temps dans quelque entretien de carrefour.
il en est ainsi dans cette grande république qu’est la vie: les
gens de bien travaillent, dépensent, se dépensent et ils le font

1 Nunquam virtutis molle documentum est.
2 Ut homines pecuniam cum in templis consecraverint, videant et in fornice.



576 P. FAREL

de bon gré: ils ne sont pas trainés de force par la fortune, ils
la suivent et marchent avec elle d'un pas égal ; s’ils avaient
connu ses desseins, ils les auraient prévenus: Voulez-vous,
dif le sage aux dieux, prendre mes enfants ? je les ai élevés
pour vous; voulez-vous quelque partie de mon corps? prenez,
je ne promets pas grand’chose. Bientdt je laisserai tout.
Voulez-vous mon souffle? qu’a cela ne tienne, je n’hésiterai
pas & vous le donner, je vous donnerai de mon plein gré tout
ce que vous demanderez. Pourquoi? j’aurais préféré vous
offrir que de céder. Je ne subis aucune contrainte, je n’en-
dure rien par force, je ne suis pas l'esclave de Dieu, j'ac-
quiesce & sa volonté (on voit bien par ce passage que le plu-
riel dans l'appellation de Dieu ne tirait pas & conséquence
pour Séneque, puisqu’il y a passé tout naturellement du plu-
riel au singulier; reprenons la citation.) D’autant plus que
je sais que tout arrive en vertu d’'une loi constante et éter-
nelle: tout ce qui nous attend est arrété depuis I’heure de
notre naissance; depuis longtemps les peines et les joies que
tu dois avoir sont fixées ; et quelle que soit la diversité des
destinées, on peut toutes les résumer ainsi: Nous recevons
des choses périssables, nous qui devons périr : summa in
unum venit : accepimus peritura perilurt.

Quel est le devoir de 'homme de bien? se livrer au destin :
Quid est boni viri? prabere se futo. C’est une grande conso-
lation de se savoir emporté avec 'ensemble des étres et des
choses . La méme nécessité lie les hommes et les dieux; un
cours irrevocable entraine également les choses humaines
et les choses divines. Lui-méme, le créateur et le souverain
maitre de tout, a bien écrit les destinées mais il les suit: il
obéit toujours, il n’a commandé qu’une fois.

Cependant pourquoi Dieu fut-il si injuste dans la distribu-
tion des destinées, qu'il ait dispensé aux hommes de bien la
pauvreté, les blessures et les deuils cruels? L’artiste ne peut
changer la matiére sur laquelle il travaille, celle-ci est pas-
sive: Heec passa est. Certaines choses ne peuvent étre séparées

1 Grande solatium cum universo rapi.



SENREQUE hii

de certaines autres, elles sont liées, elles sont inséparables :
des caractéres mous, qui doivent tomber dans le sommeil ou
dans une veille qui ressemble beaucoup au sommeil, sont liés
4 des éléments inertes. Pour produire un homme digne de ce
nom, il faut un destin plus rigoureux: cet homme n’aura
pas un chemin uni, il sera ballotté par les flots, il faudra
qu’il dirige sa barque sur des tourbillons, il lui faudra
tenir le gouvernail contre la fortune; il lui arrivera beau-
coup de choses dures, rudes, mais que lui-méme il amollira
et aplanira. Le feu éprouve l'or, le malheur éprouve les
gens de bien. La vertu s’en va par les sommets, per alta vir-
tus .

Et cependant pourquoi Dieu souffre-t-il qu’il arrive quelque
chose de mal aux gens de bien? Mais en vérité il ne le souffre
pas; il écarte d’eux ce qui est mal, les crimes et les ignominies
et les pensées malhonnétes, et les desseins rapaces et les pas-
sions aveugles et 'avarice qui est une menace pour le bien
d’autrui; il les protege et les défend. Faut-il encore exiger de
lui qu’il sauve leurs bagages? 1ls s’en rapportent eux-mémes
4 Dieu de ce soin; ils méprisent les choses extérieures. Dé-
mocrite rejette les richesses, estimant qu’elles sont un fardeau
pour I’ame bonne; pourquoi donc t’étonner si Dieu permet
qu’il arrive & ’homme de bien ce que I’homme de bien veut
lui-méme qu’il lui arrive ? — Pourquoi les gens de bien en-
durent-ils des choses pénibles ? — afin d’enseigner aux autres
a les souffrir: ils sont nés pour servir de modéle. C’est pour-
quoi figure-toi que Dieu leur tient ce langage: Quel sujet de
plainte avez-vous contre moi, vous qui avez embrassé la
justice ? J’ai entouré les autres de biens faux; jai amusé les
esprits vains comme d’un songe long et trompeur, je les ai
parés d’or, d’argent et d’ivoire. Au dedans d’eux, il n’y a rien
de bon. Ces gens que vous tenez pour heureux, si vous les
voyiez non du dehors mais du dedans, ils sont misérables,
sordides, laids, beaux au dehors comme les murs de leurs
maisons. Leur bonheur n’est pas solide, et sincére, c’est
un enduit, bien mince encore, non est ista solida et sincera
felicitas, crusta et quidem tenuis.... A vous j'ai donné des

THEOL. ET PHIiL. 1905 38



578 P. FAREL

biens réels, qui demeurent : plus vous les sonderez et les exa-
minerez, meilleurs ils vous paraitront et plus grands. Vous
ne brillez pas au dehors, vos biens sont tournés au dedans,
bona vestra introrsus obversa sunt. Votre bonheur c’est de
n’avoir pas besoin de bonheur: non egere felicitate, felicitas
vestra est. — Mais il vous arrive des choses tristes, redou-
tables, pénibles? — Parce que je ne pouvais vous y sous-
traire, j’al armé vos esprits contre toutes. Supportez-les cou-
rageusement, c’est par la que vous é&fes supérieurs a Dieu:
il est hors de I'atteinte des maux, vous les endurez victorieu-
sement, ille extra patientiam malorum, vos supra patientiam.
Méprisez la pauvreté: personne ne vit aussi pauvre qu’il est
né. Méprisez la douleur: ou bien elle aura une fin ou bien elle
en donnera une, aut solvetur aut solvet. Méprisez la fortune : je
ne lul ai donné aucun moyen d’atteindre 'ame: nullum illi
telum dedr quo feriret animmum. Méprisez la mort, qui est ou
bien une tin ou bien un passage. Avant tout j’ai pris garde
a ce que personne ne plt vous retenir contre votre gré, la
sortie est libre. Si vous ne voulez pas combattre, vous pou-
vez fuir. Le chemin qui méne a la liberté est court. Je n’ai
pas rendu la sortie aussi longue que 'entrée. La fortune
aurait un grand pouvoir sur vous, si 'homme mettait un
aussi long temps & mourir qu’a naitre. La mort est sous
votre main, in proximo mors est. Il y a mille maniéres de se
I’'administrer. La mort est si rapide qu'on ne la sent pas,
que ne rougissez-vous de craindre si longtemps ce qui dure
si peu?

Ainsi se termine ce livre d’or, hic libellus aureus, ainsi que
Pappelle Juste Lipse. Dans sa défense de Dieu, Sénéque a été
amené a le faire parler; mais en somme il ne lui fait dire
que ce qu’il pense lui-méme: le Dieu de Sénéque est un par-
fait Stoicien. N'est-il pas naturel, quand on fait parler Dieu
par simple fiction de rhétorique, de mettre dans sa bouche
ce qu’on pense de meilleur? Si Dieu avait parlé réellement,
je me figure qu’il n’aurait pas laissé planer d’incertitude
sur la question de 'au-deld ; si Dieu avait parlé, je ne pense
pas qu’il eit permis au sage le suicide, et je ne comprends



SENEQUE 579

pas que Sénéque qui le réprouve en certains cas, ne l'ait pas
condamné dans tous, puisqu’il compare la vie & un train
de guerre : dans quel cas un soldat peut-il fuir ?

Mais Sénéque n’aurait pas voulu se mettre au péril de
blamer Caton, son juste par excellence.

Nous nous garderons de jeter le moindre blime sur lui
pour les lacunes de sa sagesse : il était réduit aux seules lu-
miéres naturelles et il en a fait un magnifique usage. 1l est
entré bravement dans la défense de Dieu et du bien, il a pro-
noncé de superbes paroles, il a donné de grands exemples, il
a considéré la vie comme un temps de discipline sous la di-
rection et la surveillance d’un Dieu qui est animé, a I’égard
des hommes, de sentiments paternels, c’est-4-dire d’un Dieu
qui aime virilement, si 'on peut ainsi dire. Patrium habet
Deus adversus bonos viros animum et illos fortiter amat. Nous
ne ferions peut-étre pas mal de retrouver cet esprit paternel
dans le Dieu de ’Evangile, qui lui aussi « aime fortement ».

®
* *

Je n’aurais pas fini, si je voulais épuiser toutes mes notes
et je n’al certainement pas noté tout ce qul en aurait été
digne.

Séneque disait & peu pres ceci & Lucilius qui lui deman-
dait de lui citer quelques belles maximes des Stoiciens : « Il
faudrait tout citer; tout se tient, c’est un tissu serré ; rien
ne fait relief; tout est d’égale hauteur. C’est comme dans
une forét composeée de grands arbres: aucun ne se détache
de 'ensemble, parce qu’ils sont tous de méme taillle. »

On a un peu cette impression avec Sénéque, et 4 chaque
instant on interrompt sa lecture pour prendre des notes, et
on ne sait ou s’arréter, quand on a commencé & écrire; et
a la fin on est & peu prés aussi embarrassé de ses notes,
dont on esl submergé. C’est un fouillis oi1 ’on se perd et ol
Yon a de la peine & faire un choix.

Je laisse donc dans mes notes une foule de choses que
Jaurais voulu dire, sans compter celles que j’ai renoncé &
noter.



H&0 P. FAREL

J’espére que ce que j’ai noté et que j’ai réussi a faire entrer
dans le tissu de ce travail, aura suffi pour donner de Séné-
que une idée juste, je veux dire une idée grande.

Ce fut un trés grand esprit qui a fait honneur & ’humanité
et dont les écrits, fruits de ses veilles et composés en vue
d’étre utile a ses contemporains et & la postérité, méritent de
revivre et de faire la nourriture de ceux qui veulent se tenir
dans les hautes régions: ils tendent en haut.

Sénéque eut des idées tres justes, dont on pourrait encore
faire son profit. Je crois d’abord que ses ceuvres renferment
une foule d’observations morales qui ont conservé toute leur
vérité et que pourraient utiliser en particulier les prédi-
cateurs.

Je vais dire un peu au hasard et sans ordre les idées trés
justes qui gardent encore toute leur vérité et leur applica-
tion : que les dons de la fortune ne sont pas des biens, qu’il
faut s’en défier comme de piéges, que la vertu n’est pas un
don de la fortune pas plus que la sagesse, qu’elle est le fruit
du travail et de l'exercice, que les vrais biens sont a I'inté-
rieur, que notre vie est prise dans un ensemble de lois aux-
quelles il faut se soumettre docilement et que ces lois, que
Dieu a établies en vue du bien général, sont bonnes, que
dans 'obéissance que nous leur prétons, il y a la liberté,
que les arts libéraux, les sciences de son temps, devenues
les sciences plus développées du nodtre, ne peuvent créer de
vertu, que ce n'est pas leur affaire, qu’elles ne 'ont jamais
promis et que si nous voulons avoir des vertus, 1l faut nous
adresser ailleurs, & la science qui s’occupe du bien et du mal.
Pour Sénéque, c’était la philosophie: pour nous, ¢’est une
philosophie qui croit avoir des lumieres de Dieu.

Sénéque n’avait aucune idée et pour cause de la Parole de
Dieu, mais je ne vois pas ce qui I'aurait empéché de donner
audience au Dieu de la révélation dans la recherche de la
vérité, lul qul écoutait les anciens, qui admettait que Dieu
vient en aide & ceux qui montent vers lui, et qu’il se commu-
nique a eux.

La Parole de Dieu n’aurait en rien dérangé son idée que la



SENEQUE 531

vertu demande 'effort de 'nomme et n’est pas absolument
un don gracieux et fortuit. L’apotre Paul, 'apotre de la grace,
ne disait-il pas: Travaillez & votre salut avec crainte et trem-
blement, quand méme il ajoutait : car c’est Dieu qui produit
en vous le pouvoir et le faire selon son bon plaisir?

Je crois si peu, d’autre part, que les idées de Sénéque ne
soient d’aucun usage pour ceux qui acceptent la révéla-
tion qu’il ne connaissait pas, que je ne serais pas fiché de
mettre les théologiens d’aujourd’hui a4 l'école de ce philo-
sophe.

Je voudrais d’abord que les théologiens entendissent,
comme Sénéque le faisait de la philosophie, que la théologie
doit avoir des visées pratiques, qu’elle doit étre un awrs vitae
et qu’on ne peut pas lui demander moins que ce que Séné-
que demandait & la philosophie. Sénéque voulait qu’on fit
de la philosophie, non par simple curiosité d’esprit, mais en
vue de devenir meilleur soi-méme et de rendre les autres
meilleurs, que chaque lecon de philosophie forméat & quel-
que vertu, fit progresser dans la vertu; serait-ce la trop de-
mander de la théologie?

Il ne voulait pas de vaine érudition, de raisonnement trop
subtil, trop artificiel. Pourquoi en theologie n’aurait-on pas
le ' méme éloignement de I’érudition pure et vaine et des
abstractions de quintessence?

Il v a en particulier un passage de 'une de ses lettres qui
m’a charmé et ou j’ai cru voir une méthode parfaite de théo-
logie. Le voici, on le trouve dans I'ép. 89: « Certains des
notres ont pensé, écrit-il, que, bien que la philosophie soit
Pétude de la vertu, que celle-ci soit le but, celle-la le moyen,
cependant elles ne pouvaient étre séparées; car ni la philo-
sophie n’existe sans la vertu, ni la vertu sans la philosophie.
La philosophie est 1’étude de la vertu, mais par le moyen de
la vertu, et cependant la vertu ne peut pas exister sans I'é-
tude d’elle-méme, ni I’'étude de la vertu sans la vertu. En
effet il n’en est pas comme de ceux qui veulent atteindre un
but & distance: celui qui veut atteindre un but, n’est pas a
la place ou est le but; il n’en est pas comme des chemins



D82 P. FAREL

qui conduisent aux villes et qui sont en dehors d’elles. On
vient & la vertu par la vertu. Donc ces deux choses coinci-
dent et tiennent 'une & 'autre : la philosophie et la vertu. »
(Ep. 89.) — Dans ce passage mettons théologie a la place de
philosophie, et foi 4 la place de vertu, et nous aurons une mé-
thode parfaite de dogmatique. Si la philosophie ne peut
étudier la vertu qu’en se placant dans la vertu méme, Ia
théologie non plus ne peut étudier utilement la foi qu’en se
placant en plein dans la foi.

Nous sommes de plus d’accord avec Sénéque sur l'utilité,
la nécessité des idées générales, des dogmes, des décrets
comme on voudra les appeler; notre vie morale dépend étroi-
tement des convictions de U'esprit; mais il faut que le lien
soit toujours bién visible, bien sensible, entre ces idées géné-
rales et notre vie pratique. Des idées générales qui seraient
sans rapport avec cette vie, on pourrait les négliger. Elles
n'auraient d’autre utilité que d’avoir exercé l'ingéniosité de
I’esprit et ne nous profiteraient pas autrement qu'une partie
d’échecs ; le mot est de Sénéque.

Je voudrais d’ailleurs que nous eussions la méme largeur
d’esprit que Séneque, qui, tout en pensant qu’il fallait s’affi-
lier & une grande famille d’esprits, d’abord n’abdiquait pas
sa liberté, ensuite ne renoncait pas & prendre son bien ot il le
trouvait, et rendait justice &4 tous les grands esprits de toutes
les écoles, el & Epicure entre autres qu’il ne se lassait pas de
citer.

Il y avait chez lui une largeur d’esprit admirable que nous
devrions imiter.

Et maintenant son cas nous prouve la vérité de ce qu’il
disait, qu’il y a dans la nature assez de ressources sil'on veut
en user. Ce n’est pas, nous [’avons vu, qu’il n’etit pas une
idée profonde du mal particulier et général: nous sommes,
dit-11, préoccupés par le mal ; dme mauvaise précéde la
bonne, et tant d’autres déclarations que je ne répéterai pas;
il éprouvait le besoin d’'un secours étranger; et malgré tout
il affirmait qu’avec de la bonne volonté et le secours de
Dieu, on pouvait arriver 4 ’ame bonne et je ne doute pas



SENEQUE 583

qu’il n’ait été de ceux qui, s’étant attachés passionnément a
la. poursuite et a la réalisation de la justice, ont été agréa-
bles & Dieu. (Actes X, 34-35.)

Je m’arréte avec le regret de n’avoir pas tout dit, heureux
si je laisse de Sénéque I'impression qu’il fut un grand esprit,
un noble caractére qui parait toujours plus grand & mesure
qu’'on l'approche, major adeunti, comme il dit lui-méme du
sage dans son langage lapidaire ; et si j’ai donné & quelqu’un
de ceux qui m’auront lu le désir de mieux le connaitfre
encore je serai largement payé de ma peine, qui m’aura pro-
fité & moi tout le premier. :



	Sénèque [suite]

